The Historical Review/La Revue Historique

Vol 21, No 1 (2024)

The Historical Review / La Revue Historique

Le marxisme grec de la premiére moitié du XXe
The istorical Review siécle entre théorie, politique et histoire: quelques
La Revue istorique réflexions préliminaires

loannis Koubourlis

doi: 10.12681/hr.43832

Copyright © 2025

VOLUME XXI (2024) This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

Section de Recherches Néohelléniques
Institut de Recherches Historiques / FNRS

Section of Neohellenic Research
Institute of Historical Research / NHRF

To cite this article:

Koubourlis, I. (2025). Le marxisme grec de la premiére moitié du XXe siécle entre théorie, politique et histoire: quelques
réflexions préliminaires. The Historical Review/La Revue Historique, 21(1), 35-56. https://doi.org/10.12681/hr.43832

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 11/02/2026 13:28:18



LE MARXISME GREC DE LA PREMIERE MOITIE DU XXE SIECLE
ENTRE THEORIE, POLITIQUE ET HISTOIRE:
QUELQUES REFLEXIONS PRELIMINAIRES

Toannis Koubourlis

ABSTRACT: Cet article se donne pour tiche d’examiner le marxisme grec de la premiere
moitié du XXe siécle par référence au triptyque théorie, politique et histoire, tout
en mettant en relief la maniére dont ce courant intellectuel a traité la question de la
“transition historique” au sein de la société grecque moderne. Larticle fait valoir que, les
textes marxistes grecs de I'époque ayant été, en régle générale, examinés sous un point de
vue exclusivement historiographique, on a eu tendance a négliger leur aspect théorique,
de méme que les querelles entre leurs auteurs a propos de I'interprétation du matérialisme
historique. Il n’en reste pas moins que, nonobstant I'économisme évident qui sous-tend
ces textes - un économisme reflété dans des ajustements naifs de la célebre “loi des cing
étapes de I'évolution sociale” aux impératifs de telle ou telle conjoncture politique - les
auteurs en question ont développé une réflexion historique qui a souvent mis a I'épreuve
le déterminisme fondamental de leur pensée sociopolitique.

Dans cet essai, j’examine le marxisme grec de la premiére moitié du XXe siecle
par référence au triptyque théorie, politique et histoire, tout en mettant l'accent
sur la maniere dont les marxistes grecs de 'époque ont traité certaines questions
fondamentales concernant ce que I'on appelle la “transition historique” dans
le cas de la société grecque moderne. En particulier, jespere contribuer a
l'intégration de la discussion sur l'interprétation par les marxistes grecs de
la conquéte ottomane, de I'émergence de la “nation grecque moderne” et
du passage de la société grecque au capitalisme dans certaines élaborations
théoriques qui focalisent I'intérét de la recherche sur le dipdle endogénéité/
exogénéité du changement social ainsi que sur les limites théoriques du schéma
marxiste classique des “cing étapes de I'évolution sociale” (modes de production
asiatique, esclavagiste, féodal, capitaliste et socialiste).

Je me permettrai encore un mot sur le titre de cet essai; lorsque je me
réfere a la pensée marxiste grecque de la premiére moitié du XXe siecle,
c’est-a-dire a des penseurs et des écrivains tels que Géorgios Skliros (1878-
1919), Yanis Kordatos (1891-1961), Yannis Zevgos (1897-1947), Pantelis
Pouliopoulos (1900-1943) et Serapheim Maximos (1899-1962), pour ne citer
que les plus importants parmi eux, je tiens a parler de marxisme grec jeune
ou méme primitif. Cette référence a une certaine primitivité de ce marxisme

The Historical Review / La Revue Historique
Section of Neohellenic Research / Institute of Historical Research
Volume XXI (2024)



36 Toannis Koubourlis

ne recouvre pas, j’'aimerais du moins le croire, une sorte de téléologisme; elle
renvoie plutdt au fait qu’il s’agit en I'occurrence d’un ensemble de penseurs
qui furent, a quelques exceptions pres, autodidactes dans le marxisme, qui
avaient donc une connaissance non systématique de la pensée marxiste,
qu’ils avaient acquise moins des textes de Marx et d’Engels eux-mémes que
des textes de vulgarisation rédigés par les descendants intellectuels directs
de ces deux pionniers du matérialisme historique. En somme, il s’agit d'un
ensemble de militants politiques et d’essayistes grecs formés largement - dans
la plupart des cas et du moins sur le plan théorique - dans le climat du marxisme
déterministe' de'époque de la Seconde Internationale, et cela malgré le fait que
ces intellectuels, a I'exception de Skliros, ont par la suite adhéré politiquement
au bolchevisme et au marxisme-léninisme du Komintern. Il s’agit ici, je crois,
d’un trait fondamental de la formation intellectuelle de cette génération de
marxistes grecs. Or, je parle évidemment de “génération” parce que, toujours
al'exclusion de Skliros, tous ces auteurs sont nés dans la derniére décennie du
XIXe siécle et arrivent a leur maturité intellectuelle juste apres la Révolution
de 1917.

Deux grandes controverses

Il est certainement intéressant de noter que les noms de ces penseurs sont liés a deux
disputes a la fois conceptuelles et idéologiques, qui sont parmi les plus renommées
dans lhistoire de la pensée politique grecque: la premiére est la controverse qui a
suivi la publication du premier ouvrage de Géorgios Skliros, initiateur principal de
I'intelligentsia grecque aux idées marxistes. Cet ouvrage, intitulé La question sociale
chez nous,” fut publié¢ en 1907 sous la forme d’un numéro spécial de la revue O
Novpég (O Noumas), qui était a 'époque I'organe le plus important du mouvement
en faveur de 'adoption de la langue vernaculaire (démotique) en tant que langue
officielle de I'Etat grec (mouvement démoticiste). La publication de cet ouvrage de
Skliros provoqua la scission de ce mouvement, qui fut tout de suite divisé en deux
camps idéologiques, ceux qui domineront la vie politique en Gréce pendant le XXe
siécle. Ces camps étaient, comme les ont appelés les protagonistes eux-mémes de

! En général, je préfére parler de “marxisme déterministe” au lieu de “marxisme vulgaire”;
a propos de ce “marxisme vulgaire”, voir les remarques pénétrantes d’Eric J. Hobsbawm, “Karl
Marx’s Contribution to Historiography,” dans Marx and Contemporary Scientific Thought
(Paris: Mouton, 1969), 197-211.

2Voir Epya I. ZxAnpot, éd. Loukas Axelos (Athénes: Epikairotita, 1976), 79-138.



Le marxisme grec de la premiére moitié du XXe siécle 37

la dispute, les “socialistes [cooidioradeg]” et les “nationalistes [varoiovadioreg]”.?
Il importe de noter que cette scission et 'emploi de cette terminologie ont eu
lieu avant méme que se déclare le conflit politique qui a marqué les premiéres
décennies du XXe siecle grec, a savoir celui qui a mis aux prises les “vénizélistes”
(les partisans du parti libéral) et les “royalistes”.*

La deuxieme grande controverse est celle qui opposa Kordatos a Zevgos.
Il est caractéristique que, tres récemment, le journal quotidien H Egyuepide
TV Xuvtaktov a réédité, dans le cadre d’'un numéro spécial,® la plupart des
textes de leur débat, accompagnés d’un essai de Philippos Iliou (1931-2004)
intitulé “L’usage idéologique de I'histoire”. Cet essai, publié pour la premiere
fois dans la revue Avti en 1976,° est considéré comme un des textes les plus
emblématiques de I'histoire des idées en Grece, car c’est celui qui y a introduit
I'emploi de ce terme: “usage idéologique de I'histoire”. Quoi qu’il en soit, il
s’agit en 'occurrence d'une querelle dont I'intérét est multiple. Nombre des
questions qu’elle a touchées continuent d’avoir une place considérable dans les
préoccupations de I'historiographie grecque: le caractére de la Révolution de
1821 et son aspect social, les couches/classes sociales qui ont joué alors un réle
de premier plan, le niveau de développement de la société grecque de I'époque,
etc. Ce débat a constitué une confrontation majeure entre un représentant de la
direction stalinienne du Parti Communiste grec, Zevgos, et un représentant de
l'opposition de gauche de I'époque, Kordatos. Et il n’est pas moins intéressant
que Iliou, partisan du Parti Communiste de I'Intérieur apres la scission du Parti
Communiste grec en 1968, choisit de présenter ce débat en 1976. Quoi qu’il
en soit, la controverse entre Zevgos et Kordatos est celle qui a lieu entre un
intellectuel et homme politique qui exprimait le point de vue associé a la version
léniniste-staliniste du marxisme, laquelle mettait particulierement I'accent sur la
question de la préparation idéologique de la lutte des classes et de la révolution
prolétarienne par le Parti Communiste, et un historiographe qui, malgré son
léninisme avoué, tirait essentiellement ses références de la génération précédente
des penseurs marxistes et défendait au bout du compte une version plus
déterministe-économiste du marxisme. Mais je reviendrai plus bas la-dessus.

? Sur ce débat, voir Rena Stavridi-Patrikiou, éd., Anuotikiopds ko korvwvikd mpopAnua
(Athénes: Ermis, 1976).

* Voir, a titre indicatif, Giorgos Th. Mavrogordatos, 1915: O efvixog diyaopuds (Athénes:
Patakis, 2015).

* Yannis Zevgos et Yanis Kordatos, ITodepix} yiot Tov YapakThipa THG EMAVROTAOHS TOV
1821 (Athénes: H Epnuepida twv Zuvtaktov, 2021).

¢ Philippos Iliou, H ideodoyixi) xprion ¢ totopias: Zyoho oty ovlitnon Kopddrov-Zebyov
(Athénes: Avti, 1976; tire a part).



38 Toannis Koubourlis

Des ceuvres principalement historiographiques?

Il est essentiel de noter que les écrivains en question sont souvent
considérés comme des historiens, ou du moins comme des auteurs d’ouvrages
principalement historiographiques,” en dépit du fait qu’ils ne furent pas en
réalité des historiographes ou des essayistes qui ont produit particulierement
des travaux historiographiques, exception faite de Yanis Kordatos pour qui
I'historiographie fut en effet la principale occupation professionnelle a partir du

7 Sur I'historiographie marxiste grecque de la premiére moitié du XXe siécle, voir, surtout,
trois théses de doctorat soutenues a I'Université Panteion: Zoi Spanakou, “H évvota tng
LOTOPLKIG VOUOTENELAG OTO HeCOTONEKO €pyo Tov Tavn Kopdatov” (Département de
Sociologie, 1991); George D. Boubous, “H eAN\nvikr| kotvwvia 6Tnv mpduyin papdLotikrn okéyn:
I. ZxAnpog - I'. Kopddtog (1907-1930)” (Département de Science politique et Relations
Internationales, 1996); Stavros Panagiotidis, “To ‘E@vikd Zntnua’ otnv eAAnvikn pap§Lotkn
wotoptoypagia (1907-1959)” (Département de Science politique et Histoire, 2021). Cf.
aussi H coaiaxhiotixs) oxéyn oty EM&da amé to 1875 wg 1o 1974, éd. Panagiotis Noutsos,
5 vols (Athénes: Gnosi, 1990); Yannis Milios, O papéioués wg avykpovon tdoewv. Téooepa
napadeiypara eEMivwy papéiotwv: Kopdarog, Maéipog, Aekatods, ITovAdavrlac (Athénes:
Enallaktikes Ekdoseis, 1996); Christos A. Tezas, I'ewpyios ZxAnpés (Kwvotavtividng):
ZouPolrs atnv epunveia TS mpwiuns oxéyns Tov, 2e éd. (Athenes: Ekdotikos Oikos Adelfon
Kyriakidi, 2012); Spyros L. Asdrachas, “O Zepageip Ma€iiog wg otopikdg tng yeveahoyiag tng
eAn vk kepadatokpatiag,” Apyerotdéio 3 (2001): 60-64; Angelos Elefantis , “KotvoBovAio
1 Awctatopia,” Apyetordéio 3 (2001): 55-59; Philippos Iliou, “Evag papéiotng Stavoodpevog,”
Apyetordéio 3 (2001): 50-54; Yannis Koubourlis, “O I'. ZkAnpog kat o eANAnvikog pap§Lopog,”
Dokimes 1 (1994): 32-38; Yannis Koubourlis, “Tewpytog ZkAnpog: n ta&ikn mékn otnv vmmpeoia
™G eBvikng ohokAnpwaong,” Aokiués 5 (1997): 187-215; Ioannis Koubourlis, “Géorgios Skliros
et la premiére critique marxiste du discours nationaliste grec,” dans Byzantina et Moderna:
Meélanges en I'honneur d’Héléne Antoniadis-Bibicou, éd. Socratis Petmezas et Gilles Grivaud
(Atheénes: Alexandria, [2007]), 323-48; Yannis Koubourlis, “H avtinymn mepi iotopkng
petaPolng oty Tpwiun eAn ViKY paploTikn lwtoploypagia: Mepikég OKEVELS (e aQOpHT| TO
napddetypa g obwpavikng kataktnong,” Apyetotaéio 23 (2021): 39-55; Yannis Koubourlis,
“EMnvikéG papélotikég npooeyyioelg yia v Enavdotaon tov 1821: Ta kbpia eppunventikd
OXMHATA KATA TO TTPWTO (oo Tov 2000 awwva,” dans Apdéace maudeiag & edevBepiag: Oyerg
¢ EAnvixng Enavaotaorns, éd. Foteini Asimakopoulou (Athénes: Asini, 2024), 47-70;
Vassilis Panayotopoulos, “H aptotepr| totoploypagia ya tnv EAAnvikn Enavdotaon,”
dans A" AweBvég Zvvédpio Iotopiag: IoTopioypaia THG veoTepns kot avyxpovis EAL&dag
1833-2002, éd. Paschalis M. Kitromilides et Triantafyllos E. Sklavenitis, 2 vols (Athénes:
FNRS, 2004), 1:567-76; Panagiotis Stathis, “To Ewkootéva Tov Kopddtov mptv kat petd tov
nohepo,” Awafdlw 523 (11/2011): 86-95; Panagiotis Stathis, “AploTtepég avayvaoelg Tov
Ewootéva,” dans Or avayvaoeis Tov 1821 kot i Apiotepd, éd. Dimitris Dimitropoulos et
Vangelis Karamanolakis (Athénes: AHSC et H Avyn), 2014), 29-44; Rena Stavridi-Patrikiou,
“Oewpnoeis kat lotoploypagia tov 21: H atpoer| Tov Mesonolépov,” Agiépwpa oTov Aviavy
Avtwvaxémovlo, éd. Kaiti Aroni-Tsichli (Athénes: Papazisis, 1997), 551-65.



Le marxisme grec de la premiére moitié du XXe siécle 39

moment ot il quitta ses fonctions au sein du Parti Communiste grec.® Toujours
est-il que ces penseurs sont souvent considérés comme des historiens pour deux
raisons primordiales: D’une part, c’est 'impact de leurs travaux. En effet, ce fut
grice a ces derniers que la conception dominante de I'histoire grecque, le récit
nationaliste de Constantinos Paparrigopoulos (1815-1891),° a été directement
et décidément mise en cause, bien que non sans contradictions et inconsistances,
comme jaurai I'occasion de I'indiquer plus loin dans cet essai. On peut dire,
par exemple, que, grace aux travaux de Kordatos, un jour nouveau se leva
définitivement sur I'historiographie grecque, en ce sens que méme si quelqu’un
était completement en désaccord avec ce que I'ceuvre de ce dernier représentait
en tant que conception historique, il était désormais obligé de converser avec les
notions et les schémas interprétatifs d'inspiration marxiste sur I'histoire grecque,
ne serait-ce que pour les rejeter.' D’autre part, il faut également tenir compte
du fait que, plus tard, dans le cadre de la recherche académique, ceux qui se sont
principalement intéressés aux textes des marxistes grecs de cette génération
furent les historiens grecs, et que leur intérét fut inéluctablement attiré par la
production historiographique des intellectuels en question.

L aspect théorique

Cependant, du fait que les textes du marxisme grec de la premiére moitié du
XXe siecle furent en reégle générale examinés a travers les yeux de I'historien,
on eut tendance a se concentrer sur leurs dimensions politico-idéologique
et historiographique, et a négliger leur aspect théorique, de méme que les
querelles et les conflits entre ces intellectuels a propos de I'interprétation du

8 Sur la vie et]'ceuvre de Kordatos, voir Dimos N. Mexis, O tatopixég Iidvig Kopddtog kot
70 épyo Tov. Eloaywyn, avéxdotn avtofroypagia ko avtoxpitiky (Athénes: Boukoumanis,
1975).

° Fondé sur ce que 'on appelle “le schéma tripartite de I'historisme grec”, le récit
de Paparrigopoulos aspirait a raconter “T'histoire générale et compléte”, C’est-a-dire
“trimillénaire”, de la nation grecque “depuis I’Antiquité jusqu’a nos jours™; cf. & ce propos
Yannis Koubourlis, Ot totoproypaguxés opeirés twv Em. Zauméhiov kou K. Ilanapprydmovlov:
H ovufols] EAAvwv kau Eévwv Aoyiwy aTh Siapdppwat] Tov TpLoruov oyfuatos Tov eEAAnvikov
totopiopot (1782-1846) (Athénes: FNRS, 2012).

"Le cas de Michael Sakellariou, qui fut soupgconné d’étre sympathisant des idées
communistes en raison de sa décision de répondre a Kordatos au niveau de I'histoire
économique de la période qui a précédé la Révolution de 1821, est peut-étre le plus intéressant
dans cette perspective; voir Vangelis D. Karamanolakis, H ovykpdtnon ¢ 10Topiki emoTHung
kot 1 Siéaoxadia ThG 1oToping oTo Havemoripo AOnvay (1837-1932) (Athenes: AHJG et
FNRS, 2006), 315.



40 Toannis Koubourlis

matérialisme historique. Ainsi, par exemple, dans son étude classique sur la
dispute entre Kordatos et Zevgos, Iliou souligne que leurs approches de I'histoire
grecque dépendaient entierement non pas de I'étude des sources historiques,
comme ils auraient du le faire en tant qu “historiens”, mais des objectifs et des
préoccupations politiques de chacun d’eux et de chaque époque; d’oti la mise en
relief par Iliou de ce qu'il appelle les “usages idéologiques de I'histoire”. Iliou, en
revanche, ne s’attarde pas beaucoup sur le fait que la dispute entre Kordatos et
Zevgos avait commencé par des questions hautement théoriques, et qu’elle avait
immeédiatement mis en évidence les interprétations différentes du marxisme par
les deux auteurs, qui correspondaient évidemment a des stratégies politiques non
moins divergentes. Dans une autre perspective, mais qui s'inscrit tout de méme
dans la méme problématique, 'historien Kostis Karpozilos note a ce propos:

Zevgos attaque Kordatos parce qu’il était intéressé par la consolidation
d’une nouvelle perception du parti concernant la position de ceux
qui étaient en désaccord, pour quelque raison que ce soit et a tout
moment, avec le parti lui-méme. Son objectif est pédagogique ... Et
cette lecon, Zevgos l'avait apprise & Moscou, d’oti il venait quand il
était retourné a Athenes quelques mois avant de faire son apparition
dans les pages de la Revue communiste [Koppovviotiky) EmBewpnon)
en signant son premier article.!

En tout cas, I'apparition de Zevgos dans la littérature communiste grecque
marque, a mon avis, une grande rupture dans I'histoire des idées marxistes en
Grece."2 Zevgos appartient au groupe de communistes grecs connu sous le nom de

! Kostis Karpozilos, EMnvixés koppovviouos: Mia Siebvik) 1otopio (1912-1974)
(Athénes: Antipodes, 2024), 266. Quoi qu’il en soit, Karpozilos a sans doute raison & propos
des intentions de Zevgos; je cite ce dernier: “La question se pose de savoir pourquoi nous
avons occupé les colonnes de la KOM.EP. en critiquant le “marxiste” Y[anis] K]ordatos],
qui est plutot un chroniqueur byzantin [sic] et montre tout le déclin de la pensée bourgeoise.
Parce que 'ceuvre de Y. K. a acquis, si 'on peut s’exprimer ainsi, par coincidence une certaine
valeur ... Et dans notre pays, o les idées marxistes sont encore peu répandues, cet altérateur,
ce révisionniste du marxisme, Y. K., s’est déchainé avec son marxisme bourgeois.” Yannis
Zevgos, “O I. Kopddatog avtinpoownevtikds Tumog avabewpnth Tov Mapéiopov- Aeviviopov,”
Koppovviotiky) Embewpnon 3, no. 1 (1934): 9.

12 Je me permets d’ouvrir ici une parenthese pour ajouter - plutot en tant quhypothése
de travail - qu’il existe, & mon avis, deux autres ruptures majeures dans ’histoire des idées
marxistes en Grece. C’est, d’une part, le moment - pour I'exposer symboliquement - ou le
célebre navire de la Croix-Rouge Mataroa transporte des artistes et des intellectuels grecs
(de gauche, dans leur grande majorité) qui avaient obtenu une bourse du gouvernement
francais pour étudier en France (1945), liant ainsi un public érudit grec réceptif aux idées
marxistes avec la pensée académique occidentale. C’est aussi, d’autre part, la Metamoditevon



Le marxisme grec de la premiére moitié du XXe siécle 41

Kutvides [Kovtpndeg], terme qui désigne dans la “mythologie du communisme
grec” ceux qui ont étudié le marxisme a 'Université communiste des travailleurs
del'Orient (KoMMyHMCTIIeCKIIT YHUBEPCUTET TPYAAMNXCS BocToka, en russe;
ou plus simplement KUTV). Certes, comme I'explique Karpozilos, “la réalité
fut plus complexe”:* ils n’avaient pas tous étudié dans cet établissement précis,
qui n’était d’ailleurs pas une Université au sens propre du terme; certains
parmi eux furent instruits dans d’autres institutions de catéchisme politique
créées en Union Soviétique a cette méme époque. Il n’en est pas moins vrai
que ces établissements - c’est-a-dire non seulement la KUTV, mais également
I'Université des travailleurs de Chine (UTK; nommée a partir de septembre
1928 “Université communiste des travailleurs de Chine”, ou KUTK), I'Université
communiste des minorités nationales de 'Ouest (KUNMZ), ou1 Zevgos a en
réalité fait ses études marxistes, et, bien str, I'établissement supérieur, I'Ecole
Internationale Lénine (ILS)" -, destinés par les Bolcheviks a préparer les futurs
dirigeants des Partis Communistes du monde entier, offraient a leurs étudiants
une connaissance beaucoup plus systématique et approfondie du marxisme par
rapport a ce qui se passait dans leurs pays d’origine. En effet, si I'on étudie les
textes de la querelle entre Kordatos et Zevgos, on pergoit immédiatement lequel
des deux avait une connaissance plus avancée des ceuvres originales de Marx et
d’Engels, lequel était capable de citer sans cesse des passages de leurs ouvrages

[le rétablissement en 1974 de la démocratie en Gréce apres la Dictature des Colonels], lorsque
certaines personnes qui constituaient alors I'intelligentsia marxiste ou marxisante commencent
a entrer dans les Universités grecques, d’ou ils avaient été jusque-la exclus pour des raisons
politiques. Sur la premiére des deux ruptures, voir Matapéa 1945: Ané to uibo otyv 1otopia,
éd. Nicolas Manitakis et Servanne Jollivet (Athénes: Ecole Francaise d’Athénes et Asini, 2018),
surtout 9-74; Nicolas Manitakis, To T'aAdixd Ivoritodito AOnvav (1915-1961): H Aeigopia Twy
EMnvoyadixwv IHohtiotikwv Zyéoewv (Athénes: Asini, 2022), 240-65; Ioanna Petropoulou,
“Ta v wotoploypagia g npwtng Metanolitevong: Tpeig Oeopikég mpovmobéoelg,” dans
Zovavthoeis s EAAnvikHG pe T yadlhih toToproypagia amd T Metamolitevon éws onuepa,
e v evkaupia 6 ovumMipwons 40 xpovwy amo tnv iSpvon ¢ Etaupeiag Medétng Néov
EMnviopov (1971-2011), éd. Vangelis Karamanolakis, Maria Couroucli et Triantafyllos E.
Sklavenitis (Athénes: Ecole Francaise d’Athénes, FNRS et AEHM-Mvnpwv, 2015), 30-34.
3Kostis Karpozilos, “Tepageip Ma&pog: Evag Siebvikdg enavaotdtng,” dans Serapheim
Maximos, Avauvioers (1908-1924), éd. Popi Polémi (Athenes: Themelio, s. d.), 40.

1 Karpozilos, “Zepageip Mapog,” 40.

15 Voir, a titre indicatif, Josephine Fowler, Japanese and Chinese Immigrant Activists:
Organizing in American and International Communist Movements, 1919-1933 (New
Brunswick: Rutgers University Press, 2007) 63-73; Julia Kostenberger, “Die Geschichte der
‘Kommunistischen Universitit der nationalen Minderheiten des Westens’ (KUNMZ) in
Moskau 1921-1936,” Jahrbuch fiir historische Kommunismusforschung (2000/2001): 248-303.



) Toannis Koubourlis

- mais aussi, et surtout, des ouvrages de Lénine et de Staline - pour défendre
ses positions. En somme, ceux que 'on a appelé les Kutvides furent les porteurs
non seulement d’un capital politique décisif pour le role que le Komintern les
préparait a jouer, et qu'ils ont en effet joué, dans I'histoire du communisme grec,
mais aussi d'un capital culturel et théorique non moins négligeable, qui leur a
permis de dominer la littérature marxiste en Gréce dans les années 1930 et 1940.

Si 'on examine donc plus attentivement les textes de la querelle entre
Zevgos et Kordatos, on constate que le premier texte que Zevgos rédige contre
Kordatos pose la question des catégories marxistes employées par ce dernier,
de leur définition et de leur emploi spécifique; il s’agit par conséquent d'un
essai de contenu purement théorique.'® Ce texte sera suivi d un autre ot1 Zevgos
critique Kordatos en tant qu'historien de la Révolution de 1821, mais qui
commence également par des remarques sur son marxisme. Plus tard, deux
autres essais de Zevgos discutent I'ceuvre de Kordatos en tant qu’historien du
mouvement ouvrier et en tant qu'économiste, et la série s’achéve avec deux
articles de contenu a la fois politique et théorique.”” Pourtant, le point commun
de toutes ces publications est ce que I'on peut considérer comme l'insuffisance
théorique de Kordatos, dont les conceptions sont traitées par Zevgos comme
une altération, une violation flagrante des principes du marxisme-léninisme
dans son intégralité.

Dans sa réponse a Zevgos, Kordatos saisit 'occasion pour affirmer que
C'est sa propre conception du marxisme qui est la plus proche des idées de
Marx lui-méme. Par exemple, face aux accusations de Zevgos selon lesquelles
“Kordatos ... ne considérant que les outils comme la force motrice de I'histoire

et ignorant le role de la lutte des classes”,'® envisage de maniére “schématique”

«_ r

le développement de la société et “réduit a la nature, [c’est-a-dire] a des causes
extérieures, le développement des forces productives”,” ce qui lui fait adopter une

1 En effet, comme I'annonce Zevgos lui-méme dans ce premier article de la série:
“Avant d’entrer dans I’examen des travaux de Y[anis] K[ordatos], nous nous attarderons
d’abord sur I'analyse de sa méthodologie ‘marxiste’ et comparerons son propre ‘marxisme’
avec le marxisme de Marx.” Yannis Zevgos, “O ‘Map&ot¢’ I'. Kopddtog 1otopikog g
umovplovadiag,” Koppovviotiksi Embewpnon 2, no. 20 (1933): 19.

7 Voir Yannis Zevgos, “O TI. Kopdatog, oav mAaoTtoypagog TnG LoTopiag Tov
pmooefikikov koppatos,” Koppovviotiky Embewpnon 2, no. 24 (1933): 8-15; Zevgos, “O T.
Kopddtog avtimpoownevtikdg tomog.”

8 Yannis Zevgos, “O I. Kopddtog, cav 10topikdg TG emavdotaong tov 1821,7
Koupovviotikiy EmBewpnon 2, no. 21 (1933): 26.

¥ Yannis Zevgos, “O T. Kopddtog cav 0lkoOVOHOAOYOG OTIG TPWTES YPAUUEG TNG
avtenavaotaons,” Koypovviotiki) Emb@ewpnon 2, no. 23 (1933): 9.



Le marxisme grec de la premiére moitié du XXe siécle 43

méthodologie “économiciste”, “mécaniciste”,® et une conception “fataliste”,”

donc “métaphysique”, de I'histoire, ce dernier répond de maniere non moins
cinglante:

Nous nous posons donc une bonne question: ’homme a-t-il un libre-
arbitre? Il semble que Zevgos oublie ou ne connaisse pas un probléme
qui n’est pas récent dans la philosophie en général ... Y a-t-il de
Iarbitraire? Zevgos admet que cela existe. Mais Marx et, avec Marx,
tous les marxistes acceptent le déterminisme, et non I'arbitraire. Bien
entendu, Marx et les marxistes ne nient pas la volonté des hommes
et n’enseignent pas que les phénomenes sociaux se produisent d’eux-
mémes, sans 'agir de ’humain. Le marxisme, en deux mots, ne nie pas
la volonté humaine en général, mais 'explique. C’est 14 le probléme.
O est donc le matérialisme mécaniste et vulgaire de Kordatos?*

De ce bref extrait, on déduit que, malgré le caracteére parfois simpliste de leurs
arguments respectifs, ces auteurs n’ont pas hésité a soulever des questions
plus abstraites et générales et que leurs points de vue et leurs querelles sur des
questions historiographiques s’appuyaient incontestablement sur des positions
théoriques. En réalité, celles-ci n’étaient pas des prétextes, comme I'on aurait
peut-étre pu le penser. Par exemple, dans le contexte de la méme querelle,
Zevgos pose la question de I'interprétation du marxisme avancée par Kordatos
pour arriver finalement a un jugement purement politique concernant le role
historique de la bourgeoisie grecque, jugement qui, si je peux le dire ainsi, renvoie
a une polémique qui garde toute son actualité:

Kordatos avec son marxisme a lui se présente comme un apologiste
du parasitisme de la bourgeoisie grecque ... Il a 'intention de dégager
la bourgeoisie grecque de toute responsabilité historique quant au
faible développement des forces productives. [Pour Kordatos] c’est la
pauvreté naturelle du sol grec qui est responsable a la fois du retard de
I’économie agricole et du faible développement de I'industrie ... Y. K.
est incapable de penser historiquement, incapable de comprendre que
la productivité du sol est elle aussi un phénomene historique.”

Or, les conceptions différentes de la théorie marxiste se traduisent ici a la fois
par des interprétations historiographiques différentes et par des engagements

2 Zevgos, “O ‘Mapélotc I. Kopdatog,” 20.

2 Zevgos, “O T'. Kopdatog, oav LoTopLkog TG emavdotaong,” 26.

2 Yanis Kordatos, “Apvva kat avteniBeon: ITapaxapdkTeg KEIPEVWY Kot KOUTOYLAVVITEG
Tov papELopod. ATAvTnon oe pia KpLtikr, Tov anevbbvetar kat ota pékn tov KK.E.,” dans
Zevgos et Kordatos, ITodeuixt] yia Tov yapartiipa, 79.

»Zevgos, “O I'. Kopdatog oav otkovopordyog,” 7-9.



44 Toannis Koubourlis

politiques fondamentalement dissemblables, comme dans le cas de I'image que
se font les deux écrivains de ce que l'on appelle la “révolution sociale”:

Le “facteur économique”, la perfection automatique des outils, ne
conduit pas fatalement a la révolution, comme le veut Y. Kordatos
... Ce qui ameéne a la révolution, C’est seulement I'exacerbation de
la lutte des classes, en tant que manifestation de la contradiction
sociale fondamentale ... Kordatos apercoit la révolution comme les
réformistes ont toujours apercue, et comme en parlent les sociaux-
démocrates, qui ne lui donnent qu'un contenu économique, qui la
voient dans le développement quotidien des outils, qui la limitent a la
seule innovation technique, laquelle se produit avec le développement
illimité des outils ... sans conflit social et sans révolution.*

Les sources principales de leur formation marxiste

Tout compte fait, on peut dire que tant pour les marxistes grecs autodidactes tels que
Skliros et Kordatos, qui avaient une connaissance plutot limitée des textes originaux
de Marx et d’Engels, que pour ceux qui avaient fréquenté les écoles du Komintern
en Russie (Zevgos, Maximos, etc.), il y eut deux sources principales de formation
théorique a la pensée marxiste; et il est significatif qu’il s’agisse de deux ouvrages
classiques du matérialisme historique dominés par des concepts centraux différents de
Marx et d'Engels:*® d'une part, c’est le Manifeste du parti communiste (1848),% que les
marxistes de I'époque, en Gréce comme partout, considéraient non pas simplement
comme un texte d'impulsion politique, de propagande si on le préfere, mais comme
la quintessence de 'analyse marxiste de la “lutte des classes”; de l'autre, c’est la
célebre “Préface” de Marx dans I'Introduction a la Critique de I'économie politique
de 1859, texte qui mettait 'accent sur le développement historique des différents
“modes de production”, en commengant par le “mode de production asiatique”
pour arriver finalement au capitalisme via les modes “antique” et “féodal”. Certes,
tous les efforts des marxistes grecs de I'époque — a I'image, bien évidemment, des
héritiers directs de Marx et d' Engels, des grands penseurs marxistes de I'époque de la
Seconde Internationale - furent consacrés a la combinaison des deux concepts et des

# Zevgos, “O ‘Mapéiotg I. Kopdatog,” 23.

» Cf., a ce propos, Arthur M. Prinz, “Background and Ulterior Motive of Marx’s
‘Preface’ of 1859,” Journal of the History of Ideas 30, no. 3 (1969): 437-50; Eric . Hobsbawm,
“Introduction,” dans Karl Marx, Pre-Capitalist Economic Formations, trad. Jack Cohen (New
York: International Publishers, 1965), 11.

2% A propos du Manifeste, voir, entre autres, The Communist Manifesto: Karl Marx and
Friedrich Engels, éd. Jeftrey C. Isaac (New Haven: Yale University Press, 2012); The Communist
Manifesto Now, éd. Leo Panitch et Colin Leys, Socialist Register 34 (1998).



Le marxisme grec de la premiére moitié du XXe siécle 45

schémas théoriques correspondants, c’est-a-dire essentiellement a la subordination
directe, mécanistique dirions-nous aujourd’hui, de la “lutte de classes” au schéma
évolutionniste de la succession historique des “modes de production”, une entreprise
qui, bien sir, posait dés le début plusieurs problemes théoriques ainsi que politiques.

Mais si les références de ces penseurs se partageaient entre le Manifeste de
1848 et la “Préface” de 1859, I'impression que I'on retire de I'étude de leurs
textes est qu’ils considéraient comme le sommet de la sagesse marxiste, et, par
conséquent, comme le point de départ de leurs recherches sur I'histoire de la
société grecque moderne, la conception, a savoir la “loi”, des cinq “étapes” du
texte marxien de 1859, une “loi” qu’ils percevaient comme la contribution la
plus importante de Marx a la compréhension théorique de I'histoire humaine.
Méme ceux d’entre eux qui ne tendaient pas a assimiler le marxisme a une
théorie de I’évolution sociale, comme ce fut le cas en effet pour Géorgios
Skliros et, dans une certaine mesure, pour le jeune Kordatos, qui fut initié
au marxisme en lisant les ceuvres de Skliros,” tous étaient convaincus d’une
chose: que I'apport du philosophe allemand a la compréhension du mécanisme
du changement historique avait culminé, en 1859, dans la formulation de la
métaphore “infrastructure-superstructure”, dans l'interprétation du rapport
entre “forces productives” et “rapports de production” et, surtout, dans ce que
l'on a appelé “la loi des cinq étapes de I'évolution de la société humaine”, a
savoir la juxtaposition de la succession historique des “modes de production”
(“asiatique, antique, féodal, bourgeois”; auxquels il fallait toujours ajouter le
mode de production socialiste d'une société a venir, avec qui commencerait la
véritable histoire de la société humaine, sa “préhistoire” s’étant achevée avec la
société bourgeoise).” Bref, toute la contribution marxienne a la compréhension
du changement historique était ainsi condensée en trois pages a peine dans la
version originale de ce texte...?

?7 La réduction du marxisme a une théorie de I'évolution sociale — a une théorie de
Iévolution des espéces sociales, si je puis utiliser ce terme — est omniprésente dans 'ceuvre
de SKkliros; pour des paralleles entre Marx et Darwin, voir Epya I'. ZxkAypov, 141-43 et 172.
La perception du marxisme avancée par Skliros avait profondément influencé le jeune Y.
Kordatos, malgré la critique de ce dernier a I'égard du penseur qui, comme il 'admettait
lui-méme, avait initié I'intelligentsia grecque aux idées du marxisme; a ce propos, voir Yanis
Kordatos, H koivwviki onpacio 716 EAAnviktig Enavaotdoews Tov 1821 (Athénes: Vassileiou,
1924), vi-xiv; Yanis Kordatos, I[Ipoodevtixés poppés otnv EA &S (Atheénes: Institut Historique
et Philologique Y. Kordatos, 1966), 37-42.

*Voir Karl Marx, Contribution a la critique de I'économie politique, trad. Maurice Husson
et Gilbert Badia (Paris: Editions sociales, 1972; édition électronique), 18-19.

» Voir Karl Marx, Zur Kritik der politischen Okonomie (Berlin: Franz Duncker, 1859), iv-vi.



46 Toannis Koubourlis

Endogénéité et exogénéité du changement historique

Je suis pourtant enclin & considérer que le traitement de cette conception historique
comme une vraie “loi”, qui ne pouvait étre mise en question sans encourir des
soupgons de “déviation” antimarxiste, de “trahison” de classe et d’autres “crimes”
théoriques et politiques de ce type, n’a nullement empéché les penseurs marxistes
grecs de 'époque de tenter des interprétations et des applications qui échappaient
vraiment a ce qui pourrait étre percu comme la reproduction stérile d'un modele
prédéterminé. En d’autres termes, bien que les marxistes grecs de la premiére
moitié du XXe siécle soient restés en fin de compte captifs des rigidités du schéma
évolutionniste, ils ont tout de méme cherché a interpréter la formation de la
société grecque moderne sur la base de conceptions qui posaient, d'une maniére
ou d’une autre, la question de I'indétermination historique, et qui remettaient
essentiellement en cause - quoique jamais explicitement, bien évidemment - le
déterminisme économique et I'inflexible logique téléologique qui imprégnait la
dite “loi” dans ses lectures dominantes. De la distinction proposée par Skliros entre
“événements sociologiques [c'est-a-dire économiques] normaux” et “événements
historiques anormaux”,* aux positions de Zevgos sur la maniere dont I'émergence
des couches bourgeoises grecques fut déterminée par les singularités de la
“formation socio-historique” ottomane marquée par la “barbarie orientale”,’! en
passant par les remarques de Maximos sur les particularités de la bourgeoisie
grecque et la nécessité de situer son role historique dans le systéme capitaliste
mondial,” les textes des marxistes grecs de 'époque sont pleins d’élaborations plus
ou moins originales; ce sont elles qui ont ouvert la voie, sinon plus, aux quétes de
I'histoire économique et sociale grecque de nos jours et elles conservent, a mon
avis, une certaine pertinence jusqu’a aujourd hui.

D’autre part, la littérature pertinente a souligné a plusieurs reprises qu'un
probléme posé par la lecture dominante de la “Préface” de 1859 était que, pour
que la “loi” dite des cing étapes ait un sens, telle qu’elle était comprise par les
marxistes de 'époque, le changement historique devait étre considéré comme se
produisant toujours de maniere endogéne dans telle ou telle société.” Autrement

% Voir plus bas note 39.

' Voir plus bas note 37.

32 Voir plus bas notes 48 et 49.

¥ Cf. “Generally speaking, the immanentism’ of the endogenous image is juxtaposed to
a conception of development as the result of the intrusion of exogenous factors in the play of
history. In other words, it is from the assumption of the endogenous character of development
that the notion of change as a natural, continuous, and orderly process is derived ... The very
intelligibility of history - that is, the idea that history has a meaning that is possible to decipher
- is geared to, indeed entirely dependent on, the conviction that the process of historical



Le marxisme grec de la premiére moitié du XXe siécle 47

dit, la “Préface” de 1859 focalisant I'intérét de I'analyse sur “les contradictions
de la vie matérielle”, c’est-a-dire sur “le conflit qui existe entre les forces
productives sociales et les rapports de production” au sein de chaque mode
de production, I'interprétation du changement historique par les marxistes de
I'époque tendait a sous-estimer, sinon a taire, ce que 'on peut considérer comme
les facteurs exogénes d'une transformation historique quelconque. Un probleme
fondamental était donc de décider comment les marxistes devaient expliquer
les changements historiques qui ne pouvaient pas étre aisément considérés
comme le résultat de développements endogenes, c’est-a-dire qui n’étaient pas
manifestement nés de contradictions internes dans telle ou telle “formation
socio-historique”, mais qui avaient des causes indubitablement extérieures,
comme dans le cas des conquétes militaires. Une question a ce point cruciale
était, bien siir, au-dela de ce que Marx, Engels et leurs épigones avaient signalé
sur ces événements exogenes tels que les invasions et les conquétes militaires,*
quest-ce qu'ils percevaient en tant que “formation socio-historique”: quelle était
alors leur unité d’analyse et quelles étaient ses limites spatiales et temporelles,
géographiques et historiques, afin que parler d’endogénéité ou d’exogénéité du
changement historique acquiere un sens? Or le probleme fut, a mon humble avis,
que (sans que cela ne fiit jamais expliqué ni étayé théoriquement par la plupart
des épigones de Marx et d’Engels, et je ne parle pas seulement des marxistes
grecs), en dépit des analyses multidimensionnelles de Marx lui-méme,” on

development must be continuous, ordered, and endogenous.” Padelis Lekas, Marx on Classical
Antiquity: Problems of Historical Methodology (Brighton: Wheatsheaf Books, 1988), 32 et 39.

* Voir, par exemple, Karl Marx, Fondements de la critique de I'économie politique,
“Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie”, ébauche de 1857-1858. En annexe: Travaux
des années 1850-1859, trad. Roger Dangeville, 2 vols (Paris: Editions Anthropos, 1967-68),
1:54-55: “Pour ce qui est des conquétes, il y a trois possibilités. Le peuple conquérant impose
au peuple vaincu son propre mode de production (ce que les Anglais font de nos jours en
Irlande, et a un degré moindre en Inde); ou bien laisse subsister 'ancien mode de production
et se contente de prélever un tribut (a la maniere des Turcs et des Romains); ou enfinily a
une interaction qui donne naissance a une forme nouvelle, une synthése (ce qu’ont réalisé les
conquétes germaniques dans certains pays). Dans tous les cas, ce qui est déterminant pour
la nouvelle forme de distribution, c’est le mode de production, que ce soit celui du peuple
conquérant, du peuple soumis ou celui qui résulte de la combinaison des deux.” Toujours
est-il que les Grundrisse, les Manuscrits de 1857-1858, n’étaient pas parmi les textes marxiens
que les marxistes grecs de 'époque pouvaient connaitre, puisque ceux-la furent publiés pour
la premiére fois & Moscou en 1939-1941.

% Voir, par exemple, Karl Marx, Le 18 Brumaire de Louis Bonaparte (Paris: Les Editions
sociales, 1969), ou le philosophe allemand se déplace sans cesse entre différents niveaux
d’analyse: local, national, international, global, etc.



48 Toannis Koubourlis

entendait comme “formation socio-historique” la “société nationale”. Par
conséquent, l'unité de I'analyse a été assimilée, identifiée dans la plupart des
cas, & une “nation”, ou méme a un “Etat-nation”, donc a une entité politique
du présent, qui a été ainsi projetée rétrospectivement, a rebours, dans le passé
historique, sur la base d’'une conception qui se distinguait clairement par son
anachronisme et son ethnocentrisme.

Ethnocentrisme et ‘anomalie historique”. La question de la “particularité”
grecque

Or, qu'est-ce que cela signifiait dans le cas de I'histoire grecque moderne?
Tout d’abord, il est évident que, de cette maniére, la conception nationaliste de
l'histoire, que les marxistes de I'époque avaient trés consciemment fait sortir
par la porte, rentrait tout de méme par la fenétre. Mais 1a ol les conséquences
étaient les plus visibles, c’était dans le traitement d’'une question cruciale, a
savoir I'interprétation de la société d’ou avait émergé I'événement de I'histoire
grecque moderne qu'’ils voulaient expliquer plus que tout autre, la Révolution
de 1821. La société qu'il fallait étudier pour expliquer cette Révolution était
bien entendu la “société conquise”, celle qui avait été créée par la conquéte
ottomane. Il fallait donc expliquer la conquéte ottomane elle-méme, et cela
évidemment suivant les termes de la “loi” des cinq modes de production de
la “Préface” de 1859, qui étaient pour les marxistes les cinq grandes étapes du
développement de la société humaine. Il fallait donc comprendre a quelle étape
de ce développement correspondait 'Empire byzantin, a quelle étape l'on devait
ensuite ranger 'Empire ottoman, et, last but not least, repérer quelles avaient été
les “contradictions” endogenes qui avaient marqué la formation socio-historique
antérieure, a savoir Byzance, et qui I'avaient fait finalement succomber devant
les conquérants ottomans.*

Ainsi, et sans pouvoir entrer ici dans des détails historiographiques, qui
sont pourtant d'une grande importance en eux-mémes, la conclusion que ces
penseurs avaient tendance a tirer était que la conquéte ottomane avait maintenu
la “société grecque” a I'étape de développement social a laquelle elle se trouvait
déja, a savoir I'étape féodale,’” étant donné que 'Empire ottoman était un Etat

% Cf., a ce propos, Koubourlis, “H avtiAnyn nepi iotopixng petafoing.”

7 Voir par exemple les formules sarcastiques de Zevgos dans la critique qu’il adresse a
Kordatos: “Seul un historien qui ignore I'histoire [aviotopntog], comme Y[anis] K[ordatos],
peut écrire que le régime turc ‘fut d’'un type socio-économique entiérement nouveau’ par
rapport a la Byzance féodale. Nous, le commun des mortels, nous pensons que le régime turc
qui a succédé a Byzance était aussi féodal, bien qu’avec ses propres particularités. Le marxiste



Le marxisme grec de la premiére moitié du XXe siécle 49

féodalo-militaire comme Byzance.”® Plus précisément, ceux qui adoptérent cette
position concluaient que 'Empire ottoman était une formation socio-historique
moins “avancée” historiquement par rapport a celle qui I'avait précédée, 'Empire
byzantin; il s’agissait par conséquent d'une véritable “régression”, que I'on
devait soit appeler, comme le faisait en effet Skliros, une authentique “anomalie
historique™

7%

soit comprendre comme une certaine “particularité” de la société

Y[ani]s K[ordatos] nous informe qu’il s’agissait d’un ‘type socio-économique entierement
nouveau’. Peut-étre, a son avis, était-il capitaliste! Il ne peut non plus étre exclu qu’il ait
été socialiste!”, Zevgos, “O T. Kopdatog avtimpoownevtikdg tomog,” 6. Toujours est-il que,
dans d’autres textes, Yannis Zevgos, Z0vroun perétn ¢ veoeAAnvikig totopiog, 3e édition
(Athenes: G. Nisiotis, s.a.), 9, parle de 'Empire ottoman comme d’une formation socio-
économique moins développée du point de vue de I'évolution générale de la société par rapport
a Byzance, une formation socio-économique qui a tout changé dans la région du Sud-Est
européen: “Dans les pays qui constituaient 'Empire byzantin, une situation complétement
différente s’est formée avec la domination ottomane ... La barbarie orientale régne en maitre.
Et dans les anciens pays byzantins, nous avons une régression économique et intellectuelle. Les
Turcs ottomans étaient économiquement plus arriérés que les peuples qu’ils avaient conquis.”

% Les marxistes grecs de 'époque ne distinguaient pas entre la féodalité occidentale et une
certaine “féodalité byzantine”, comme ce sera le cas apres la Seconde Guerre Mondiale, lorsque
les historiens grecs marxistes feront la connaissance de tels débats auprés de la communauté
scientifique occidentale. Cf., a ce propos, Héléne Antoniadis-Bibicou, “Byzance et le mode
de production asiatique,” La Pensée 129 (1966): 47-72; Le féodalisme a Byzance: problémes
du mode de production de l'empire byzantin (Paris: Les Editions de la Nouvelle critique,
1974); Hélene Ahrweiler, “La ‘pronoia’ a Byzance,” dans Structures féodales et féodalisme
dans I'Occident méditerranéen (Xe-XIlle siécles). Bilan et perspectives de recherches. Actes du
Colloque de Rome (10-13 octobre 1978) (Rome: Ecole Francaise de Rome, 1980) 681-689.

% Skliros parle ouvertement de la conquéte ottomane comme d’une “anomalie historique”
qui a eu comme conséquence une série de “paradoxes” et de “spécificités” qui caractérisent
depuis lors la société grecque; voir Epya I'. ZxAnpov, 212-17. Il tient méme a corroborer cette
conception sur la base d’une thése générale selon laquelle le marxisme tend a ne s’occuper que
des “événements historiques normaux” (le “développement tranquille” des systemes sociaux,
Clest la formulation exacte), tandis que pour les “événements historiques anormaux”, tels
que les grandes conquétes militaires, on est obligé de recourir a la science historique: “La
théorie marxiste explique les phénomeénes sociaux et le développement social sur la base du
facteur économique et technique en particulier ... Cependant, pour nous du moins, cette
théorie n’a de signification absolue qu’en ce qui concerne la vie intérieure, le développement
tranquille et ordonné d’une société, indépendamment des événements violents qui viennent
delextérieur et qui peuvent altérer la constitution sociale normale et la forme de cette société.
Ces événements violents peuvent étre une guerre destructrice, I'asservissement a une race
étrangere, l'apparition d’'un Alexandre le Grand ou d’un Napoléon, ou un grand mouvement
religieux, etc., qui entrainent un bouleversement général pendant un certain temps dans la vie
dela société. Ce sont donc des événements purement historiques, hors de la vie économique



50 Toannis Koubourlis

grecque, pour employer le terme-clé de la Résolution du fameux 6e Plénum du
Parti Communiste Grec en 1934, ot a eu lieu le grand changement de paradigme
interprétatif de la part du marxisme grec a propos de la compréhension de
I'émergence et du caractere de la société grecque moderne (de son passage au
capitalisme en particulier) ainsi que de la position politique qui en résultait pour
les communistes grecs vis-a-vis de la bourgeoisie de leur pays.*

Les classes sociales et le sous-développement grec

Mais ce n’étaient pas seulement les formations socio-historiques du passé qui
s'identifiaient aux sociétés nationales du présent; il en allait de méme pour
les subdivisions d’une formation socio-historique, a savoir pour les “classes
sociales”, qui avaient ainsi, elles aussi, un caractére fondamentalement national.
Il est par exemple révélateur que ces penseurs tendissent a chercher dans le passé
historique ce que Skliros appelait “I'aristocratie de la nation grecque”. En d’autres
termes, ils s’efforcaient de déterminer si, au lendemain de la conquéte ottomane,
une certaine “classe féodale grecque”, id est I'ancienne aristocratie byzantine,
avait survécu, ou bien si elle avait disparu en raison des violences ottomanes,
de son éventuelle fuite vers I'Occident, etc. Cela posait un certain nombre de
problémes d’interprétation historique et donnait naissance a des lacunes et a des
contradictions. Il n’est donc pas étonnant que les réponses a ce propos fussent
fort différentes: I'aristocratie byzantine a disparu, écrivait Skliros;* non, elle a

quotidienne normale de la société ... Ce sont précisément ces éléments auxquels la conception
économique marxiste ne préte pas beaucoup d’attention et qui sont laissés a 'examen de [la
science de] I'histoire”, Epya I. XkAnpov, 175-76.

*Voir Angelos G. Elefantis, H enayyeria tn¢ advvarns enavioraons: K.K.E. kot aoTiopog
atov peconbrepo, 3e édition (Athénes: Themelio, 1999), 245 et suite.

41 “Byzance, comme tous les Etats de son époque, était une construction purement féodale-
aristocratique ... Sa fin fatale était inévitable et, aprés une résistance héroique, les derniéres
reliques de la Byzance aristocratique succombérent au nombre et a la fureur guerriére d’'un
nouvel ennemi irrésistible, les Turcs ... Ici, le développement normal de la Byzance grecque,
en tant qu'Etat aristocratique indépendant, est brusquement interrompu, et une nouvelle
période de vie irréguliere commence, qui complique et déforme le développement ultérieur de
la nation grecque ... Pour mieux comprendre le développement anormal ultérieur de la nation
subjuguée et ses résultats actuels, il ne serait peut-étre pas inutile d’indiquer ce qu’aurait été le
développement normal de I'Etat byzantin si ce dernier ne s’était pas soumis aux Turcs ... Par
conséquent, le développement ultérieur [de la nation grecque] a pris un caractére particulier.
Parmi les vestiges de I'aristocratie grecque qui ont échappé a la destruction, certains ont
fusionné et d’autres se sont progressivement réconciliés avec le nouveau conquérant,
devenant ses fidéles serviteurs. Depuis lors, la nation grecque est essentiellement privée de
son aristocratie!”, Epya I. ZxAnpov, 109-11.



Le marxisme grec de la premiére moitié du XXe siécle 51

survécu, répondait Kordatos, et donc rien n’a changé pour les paysans grecs;*
elle avait disparu, et c’est pourquoi les “couches féodales” grecques de la période
ottomane avaient une origine trés différente et s’affairaient a des activités plutot
commerciales, affirmait de son coté Zevgos,* etc. Or, si les nations sont un
phénomene de I'ére bourgeoise, comme d’ailleurs ces penseurs le soutenaient en
principe, en acceptant a cet égard, et avec beaucoup de cohérence et de ferveur,
la doctrine marxiste fondamentale, alors comment, pourquoi et dans quelle
mesure les différentes “aristocraties” de I'ére pré-nationale devaient-elles étre
traitées comme des “classes nationales™?

Une autre question était en relation directe avec celle de cette “classe féodale
grecque”, mais elle était décidément plus importante politiquement; c’était la
question des “particularités”, et méme des “responsabilités historiques” de la
bourgeoisie grecque. Encore une fois, il s’agit essentiellement de différentes versions
de la tentative des marxistes grecs de I'époque d’échapper aux pieges de la “loi des
cing étapes”. La premiére interprétation, qui renvoie aux parentés étonnantes entre
I'évolutionnisme déterministe, typique de la Seconde Internationale, de Géorgios
SKkliros et le stalinisme de Yannis Zevgos, allait un peu comme suit: du fait que
laristocratie byzantine avait disparu a la suite de la conquéte ottomane (parce
qu’elle avait été décimée par les Ottomans, ou qu’elle avait fui vers 'Occident, ou
tout simplement parce qu’elle s’était convertie a I'Tslam), I'émergence des “couches
dirigeantes du peuple grec” au lendemain de la conquéte avait des le début un
caractére “particulier”, car ces couches, qui n’avaient pas initialement acces a la
propriété fonciere, devaient nécessairement s’affairer a des “activités bourgeoises”,
telles que le commerce et I'usure.* Cela concernait a la fois les notables au niveau
local et, plus tard, les Phanariotes dans la capitale de 'Empire ottoman; avec
leurs richesses, mais aussi grice a leurs rapports avec l’Eglise orthodoxe, les uns
pouvaient affermer les impdts, et les autres acheter des dignités dans I’ Appareil
d’Etat des conquérants ottomans. En bref, ce que ce schéma interprétatif soulignait,
c'est que le développement bourgeois en Grece avait inévitablement un caractere
singulier et qu'il donna finalement naissance a une “alliance contre nature” entre la
bourgeoisie naissante et les couches “féodales” ou “semi-féodales” telles que celles
des notables, des Phanariotes et du clergé.*

Dans le cadre de la deuxieme interprétation, I'élément extérieur renvoyait
aux pays de 'Occident capitaliste développé. Cest le cas de Kordatos apres 1927,

2 Voir Kordatos, H korvwviki onuaoio, 34-39, 41 et 44.
¥ Voir Zevgos, Zovroun perétn, 21-22.

“Voir Zevgos, ibid., 15-16.

* Voir Zevgos, ibid., 11 et 18.



52 Toannis Koubourlis

notamment dans son livre intitulé Introduction a I'histoire du capitalisme grec,*
et de Serapheim Maximos a la fin des années 1930, qui avait suivi des cours
d’histoire économique en France.” Ici, la spécificité de la bourgeoisie grecque
est réduite a sa dépendance par rapport aux classes capitalistes occidentales,
a savoir au fait qu’'elle avait toujours été obligée de coopérer avec elles, jouant
un role fondamentalement déterminé par autrui, transactionnel, intermédiaire,
bref auxiliaire, par rapport a elles.*® En somme, il s’agit en 'occurrence de la
conception d'une “bourgeoisie semi-périphérique”, comme on l'appelle
aujourd’hui,” qui a produit un capitalisme grec “rabougri”, caractérisé par un
secteur économique tertiaire hypertrophié, aboutissant depuis lors, comme
I'écrivait Maximos, a une condition historique et politique fort décevante:

deux siecles apres I'époque [de 'émergence de la bourgeoisie grecque],
la Gréce est encore un pays a '’économie arriérée, ot de nombreux
produits sont exportés a I'état brut, tout comme c’était le cas a
I’époque, tandis que ses richesses naturelles restent inexploitées.”

Nation ‘en soi” et nation “pour soi”

Quoi qu’il en soit, dans les deux schémas interprétatifs, Byzance était considérée
comme le passé “féodal” évident de la “nation grecque”, et cela, comme je 'ai
déja noté, malgré la certitude des marxistes grecs de I'époque que la “nation”

* Voir Yanis Kordatos, Eiocaywyn €16 tqv 10T0piary THG EAANVIKNG KeQadaiokpaTiog
(Athenes: Panepistimiakon Vivliopoleion A. N. Kololou, 1930).

7 Socrates Petmezas, “AvalntdvTtag Toug VALKOVG OpOVG TG OLKOVOLKNG KaBLaTEPNONG:
Ouwkovopkr kat Kowvwvikr totopia T EANASag katd ta mpapta véa xpovia,” dans Svvavtioeis
06 eEAAVIKHG pe T yaAik) toToproypagia, 129.

8 “Le role du capital grec est fagonné par I'état des choses en tant que role intermédiaire.
Etil en a été ainsi méme apres I'indépendance [de la Gréce]. Cependant, c’était un de ces roles
intermédiaires sans lesquels I'activité commerciale qui se déroulait non seulement dans la
Gréce occupée par les Turcs mais dans tout I'Orient ne pouvait étre comprise.” Serapheim
Maximos, H avy# Tov eAAyvikod kamtadiopot, Tovpkokpatio 16851789, éd. Loukas Axelos,
3e édition (Athénes: Stochastis, 1973), 27.

* Immanuel Wallerstein jusqu'a trés récemment et Maximos a son époque doivent
leurs conceptions et leurs catégories d’analyse aux théoriciens marxistes de la Seconde et,
surtout, de la Troisieme Internationale (Komintern) qui ont développé la problématique sur
limpérialisme et les puissances “périphériques” et “semi-périphériques” dans le contexte de
la division du travail au sein du systéme capitaliste mondial; voir 'analyse pénétrante des
origines de la théorie du systéme-monde capitaliste de Daniel Chirot et Thomas D. Hall,
“World-System Theory,” Annual Review of Sociology 8 (1982): 81-106.

0 Maximos, H Avy#, 28.



Le marxisme grec de la premiére moitié du XXe siécle 53

est une “catégorie historique”, dont I'émergence va de pair avec la formation
de la bourgeoisie moderne.” Cette contradiction renvoie a deux problémes
d’interprétation historique qui résultent de l'application spécifique du
matérialisme historique par les marxistes de I'époque, grecs ou non: la premiere

concerne la fameuse distinction entre “étre” et “conscience des hommes”.*?

\

Malgré les éclaircissements de Marx (mais aussi de Lénine)> a cet égard,
les épigones ont d’emblée insisté sur la primauté de 'étre sur la conscience;
d’ailleurs, ceci était dans leur esprit 'essence du matérialisme historique, le point
fondamental de la critique marxienne de I'idéalisme. En effet, les marxistes de
I'époque n’ont jamais accepté sans objections majeures qu'’il était possible pour
une entité sociale, telle que la nation ou la classe, d’émerger grace, par exemple,
aux idées et a I'activité historique des avant-gardes intellectuelles; la nation, tout
comme la classe, ne pouvait donc qu’exister déja “en soi”, avant de devenir I'objet
d’une conscience sociale, avant de prendre conscience d’elle-méme, c’est-a-dire
avant de se former en tant que nation “pour soi”.**

Cela explique pourquoi, alors que les marxistes grecs de I'époque n’ont jamais
accepté ce que leurs adversaires nationalistes affirmaient, a savoir que I'Etat byzantin

> Voir, par exemple, les formules que choisit Skliros pour faire la critique du nationalisme
de Ton Dragoumis (1878-1920): “Si M. [I. Dragoumis] ... voulait se familiariser un peu avec la
science ... il comprendrait la véritable signification des mots ‘Etat’ et ‘nation’ ... il apprendrait
que ces mots n’existaient pas toujours, ni n’existeront toujours - du moins dans leur sens actuel
- mais qu’ils ne sont nés que dans des moments précis de I'évolution sociale pour ne servir que
des besoins précis, des besoins de classes sociales précises ... Les prolétaires n’adoptent pas
aujourd’huil'idée de nation et de patrie, telle que 'entendent les bourgeois, mais ils lui attribuent
un sens et une forme nouveaux qui peuvent servir également leurs propres intéréts, et non pas
seulement les intéréts bourgeois! ... Nous voyons en Grece quelles idées abstraites et quels
intéréts vagues d’Etat, de nation et de patrie servent ... nos ploutocrates bourgeois! Et si dans
d’autres pays on tient vraiment compte méme des intéréts plus généraux, de tout le peuple (par
conséquent, de la nation aussi), ceci se fait parce que, 13, le peuple a cessé de croire aux ‘idées
générales’ de la classe dominante ... et il a commencé a tirer raison, en servant et en vivifiant ainsi
tant la nation que la patrie”, Epya I. XxAnpov, 399-401. Sur Dragoumis, voir, surtout, Michalis
Kaliakatsos, “Dragoumis, Macedonia and the Ottoman Empire (1903-1913): The Great Idea,
Nationalism and Greek-Ottomanism” (Thése de Doctorat, Université de Birmingham, 2008);
Paraskevas Matalas, Kogpomoditeg eOvikiorég: O Mwpic Mmappég kot o1 avé Tov kéopo “pabntéc”
Tov (Heraklion: Panepistimiakes Ekdoseis Kritis, 2021), 247-319 et passim.

32 Marx, Contribution a la critique, 18.

%3 Voir Vladimir I. Lenin, Materialism and Empirio-Criticism (Péking: Foreign Languages
Press, 1972).

> Sur la distinction entre “classe en soi” et “classe pour soi”, voir, entre autres, Bertell
Ollman, “Marx’s Use of ‘Class’,” American Journal of Sociology 73, no. 5 (1968): 573-80;
Edward Andrew, “Class in Itself and Class against Capital: Karl Marx and His Classifiers,”



54 Toannis Koubourlis

tendait de plus en plus historiquement a disposer des traits caractéristiques d'un
Etat-nation (c’est-a-dire de frontiéres géographiques spécifiques, d'une langue
commune, dune religion commune, d'une conscience politique commune,
etc., point de vue auquel les marxistes grecs de I'époque n’ont jamais consenti,
considérant toujours Byzance comme un Etat multi-ethnique de type médiéval),
ils parlaient tout de méme de Byzance comme du passé immédiat de la “nation
grecque moderne”.” En d’autres termes, ils admettaient qu'une nation grecque en
soi existait déja avant I'ere bourgeoise, mais ils n’acceptaient pas que cette nation ait
déja acquis a I'époque byzantine une conscience de soi, qu’elle était donc devenue
alors une nation pour soi; pour tout cela, il fallait absolument attendre I'émergence
de la bourgeoisie et des rapports de production capitalistes.®

Certes, un aspect important de la maniére dont ils traitaient ces questions
était la correspondance évidente - du moins dans leur esprit - entre, d'une
part, les trois étapes majeures de I'évolution sociale d’apreés I'interprétation
dominante de la “Préface” de 1859 et, de 'autre, les trois étapes fondamentales

Canadian Journal of Political Science/Revue canadienne de science politique 16, no. 3 (1983):
577-84; Stanislaw Ossowski, Class Structure in the Social Consciousness (Londres: Routledge,
1998), 69-88 et 139-40.

> Voir, par exemple, les formules caractéristiques de Skliros a propos de Byzance
mais aussi a propos des conséquences historiques de la conquéte ottomane: “Nous devons
commencer notre analyse par Byzance a laquelle nous sommes le plus liés historiquement ...
Byzance, comme tous les Etats de son époque, était purement un édifice féodalo-aristocratique:
elle portait, bien entendu, en elle tous les traits caractéristiques d’un Etat aristocratique ...
Le peuple était privé de libertés politiques et d’'une conscience nationale au sens actuel du
mot ... L’Etat [byzantin], comme c’était le cas dans cette époque par excellence de conquétes
[militaires] ... s’effor¢ait de soumettre un ennemi vaincu en assimilant la plupart de la classe
dominante de ce dernier et en réduisant son peuple inférieur a un matériau agriculteur,
ouvrier et, trés souvent, militaire ... [Enfin,] Byzance presque entiére, avec ses populations déja
trés variées, a été soumise aux nouveaux maitres. C’est ici que s’est interrompue I’évolution
normale ultérieure de cette Byzance grecque ... et que commence une nouvelle période de
vie anormale qui compliquera et dénaturera I'évolution ultérieure de la nation grecque.
Pour comprendre I'évolution anormale ultérieure de la nation soumise ... il n’est pas inutile
d’indiquer quelle aurait été I'évolution normale de I'Etat byzantin s’il n’avait pas été soumis
aux Turcs ... Le renversement de I'aristocratie serait survenu au moment ot tous les éléments
bourgeois de I'Etat ... auraient déclaré contre elle la révolution politique pour établir la
liberté politique ... Aprés la mise a I'abri des libertés bourgeoises, une nouvelle période de
conscience raciale et nationale aurait commencé ... Si Byzance était restée indépendante et
entiére, aujourd’hui elle serait, selon toute probabilité, a I'image des Etats féodalo-bourgeois
européens (tels que la Russie ou I’Autriche),” Epya I'. ZxAnpov, 109-11.

% Cf., & ce propos, Koubourlis, “Tewpytog ZxAnpoc: H ta&ikn méAn otnv vinpeoia’;
Koubourlis, “Géorgios Skliros et la premiére critique marxiste.”



Le marxisme grec de la premiére moitié du XXe siécle 55

du parcours historique de la nation grecque d’apres la conception nationaliste
de I'histoire: antique-esclavagiste; médiéval (byzantin et ottoman) - féodal;
moderne (néohellénique) - bourgeois. Ainsi, tout en soulignant a toute occasion
I'historicité du phénomeéne national, les marxistes grecs de I'époque ont tout de
méme adopté cette correspondance et ont surtout essayé de déduire le passage
de la société grecque au capitalisme a partir des contradictions endogénes des
sociétés byzantine et ottomane.

Conclusion

Mes recherches sur le marxisme grec de la premiere moitié¢ du XXe siecle, et
tout particulierement sur I'historiographie marxiste grecque de cette époque,
me conduisent donc a une conclusion a premiere vue contradictoire, qui reflete
pourtant les antinomies présentes dans la pensée des auteurs que j’étudie: bien
que le marxisme grec de I'époque se caractérise par un économisme évident,”
produisant dans la plupart des cas des ajustements naifs de la “loi des cinq étapes”
aux impératifs de telle ou telle conjoncture politique, ces auteurs ont malgré tout
développé des interprétations historiques qui n’étaient pas toujours attendues
et qui ont mis a I'épreuve, d’'une maniére ou d’une autre, le déterminisme
caractérisant 'ensemble de leur pensée. Il est par conséquent impératif d’étudier
la production intellectuelle des marxistes grecs de la premiére moitié du XXe
siecle sans perdre de vue la multiplicité des intéréts (théorique, politique,
historiographique) de ces auteurs, afin de bien distinguer les différents niveaux
d’analyse que propose la lecture de leurs écrits. Toujours est-il que, méme dans ce
cas, il faut aussi tenir compte du caractére inverse de nos démarches respectives:
cette distinction entre théorie, politique et historiographie est fondamentalement
analytique; elle fait partie de nos propres préoccupations, des questions que
nous nous posons nous-mémes dans le présent pour comprendre le passé, et
elle n'aurait pas été acceptée par les auteurs que nous voulons analyser, étant
donné que, dans leur esprit, ce qui présidait en revanche, c’était ce qu’eux-mémes
appelaient “I'unité de la théorie et de la pratique”.®®

Université de Créte

7 Cet économisme est pourtant marqué par une autre grande contradiction qui a trait
a 'absence d’analyses de la société grecque moderne sous I'angle de 'histoire économique.
Rappelons a ce propos les remarques de Maximos, H awy#, 3, sur la pauvreté de ce champ de
recherche scientifique en Grece, a laquelle le marxisme grec de la premiére moitié du XXe
siécle n’a nullement échappé.

% Voir, par exemple, Zevgos, “O I'. Kopddtog avtimposwevtikdg TOmog,” 6.





http://www.tcpdf.org

