
  

  The Historical Review/La Revue Historique

   Vol 21, No 1 (2024)

   The Historical Review / La Revue Historique

  

 

  

  Le marxisme grec de la première moitié du XXe
siècle entre théorie, politique et histoire: quelques
réflexions préliminaires 

  Ioannis Koubourlis   

  doi: 10.12681/hr.43832 

 

  

  Copyright © 2025 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Koubourlis, I. (2025). Le marxisme grec de la première moitié du XXe siècle entre théorie, politique et histoire: quelques
réflexions préliminaires. The Historical Review/La Revue Historique, 21(1), 35–56. https://doi.org/10.12681/hr.43832

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 11/02/2026 13:28:18



Le marxisme grec de la première moitié du XXe siècle 
entre théorie, politique et histoire: 

quelques réflexions préliminaires

Ioannis Koubourlis

Abstract: Cet article se donne pour tâche d’examiner le marxisme grec de la première 
moitié du XXe siècle par référence au triptyque théorie, politique et histoire, tout 
en mettant en relief la manière dont ce courant intellectuel a traité la question de la 
“transition historique” au sein de la société grecque moderne. L’article fait valoir que, les 
textes marxistes grecs de l’époque ayant été, en règle générale, examinés sous un point de 
vue exclusivement historiographique, on a eu tendance à négliger leur aspect théorique, 
de même que les querelles entre leurs auteurs à propos de l’interprétation du matérialisme 
historique. Il n’en reste pas moins que, nonobstant l’économisme évident qui sous-tend 
ces textes ‒ un économisme reflété dans des ajustements naïfs de la célèbre “loi des cinq 
étapes de l’évolution sociale” aux impératifs de telle ou telle conjoncture politique ‒ les 
auteurs en question ont développé une réflexion historique qui a souvent mis à l’épreuve 
le déterminisme fondamental de leur pensée sociopolitique.

Dans cet essai, j’examine le marxisme grec de la première moitié du XXe siècle 
par référence au triptyque théorie, politique et histoire, tout en mettant l’accent 
sur la manière dont les marxistes grecs de l’époque ont traité certaines questions 
fondamentales concernant ce que l’on appelle la “transition historique” dans 
le cas de la société grecque moderne. En particulier, j’espère contribuer à 
l’intégration de la discussion sur l’interprétation par les marxistes grecs de 
la conquête ottomane, de l’émergence de la “nation grecque moderne” et 
du passage de la société grecque au capitalisme dans certaines élaborations 
théoriques qui focalisent l’intérêt de la recherche sur le dipôle endogénéité/
exogénéité du changement social ainsi que sur les limites théoriques du schéma 
marxiste classique des “cinq étapes de l’évolution sociale” (modes de production 
asiatique, esclavagiste, féodal, capitaliste et socialiste).

Je me permettrai encore un mot sur le titre de cet essai; lorsque je me 
réfère à la pensée marxiste grecque de la première moitié du XXe siècle, 
c’est-à-dire à des penseurs et des écrivains tels que Géorgios Skliros (1878–
1919), Yanis Kordatos (1891–1961), Yannis Zevgos (1897–1947), Pantelis 
Pouliopoulos (1900–1943) et Serapheim Maximos (1899–1962), pour ne citer 
que les plus importants parmi eux, je tiens à parler de marxisme grec jeune 
ou même primitif. Cette référence à une certaine primitivité de ce marxisme 

The Historical Review / La Revue Historique
Section of Neohellenic Research / Institute of Historical Research
Volume XXI (2024)



36	 Ioannis Koubourlis

ne recouvre pas, j’aimerais du moins le croire, une sorte de téléologisme; elle 
renvoie plutôt au fait qu’il s’agit en l’occurrence d’un ensemble de penseurs 
qui furent, à quelques exceptions près, autodidactes dans le marxisme, qui 
avaient donc une connaissance non systématique de la pensée marxiste, 
qu’ils avaient acquise moins des textes de Marx et d’Engels eux-mêmes que 
des textes de vulgarisation rédigés par les descendants intellectuels directs 
de ces deux pionniers du matérialisme historique. En somme, il s’agit d’un 
ensemble de militants politiques et d’essayistes grecs formés largement ‒ dans 
la plupart des cas et du moins sur le plan théorique ‒ dans le climat du marxisme 
déterministe1 de l’époque de la Seconde Internationale, et cela malgré le fait que 
ces intellectuels, à l’exception de Skliros, ont par la suite adhéré politiquement 
au bolchevisme et au marxisme-léninisme du Komintern. Il s’agit ici, je crois, 
d’un trait fondamental de la formation intellectuelle de cette génération de 
marxistes grecs. Or, je parle évidemment de “génération” parce que, toujours 
à l’exclusion de Skliros, tous ces auteurs sont nés dans la dernière décennie du 
XIXe siècle et arrivent à leur maturité intellectuelle juste après la Révolution 
de 1917.

Deux grandes controverses

Il est certainement intéressant de noter que les noms de ces penseurs sont liés à deux 
disputes à la fois conceptuelles et idéologiques, qui sont parmi les plus renommées 
dans l’histoire de la pensée politique grecque: la première est la controverse qui a 
suivi la publication du premier ouvrage de Géorgios Skliros, initiateur principal de 
l’intelligentsia grecque aux idées marxistes. Cet ouvrage, intitulé La question sociale 
chez nous,2 fut publié en 1907 sous la forme d’un numéro spécial de la revue Ο 
Νουμάς (O Noumas), qui était à l’époque l’organe le plus important du mouvement 
en faveur de l’adoption de la langue vernaculaire (démotique) en tant que langue 
officielle de l’État grec (mouvement démoticiste). La publication de cet ouvrage de 
Skliros provoqua la scission de ce mouvement, qui fut tout de suite divisé en deux 
camps idéologiques, ceux qui domineront la vie politique en Grèce pendant le XXe 
siècle. Ces camps étaient, comme les ont appelés les protagonistes eux-mêmes de 

1 En général, je préfère parler de “marxisme déterministe” au lieu de “marxisme vulgaire”; 
à propos de ce “marxisme vulgaire”, voir les remarques pénétrantes d’Eric J. Hobsbawm, “Karl 
Marx’s Contribution to Historiography,” dans Marx and Contemporary Scientific Thought 
(Paris: Mouton, 1969), 197–211.

2 Voir Έργα Γ. Σκληρού, éd. Loukas Axelos (Athènes: Epikairotita, 1976), 79–138.



	 Le marxisme grec de la première moitié du XXe siècle	 37

la dispute, les “socialistes [σοσιαλιστάδες]” et les “nationalistes [νατσιοναλίστες]”.3 
Il importe de noter que cette scission et l’emploi de cette terminologie ont eu 
lieu avant même que se déclare le conflit politique qui a marqué les premières 
décennies du XXe siècle grec, à savoir celui qui a mis aux prises les “vénizélistes” 
(les partisans du parti libéral) et les “royalistes”.4 

La deuxième grande controverse est celle qui opposa Kordatos à Zevgos. 
Il est caractéristique que, très récemment, le journal quotidien Η Εφημερίδα 
των Συντακτών a réédité, dans le cadre d’un numéro spécial,5 la plupart des 
textes de leur débat, accompagnés d’un essai de Philippos Iliou (1931–2004) 
intitulé “L’usage idéologique de l’histoire”. Cet essai, publié pour la première 
fois dans la revue Αντί en 1976,6 est considéré comme un des textes les plus 
emblématiques de l’histoire des idées en Grèce, car c’est celui qui y a introduit 
l’emploi de ce terme: “usage idéologique de l’histoire”. Quoi qu’il en soit, il 
s’agit en l’occurrence d’une querelle dont l’intérêt est multiple. Nombre des 
questions qu’elle a touchées continuent d’avoir une place considérable dans les 
préoccupations de l’historiographie grecque: le caractère de la Révolution de 
1821 et son aspect social, les couches/classes sociales qui ont joué alors un rôle 
de premier plan, le niveau de développement de la société grecque de l’époque, 
etc. Ce débat a constitué une confrontation majeure entre un représentant de la 
direction stalinienne du Parti Communiste grec, Zevgos, et un représentant de 
l’opposition de gauche de l’époque, Kordatos. Et il n’est pas moins intéressant 
que Iliou, partisan du Parti Communiste de l’Intérieur après la scission du Parti 
Communiste grec en 1968, choisit de présenter ce débat en 1976. Quoi qu’il 
en soit, la controverse entre Zevgos et Kordatos est celle qui a lieu entre un 
intellectuel et homme politique qui exprimait le point de vue associé à la version 
léniniste-staliniste du marxisme, laquelle mettait particulièrement l’accent sur la 
question de la préparation idéologique de la lutte des classes et de la révolution 
prolétarienne par le Parti Communiste, et un historiographe qui, malgré son 
léninisme avoué, tirait essentiellement ses références de la génération précédente 
des penseurs marxistes et défendait au bout du compte une version plus 
déterministe-économiste du marxisme. Mais je reviendrai plus bas là-dessus.

3 Sur ce débat, voir Rena Stavridi-Patrikiou, éd., Δημοτικισμός και κοινωνικό πρόβλημα 
(Athènes: Ermis, 1976).

4 Voir, à titre indicatif, Giorgos Th. Mavrogordatos, 1915: Ο εθνικός διχασμός (Athènes: 
Patakis, 2015).

5 Yannis Zevgos et Yanis Kordatos, Πολεμική για τον χαρακτήρα της επανάστασης του 
1821 (Athènes: Η Εφημερίδα των Συντακτών, 2021).

6 Philippos Iliou, Η ιδεολογική χρήση της ιστορίας: Σχόλιο στη συζήτηση Κορδάτου–Ζεύγου 
(Athènes: Αντί, 1976; tire à part).



Des œuvres principalement historiographiques?

Il est essentiel de noter que les écrivains en question sont souvent 
considérés comme des historiens, ou du moins comme des auteurs d’ouvrages 
principalement historiographiques,7 en dépit du fait qu’ils ne furent pas en 
réalité des historiographes ou des essayistes qui ont produit particulièrement 
des travaux historiographiques, exception faite de Yanis Kordatos pour qui 
l’historiographie fut en effet la principale occupation professionnelle à partir du 

7 Sur l’historiographie marxiste grecque de la première moitié du XXe siècle, voir, surtout, 
trois thèses de doctorat soutenues à l’Université Panteion: Zoi Spanakou, “Η έννοια της 
ιστορικής νομοτέλειας στο μεσοπολεμικό έργο του Γιάνη Κορδάτου” (Département de 
Sociologie, 1991); George D. Boubous, “Η ελληνική κοινωνία στην πρώιμη μαρξιστική σκέψη: 
Γ. Σκληρός – Γ. Κορδάτος (1907–1930)” (Département de Science politique et Relations 
Internationales, 1996); Stavros Panagiotidis, “Το ‘Εθνικό Ζήτημα’ στην ελληνική μαρξιστική 
ιστοριογραφία (1907–1959)” (Département de Science politique et Histoire, 2021). Cf. 
aussi Η σοσιαλιστική σκέψη στην Ελλάδα από το 1875 ως το 1974, éd. Panagiotis Noutsos, 
5 vols (Athènes: Gnosi, 1990); Yannis Milios, Ο μαρξισμός ως σύγκρουση τάσεων. Τέσσερα 
παραδείγματα ελλήνων μαρξιστών: Κορδάτος, Μάξιμος, Λεκατσάς, Πουλαντζάς (Athènes: 
Enallaktikes Ekdoseis, 1996); Christos A. Tezas, Γεώργιος Σκληρός (Κωνσταντινίδης): 
Συμβολή στην ερμηνεία της πρώιμης σκέψης του, 2e éd. (Athènes: Ekdotikos Oikos Adelfon 
Kyriakidi, 2012); Spyros I. Asdrachas, “Ο Σεραφείμ Μάξιμος ως ιστορικός της γενεαλογίας της 
ελληνικής κεφαλαιοκρατίας,” Αρχειοτάξιο 3 (2001): 60–64; Angelos Elefantis , “Κοινοβούλιο 
ή Δικτατορία,” Αρχειοτάξιο 3 (2001): 55–59; Philippos Iliou, “Ένας μαρξιστής διανοούμενος,” 
Αρχειοτάξιο 3 (2001): 50–54; Yannis Koubourlis, “Ο Γ. Σκληρός και ο ελληνικός μαρξισμός,” 
Dokimes 1 (1994): 32–38; Yannis Koubourlis, “Γεώργιος Σκληρός: η ταξική πάλη στην υπηρεσία 
της εθνικής ολοκλήρωσης,” Δοκιμές 5 (1997): 187–215; Ioannis Koubourlis, “Géorgios Skliros 
et la première critique marxiste du discours nationaliste grec,” dans Byzantina et Moderna: 
Mélanges en l’honneur d’Hélène Antoniadis-Bibicou, éd. Socratis Petmezas et Gilles Grivaud 
(Athènes: Alexandria, [2007]), 323–48; Yannis Koubourlis, “Η αντίληψη περί ιστορικής 
μεταβολής στην πρώιμη ελληνική μαρξιστική ιστοριογραφία: Μερικές σκέψεις με αφορμή το 
παράδειγμα της οθωμανικής κατάκτησης,” Αρχειοτάξιο 23 (2021): 39–55; Yannis Koubourlis, 
“Ελληνικές μαρξιστικές προσεγγίσεις για την Επανάσταση του 1821: Τα κύρια ερμηνευτικά 
σχήματα κατά το πρώτο μισό του 20ού αιώνα,” dans Δράξασθε παιδείας & ελευθερίας: Όψεις 
της Ελληνικής Επανάστασης, éd. Foteini Asimakopoulou (Athènes: Asini, 2024), 47–70; 
Vassilis Panayotopoulos, “Η αριστερή ιστοριογραφία για την Ελληνική Επανάσταση,” 
dans Δ΄ Διεθνές Συνέδριο Ιστορίας: Ιστοριογραφία της νεότερης και σύγχρονης Ελλάδας 
1833–2002, éd. Paschalis M. Kitromilides et Triantafyllos Ε. Sklavenitis, 2 vols (Athènes: 
FNRS, 2004), 1:567–76; Panagiotis Stathis, “Το Εικοσιένα του Κορδάτου πριν και μετά τον 
πόλεμο,” Διαβάζω 523 (11/2011): 86–95; Panagiotis Stathis, “Αριστερές αναγνώσεις του 
Εικοσιένα,” dans Οι αναγνώσεις του 1821 και η Αριστερά, éd. Dimitris Dimitropoulos et 
Vangelis Karamanolakis (Athènes: AHSC et Η Αυγή, 2014), 29–44; Rena Stavridi-Patrikiou, 
“Θεωρήσεις και ιστοριογραφία του ’21: Η στροφή του Μεσοπολέμου,” Αφιέρωμα στον Αντώνη 
Αντωνακόπουλο, éd. Kaiti Aroni-Tsichli (Athènes: Papazisis, 1997), 551–65.

38	 Ioannis Koubourlis



	 Le marxisme grec de la première moitié du XXe siècle	 39

moment où il quitta ses fonctions au sein du Parti Communiste grec.8 Toujours 
est-il que ces penseurs sont souvent considérés comme des historiens pour deux 
raisons primordiales: D’une part, c’est  l’impact de leurs travaux. En effet, ce fut 
grâce à ces derniers que la conception dominante de l’histoire grecque, le récit 
nationaliste de Constantinos Paparrigopoulos (1815–1891),9 a été directement 
et décidément mise en cause, bien que non sans contradictions et inconsistances, 
comme j’aurai l’occasion de l’indiquer plus loin dans cet essai. On peut dire, 
par exemple, que, grâce aux travaux de Kordatos, un jour nouveau se leva 
définitivement sur l’historiographie grecque, en ce sens que même si quelqu’un 
était complètement en désaccord avec ce que l’œuvre de ce dernier représentait 
en tant que conception historique, il était désormais obligé de converser avec les 
notions et les schémas interprétatifs d’inspiration marxiste sur l’histoire grecque, 
ne serait-ce que pour les rejeter.10 D’autre part, il faut également tenir compte 
du fait que, plus tard, dans le cadre de la recherche académique, ceux qui se sont 
principalement intéressés aux textes des marxistes grecs de cette génération 
furent les historiens grecs, et que leur intérêt fut inéluctablement attiré par la 
production historiographique des intellectuels en question. 

L’ aspect théorique

Cependant, du fait que les textes du marxisme grec de la première moitié du 
XXe siècle furent en règle générale examinés à travers les yeux de l’historien, 
on eut tendance à se concentrer sur leurs dimensions politico-idéologique 
et historiographique, et à négliger leur aspect théorique, de même que les 
querelles et les conflits entre ces intellectuels à propos de l’interprétation du 

8 Sur la vie et l’œuvre de Kordatos, voir Dimos N. Mexis, Ο ιστορικός Γιάνης Κορδάτος και 
το έργο του. Εισαγωγή, ανέκδοτη αυτοβιογραφία και αυτοκριτική (Athènes: Boukoumanis, 
1975).

9 Fondé sur ce que l’on appelle “le schéma tripartite de l’historisme grec”, le récit 
de Paparrigopoulos aspirait à raconter “l’histoire générale et complète”, c’est-à-dire 
“trimillénaire”, de la nation grecque “depuis l’Antiquité jusqu’à nos jours”; cf. à ce propos 
Yannis Koubourlis, Οι ιστοριογραφικές οφειλές των Σπ. Ζαμπέλιου και Κ. Παπαρρηγόπουλου: 
Η συμβολή Ελλήνων και ξένων λογίων στη διαμόρφωση του τρισήμου σχήματος του ελληνικού 
ιστορισμού (1782–1846) (Athènes: FNRS, 2012).

10 Le cas de Michael Sakellariou, qui fut soupçonné d’être sympathisant des idées 
communistes en raison de sa décision de répondre à Kordatos au niveau de l’histoire 
économique de la période qui a précédé la Révolution de 1821, est peut-être le plus intéressant 
dans cette perspective; voir Vangelis D. Karamanolakis, Η συγκρότηση της ιστορικής επιστήμης 
και η διδασκαλία της ιστορίας στο Πανεπιστήμιο Αθηνών (1837–1932) (Athènes: AHJG et 
FNRS, 2006), 315.



40	 Ioannis Koubourlis

matérialisme historique. Ainsi, par exemple, dans son étude classique sur la 
dispute entre Kordatos et Zevgos, Iliou souligne que leurs approches de l’histoire 
grecque dépendaient entièrement non pas de l’étude des sources historiques, 
comme ils auraient dû le faire en tant qu’“historiens”, mais des objectifs et des 
préoccupations politiques de chacun d’eux et de chaque époque; d’où la mise en 
relief par Iliou de ce qu’il appelle les “usages idéologiques de l’histoire”. Iliou, en 
revanche, ne s’attarde pas beaucoup sur le fait que la dispute entre Kordatos et 
Zevgos avait commencé par des questions hautement théoriques, et qu’elle avait 
immédiatement mis en évidence les interprétations différentes du marxisme par 
les deux auteurs, qui correspondaient évidemment à des stratégies politiques non 
moins divergentes. Dans une autre perspective, mais qui s’inscrit tout de même 
dans la même problématique, l’historien Kostis Karpozilos note à ce propos:

Zevgos attaque Kordatos parce qu’il était intéressé par la consolidation 
d’une nouvelle perception du parti concernant la position de ceux 
qui étaient en désaccord, pour quelque raison que ce soit et à tout 
moment, avec le parti lui-même. Son objectif est pédagogique … Et 
cette leçon, Zevgos l’avait apprise à Moscou, d’où il venait quand il 
était retourné à Athènes quelques mois avant de faire son apparition 
dans les pages de la Revue communiste [Κομμουνιστική Επιθεώρηση] 
en signant son premier article.11

En tout cas, l’apparition de Zevgos dans la littérature communiste grecque 
marque, à mon avis, une grande rupture dans l’histoire des idées marxistes en 
Grèce.12 Zevgos appartient au groupe de communistes grecs connu sous le nom de 

11 Kostis Karpozilos, Ελληνικός κομμουνισμός: Μια διεθνική ιστορία (1912–1974) 
(Athènes: Antipodes, 2024), 266. Quoi qu’il en soit, Karpozilos a sans doute raison à propos 
des intentions de Zevgos; je cite ce dernier: “La question se pose de savoir pourquoi nous 
avons occupé les colonnes de la KOM.EP. en critiquant le “marxiste” Y[anis] K]ordatos], 
qui est plutôt un chroniqueur byzantin [sic] et montre tout le déclin de la pensée bourgeoise. 
Parce que l’œuvre de Υ. Κ. a acquis, si l’on peut s’exprimer ainsi, par coïncidence une certaine 
valeur … Et dans notre pays, où les idées marxistes sont encore peu répandues, cet altérateur, 
ce révisionniste du marxisme, Y. K., s’est déchaîné avec son marxisme bourgeois.” Yannis 
Zevgos, “Ο Γ. Κορδάτος αντιπροσωπευτικός τύπος αναθεωρητή του Μαρξισμού-Λενινισμού,” 
Κομμουνιστική Επιθεώρηση 3, no. 1 (1934): 9.

12 Je me permets d’ouvrir ici une parenthèse pour ajouter – plutôt en tant qu’hypothèse 
de travail – qu’il existe, à mon avis, deux autres ruptures majeures dans l’histoire des idées 
marxistes en Grèce. C’est, d’une part, le moment – pour l’exposer symboliquement – où le 
célèbre navire de la Croix-Rouge Mataroa transporte des artistes et des intellectuels grecs 
(de gauche, dans leur grande majorité) qui avaient obtenu une bourse du gouvernement 
français pour étudier en France (1945), liant ainsi un public érudit grec réceptif aux idées 
marxistes avec la pensée académique occidentale. C’est aussi, d’autre part, la Μεταπολίτευση 



	 Le marxisme grec de la première moitié du XXe siècle	 41

Kutvides [Κούτβηδες], terme qui désigne dans la “mythologie du communisme 
grec”13 ceux qui ont étudié le marxisme à l’Université communiste des travailleurs 
de l’Orient (Коммунистический университет трудящихся Востока, en russe; 
ou plus simplement KUTV). Certes, comme l’explique Karpozilos, “la réalité 
fut plus complexe”:14 ils n’avaient pas tous étudié dans cet établissement précis, 
qui n’était d’ailleurs pas une Université au sens propre du terme; certains 
parmi eux furent instruits dans d’autres institutions de catéchisme politique 
créées en Union Soviétique à cette même époque. Il n’en est pas moins vrai 
que ces établissements ‒ c’est-à-dire non seulement la KUTV, mais également 
l’Université des travailleurs de Chine (UTK; nommée à partir de septembre 
1928 “Université communiste des travailleurs de Chine”, ou KUTK), l’Université 
communiste des minorités nationales de l’Ouest (KUNMZ), où Zevgos a en 
réalité fait ses études marxistes, et, bien sûr, l’établissement supérieur, l’École 
Internationale Lénine (ILS)15 –, destinés par les Bolcheviks à préparer les futurs 
dirigeants des Partis Communistes du monde entier, offraient à leurs étudiants 
une connaissance beaucoup plus systématique et approfondie du marxisme par 
rapport à ce qui se passait dans leurs pays d’origine. En effet, si l’on étudie les 
textes de la querelle entre Kordatos et Zevgos, on perçoit immédiatement lequel 
des deux avait une connaissance plus avancée des œuvres originales de Marx et 
d’Engels, lequel était capable de citer sans cesse des passages de leurs ouvrages 

[le rétablissement en 1974 de la démocratie en Grèce après la Dictature des Colonels], lorsque 
certaines personnes qui constituaient alors l’intelligentsia marxiste ou marxisante commencent 
à entrer dans les Universités grecques, d’où ils avaient été jusque-là exclus pour des raisons 
politiques. Sur la première des deux ruptures, voir Ματαρόα 1945: Από το μύθο στην ιστορία, 
éd. Nicolas Manitakis et Servanne Jollivet (Athènes: École Française d’Athènes et Asini, 2018), 
surtout 9–74; Nicolas Manitakis, Το Γαλλικό Ινστιτούτο Αθηνών (1915–1961): Η Αειφορία των 
Ελληνογαλλικών Πολιτιστικών Σχέσεων (Athènes: Asini, 2022), 240–65; Ioanna Petropoulou, 
“Για την ιστοριογραφία της πρώτης Μεταπολίτευσης: Τρεις θεσμικές προϋποθέσεις,” dans 
Συναντήσεις της ελληνικής με τη γαλλική ιστοριογραφία από τη Μεταπολίτευση έως σήμερα, 
με την ευκαιρία της συμπλήρωσης 40 χρόνων από την ίδρυση της Εταιρείας Μελέτης Νέου 
Ελληνισμού (1971–2011), éd. Vangelis Karamanolakis, Maria Couroucli et Triantafyllos E. 
Sklavenitis (Athènes: École Française d’Athènes, FNRS et AEHM–Μνήμων, 2015), 30–34.

13 Kostis Karpozilos, “Σεραφείμ Μάξιμος: Ένας διεθνικός επαναστάτης,” dans Serapheim 
Maximos, Αναμνήσεις (1908–1924), éd. Popi Polémi (Athènes: Themelio, s. d.), 40.

14 Karpozilos, “Σεραφείμ Μάξιμος,” 40.
15 Voir, à titre indicatif, Josephine Fowler, Japanese and Chinese Immigrant Activists: 

Organizing in American and International Communist Movements, 1919–1933 (New 
Brunswick: Rutgers University Press, 2007) 63–73; Julia Köstenberger, “Die Geschichte der 
‘Kommunistischen Universität der nationalen Minderheiten des Westens’ (KUNMZ) in 
Moskau 1921–1936,” Jahrbuch für historische Kommunismusforschung (2000/2001): 248–303.



42	 Ioannis Koubourlis

‒ mais aussi, et surtout, des ouvrages de Lénine et de Staline ‒ pour défendre 
ses positions. En somme, ceux que l’on a appelé les Kutvides furent les porteurs 
non seulement d’un capital politique décisif pour le rôle que le Komintern les 
préparait à jouer, et qu’ils ont en effet joué, dans l’histoire du communisme grec, 
mais aussi d’un capital culturel et théorique non moins négligeable, qui leur a 
permis de dominer la littérature marxiste en Grèce dans les années 1930 et 1940.

Si l’on examine donc plus attentivement les textes de la querelle entre 
Zevgos et Kordatos, on constate que le premier texte que Zevgos rédige contre 
Kordatos pose la question des catégories marxistes employées par ce dernier, 
de leur définition et de leur emploi spécifique; il s’agit par conséquent d’un 
essai de contenu purement théorique.16 Ce texte sera suivi d’un autre où Zevgos 
critique Kordatos en tant qu’historien de la Révolution de 1821, mais qui 
commence également par des remarques sur son marxisme. Plus tard, deux 
autres essais de Zevgos discutent l’œuvre de Kordatos en tant qu’historien du 
mouvement ouvrier et en tant qu’économiste, et la série s’achève avec deux 
articles de contenu à la fois politique et théorique.17 Pourtant, le point commun 
de toutes ces publications est ce que l’on peut considérer comme l’insuffisance 
théorique de Kordatos, dont les conceptions sont traitées par Zevgos comme 
une altération, une violation flagrante des principes du marxisme-léninisme 
dans son intégralité.

Dans sa réponse à Zevgos, Kordatos saisit l’occasion pour affirmer que 
c’est sa propre conception du marxisme qui est la plus proche des idées de 
Marx lui-même. Par exemple, face aux accusations de Zevgos selon lesquelles 
“Kordatos … ne considérant que les outils comme la force motrice de l’histoire 
et ignorant le rôle de la lutte des classes”,18 envisage de manière “schématique” 
le développement de la société et “réduit à la nature, [c’est-à-dire] à des causes 
extérieures, le développement des forces productives”,19 ce qui lui fait adopter une 

16 En effet, comme l’annonce Zevgos lui-même dans ce premier article de la série: 
“Avant d’entrer dans l’examen des travaux de Y[anis] K[ordatos], nous nous attarderons 
d’abord sur l’analyse de sa méthodologie ‘marxiste’ et comparerons son propre ‘marxisme’ 
avec le marxisme de Marx.” Yannis Zevgos, “Ο ‘Μαρξιστής’ Γ. Κορδάτος ιστορικός της 
μπουρζουαζίας,” Κομμουνιστική Επιθεώρηση 2, no. 20 (1933): 19.

17 Voir Yannis Zevgos, “Ο Γ. Κορδάτος, σαν πλαστογράφος της ιστορίας του 
μπολσεβίκικου κόμματος,” Κομμουνιστική Επιθεώρηση 2, no. 24 (1933): 8–15; Zevgos, “Ο Γ. 
Κορδάτος αντιπροσωπευτικός τύπος.”

18 Yannis Zevgos, “Ο Γ. Κορδάτος, σαν ιστορικός της επανάστασης του 1821,” 
Κομμουνιστική Επιθεώρηση 2, no. 21 (1933): 26.

19 Yannis Zevgos, “Ο Γ. Κορδάτος σαν οικονομολόγος στις πρώτες γραμμές της 
αντεπανάστασης,” Κομμουνιστική Επιθεώρηση 2, no. 23 (1933): 9.



	 Le marxisme grec de la première moitié du XXe siècle	 43

méthodologie “économiciste”, “mécaniciste”,20 et une conception “fataliste”,21 
donc “métaphysique”, de l’histoire, ce dernier répond de manière non moins 
cinglante:

Nous nous posons donc une bonne question: l’homme a-t-il un libre-
arbitre? Il semble que Zevgos oublie ou ne connaisse pas un problème 
qui n’est pas récent dans la philosophie en général … Y a-t-il de 
l’arbitraire? Zevgos admet que cela existe. Mais Marx et, avec Marx, 
tous les marxistes acceptent le déterminisme, et non l’arbitraire. Bien 
entendu, Marx et les marxistes ne nient pas la volonté des hommes 
et n’enseignent pas que les phénomènes sociaux se produisent d’eux-
mêmes, sans l’agir de l’humain. Le marxisme, en deux mots, ne nie pas 
la volonté humaine en général, mais l’explique. C’est là le problème. 
Où est donc le matérialisme mécaniste et vulgaire de Kordatos?22

De ce bref extrait, on déduit que, malgré le caractère parfois simpliste de leurs 
arguments respectifs, ces auteurs n’ont pas hésité à soulever des questions 
plus abstraites et générales et que leurs points de vue et leurs querelles sur des 
questions historiographiques s’appuyaient incontestablement sur des positions 
théoriques. En réalité, celles-ci n’étaient pas des prétextes, comme l’on aurait 
peut-être pu le penser. Par exemple, dans le contexte de la même querelle, 
Zevgos pose la question de l’interprétation du marxisme avancée par Kordatos 
pour arriver finalement à un jugement purement politique concernant le rôle 
historique de la bourgeoisie grecque, jugement qui, si je peux le dire ainsi, renvoie 
à une polémique qui garde toute son actualité: 

Kordatos avec son marxisme à lui se présente comme un apologiste 
du parasitisme de la bourgeoisie grecque … Il a l’intention de dégager 
la bourgeoisie grecque de toute responsabilité historique quant au 
faible développement des forces productives. [Pour Kordatos] c’est la 
pauvreté naturelle du sol grec qui est responsable à la fois du retard de 
l’économie agricole et du faible développement de l’industrie … Y. K. 
est incapable de penser historiquement, incapable de comprendre que 
la productivité du sol est elle aussi un phénomène historique.23

Or, les conceptions différentes de la théorie marxiste se traduisent ici à la fois 
par des interprétations historiographiques différentes et par des engagements 

20 Zevgos, “Ο ‘Μαρξιστής’ Γ. Κορδάτος,” 20.
21 Zevgos, “Ο Γ. Κορδάτος, σαν ιστορικός της επανάστασης,” 26.
22 Yanis Kordatos, “Άμυνα και αντεπίθεση: Παραχαράκτες κειμένων και κομπογιαννίτες 

του μαρξισμού. Απάντηση σε μια κριτική, που απευθύνεται και στα μέλη του Κ.Κ.Ε.,” dans 
Zevgos et Kordatos, Πολεμική για τον χαρακτήρα, 79.

23 Zevgos, “Ο Γ. Κορδάτος σαν οικονομολόγος,” 7–9.



44	 Ioannis Koubourlis

politiques fondamentalement dissemblables, comme dans le cas de l’image que 
se font les deux écrivains de ce que l’on appelle la “révolution sociale”:

Le “facteur économique”, la perfection automatique des outils, ne 
conduit pas fatalement à la révolution, comme le veut Y. Kordatos 
… Ce qui amène à la révolution, c’est seulement l’exacerbation de 
la lutte des classes, en tant que manifestation de la contradiction 
sociale fondamentale … Kordatos aperçoit la révolution comme les 
réformistes l’ont toujours aperçue, et comme en parlent les sociaux-
démocrates, qui ne lui donnent qu’un contenu économique, qui la 
voient dans le développement quotidien des outils, qui la limitent à la 
seule innovation technique, laquelle se produit avec le développement 
illimité des outils … sans conflit social et sans révolution.24

Les sources principales de leur formation marxiste

Tout compte fait, on peut dire que tant pour les marxistes grecs autodidactes tels que 
Skliros et Kordatos, qui avaient une connaissance plutôt limitée des textes originaux 
de Marx et d’Engels, que pour ceux qui avaient fréquenté les écoles du Komintern 
en Russie (Zevgos, Maximos, etc.), il y eut deux sources principales de formation 
théorique à la pensée marxiste; et il est significatif qu’il s’agisse de deux ouvrages 
classiques du matérialisme historique dominés par des concepts centraux différents de 
Marx et d’Engels:25 d’une part, c’est le Manifeste du parti communiste (1848),26 que les 
marxistes de l’époque, en Grèce comme partout, considéraient non pas simplement 
comme un texte d’impulsion politique, de propagande si on le préfère, mais comme 
la quintessence de l’analyse marxiste de la “lutte des classes”; de l’autre, c’est la 
célèbre “Préface” de Marx dans l’Introduction à la Critique de l’économie politique 
de 1859, texte qui mettait l’accent sur le développement historique des différents 
“modes de production”, en commençant par le “mode de production asiatique” 
pour arriver finalement au capitalisme via les modes “antique” et “féodal”. Certes, 
tous les efforts des marxistes grecs de l’époque – à l’image, bien évidemment, des 
héritiers directs de Marx et d’Engels, des grands penseurs marxistes de l’époque de la 
Seconde Internationale – furent consacrés à la combinaison des deux concepts et des 

24 Zevgos, “Ο ‘Μαρξιστής’ Γ. Κορδάτος,” 23.
25 Cf., à ce propos, Arthur M. Prinz, “Background and Ulterior Motive of Marx’s 

‘Preface’ of 1859,” Journal of the History of Ideas 30, no. 3 (1969): 437–50; Eric J. Hobsbawm, 
“Introduction,” dans Karl Marx, Pre-Capitalist Economic Formations, trad. Jack Cohen (New 
York: International Publishers, 1965), 11.

26 À propos du Manifeste, voir, entre autres, The Communist Manifesto: Karl Marx and 
Friedrich Engels, éd. Jeffrey C. Isaac (New Haven: Yale University Press, 2012); The Communist 
Manifesto Now, éd. Leo Panitch et Colin Leys, Socialist Register 34 (1998).



	 Le marxisme grec de la première moitié du XXe siècle	 45

schémas théoriques correspondants, c’est-à-dire essentiellement à la subordination 
directe, mécanistique dirions-nous aujourd’hui, de la “lutte de classes” au schéma 
évolutionniste de la succession historique des “modes de production”, une entreprise 
qui, bien sûr, posait dès le début plusieurs problèmes théoriques ainsi que politiques. 

Mais si les références de ces penseurs se partageaient entre le Manifeste de 
1848 et la “Préface” de 1859, l’impression que l’on retire de l’étude de leurs 
textes est qu’ils considéraient comme le sommet de la sagesse marxiste, et, par 
conséquent, comme le point de départ de leurs recherches sur l’histoire de la 
société grecque moderne, la conception, à savoir la “loi”, des cinq “étapes” du 
texte marxien de 1859, une “loi” qu’ils percevaient comme la contribution la 
plus importante de Marx à la compréhension théorique de l’histoire humaine. 
Même ceux d’entre eux qui ne tendaient pas à assimiler le marxisme à une 
théorie de l’évolution sociale, comme ce fut le cas en effet pour Géorgios 
Skliros et, dans une certaine mesure, pour le jeune Kordatos, qui fut initié 
au marxisme en lisant les œuvres de Skliros,27 tous étaient convaincus d’une 
chose: que l’apport du philosophe allemand à la compréhension du mécanisme 
du changement historique avait culminé, en 1859, dans la formulation de la 
métaphore “infrastructure-superstructure”, dans l’interprétation du rapport 
entre “forces productives” et “rapports de production” et, surtout, dans ce que 
l’on a appelé “la loi des cinq étapes de l’évolution de la société humaine”, à 
savoir la juxtaposition de la succession historique des “modes de production” 
(“asiatique, antique, féodal, bourgeois”; auxquels il fallait toujours ajouter le 
mode de production socialiste d’une société à venir, avec qui commencerait la 
véritable histoire de la société humaine, sa “préhistoire” s’étant achevée avec la 
société bourgeoise).28 Bref, toute la contribution marxienne à la compréhension 
du changement historique était ainsi condensée en trois pages à peine dans la 
version originale de ce texte…29 

27 La réduction du marxisme à une théorie de l’évolution sociale – à une théorie de 
l’évolution des espèces sociales, si je puis utiliser ce terme – est omniprésente dans l’œuvre 
de Skliros; pour des parallèles entre Marx et Darwin, voir Έργα Γ. Σκληρού, 141–43 et 172. 
La perception du marxisme avancée par Skliros avait profondément influencé le jeune Y. 
Kordatos, malgré la critique de ce dernier à l’égard du penseur qui, comme il l’admettait 
lui-même, avait initié l’intelligentsia grecque aux idées du marxisme; à ce propos, voir Yanis 
Kordatos, Η κοινωνική σημασία της Ελληνικής Επαναστάσεως του 1821 (Athènes: Vassileiou, 
1924), vi–xiv; Yanis Kordatos, Προοδευτικές μορφές στην Ελλάδα (Athènes: Institut Historique 
et Philologique Y. Kordatos, 1966), 37–42.

28 Voir Karl Marx, Contribution à la critique de l’économie politique, trad. Maurice Husson 
et Gilbert Badia (Paris: Éditions sociales, 1972; édition électronique), 18–19.

29 Voir Karl Marx, Zur Kritik der politischen Ökonomie (Berlin: Franz Duncker, 1859), iv–vi.



46	 Ioannis Koubourlis

Endogénéité et exogénéité du changement historique

Je suis pourtant enclin à considérer que le traitement de cette conception historique 
comme une vraie “loi”, qui ne pouvait être mise en question sans encourir des 
soupçons de “déviation” antimarxiste, de “trahison” de classe et d’autres “crimes” 
théoriques et politiques de ce type, n’a nullement empêché les penseurs marxistes 
grecs de l’époque de tenter des interprétations et des applications qui échappaient 
vraiment à ce qui pourrait être perçu comme la reproduction stérile d’un modèle 
prédéterminé. En d’autres termes, bien que les marxistes grecs de la première 
moitié du XXe siècle soient restés en fin de compte captifs des rigidités du schéma 
évolutionniste, ils ont tout de même cherché à interpréter la formation de la 
société grecque moderne sur la base de conceptions qui posaient, d’une manière 
ou d’une autre, la question de l’indétermination historique, et qui remettaient 
essentiellement en cause ‒ quoique jamais explicitement, bien évidemment ‒ le 
déterminisme économique et l’inflexible logique téléologique qui imprégnait la 
dite “loi” dans ses lectures dominantes. De la distinction proposée par Skliros entre 
“événements sociologiques [c’est-à-dire économiques] normaux” et “événements 
historiques anormaux”,30 aux positions de Zevgos sur la manière dont l’émergence 
des couches bourgeoises grecques fut déterminée par les singularités de la 
“formation socio-historique” ottomane marquée par la “barbarie orientale”,31 en 
passant par les remarques de Maximos sur les particularités de la bourgeoisie 
grecque et la nécessité de situer son rôle historique dans le système capitaliste 
mondial,32 les textes des marxistes grecs de l’époque sont pleins d’élaborations plus 
ou moins originales; ce sont elles qui ont ouvert la voie, sinon plus, aux quêtes de 
l’histoire économique et sociale grecque de nos jours et elles conservent, à mon 
avis, une certaine pertinence jusqu’à aujourd’hui. 

D’autre part, la littérature pertinente a souligné à plusieurs reprises qu’un 
problème posé par la lecture dominante de la “Préface” de 1859 était que, pour 
que la “loi” dite des cinq étapes ait un sens, telle qu’elle était comprise par les 
marxistes de l’époque, le changement historique devait être considéré comme se 
produisant toujours de manière endogène dans telle ou telle société.33 Autrement 

30 Voir plus bas note 39.
31 Voir plus bas note 37.
32 Voir plus bas notes 48 et 49.
33  Cf. “Generally speaking, the ‘immanentism’ of the endogenous image is juxtaposed to 

a conception of development as the result of the intrusion of exogenous factors in the play of 
history. In other words, it is from the assumption of the endogenous character of development 
that the notion of change as a natural, continuous, and orderly process is derived … The very 
intelligibility of history ‒ that is, the idea that history has a meaning that is possible to decipher 
‒ is geared to, indeed entirely dependent on, the conviction that the process of historical 



	 Le marxisme grec de la première moitié du XXe siècle	 47

dit, la “Préface” de 1859 focalisant l’intérêt de l’analyse sur “les contradictions 
de la vie matérielle”, c’est-à-dire sur “le conflit qui existe entre les forces 
productives sociales et les rapports de production” au sein de chaque mode 
de production, l’interprétation du changement historique par les marxistes de 
l’époque tendait à sous-estimer, sinon à taire, ce que l’on peut considérer comme 
les facteurs exogènes d’une transformation historique quelconque. Un problème 
fondamental était donc de décider comment les marxistes devaient expliquer 
les changements historiques qui ne pouvaient pas être aisément considérés 
comme le résultat de développements endogènes, c’est-à-dire qui n’étaient pas 
manifestement nés de contradictions internes dans telle ou telle “formation 
socio-historique”, mais qui avaient des causes indubitablement extérieures, 
comme dans le cas des conquêtes militaires. Une question à ce point cruciale 
était, bien sûr, au-delà de ce que Marx, Engels et leurs épigones avaient signalé 
sur ces événements exogènes tels que les invasions et les conquêtes militaires,34 
qu’est-ce qu’ils percevaient en tant que “formation socio-historique”: quelle était 
alors leur unité d’analyse et quelles étaient ses limites spatiales et temporelles, 
géographiques et historiques, afin que parler d’endogénéité ou d’exogénéité du 
changement historique acquière un sens? Or le problème fut, à mon humble avis, 
que (sans que cela ne fût jamais expliqué ni étayé théoriquement par la plupart 
des épigones de Marx et d’Engels, et je ne parle pas seulement des marxistes 
grecs), en dépit des analyses multidimensionnelles de Marx lui-même,35 on 

development must be continuous, ordered, and endogenous.” Padelis Lekas, Marx on Classical 
Antiquity: Problems of Historical Methodology (Brighton: Wheatsheaf Books, 1988), 32 et 39.

34 Voir, par exemple, Karl Marx, Fondements de la critique de l’économie politique, 
“Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie”, ébauche de 1857–1858. En annexe: Travaux 
des années 1850–1859, trad. Roger Dangeville, 2 vols (Paris: Éditions Anthropos, 1967–68), 
1:54–55: “Pour ce qui est des conquêtes, il y a trois possibilités. Le peuple conquérant impose 
au peuple vaincu son propre mode de production (ce que les Anglais font de nos jours en 
Irlande, et à un degré moindre en Inde); ou bien laisse subsister l’ancien mode de production 
et se contente de prélever un tribut (à la manière des Turcs et des Romains); ou enfin il y a 
une interaction qui donne naissance à une forme nouvelle, une synthèse (ce qu’ont réalisé les 
conquêtes germaniques dans certains pays). Dans tous les cas, ce qui est déterminant pour 
la nouvelle forme de distribution, c’est le mode de production, que ce soit celui du peuple 
conquérant, du peuple soumis ou celui qui résulte de la combinaison des deux.” Toujours 
est-il que les Grundrisse, les Manuscrits de 1857–1858, n’étaient pas parmi les textes marxiens 
que les marxistes grecs de l’époque pouvaient connaître, puisque ceux-là furent publiés pour 
la première fois à Moscou en 1939–1941.

35 Voir, par exemple, Karl Marx, Le 18 Brumaire de Louis Bonaparte (Paris: Les Éditions 
sociales, 1969), où le philosophe allemand se déplace sans cesse entre différents niveaux 
d’analyse: local, national, international, global, etc.



48	 Ioannis Koubourlis

entendait comme “formation socio-historique” la “société nationale”. Par 
conséquent, l’unité de l’analyse a été assimilée, identifiée dans la plupart des 
cas, à une “nation”, ou même à un “État-nation”, donc à une entité politique 
du présent, qui a été ainsi projetée rétrospectivement, à rebours, dans le passé 
historique, sur la base d’une conception qui se distinguait clairement par son 
anachronisme et son ethnocentrisme. 

Ethnocentrisme et “anomalie historique”. La question de la “particularité” 
grecque

Or, qu’est-ce que cela signifiait dans le cas de l’histoire grecque moderne? 
Tout d’abord, il est évident que, de cette manière, la conception nationaliste de 
l’histoire, que les marxistes de l’époque avaient très consciemment fait sortir 
par la porte, rentrait tout de même par la fenêtre. Mais là où les conséquences 
étaient les plus visibles, c’était dans le traitement d’une question cruciale, à 
savoir l’interprétation de la société d’où avait émergé l’événement de l’histoire 
grecque moderne qu’ils voulaient expliquer plus que tout autre, la Révolution 
de 1821. La société qu’il fallait étudier pour expliquer cette Révolution était 
bien entendu la “société conquise”, celle qui avait été créée par la conquête 
ottomane. Il fallait donc expliquer la conquête ottomane elle-même, et cela 
évidemment suivant les termes de la “loi” des cinq modes de production de 
la “Préface” de 1859, qui étaient pour les marxistes les cinq grandes étapes du 
développement de la société humaine. Il fallait donc comprendre à quelle étape 
de ce développement correspondait l’Empire byzantin, à quelle étape l’on devait 
ensuite ranger l’Empire ottoman, et, last but not least, repérer quelles avaient été 
les “contradictions” endogènes qui avaient marqué la formation socio-historique 
antérieure, à savoir Byzance, et qui l’avaient fait finalement succomber devant 
les conquérants ottomans.36

Ainsi, et sans pouvoir entrer ici dans des détails historiographiques, qui 
sont pourtant d’une grande importance en eux-mêmes, la conclusion que ces 
penseurs avaient tendance à tirer était que la conquête ottomane avait maintenu 
la “société grecque” à l’étape de développement social à laquelle elle se trouvait 
déjà, à savoir l’étape féodale,37 étant donné que l’Empire ottoman était un État 

36  Cf., à ce propos, Koubourlis, “Η αντίληψη περί ιστορικής μεταβολής.”
37 Voir par exemple les formules sarcastiques de Zevgos dans la critique qu’il adresse à 

Kordatos: “Seul un historien qui ignore l’histoire [ανιστόρητος], comme Y[anis] K[ordatos], 
peut écrire que le régime turc ‘fut d’un type socio-économique entièrement nouveau’ par 
rapport à la Byzance féodale. Nous, le commun des mortels, nous pensons que le régime turc 
qui a succédé à Byzance était aussi féodal, bien qu’avec ses propres particularités. Le marxiste 



	 Le marxisme grec de la première moitié du XXe siècle	 49

féodalo-militaire comme Byzance.38 Plus précisément, ceux qui adoptèrent cette 
position concluaient que l’Empire ottoman était une formation socio-historique 
moins “avancée” historiquement par rapport à celle qui l’avait précédée, l’Empire 
byzantin; il s’agissait par conséquent d’une véritable “régression”, que l’on 
devait soit appeler, comme le faisait en effet Skliros, une authentique “anomalie 
historique”39 soit comprendre comme une certaine “particularité” de la société 

Y[ani]s K[ordatos] nous informe qu’il s’agissait d’un ‘type socio-économique entièrement 
nouveau’. Peut-être, à son avis, était-il capitaliste! Il ne peut non plus être exclu qu’il ait 
été socialiste!”, Zevgos, “Ο Γ. Κορδάτος αντιπροσωπευτικός τύπος,” 6. Toujours est-il que, 
dans d’autres textes, Yannis Zevgos, Σύντομη μελέτη της νεοελληνικής ιστορίας, 3e édition 
(Athènes: G. Nisiotis, s.a.), 9, parle de l’Empire ottoman comme d’une formation socio-
économique moins développée du point de vue de l’évolution générale de la société par rapport 
à Byzance, une formation socio-économique qui a tout changé dans la région du Sud-Est 
européen: “Dans les pays qui constituaient l’Empire byzantin, une situation complètement 
différente s’est formée avec la domination ottomane … La barbarie orientale règne en maître. 
Et dans les anciens pays byzantins, nous avons une régression économique et intellectuelle. Les 
Turcs ottomans étaient économiquement plus arriérés que les peuples qu’ils avaient conquis.”

38 Les marxistes grecs de l’époque ne distinguaient pas entre la féodalité occidentale et une 
certaine “féodalité byzantine”, comme ce sera le cas après la Seconde Guerre Mondiale, lorsque 
les historiens grecs marxistes feront la connaissance de tels débats auprès de la communauté 
scientifique occidentale. Cf., à ce propos, Hélène Antoniadis-Bibicou, “Byzance et le mode 
de production asiatique,” La Pensée 129 (1966): 47–72;  Le féodalisme à Byzance: problèmes 
du mode de production de l’empire byzantin (Paris: Les Éditions de la Nouvelle critique, 
1974); Hélène Ahrweiler, “La ‘pronoia’ à Byzance,” dans Structures féodales et féodalisme 
dans l’Occident méditerranéen (Xe-XIIIe siècles). Bilan et perspectives de recherches. Actes du 
Colloque de Rome (10–13 octobre 1978) (Rome: École Française de Rome, 1980) 681–689.

39 Skliros parle ouvertement de la conquête ottomane comme d’une “anomalie historique” 
qui a eu comme conséquence une série de “paradoxes” et de “spécificités” qui caractérisent 
depuis lors la société grecque; voir Έργα Γ. Σκληρού, 212–17. Il tient même à corroborer cette 
conception sur la base d’une thèse générale selon laquelle le marxisme tend à ne s’occuper que 
des “événements historiques normaux” (le “développement tranquille” des systèmes sociaux, 
c’est la formulation exacte), tandis que pour les “événements historiques anormaux”, tels 
que les grandes conquêtes militaires, on est obligé de recourir à la science historique: “La 
théorie marxiste explique les phénomènes sociaux et le développement social sur la base du 
facteur économique et technique en particulier … Cependant, pour nous du moins, cette 
théorie n’a de signification absolue qu’en ce qui concerne la vie intérieure, le développement 
tranquille et ordonné d’une société, indépendamment des événements violents qui viennent 
de l’extérieur et qui peuvent altérer la constitution sociale normale et la forme de cette société. 
Ces événements violents peuvent être une guerre destructrice, l’asservissement à une race 
étrangère, l’apparition d’un Alexandre le Grand ou d’un Napoléon, ou un grand mouvement 
religieux, etc., qui entraînent un bouleversement général pendant un certain temps dans la vie 
de la société. Ce sont donc des événements purement historiques, hors de la vie économique 



50	 Ioannis Koubourlis

grecque, pour employer le terme-clé de la Résolution du fameux 6e Plénum du 
Parti Communiste Grec en 1934, où a eu lieu le grand changement de paradigme 
interprétatif de la part du marxisme grec à propos de la compréhension de 
l’émergence et du caractère de la société grecque moderne (de son passage au 
capitalisme en particulier) ainsi que de la position politique qui en résultait pour 
les communistes grecs vis-à-vis de la bourgeoisie de leur pays.40 

Les classes sociales et le sous-développement grec

Mais ce n’étaient pas seulement les formations socio-historiques du passé qui 
s’identifiaient aux sociétés nationales du présent; il en allait de même pour 
les subdivisions d’une formation socio-historique, à savoir pour les “classes 
sociales”, qui avaient ainsi, elles aussi, un caractère fondamentalement national. 
Il est par exemple révélateur que ces penseurs tendissent à chercher dans le passé 
historique ce que Skliros appelait “l’aristocratie de la nation grecque”. En d’autres 
termes, ils s’efforçaient de déterminer si, au lendemain de la conquête ottomane, 
une certaine “classe féodale grecque”, id est l’ancienne aristocratie byzantine, 
avait survécu, ou bien si elle avait disparu en raison des violences ottomanes, 
de son éventuelle fuite vers l’Occident, etc. Cela posait un certain nombre de 
problèmes d’interprétation historique et donnait naissance à des lacunes et à des 
contradictions. Il n’est donc pas étonnant que les réponses à ce propos fussent 
fort différentes: l’aristocratie byzantine a disparu, écrivait Skliros;41 non, elle a 

quotidienne normale de la société … Ce sont précisément ces éléments auxquels la conception 
économique marxiste ne prête pas beaucoup d’attention et qui sont laissés à l’examen de [la 
science de] l’histoire”, Έργα Γ. Σκληρού, 175–76.

40 Voir Angelos G. Elefantis, Η επαγγελία της αδύνατης επανάστασης: Κ.Κ.Ε. και αστισμός 
στον μεσοπόλεμο, 3e édition (Athènes: Themelio, 1999), 245 et suite.

41 “Byzance, comme tous les États de son époque, était une construction purement féodale-
aristocratique … Sa fin fatale était inévitable et, après une résistance héroïque, les dernières 
reliques de la Byzance aristocratique succombèrent au nombre et à la fureur guerrière d’un 
nouvel ennemi irrésistible, les Turcs … Ici, le développement normal de la Byzance grecque, 
en tant qu’État aristocratique indépendant, est brusquement interrompu, et une nouvelle 
période de vie irrégulière commence, qui complique et déforme le développement ultérieur de 
la nation grecque … Pour mieux comprendre le développement anormal ultérieur de la nation 
subjuguée et ses résultats actuels, il ne serait peut-être pas inutile d’indiquer ce qu’aurait été le 
développement normal de l’État byzantin si ce dernier ne s’était pas soumis aux Turcs … Par 
conséquent, le développement ultérieur [de la nation grecque] a pris un caractère particulier. 
Parmi les vestiges de l’aristocratie grecque qui ont échappé à la destruction, certains ont 
fusionné et d’autres se sont progressivement réconciliés avec le nouveau conquérant, 
devenant ses fidèles serviteurs. Depuis lors, la nation grecque est essentiellement privée de 
son aristocratie!”, Έργα Γ. Σκληρού, 109–11.



	 Le marxisme grec de la première moitié du XXe siècle	 51

survécu, répondait Kordatos, et donc rien n’a changé pour les paysans grecs;42 
elle avait disparu, et c’est pourquoi les “couches féodales” grecques de la période 
ottomane avaient une origine très différente et s’affairaient à des activités plutôt 
commerciales, affirmait de son côté Zevgos,43 etc. Or, si les nations sont un 
phénomène de l’ère bourgeoise, comme d’ailleurs ces penseurs le soutenaient en 
principe, en acceptant à cet égard, et avec beaucoup de cohérence et de ferveur, 
la doctrine marxiste fondamentale, alors comment, pourquoi et dans quelle 
mesure les différentes “aristocraties” de l’ère pré-nationale devaient-elles être 
traitées comme des “classes nationales”?

Une autre question était en relation directe avec celle de cette “classe féodale 
grecque”, mais elle était décidément plus importante politiquement; c’était la 
question des “particularités”, et même des “responsabilités historiques” de la 
bourgeoisie grecque. Encore une fois, il s’agit essentiellement de différentes versions 
de la tentative des marxistes grecs de l’époque d’échapper aux pièges de la “loi des 
cinq étapes”. La première interprétation, qui renvoie aux parentés étonnantes entre 
l’évolutionnisme déterministe, typique de la Seconde Internationale, de Géorgios 
Skliros et le stalinisme de Yannis Zevgos, allait un peu comme suit: du fait que 
l’aristocratie byzantine avait disparu à la suite de la conquête ottomane (parce 
qu’elle avait été décimée par les Ottomans, ou qu’elle avait fui vers l’Occident, ou 
tout simplement parce qu’elle s’était convertie à l’Islam), l’émergence des “couches 
dirigeantes du peuple grec” au lendemain de la conquête avait dès le début un 
caractère “particulier”, car ces couches, qui n’avaient pas initialement accès à la 
propriété foncière, devaient nécessairement s’affairer à des “activités bourgeoises”, 
telles que le commerce et l’usure.44 Cela concernait à la fois les notables au niveau 
local et, plus tard, les Phanariotes dans la capitale de l’Empire ottoman; avec 
leurs richesses, mais aussi grâce à leurs rapports avec l’Église orthodoxe, les uns 
pouvaient affermer les impôts, et les autres acheter des dignités dans l’Appareil 
d’État des conquérants ottomans. En bref, ce que ce schéma interprétatif soulignait, 
c’est que le développement bourgeois en Grèce avait inévitablement un caractère 
singulier et qu’il donna finalement naissance à une “alliance contre nature” entre la 
bourgeoisie naissante et les couches “féodales” ou “semi-féodales” telles que celles 
des notables, des Phanariotes et du clergé.45

Dans le cadre de la deuxième interprétation, l’élément extérieur renvoyait 
aux pays de l’Occident capitaliste développé. C’est le cas de Kordatos après 1927, 

42 Voir Kordatos, Η κοινωνική σημασία, 34–39, 41 et 44.
43 Voir Zevgos, Σύντομη μελέτη, 21–22.
44 Voir Zevgos, ibid., 15–16.
45 Voir Zevgos, ibid., 11 et 18.



52	 Ioannis Koubourlis

notamment dans son livre intitulé Introduction à l’histoire du capitalisme grec,46 

et de Serapheim Maximos à la fin des années 1930, qui avait suivi des cours 
d’histoire économique en France.47 Ici, la spécificité de la bourgeoisie grecque 
est réduite à sa dépendance par rapport aux classes capitalistes occidentales, 
à savoir au fait qu’elle avait toujours été obligée de coopérer avec elles, jouant 
un rôle fondamentalement déterminé par autrui, transactionnel, intermédiaire, 
bref auxiliaire, par rapport à elles.48 En somme, il s’agit en l’occurrence de la 
conception d’une “bourgeoisie semi-périphérique”, comme on l’appelle 
aujourd’hui,49 qui a produit un capitalisme grec “rabougri”, caractérisé par un 
secteur économique tertiaire hypertrophié, aboutissant depuis lors, comme 
l’écrivait Maximos, à une condition historique et politique fort décevante:

deux siècles après l’époque [de l’émergence de la bourgeoisie grecque], 
la Grèce est encore un pays à l’économie arriérée, où de nombreux 
produits sont exportés à l’état brut, tout comme c’était le cas à 
l’époque, tandis que ses richesses naturelles restent inexploitées.50

Nation “en soi” et nation “pour soi”

Quoi qu’il en soit, dans les deux schémas interprétatifs, Byzance était considérée 
comme le passé “féodal” évident de la “nation grecque”, et cela, comme je l’ai 
déjà noté, malgré la certitude des marxistes grecs de l’époque que la “nation” 

46 Voir Yanis Kordatos, Εισαγωγή εις την ιστορίαν της ελληνικής κεφαλαιοκρατίας 
(Athènes: Panepistimiakon Vivliopoleion A. N. Kololou, 1930).

47 Socrates Petmezas, “Αναζητώντας τους υλικούς όρους της οικονομικής καθυστέρησης: 
Οικονομική και κοινωνική ιστορία της Ελλάδας κατά τα πρώιμα νέα χρόνια,” dans Συναντήσεις 
της ελληνικής με τη γαλλική ιστοριογραφία, 129.

48 “Le rôle du capital grec est façonné par l’état des choses en tant que rôle intermédiaire. 
Et il en a été ainsi même après l’indépendance [de la Grèce]. Cependant, c’était un de ces rôles 
intermédiaires sans lesquels l’activité commerciale qui se déroulait non seulement dans la 
Grèce occupée par les Turcs mais dans tout l’Orient ne pouvait être comprise.” Serapheim 
Maximos, Η αυγή του ελληνικού καπιταλισμού, Τουρκοκρατία 1685–1789, éd. Loukas Axelos, 
3e édition (Athènes: Stochastis, 1973), 27.

49 Immanuel Wallerstein jusqu’à très récemment et Maximos à son époque doivent 
leurs conceptions et leurs catégories d’analyse aux théoriciens marxistes de la Seconde et, 
surtout, de la Troisième Internationale (Komintern) qui ont développé la problématique sur 
l’impérialisme et les puissances “périphériques” et “semi-périphériques” dans le contexte de 
la division du travail au sein du système capitaliste mondial; voir l’analyse pénétrante des 
origines de la théorie du système-monde capitaliste de Daniel Chirot et Thomas D. Hall, 
“World-System Theory,” Annual Review of Sociology 8 (1982): 81–106.

50 Maximos, Η Aυγή, 28.



	 Le marxisme grec de la première moitié du XXe siècle	 53

est une “catégorie historique”, dont l’émergence va de pair avec la formation 
de la bourgeoisie moderne.51 Cette contradiction renvoie à deux problèmes 
d’interprétation historique qui résultent de l’application spécifique du 
matérialisme historique par les marxistes de l’époque, grecs ou non: la première 
concerne la fameuse distinction entre “être” et “conscience des hommes”.52 
Malgré les éclaircissements de Marx (mais aussi de Lénine)53 à cet égard, 
les épigones ont d’emblée insisté sur la primauté de l’être sur la conscience; 
d’ailleurs, ceci était dans leur esprit l’essence du matérialisme historique, le point 
fondamental de la critique marxienne de l’idéalisme. En effet, les marxistes de 
l’époque n’ont jamais accepté sans objections majeures qu’il était possible pour 
une entité sociale, telle que la nation ou la classe, d’émerger grâce, par exemple, 
aux idées et à l’activité historique des avant-gardes intellectuelles; la nation, tout 
comme la classe, ne pouvait donc qu’exister déjà “en soi”, avant de devenir l’objet 
d’une conscience sociale, avant de prendre conscience d’elle-même, c’est-à-dire 
avant de se former en tant que nation “pour soi”.54

Cela explique pourquoi, alors que les marxistes grecs de l’époque n’ont jamais 
accepté ce que leurs adversaires nationalistes affirmaient, à savoir que l’État byzantin 

51 Voir, par exemple, les formules que choisit Skliros pour faire la critique du nationalisme 
de Ion Dragoumis (1878–1920): “Si M. [I. Dragoumis] … voulait se familiariser un peu avec la 
science … il comprendrait la véritable signification des mots ‘État’ et ‘nation’ … il apprendrait 
que ces mots n’existaient pas toujours, ni n’existeront toujours ‒ du moins dans leur sens actuel 
‒ mais qu’ils ne sont nés que dans des moments précis de l’évolution sociale pour ne servir que 
des besoins précis, des besoins de classes sociales précises … Les prolétaires n’adoptent pas 
aujourd’hui l’idée de nation et de patrie, telle que l’entendent les bourgeois, mais ils lui attribuent 
un sens et une forme nouveaux qui peuvent servir également leurs propres intérêts, et non pas 
seulement les intérêts bourgeois! … Nous voyons en Grèce quelles idées abstraites et quels 
intérêts vagues d’État, de nation et de patrie servent … nos ploutocrates bourgeois! Et si dans 
d’autres pays on tient vraiment compte même des intérêts plus généraux, de tout le peuple (par 
conséquent, de la nation aussi), ceci se fait parce que, là, le peuple a cessé de croire aux ‘idées 
générales’ de la classe dominante … et il a commencé à tirer raison, en servant et en vivifiant ainsi 
tant la nation que la patrie”, Έργα Γ. Σκληρού, 399–401. Sur Dragoumis, voir, surtout, Michalis 
Kaliakatsos, “Dragoumis, Macedonia and the Ottoman Empire (1903–1913): The Great Idea, 
Nationalism and Greek-Ottomanism” (Thèse de Doctorat, Université de Birmingham, 2008); 
Paraskevas Matalas, Κοσμοπολίτες εθνικιστές: Ο Μωρίς Μπαρρές και οι ανά τον κόσμο “μαθητές” 
του (Heraklion: Panepistimiakes Ekdoseis Kritis, 2021), 247–319 et passim.

52 Marx, Contribution à la critique, 18.
53 Voir Vladimir I. Lenin, Materialism and Empirio-Criticism (Péking: Foreign Languages 

Press, 1972).
54 Sur la distinction entre “classe en soi” et “classe pour soi”, voir, entre autres, Bertell 

Ollman, “Marx’s Use of ‘Class’,” American Journal of Sociology 73, no. 5 (1968): 573–80; 
Edward Andrew, “Class in Itself and Class against Capital: Karl Marx and His Classifiers,” 



54	 Ioannis Koubourlis

tendait de plus en plus historiquement à disposer des traits caractéristiques d’un 
État-nation (c’est-à-dire de frontières géographiques spécifiques, d’une langue 
commune, d’une religion commune, d’une conscience politique commune, 
etc., point de vue auquel les marxistes grecs de l’époque n’ont jamais consenti, 
considérant toujours Byzance comme un État multi-ethnique de type médiéval), 
ils parlaient tout de même de Byzance comme du passé immédiat de la “nation 
grecque moderne”.55 En d’autres termes, ils admettaient qu’une nation grecque en 
soi existait déjà avant l’ère bourgeoise, mais ils n’acceptaient pas que cette nation ait 
déjà acquis à l’époque byzantine une conscience de soi, qu’elle était donc devenue 
alors une nation pour soi; pour tout cela, il fallait absolument attendre l’émergence 
de la bourgeoisie et des rapports de production capitalistes.56

Certes, un aspect important de la manière dont ils traitaient ces questions 
était la correspondance évidente ‒ du moins dans leur esprit ‒ entre, d’une 
part, les trois étapes majeures de l’évolution sociale d’après l’interprétation 
dominante de la “Préface” de 1859 et, de l’autre, les trois étapes fondamentales 

Canadian Journal of Political Science/Revue canadienne de science politique 16, no. 3 (1983): 
577–84; Stanislaw Ossowski, Class Structure in the Social Consciousness (Londres: Routledge, 
1998), 69‒88 et 139–40.

55 Voir, par exemple, les formules caractéristiques de Skliros à propos de Byzance 
mais aussi à propos des conséquences historiques de la conquête ottomane: “Nous devons 
commencer notre analyse par Byzance à laquelle nous sommes le plus liés historiquement … 
Byzance, comme tous les États de son époque, était purement un édifice féodalo-aristocratique: 
elle portait, bien entendu, en elle tous les traits caractéristiques d’un État aristocratique … 
Le peuple était privé de libertés politiques et d’une conscience nationale au sens actuel du 
mot … L’État [byzantin], comme c’était le cas dans cette époque par excellence de conquêtes 
[militaires] … s’efforçait de soumettre un ennemi vaincu en assimilant la plupart de la classe 
dominante de ce dernier et en réduisant son peuple inférieur à un matériau agriculteur, 
ouvrier et, très souvent, militaire … [Enfin,] Byzance presque entière, avec ses populations déjà 
très variées, a été soumise aux nouveaux maîtres. C’est ici que s’est interrompue l’évolution 
normale ultérieure de cette Byzance grecque … et que commence une nouvelle période de 
vie anormale qui compliquera et dénaturera l’évolution ultérieure de la nation grecque. 
Pour comprendre l’évolution anormale ultérieure de la nation soumise … il n’est pas inutile 
d’indiquer quelle aurait été l’évolution normale de l’État byzantin s’il n’avait pas été soumis 
aux Turcs … Le renversement de l’aristocratie serait survenu au moment où tous les éléments 
bourgeois de l’État … auraient déclaré contre elle la révolution politique pour établir la 
liberté politique … Après la mise à l’abri des libertés bourgeoises, une nouvelle période de 
conscience raciale et nationale aurait commencé … Si Byzance était restée indépendante et 
entière, aujourd’hui elle serait, selon toute probabilité, à l’image des États féodalo-bourgeois 
européens (tels que la Russie ou l’Autriche),” Έργα Γ. Σκληρού, 109–11.

56 Cf., à ce propos, Koubourlis, “Γεώργιος Σκληρός: Η ταξική πάλη στην υπηρεσία”; 
Koubourlis, “Géorgios Skliros et la première critique marxiste.”



	 Le marxisme grec de la première moitié du XXe siècle	 55

du parcours historique de la nation grecque d’après la conception nationaliste 
de l’histoire: antique–esclavagiste; médiéval (byzantin et ottoman) – féodal; 
moderne (néohellénique) – bourgeois. Ainsi, tout en soulignant à toute occasion 
l’historicité du phénomène national, les marxistes grecs de l’époque ont tout de 
même adopté cette correspondance et ont surtout essayé de déduire le passage 
de la société grecque au capitalisme à partir des contradictions endogènes des 
sociétés byzantine et ottomane.

Conclusion

Mes recherches sur le marxisme grec de la première moitié du XXe siècle, et 
tout particulièrement sur l’historiographie marxiste grecque de cette époque, 
me conduisent donc à une conclusion à première vue contradictoire, qui reflète 
pourtant les antinomies présentes dans la pensée des auteurs que j’étudie: bien 
que le marxisme grec de l’époque se caractérise par un économisme évident,57 
produisant dans la plupart des cas des ajustements naïfs de la “loi des cinq étapes” 
aux impératifs de telle ou telle conjoncture politique, ces auteurs ont malgré tout 
développé des interprétations historiques qui n’étaient pas toujours attendues 
et qui ont mis à l’épreuve, d’une manière ou d’une autre, le déterminisme 
caractérisant l’ensemble de leur pensée. Il est par conséquent impératif d’étudier 
la production intellectuelle des marxistes grecs de la première moitié du XXe 
siècle sans perdre de vue la multiplicité des intérêts (théorique, politique, 
historiographique) de ces auteurs, afin de bien distinguer les différents niveaux 
d’analyse que propose la lecture de leurs écrits. Toujours est-il que, même dans ce 
cas, il faut aussi tenir compte du caractère inverse de nos démarches respectives: 
cette distinction entre théorie, politique et historiographie est fondamentalement 
analytique; elle fait partie de nos propres préoccupations, des questions que 
nous nous posons nous-mêmes dans le présent pour comprendre le passé, et 
elle n’aurait pas été acceptée par les auteurs que nous voulons analyser, étant 
donné que, dans leur esprit, ce qui présidait en revanche, c’était ce qu’eux-mêmes 
appelaient “l’unité de la théorie et de la pratique”.58

Université de Crète

57 Cet économisme est pourtant marqué par une autre grande contradiction qui a trait 
à l’absence d’analyses de la société grecque moderne sous l’angle de l’histoire économique. 
Rappelons à ce propos les remarques de Maximos, Η αυγή, 3, sur la pauvreté de ce champ de 
recherche scientifique en Grèce, à laquelle le marxisme grec de la première moitié du XXe 
siècle n’a nullement échappé.

58 Voir, par exemple, Zevgos, “Ο Γ. Κορδάτος αντιπροσωπευτικός τύπος,” 6.



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

