
  

  The Historical Review/La Revue Historique

   Vol 12 (2015)

   Transferts culturels et traduction (XVIIIe-XXe siècles)

  

 

  

  Transfert des idées par la voie de la traduction
pendant l’ère révolutionnaire grecque (1797-1832) 

  Alexandra Sfoini   

  doi: 10.12681/hr.8801 

 

  

  Copyright © 2015, Alexandra Sfoini 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Sfoini, A. (2015). Transfert des idées par la voie de la traduction pendant l’ère révolutionnaire grecque (1797-1832). The
Historical Review/La Revue Historique, 12, 47–74. https://doi.org/10.12681/hr.8801

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 19/01/2026 00:57:35



Transfert des idÉes par la voie de la traduction
pendant l’Ère rÉvolutionnaire grecque (1797-1832)

Alexandra Sfoini

RésumÉ: Les traductions grecques, liées à l’apprentissage des langues et à un tournant vers la 
connaissance du monde extérieur, voient leur nombre augmenter au cours du xviiie siècle et 
leur importance s’accroître progressivement comme véhicules des idées nouvelles venues de 
l’Europe qui, dans la conscience des Grecs, constitue le lieu des Lumières et de la liberté. La 
première phase du mouvement de libération grec coïncide avec le retentissement des idées 
de la Révolution française et s’exprime par le transfert en grec d’ouvrages révolutionnaires, 
philosophiques mais aussi littéraires qui renforcent chez les Grecs l’idée de la liberté et 
de la vertu ancestrale, accomplissant ainsi leur “révolution morale”. Cette période de la 
maturation des Lumières néohelléniques entretient un rapport étroit avec le mouvement des 
Idéologues, qui demeurent fermement attachés aux principes de liberté et d’égalité. Au cours 
de la Révolution grecque, au moment où en Europe domine la Sainte Alliance, on traduit 
des brochures philhellènes ainsi que des textes de constitutions, des ouvrages de politique et 
de philosophie, qui sont destinés à servir comme modèle à la conduite de la Révolution, aux 
besoins de l’administration, à l’éducation du citoyen et à la formation future de l’État grec.

Dans le cas grec, c’est depuis l’époque des Lumières néohelléniques (1774) 
que nous pouvons parler de transferts culturels, lorsque commencèrent à se 
multiplier les phénomènes d’échanges culturels avec l’Europe et à plus forte 
raison avec la France, et que le nombre des traductions augmentait de son côté.1 
À cette époque, la conscience nationale cimente plus fermement les Grecs en 
un ensemble culturel et politique distinct possédant une origine et des traits 
communs qui dépassent l’identité religieuse des Rums orthodoxes, et qui va 
bientôt revendiquer sa liberté face à la domination vénitienne et ottomane. Le 
souvenir du monde antique est aussi présent dans l’utilisation croissante des 
termes Hellas et Hellènes.2 

1 C. Th. Dimaras, Νεοελληνικός Διαφωτισμός [Lumières néohelléniques], Αthènes 41985 
(11977), pp. 68 sqq. 

2 Ibid., pp. 82-86; Loukia Droulia, “Towards Modern Greek Consciousness”, The Historical 
Review / La Revue Historique I (2004), pp. 51-67.

The Historical Review / La Revue Historique
Section de Recherches Néohelléniques / Institut de Recherches Historiques  
Volume XII (2015)



48	 Alexandra Sfoini	

Autour de la Révolution française 
Après l’explosion de la Révolution française eut lieu la première étape du 
mouvement libérateur des Grecs.3 Assurément, la présence française dans les 
Principautés danubiennes, où la Déclaration des droits de l’homme et du citoyen 
circula parmi les négociants grecs de Bucarest, joua en faveur du transfert des 
idées révolutionnaires. Le premier journal grec mis en circulation à Vienne par 
les frères Marquidès Poulios (1791-1797)4 publia en feuilleton la Déclaration 
des droits de l’homme et la Constitution de la France,5 introduisant ainsi le 
nouveau vocabulaire politique dans la langue grecque. En 1790, Georges Poulios 
transporta des livres dans les Principautés afin de les vendre, mais ils furent saisis 
par les autorités autrichiennes comme étant “fort dangereux”. On trouve parmi 
les 49 titres l’Histoire politique de la Révolution en France, De la souveraineté 
du peuple, le Manuel du citoyen, les Discours de Mirabeau, etc.6 À la suite des 
victoires de Napoléon en Italie et du débarquement des Français dans les Îles 
Ioniennes, les patriotes grecs accueillirent les Français en libérateurs.7 À la 
faveur du climat révolutionnaire qui fut alors cultivé circulèrent de nombreuses 
brochures, parmi lesquelles le Catéchisme républicain philosophique et moral 
d’Ange-Étienne-Xavier Poisson de la Chabeaussière, traduit de l’italien (1797) 
sous le titre Catéchisme de l’homme libre [Κατήχησις ἐλευθέρου ἀνθρώπου] et 
adapté au contexte grec: 

Qui es-tu? Un homme, un Grec par le sang, libre de par la nature et 
par choix Républicain; né pour aimer son prochain et pour servir sa 
patrie; pour vivre du fruit de son labeur et de sa dextérité; enfin, pour 
haïr la servitude et toute forme de tyrannie, et pour s’abandonner de 
tout son cœur à la persuasion de la loi libre et démocratique.8

3 Voir entre autres La Révolution française et l’hellénisme moderne. Contribution hellénique 
à l’occasion du Bicentenaire de la Révolution française, Actes du IIIe Colloque d’histoire 
(Athènes, 14-17 octobre 1987), Athènes: CRN / FNRS, 1989.

4 Εφημερίς, Βιέννη, 1791-1797 [Journal, Vienne, 1791-1797], préface de L. Vranoussis, Vol. 
I, Αcadémie d’Athènes, Αthènes: ΕΜΝΕ, 1995. 

5 Ibid., pp. 309-358.
6 Ibid., p. 89*. 
7 Ariadna Camariano-Cioran, “Les Îles Ioniennes de 1797 à 1807 et l’essor du courant 

philo-français parmi les Grecs”, Πρακτικά τρίτου Πανιονίου Συνεδρίου [Actes du troisième 
colloque panionnien], Vol. I, Αthènes 1967, pp. 83-114.

8 Philippos Iliou, Προσθήκες στην ελληνική βιβλιογραφία. Α. Τα βιβλιογραφικά κατάλοιπα 
του É. Legrand και του H. Pernot (1515-1799) [Additions à la bibliographie grecque. Ι. Les vestiges 
bibliographiques d’É. Legrand et d’H. Pernod (1515-1799)], Αthènes 1973, no. 211*, p. 257.



	 Transfert des idées révolutionnaires par la voie de la traduction	 49

Le même moment voit l’activité du patriote Rhigas Velestinlis, qui a exercé 
les fonctions de secrétaire auprès du prince Alexandre Ypsilantis à Bucarest9 
et séjourné en 1794 à Vienne où il a préparé la Révolution grecque, à laquelle 
devaient participer d’autres peuples des Balkans sujets de l’Empire ottoman afin 
de créer une Démocratie hellénique, une sorte de fédération qui fonctionnerait 
sur le modèle de la République française. Dans son œuvre révolutionnaire, un 
rôle important devait jouer la préparation idéologique de ses compatriotes grâce 
à des ouvrages de littérature, de philosophie et d’enseignement révolutionnaire, 
qu’il édite à Vienne en 1790-1791. Il s’agit de l’École des amants délicats [Σχολεῖο 
τῶν ντελικάτων ἐραστῶν], traduction libre des Contemporaines de Rétif 
de la Bretonne, et du Florilège de physique [Φυσικῆς ἀπάνθισμα] puisé dans 
l’Encyclopédie française.10 Il avait également annoncé la traduction de L’Esprit des 
lois de Montesquieu, qui finalement ne fut pas traduit.11 En 1796 furent publiés 
Le trépied moral [Ἠθικὸς τρίπους] qui contenait des traductions de trois œuvres 
poétiques, l’Olympiade de Métastase, La Bergère des Alpes de Marmontel et Le 
premier matelot de Salomon Gessner. Vit aussi le jour la traduction du Voyage du 
jeune Anacharsis en Grèce de Jean-Jacques Barthélemy, livre qui, selon l’enquête 
autrichienne, “était destiné à montrer à la nation grecque combien grande était 
autrefois sa patrie” et à “exciter l’esprit de la liberté parmi les Grecs”.12 

Le sommet de l’effort de traduction et d’édition de Rhigas est atteint avec sa 
Nouvelle administration politique [Nέα πολιτικὴ διοίκησις], qui est un document 
important sur le mode dont le nouveau vocabulaire politique est diffusé dans 
l’espace européen, notamment dans sa partie sud-est, par le biais de son véhicule 
par excellence, à savoir la Constitution française et la Déclaration des droits de 
l’homme. La brochure, qui est pour sa majeure partie une traduction tantôt 
fidèle tantôt libre de la Constitution montagnarde de 1793,13 se transforme en 

9 Sur Rhigas, voir particulièrement A. V. Daskalakis, Rhigas Velestinlis. La Révolution 
française et les préludes de l’indépendance hellénique, Paris 1937; A. Manessis, “L’activité et 
les projets politiques d’un patriote grec dans les Balkans vers la fin du xviiie siècle”, Balkan 
Studies 3 (1962), pp. 75-118; C. M. Woodhouse, Rhigas Velestinlis: The Protomartyr of the 
Greek Revolution, Limni, Evia, 1995. 

10 D. Karabéropoulos, “Η γαλλική ‘Encyclopédie’, ένα πρότυπο του έργου του Ρήγα 
‘Φυσικής απάνθισμα’” [L’“Encyclopédie” française. Un modèle de l’œuvre “Florilège de 
physique de Rhigas”], Ο Ερανιστής 21 (1997), pp. 95-128.

11 En revenche, l’œuvre de Montesquieu, Considérations sur les causes de la grandeur et de 
la décadence des Romains, sera traduite par Georgios Emmanouil (Leipzig 1795). 

12 P. M. Kitromilidès, Ρήγα Βελεστινλή άπαντα τα σωζόμενα [Ce qui a été conservé des 
œuvres complètes de Rhigas Velestinlis], 5 vols, Αthènes: Parlement Hellénique, 2000. 

13 Les deux textes sont contenus dans A. V. Daskalakis, Tο πολίτευμα του Pήγα Bελε-
στινλή [Le régime politique de Rhigas Velestinlis], Athènes 1976, pp. 74-111. Voir aussi 



50	 Alexandra Sfoini	

manifeste révolutionnaire qui élève le patriotisme au rang de valeur première 
pour les Grecs. La notion de patrie, absente du texte français, apparaît avec une 
grande fréquence dans le texte grec et elle est de surcroît polysémique: elle est 
à la fois le lieu d’origine et la communauté traditionnelle, la nation des Grecs 
orthodoxes, la république grecque qui doit être fondée sur le modèle français, 
ainsi qu’une communauté culturelle mondiale à laquelle appartiennent tous ceux 
qui soutiennent la Grèce, ce qui aboutit à assimiler les identités du patriote et du 
philhellène qui combattent pour la liberté.14

Le projet révolutionnaire de Rhigas ne fut jamais mené à terme, mais les idées 
de la Révolution furent diffusées et les traductions sont le reflet de ce courant. 
Stéphanos Dimitriadis, qui avait été le secrétaire du prince Nikolaos Mavrogénis 
à Bucarest, où il est probable qu’il a rencontré Rhigas, publie à Vienne en 1797 sur 
les presses des frères Poulios la traduction de l’œuvre de Louis-Sébastien Mercier 
L’An 2440, ou Rêve s’il en fut jamais (1771). Dans cet ouvrage, Mercier, qui était 
lié à Rousseau et à Diderot et avait été membre de la Convention, proclame sa 
haine de la tyrannie et expose sa vision d’un avenir faste délivré du despotisme. 
Bien que l’ouvrage, considéré comme subversif, ait été interdit en France, en 
Espagne et en Italie, il connut de nombreuses éditions, traductions, paraphrases 
et adaptations dans de nombreuses langues européennes. Dimitriadis traduit 
librement, recueillant “à l’instar des abeilles” ce qui est utile et limitant l’étendue 
de l’ouvrage: il choisit tous les passages qui répondent aux problèmes qui 
préoccupent les Grecs à cette époque et fait collecte de nouvelles idées, tout 
en expurgeant ou modifiant les données réelles afin qu’elles deviennent plus 
familières aux Grecs, ainsi qu’il l’explique dans sa préface: “J’ai recueilli ce qui 
était utile et bénéfique, et je l’ai traduit en l’adaptant à notre langue commune, 
afin d’apporter à mes compatriotes le bienfait d’un studieux passe-temps, celui 
des idées nouvelles et celui du profit [moral].”15 Cette traduction fournit aux 
Grecs un texte engagé prophétisant un avenir qui avait commencé à devenir 
réalité en France, comme l’écrivait son auteur dans l’édition de 1799: “Je suis 
donc le véritable prophète de la révolution.”16

Kitromilidès, Ρήγα Βελεστινλή άπαντα τα σωζόμενα, Vol. V: Νέα πολιτική διοίκησις [Nouvelle 
administration politique]. Pour le texte français, voir J. Godechot, Les Constitutions de la 
France depuis 1789, Paris 21995 (11979), pp. 79-92. 

14 Alexandra Sf[o]ini, “Langages de la Révolution et transferts conceptuels. La Constitution 
montagnarde en grec”, Annales historiques de la Révolution française 348 (2007), pp. 83-92.

15 Ἀπανθίσματα ἐκ τινὸς βιβλίου ἑτερογλώσσου [Recueil d’extraits tirés d’un livre en langue 
étrangère], Vienne 1797, pp. 3-4. 

16 Stessi Athini, “Στ. Δημητριάδης και L.-S. Mercier. Ουτοπικά όνειρα του 18ου αιώνα” 
[St. Dimitriadis et L.-S. Mercier. Rêves utopiques du xviiie siècle], Σύγκριση/Comparaison 
6 (juin 1995), pp. 25-40.



	 Transfert des idées révolutionnaires par la voie de la traduction	 51

Le Macédonien Konstantinos Koutzikos, interprète en Hongrie, traduit de 
l’allemand une biographie de Bonaparte de Karl August Schiller et une biographie 
de Pasvantoglou, renégat albanais de l’Empire ottoman (Budapest 1800). En 1812 
est éditée à Moscou la traduction de Histoire de Scanderbeg, Roy d’Albanie de 
Jean-Nicolas Duponcet (Paris 1709), ouvrage fondé sur le De vita et rebus gestis 
Scanderbegi de M. Barletius (Rome c. 1508), où sont relatés les hauts-faits du roi 
albanais contre les sultans Mourat II et Mehmet II, qui propose ainsi aux Grecs 
un exemple supplémentaire de courage viril face aux Turcs.17 Spyridon Vlandis, 
instituteur dans la colonie grecque de Venise, traduit de l’italien trois des seize 
tomes de l’Histoire de Napoléon (Venise 1808), et dans l’avant-propos il fait la 
louange de ce grand homme, “qui a arraché sa Patrie à la ruine de l’Anarchisme et 
de la guerre civile, et que son acuité d’esprit a élevé au plus haut degré de la gloire”. 
Le livre fut considéré comme subversif par la censure autrichienne. À la formation 
de la légende napoléonienne contribua aussi un ouvrage anonyme, le Manuscrit 
venu de Sainte-Hélène d’une manière inconnue (1817), qui fut traduit par Nikolaos 
Skouphos (Munich 1818), et dans lequel est exposé “le spectacle d’un grand homme 
prisonnier et malheureux”. 

Pourtant les traductions, particulièrement celles qui émanent de Grecs vivant 
dans le milieu de la Russie, qui fut toujours la protectrice du monde traditionnel 
de l’orthodoxie, se font aussi le reflet des réticences aux nouvelles idées et à la 
Révolution française. On traduit donc du russe (ou d’un texte intermédiaire 
russe) et on publie certains ouvrages concernant les entreprises militaires des 
Français au cours des guerres napoléoniennes, et on prend ouvertement parti 
pour la Russie.18 Dans Campagne des Français contre la Russie en l’an 1812 
[Ἐκστρατεία τῶν Φραντζέζων εἰς τὴν Pωσσίαν κατὰ τὸ 1812 ἔτος], traduit par 
Spyridon Destounis (Saint-Pétersbourg 1813), on soutient que les Français 
ont apporté le malheur en Russie, et le traducteur à son tour remarque que 
ses compatriotes doivent être informés de ce qu’ils doivent attendre de ceux-ci 
si jamais ils tombent en leur pouvoir: impiété, outrages aux lois, anarchie et 

17 Τitos P. Yiochalas, Ο Γεώργιος Καστριώτης – Σκεντέρμπεης στα νεοελληνικά γράμματα 
[Georges Kastriotis – Scanderbeg dans les lettres néohelléniques], Αthènes et Ioannina 31994, 
pp. 21-39. Voir aussi P. Iliou, Ελληνική βιβλιογραφία του 19ου αιώνα [Bibliographie grecque 
du XIXe siècle], Vol. I: 1801-1818, Αthènes 1997, pp. 331-332.

18 La transformation de Napoléon en légende était très exaltée en Russie, où l’Église le 
présentait comme un faux messie, une créature diabolique et un ennemi de la chrétienté, 
tandis que les sources populaires entretiennent le motif de l’émancipateur des esclaves. Voir 
Alexandre Tchoudinov, “L’image de Napoléon dans la culture populaire russe au xixe siècle”, 
1812, la campagne de Russie. Histoire et représentations. Revue des études slaves 83/4 (2012), 
pp. 1061-1069.



52	 Alexandra Sfoini	

barbarie.19 Les autres traductions qui paraissent anonymement en Russie aux 
fins d’informer les Grecs participent du même esprit: Histoire de la retraite de 
Russie [Ἱστορία τῆς ἀναχωρήσεως τῶν Γάλλων ἀπὸ τὴν Pωσσίαν, Moscou 1813], 
Les Français en Espagne, ou Description de l’arrogante cupidité de Napoléon [Oἱ 
Γάλλοι ἐν τῇ Ἰσπανία, ἢ Περιγραφὴ τῆς ὑπερόπτου πλεονεξίας τοῦ Ναπολέοντος, 
Saint-Pétersbourg 1814], traduction de l’ouvrage de Pedro Cevallos Exposicion 
de los hechos y maquinaciones que han preparado la usurpacion de la corona di 
España (Londres 1808),20 Campagne de Napoléon […] à savoir son incursion en 
Russie [Ἐκστρατεία τοῦ Nαπολέοντος (…) ἢτοι ἡ ἐπιδρομὴ αὐτοῦ εἰς Pωσσίαν, 
Saint-Pétersbourg 1814], Les Russes et Napoléon Bonaparte [Pῶσσοι καὶ 
Nαπολέων Mποναπάρτες, Μoscou 1814], dans l’avant-propos duquel allusion 
est faite à l’Europe “Sodome et Gomorrhe” et à la Russie arche de Noé qui “sauve 
l’Europe engloutie dans la malfaisance, l’impiété et les terribles agissements”. 

L’Histoire de la Révolution française de Karl August Schiller [Gedrängte der 
Französischen Revolution, Leipzig 1800], traduite par le clerc du Péloponnèse 
Dionysios Phaslis demeurant en Russie, et éditée à Vienne en 1818, est clairement 
anti-révolutionnaire. Son auteur, après avoir déclaré que tous les Français ne 
soutenaient pas le changement de régime, et que le peuple suivait sans savoir 
ce qu’il en était vraiment, range la Révolution française parmi les “maux de 
l’humanité”.21 Après avoir produit des exemples de révolutions advenues depuis 
le xive siècle, l’auteur en arrive à dire que la Révolution française diffère de toutes 
les autres par l’“apparent” contenu philosophique de la Déclaration des droits 
de l’homme et du citoyen: 

La Révolution française diffère néanmoins de toutes les autres, car 
elle a été perçue comme un problème d’apparence philosophique, 
et comme si le fil directeur de toute l’affaire comportait des bases 
philosophiques. Les Maîtres de la France mettent en avant qu’ils 
défendaient bien quant à eux les droits de l’humanité, et qu’ils ont 
mis chacun en situation de jouir de la liberté naturelle et de l’égalité, 
en agissant uniquement pour le bien de l’humanité. Le droit de 
l’humanité, la liberté et l’égalité sont comme des baguettes magiques 
grâce auxquelles ils ont trompé et enchanté déjà nombre d’âmes 
humaines. Les droits de l’humanité exigent-ils donc que l’on assassine 
ceux qui ne partagent pas les mêmes convictions que nous[?]22

19 Ἐκστρατεία τῶν Φραντζέζων εἰς τὴν Pωσσίαν κατὰ τὸ 1812 ἔτος [Campagne des Français 
contre la Russie en l’an 1812], Saint-Pétersbourg 1813, p. 3.

20 Iliou, Ελληνική βιβλιογραφία, p. 403.
21 Ἐπίτομος ἱστορία τῆς Γαλλικῆς Ἐπαναστάσεως [Brève histoire de la Révolution française], 

Vienne 1818, p. 37.
22 Ibid., pp. 48-49.



	 Transfert des idées révolutionnaires par la voie de la traduction	 53

C’est ainsi qu’est mise en valeur, même négativement connotée, l’unicité 
de la Révolution française et que sont promues les notions fondamentales de la 
liberté et de l’égalité. Ces dernières étaient connues des Grecs depuis le passage 
de Bonaparte en Italie et en Égypte, tant de ses amis que de ses ennemis. En 
1798, le Patriarcat de Constantinople, alerté, ainsi que la Sublime Porte, par la 
réceptivité des Grecs, publia un Enseignement paternel dans lequel il s’insurge 
contre “ce système de la liberté dont on parle tant”, qui est une œuvre du diable 
et détourne les fidèles de se soumettre aux “autorités supérieures”.23

Révolution morale des Grecs

Adamantios Koraïs, installé à Paris depuis mai 1788 après avoir effectué des 
études de médecine à Montpellier, occupe une place éminente parmi les érudits 
grecs qui prennent soin de la préparation idéologique de leurs compatriotes.24 
Ayant vécu ces événements révolutionnaires sans précédent,25 il s’exprime 
ouvertement en faveur de la Révolution française. À l’occasion du débarquement 
des Français en Égypte, il publie un Chant d’invite [Ἆσμα πολεμιστήριον]26 où 
avec une grande ferveur patriotique il appelle les Grecs à combattre pour la 
liberté aux côtés des Français, constituant ainsi par leur union la nation des 
“Gallogrecs”.27 Membre de la Société des Observateurs de l’Homme ainsi que 

23 Dimitris G. Apostolopoulos, Η Γαλλική Επανάσταση στην τουρκοκρατούμενη ελληνική 
κοινωνία. Αντιδράσεις στα 1798 [La Révolution française dans la société grecque dominée par 
les Turcs. Réactions en 1798], Αthènes 1989, pp. 37 sqq.

24 Pour une revue récente de sa biographie, voir E. N. Frangiskos, Αδαμάντιος Κοραής. Οι 
ιδρυτές της Νεότερης Ελλάδας [Adamantios Koraïs. Les fondateurs de la Grèce moderne], éd. 
Vassilis Panagiotopoulos, Athènes 2010.

25 Sur les pensées de Koraïs envers la Révolution française, voir P. M. Kitromilidès, 
Νεοελληνικός Διαφωτισμός. Οι πολιτικές και κοινωνικές ιδέες [Les Lumières néohelléniques. 
Les idées politiques et sociales], trad. Stella Nikoloudi, Αthènes: ΜΙΕΤ, 1996, pp. 252-271; 
Michael Jeffreys, “Adamantios Korais: Language and Revolution”, Culture and Nationalism 
in Nineteenth-century Eastern Europe, éd. Roland Sussex et J. C. Eade, Columbus, OH, 
1985, pp. 42-55; Hélène Papaemmanouil-Karathanassi, “La Révolution française dans la 
correspondance de A. Coray”, Πρακτικά Επιστημονικού Συμποσίου. Η Γαλλική Επανάσταση 
στην Ελλάδα και στη Γαλλία. Γράμματα, τέχνες, ιστορία [Actes du colloque scientifique. La 
Révolution française en Grèce et en France. Lettres, arts, histoire], Université Aristote de 
Thessalonique, 31 mai – 2 juin 1989, Thessalonique s.d. [1989?], pp. 211-225.

26 [Α. Κοraïs], Ἆσμα πολεμιστήριον τῶν ἐν Αἰγύπτῳ ὑπὲρ τῆς ἐλευθερίας μαχομένων Γραικῶν 
[Chant de guerre des Grecs combattant en Égypte pour la liberté], Égypte 1800.

27 L’union des nations avec les Français devait de toute évidence constituer un lieu 
commun pour les patriotes. Cf. Georg Forster (“Rede über die Vereinigung des Rheinisch-
Deutschen Freistaates mit der Frankenrepublik”), qui appelle les Allemands libres et les 



54	 Alexandra Sfoini	

nombre d’Idéologues qu’il fréquente,28 il va prononcer un discours devant eux, 
soutenant qu’a lieu à cet instant une “révolution morale” des Grecs qui sont en 
train de renaître, marchent vers la civilisation et se préparent à devenir nation, 
particulièrement après les victoires admirables de la République française qui 
renvoient à des victoires similaires des Grecs de l’antiquité:

L’admiration des prodiges opérés par les armées de la République 
se repandit de proche en proche, et rappela le souvenir de ceux 
qu’avoient opérés autrefois les armées Grecques. Dès ce moment la 
vanité nationale fit place à la contenance d’un peuple qui se prépare 
à devenir nation. L’enthousiasme de n’être gouverné que par des lois 
fut si général, qu’on ne parlait que des Français [...] Si parmi les causes 
de la révolution morale qui s’opère dans ce moment chez les Grecs, 
j’ai assigné la dernière place à la Révolution française, c’est qu’en effet, 
elle est la dernière dans l’ordre du temps, quoiqu’elle soit celle qui a 
le plus puissamment contribué à consolider dans les esprits des Grecs 
l’idée salutaire qu’ils avoient déjà conçue de la nécessité de s’éclairer.29

Au nombre des livres en langue étrangère qui attirèrent l’attention de Koraïs 
car ils pouvaient par leur valeur contribuer à la révolution morale des Grecs dans 
la visée d’une cité grecque libre se trouve l’ouvrage classique de César Beccaria, 
Dei delitti e delle pene (1764), qui corrige la législation pénale en se fondant sur 
les idées humanistes des Lumières. Le livre fut traduit dans presque toutes les 
langues européennes, et même en arabe. La traduction grecque, effectuée en 
1796 mais publiée en 1802 en raison de difficultés financières, est dédiée aux 
“bons espoirs” formés pour la République Ionienne nouvellement constituée, 
le premier État grec du xixe siècle à avoir été reconnu par les nouveaux peuples 

Français un peuple indivisible; voir Marita Gilli, “Évolution du sens des mots Patriote, Patrie 
et Patriotisme en Allemagne dans la mouvance de la Révolution française”, Langages de la 
Révolution (1770-1815), INALF-“Saint-Cloud”, Paris 1995, pp. 53-63.

28 A. Koumarianou, “Ο Κοραής και η ‘Société des Observateurs de l’Homme’” [Koraïs 
et la “Société des Observateurs de l’Homme”], Διήμερο Κοραή 29 και 30 Απριλίου 1983. 
Προσεγγίσεις στη γλωσσική θεωρία, τη σκέψη και το έργο του Κοραή [Deux journées d’étude 
consacrées à Koraïs, 29 et 30 avril 1983. Approches de la théorie de la langue, de la pensée et 
de l’œuvre de Koraïs], ΚΝΕ / ΕΙΕ, Αthènes 1984, pp. 113-142; Roxane D. Argyropoulou, “Η 
σκέψη των Ιδεολόγων στο έργο του Αδαμάντιου Κοραή” [La pensée des Idéologues dans 
l’œuvre d’Adamantios Koraïs], Πρακτικά Συνεδρίου “Κοραής και Χίος” (Χίος, 11-15 Μαΐου 
1983) [Actes du colloque “Koraïs et Chios” (Chios, 11-15 mai 1983)], Vol. II, Αthènes 1985, 
pp. 31-45; id., “La pensée des Idéologues en Grèce”, Dix-huitième siècle 26 (1994), pp. 423-434.

29 Mémoire sur l’état actuel de la civilisation dans la Grèce, lu à la Société des Observateurs 
de l’Homme. Le 16 Nivôse, an XI (6 Janvier 1803). Par Coray, Docteur en Médecine, et Membre 
de ladite Société, [Paris 1803], pp. 43-44, 52-53.



	 Transfert des idées révolutionnaires par la voie de la traduction	 55

dominants, les Russes et les Turcs, après la retraite des Français.30 Koraïs précise 
dans sa préface que l’ouvrage a été d’abord traduit en français (1766) par l’abbé 
Morellet,31 puis dans diverses langues européennes, puisque “peu d’écrits 
philosophiques ont fait autant de bruit que celui-ci; car, tout en excitant le zèle 
des vrais philosophes, il a agité la bile de quelques superstitieux qui, par des 
cris sans vergogne, réclamaient que l’on fasse taire la voix calme et douce de 
la philanthropie philosophique”.32 Koraïs suivit l’édition italienne de 1774, qui 
prenait en compte la traduction française et les modifications de l’abbé Morellet 
faites avec l’autorisation de l’auteur, entreprenant de clarifier le plus possible 
les points obscurs de l’original, “que ne peuvent entendre aisément ceux qui ne 
possèdent pas de connaissance, serait-elle moyenne, de la Politique”.33

Koraïs, à l’aide de métaphores empruntées au vocabulaire médical, enjoint 
ses compatriotes fortunés d’administrer à la patrie malade des remèdes et de 
lui procurer des médecins, à savoir les lumières de la science et des hommes 
éclairés. Il s’exprime avec chaleur en faveur de la justice et des lois, mais il attire 
cependant l’attention sur le fait que les faibles qui ont été victimes d’injustice 
considèrent que tout leur est permis, et il présente l’exemple de la Révolution 
française, lors de laquelle advinrent des “actions horribles et redoutables”. Tout 
en critiquant les débordements, Koraïs signale que le devoir du philosophe est 
d’admonester les forts en leur prêchant la justice et d’enseigner aux faibles que 

30 Ariadna Camariano-Cioran, “L’œuvre de Beccaria ‘Dei delitti e delle pene’ et ses 
traductions en langue grecque et roumaine”, Revue des études sud-est européennes 5 (1967), 
pp. 193-202. Voir aussi Ines Di Salvo, Beccaria nelle cultura neogreca antecendente a Koraίs, 
Palerme 1982.

31 L’abbé Morellet a apporté des changements à l’ordonnance des chapitres afin de conférer 
davantage de cohésion à l’argumentation, fournissant à Diderot l’occasion d’écrire en 1771 
que “l’abbé Morellet a bien tué l’ouvrage dans sa traduction”. En dépit de la critique, qui 
conduisit à une seconde traduction révisée en 1797, l’ouvrage fut reçu avec enthousiasme par 
les philosophes et les juristes, tout en exerçant une influence certaine sur la rédaction de la 
Déclaration des droits de l’homme et du citoyen; voir Yves Chevrel, Annie Cointre et Yen-
Maï Tran-Gervat (éds), Histoire des traductions en langue française. XVIIe et XVIIIe siècles, 
1610-1815, Paris 2014, pp. 580-583. 

32 Περὶ ἁμαρτημάτων καὶ ποινῶν πολιτικῶς θεωρουμένων. Σύγγραμμα Καίσαρος Βεκκαρίου, 
μεταφρασθὲν ἐκ τῆς ἰταλικῆς γλώσσης, καὶ διὰ σημειώσεων ἐξηγηθὲν ὑπὸ Δ. Κοραῆ, ἰατροῦ καὶ 
μέλους τῆς ἐν Παρισίοις Ἑταιρείας τῶν Ἀνθρωποτηρητῶν [Sur les crimes et les peines considérés 
du point de vue politique. Essai rédigé par César Beccaria, traduit de la langue italienne et 
expliqué par les notes de D. Koraïs, médecin et membre de la Société des Observateurs de 
l’Homme à Paris], Paris 1802, p. iii. [Les numéros grecs des pages (α´, β´, etc.) sont restitués 
dans tout le texte en minuscules latines (i, ii, etc.).]

33 Ibid., p. iv.



56	 Alexandra Sfoini	

“Les injustices ne sont pas guéries par d’autres injustices. Voici la meilleure 
façon d’éclairer les hommes: c’est celle dont usait Socrate, et c’est lui que dans 
de nombreux passages de son livre l’auteur italien a voulu imiter à son tour.”34 
Koraïs est intervenu de façon critique à d’autres endroits: il a intégré les notes de 
Diderot mais négligé celles de Voltaire, car elles sont de nature historique et non 
exégétique, afin de diminuer le volume de l’ouvrage, après avoir d’ailleurs ajouté 
les siennes propres à la fin, où il explique la terminologie juridique et expose 
les opinions de Grecs de l’antiquité afin d’attiser chez les jeunes “le zèle envers 
la gloire ancestrale”.35 La préface et les notes de Koraïs font de la traduction un 
héritage destiné à éclairer les Grecs et à les inciter à revendiquer leur liberté. 
D’ailleurs, Koraïs et ses amis s’efforcèrent d’attirer l’intérêt de Bonaparte sur 
l’édition, tandis que la police autrichienne étouffa la diffusion de la traduction 
qui contenait “des commentaires faits dans un esprit révolutionnaire”, selon 
la formulation de la dénonciation à Vienne.36 Outre cela, Koraïs annonce son 
intention de traduire Du contrat social de Rousseau, intention qu’il ne réalisa 
pas lui-même. Parmi les livres qu’il choisit comme étant profitables à la nation, 
il comprend aussi l’ouvrage de Jean-Baptiste Say, Traité de l’économie politique, 
qui sera traduit plus tard.

C’est à l’éducation, mais aussi à la préparation des Grecs, que vise aussi 
la traduction du livre de Francesco Soave Istituzioni di logica, metafysica et 
etica, éditée en 1804 à Venise sous la direction de Spyridon Vlandis. Pourvue 
de l’exergue “Philosophez plus [souvent] que vous ne respirez”, la traduction 
est dédiée au prince de Valachie Constantin Ypsilantis. Dans l’avertissement 
adressé aux lecteurs, l’instituteur Grigorios Konstantas explique qu’il a choisi 
de traduire l’œuvre de Soave, qu’il place auprès de Locke, Condillac et Socrate, 
car il répond aux idées de son temps et il convient non seulement à ses élèves, 
mais aussi à la nation privée des livres nécessaires. Afin que l’ouvrage soit 
accessible, il use de la langue commune “que comprend toute ma nation, car 
mon but est d’éclairer l’ensemble, non une infime partie”; il trouve par là même 
l’occasion d’exposer ses idées progressistes, non seulement concernant le grec 
ancien et le latin, mais “toutes les langues sans exception [qui] sont appropriées 
aussi à la philosophie”, tandis que la langue usuelle “excite en général l’appétit 
d’apprendre”. Il a emprunté les mots qui manquent à la langue commune au grec 
ancien, et les termes nouveaux à la langue italienne, ou bien il a forgé lui-même 
des néologismes par analogie avec la morphologie de la langue commune. Quoi 

34 Ibid., p. vi.
35 Ibid., p. vii.
36 P. Εnepekidis, Κοραής – Κούμας – Κάλβος [Koraïs – Koumas – Kalvos], Αthènes 1967, 

pp. 39-43.



	 Transfert des idées révolutionnaires par la voie de la traduction	 57

qu’il en soit, il veille à avertir ses lecteurs de ne point s’alarmer “des nouveautés”, 
puisqu’il est indispensable, afin qu’évoluent les arts et les sciences, “de modifier 
ce qui ne convient pas, et de ne pas en rester à ce qui est établi”.37

Soave va ainsi être élevé au rang d’auteur de prédilection quand il va s’agir 
de la formation morale des Grecs, particulièrement grâce à son livre Trattato 
elementare dei doveri dell’ uomo e delle regole di civiltà (1804). L’ouvrage fut 
traduit par le hiéromoine Dionysios Pouris (ou Pyrrhos) en 1810, alors étudiant 
à Pavie. Le traducteur y ajoute des fables d’Ésope et des dialogues “destinés 
à la connaissance philosophique”, qu’il émaille de références à des questions 
contemporaines.38 Cette traduction connut de nombreuses rééditions, car elle 
constituait en quelque sorte un manuel pédagogique qui combine la morale 
traditionnelle avec les usages du monde et la civilité.39 Une seconde traduction du 
même ouvrage fut effectuée en 1819 par l’instituteur Georgios Gennadios aux frais 
de l’École grecque d’Odessa.40 Toujours aux frais de la même école, Gennadios 
traduisit l’ouvrage de Carl Traugott Thieme, Erste Nahrung für den gesunden 
Menschenverstand (1811) sous le titre Premier aliment de l’entendement sain 
d’un homme [Πρώτη τροφὴ τοῦ ὑγιοῦς ἀνθρωπίνου νοὸς] destiné au deuxième 
tome de l’Encyclopédie élémentaire des leçons destinées aux enfants [Στοιχειώδους 
ἐγκυκλοπαιδείας τῶν παιδικῶν μαθημάτων, Moscou 1819]. Un autre ouvrage 
moral de Soave, Novelle morali, fut traduit en 1816 à Venise par un élève de 
Spyridon Vlandis à son instigation. Il comprenait aussi en annexe la traduction 

37 Στοιχεῖα τῆς Λογικῆς, Μεταφυσικῆς καὶ Ἠθικῆς [Éléments de logique, de métaphysique 
et d’éthique], Venise 1804, pp. 11-24. Voir aussi Athanasia Glycofrydi-Leontsini, “Traduzione 
di testi filosofici italiani durante l’illuminismo neogreco (Genovesi, Muratori, Soave)”, Testi 
letterari italiani tradotti in greco (dal ’500 ad oggi), éd. Mario Vitti, Soveria Mannelli: Rubbettino, 
1994, pp. 203-218.

38 Πραγματεία στοιχειώδης περὶ τῶν χρεῶν τοῦ ἀνθρώπου μετὰ προσθήκης κανόνων τινῶν 
περὶ χρηστοηθείας καὶ ἄλλων πάνυ χρησίμων [Traité élémentaire sur les devoirs de l’homme 
avec addition de quelques règles sur les bonnes mœurs et d’autres choses tout à fait utiles], 
Venise 1812.

39 Emi Vaïcoussi, “Traités de convenance et formation du comportement des jeunes 
dans la société grecque (xviiie & xixe siècles)”, Actes du Colloque International Historicité 
de l’enfance et de la jeunesse, Athènes, 1-5 octobre 1984, Archives historiques de la jeunesse 
grecque, Athènes 1986, pp. 289-301. Voir aussi G. Valétas, Ένας αθησαύριστος θησαυρός 
του νεοελληνικού Διαφωτισμού. Το παιδαγωγικό εγκόλπιο του Θεσσαλού Διονύσιου Πούρη 
[Un trésor non recensé des Lumières néohelléniques. Le manuel pédagogique du Thessalien 
Dionysios Pouris], Ιoannina 1977.

40 Στοιχειώδης πραγματεία περὶ τῶν χρεῶν τοῦ ἀνθρώπου [Traité élémentaire sur les 
devoirs de l’homme], Μoscou 1819.



58	 Alexandra Sfoini	

d’un roman de D’Arneau.41 Oscillant entre l’exercice pratique, l’instruction et 
l’édification, ces traductions contribuent à leur façon à la préparation morale 
des Grecs.42

La référence aux ancêtres antiques et par elle le profit moral qu’en retirent les 
gens de la nation est la raison de la traduction de l’ouvrage de Mably, Entretiens de 
Phocion sur le rapport de la morale avec la politique (1763), par Ioannis Kaskabas. 
La traduction, éditée à Saint-Pétersbourg en 1813, est dédiée au comte Stroganoff, 
“ami des Grecs et des muses”. Dans la dédicace, le traducteur explique qu’il 
a décidé de traduire l’ouvrage dans lequel Mably “quoique appartenant à la 
nation française, y relate de façon tellement vivante l’histoire du sage Phocion”. 
Il considère que le texte contient “des convictions élevées” que doivent lire les 
Grecs afin qu’elles leur rappellent les “hommes fiers” de leur patrie antique. Dans 
l’avertissement aux lecteurs, il exprime l’affliction qui l’envahit lorsqu’il visita 
l’Attique et vit “la mère de la Grèce, autrefois l’éminente demeure des muses, 
elle qui illumina l’Europe des feux de tous les savoirs, sciences et arts” plongée 
dans une “situation misérable, lamentable, et même servile”. La traduction des 
discours de Phocion, qu’il lut telle “la biche assoiffée”, constitue la preuve de son 
zèle ardent envers sa patrie et ses compatriotes, dont le “malheur provient et se 
maintient par la dégradation des mœurs”.43

Une seconde traduction de Mably va être effectuée par la jeune Aikatérini 
Soutzou dans les Principautés danubiennes; l’édition étant réalisée par son oncle 
Théodoros Négris, qui appartient au milieu phanariote de l’élite administrative 
grecque de l’Empire ottoman.44 Précède une longue introduction historique de 
l’éditeur, qui invoque la glorieuse époque d’Athènes et de Rome, lorsque “Les 
lois s’enracinaient dans les bonnes mœurs, que les Citoyens désiraient davantage 
atteindre au bonheur en tant que Citoyens plutôt que comme Pères ou époux, 
et que par conséquent la vertu sociale régnait alors plus absolument.” Puis 
survinrent le déclin et la perversion des mœurs: “l’aisance, les plaisirs et le luxe 
dissocièrent l’avantage de quelques-uns de l’intérêt commun” et “des passions 

41 Ἠθικά διηγήματα τοῦ Φραγκίσκου Σοαβίου [Récits moraux de Francesco Soave], Venise 
1816.

42 Ines Di Salvo, “Percorsi ideologici. Le traduzione neogreche da Francesco Soave (1804-
1876)”, Testi letterari italiani tradotti in greco (dal ’500 ad oggi), pp. 189-202.

43 Διάλογοι περὶ ἠθικῆς καὶ πολιτικῆς [Dialogues sur la morale et la politique], Saint-
Pétersbourg 1813, pp. i-iv.

44 Pour les Phanariotes, voir à titre indicatif Symposium L’Époque phanariote 21-25 octobre 
1970 à la mémoire de Cléobule Tsourkas, Institute for Balkan Studies, Thessalonique 1974; 
Andrei Pippidi, Byzantins, Ottomans, Roumains. Le sud-est européen entre l’héritage impérial 
et les influences occidentales, Paris 2006.



	 Transfert des idées révolutionnaires par la voie de la traduction	 59

antisociales prirent le dessus dans les cœurs des Citoyens, les Législations 
vacillèrent, et les Citoyens étaient incapables d’empêcher la chute”. Le rédacteur, 
tout comme Mably, critique l’administration “féodale” qui “comme un arbre 
touchant au ciel et couvert de feuillage obscurcit l’Europe” apporte la léthargie, 
l’appétit de pouvoir, la servitude et l’inutilité, et il propose comme seul remède 
l’éducation et la culture de l’homme social à laquelle se livre Mably, “le Système 
Politique le plus juste à adopter, et qui apportera ainsi des bienfaits aux nations”. 
Ce système, il l’a recherché dans la Grèce antique, “relevant de son tombeau un 
Citoyen d’Athènes […] le vertueux disciple de Platon Phocion” et, établissant 
un dialogue avec “ce très brillant siècle de Périclès”, il démontre “la liaison 
indissoluble des bonnes mœurs et du politique”. Négris loue aussi la traduction 
des Dialogues “par une femme fière” comme une autre avancée des descendants 
de Phocion en direction de l’éducation et des Lumières et comme guide vers le 
bonheur.45 C’est ainsi que par la traduction de l’ouvrage de Mably, la pensée 
politique de la Grèce ancienne est connue des Grecs de l’époque moderne, sans 
qu’allusion soit faite à la Révolution française comme moyen de changement 
du régime politique.

Un autre livre français de philosophie morale est traduit en 1816 par le 
médecin Mihaïl Christaris qui s’est aussi mis au service des idées des Lumières et 
de l’éducation grecque antique. Il s’agit de l’ouvrage de Jean-Zacharie Paradis de 
Raymondis, Traité élémentaire de la morale et du bonheur (1784). Par son exergue 
“Tel qui méprise la morale ne peut atteindre au bonheur”, le traducteur, après 
avoir encensé l’auteur en le comparant à Socrate, considère qu’il apporte “une 
chose véritablement utile et profitable à l’usage de la nation”. Il explique aussi 
qu’il a laissé de côté certains passages qui ne se rapportent qu’à la France ou qui 
étaient tautologiques, tout en s’efforçant de rendre certains points abscons plus 
clairs dans la langue grecque, laquelle demeure pauvre et dépourvue de système, 
en introduisant parfois des néologismes “guidé par l’usage ancien et actuel”.46

Inspirés par l’enseignement de Koraïs et pour transmettre des messages 
contre la tyrannie, ses disciples traduisent et adaptent Molière: Konstantinos 
Kokkinakis traduit Tartuffe (Vienne 1815) et Konstantinos Oikonomos L’Avare 
(Vienne 1816).47

45 Διάλογοι Φωκίωνος ὅτι οἰκειότατον τὸ ἠθικὸν πρὸς τὸ πολιτικὸν [Dialogues de Phocion 
sur le fait que la morale est très parente du politique], Jassy 1819, pp. vi-xxvi.

46 Στοιχειῶδες σύγγραμα περὶ ἠθικῆς καὶ εὐδαιμονίας [Traité élémentaire sur la morale et 
le bonheur], Vol. I, Vienne 1816, pp. i-viii.

47 Démètre Spathis, “ Έλληνες φιλάργυροι, εχθροί των Φώτων” [Grecs avares, ennemis 
des Lumières], Κοινωνικοί αγώνες και Διαφωτισμός. Μελέτες αφιερωμένες στον Φίλιππο 



60	 Alexandra Sfoini	

Ainsi que nous l’avons vu, l’intention irréalisée de Koraïs avait été de traduire 
Du contrat social de Rousseau. La première traduction de l’œuvre de Rousseau, 
celle de son Discours sur les origines et les fondements de l’inégalité parmi les 
hommes (1755), est éditée en 1818 à Paris par Spyridon Valétas, secrétaire dans 
un milieu phanariote et commerçant, qui associe un éclectisme mesuré à une 
disposition radicale,48 et qui l’avait déjà traduit longtemps auparavant, ainsi 
qu’il l’écrit dans sa dédicace à son éditeur “ami du bien”. Rousseau n’était pas 
inconnu aux Grecs et depuis le début des Lumières néohelléniques trois courants 
s’étaient formés quant à la réception de son œuvre: le courant de rejet, représenté 
par le Patriarcat, particulièrement à l’égard de la théorie de la vie naturelle; le 
courant réprobateur d’une faction de partisans des Lumières; le courant réceptif 
à ses idées mais qui gardait la tête froide.49 Dans son avertissement aux lecteurs, 
Valétas, qui use d’un pseudonyme par crainte des conservateurs, veille à préciser 
que cet écrit contient des notions qui valent d’être étudiées, car le citoyen doit agir 
en citoyen, s’adonner aux arts et à la philosophie et non brûler sa bibliothèque 
et renier les réalisations de la civilisation. L’ouvrage de Rousseau doit être lu 
“en exerçant raison et jugement” car il ne l’a pas écrit afin que les “hommes se 
réfugient dans les forêts et les grottes”.50 Les idées de Rousseau eurent toujours 
une certaine résonnance auprès des Grecs, notamment au cours des années de 
la Révolution française,51 mais toujours avec une certaine réserve.52 

Ηλιού [Combats sociaux et Lumières. Études dédiées à Philippe Iliou], éd. Christos Loukos, 
Hérakleion: Éditions Universitaires de Crète, 2007, pp. 27-60. 

48 Τriantaphyllos Sklavenitis, “Ο Σπυρίδων Βαλέτας και η μετάφραση της Πολιτικής 
οικονομίας του J. B. Say” [Spyridon Valétas et la traduction de l’Économie politique de J. B. Say], 
Η Επανάσταση του 1821. Μελέτες στη μνήμη της Δέσποινας Θεμελή-Κατηφόρη [La Révolution 
de 1821. Études à la mémoire de Despina Théméli-Katifori], Αthènes 1994, pp. 107-156.

49 Roxane D. Argyropoulou, “Η απήχηση του Ρουσσώ στον Νεοελληνικό Διαφωτισμό” 
[La résonnance des idées de Rousseau sur les Lumières néohelléniques], Ο Ερανιστής 11 
(1974), pp. 197-216.

50 Λόγος περὶ ἀρχῆς καὶ βάσεως τῆς ἀνισότητος τῶν ἀνθρώπων πρὸς ἀλλήλους [Discours 
sur le principe et le fondement de l’inégalité des hommes entre eux], Paris 1818, pp. vii-viii.

51 Cette réserve est aussi manifeste dans l’échec éditorial de la traduction, qui fut achetée 
d’avance par un nombre limité de souscripteurs; voir P. Iliou, “Βιβλία με συνδρομητές, Ι. 
Τα χρόνια του Διαφωτισμού (1749-1821)” [Livres édités par souscription, I. L’époque des 
Lumières], Ο Ερανιστής 12 (1975), pp. 147-151.

52 P. M. Kitromilidès, “Le retentissement des idées de Jean-Jacques Rousseau au sein du 
radicalisme balkanique à l’époque de la Révolution française”, Studies on Voltaire and the 
Eigthteenth Century 324 (1994), pp. 121-139.



	 Transfert des idées révolutionnaires par la voie de la traduction	 61

Traduire pendant la Révolution grecque

Du contrat social (1754) de Rousseau sera traduit au cours de la Révolution 
grecque par Grigorios Zalykoglou “pour le profit commun de l’héroïque patrie”, 
et édité aux frais de sa veuve après sa mort (Paris 1829). Le traducteur avait 
été le secrétaire de l’ambassadeur philhellène Choiseul-Gouffier et membre 
de l’organisation révolutionnaire secrète Hôtel hellénophone à Paris. L’érudit 
Konstantinos Nikolopoulos, chargé du soin de l’édition, signale dans sa préface, 
à l’exemple de tous les traducteurs précédents de Rousseau, que “Cet écrit célèbre 
ne contient pas seulement des paradoxes sophistiques, mais aussi des idées 
fausses et aptes à nuire à ceux qui ne lisent pas avec réflexion et attention.” 
Pour cette raison, Nikolopoulos propose la lecture parallèle de l’ouvrage du 
jurisconsulte Honoré Torombert, Principes du droit politique, mis en opposition 
avec le Contrat social de J.-J. Rousseau (Paris 1825), où il revoit les vues du 
philosophe de Genève selon l’idée du progrès social.53 

Comme on pouvait s’y attendre, la Révolution grecque interrompit la 
tendance éditoriale ascendante des années qui la précédèrent. Néanmoins, 
l’édition du livre religieux perd du terrain et la nouveauté est encouragée. Les 
érudits libéraux se préparent à l’effort de servir la “Science de la liberté”, selon la 
formule de Koraïs.54 C’est dans cet effort que s’inscrit la seconde édition corrigée 
de la traduction de l’ouvrage de Beccaria en 1823, dans l’espérance de l’issue 
heureuse de la Révolution et de l’acquisition de tribunaux “tels que les désire 
Beccaria et l’exige la justice, le seul lien solide de la société politique”. Dans ses 
propos préliminaires, Koraïs délivre à la nation révoltée une foule de conseils 
touchant à la politique, à la justice et à l’équité, tout en exprimant sa haine des 
tyrans et de l’iniquité: 

Honneur au sang versé par nos valeureux défenseurs de la liberté! […] 
nous n’avons plus à nous soumettre aux tyrans, mais aux lois décidées 
et validées par toute la nation. Nous n’avons plus à subir le jugement 
de juges iniques dans des tribunaux iniques. Et c’est conformément à 
nos critères que nous serons à l’avenir libérés ou condamnés non par 
la voix de l’homme, mais par celle, impartiale, de la loi.55

53 Περὶ τῆς κοινωνικῆς συνθήκης, ἢ Ἀρχαὶ τοῦ πολιτικοῦ δικαιώματος [Sur le contrat social, 
ou Principes du droit politique], Paris 1828, pp. iv-ix.

54 Popi Polémi (éd.), Φίλιππου Ηλιού, κατάλοιπα. Ελληνική βιβλιογραφία του 19ου αιώνα. 
Βιβλία-Φυλλάδια. τόμος Β´ (1819-1832) [Fonds bibliographique Philippos Iliou. Bibliographie 
grecque du XIXe siècle. Livres-Brochures. Vol. II (1819-1832)], Athènes: Μusée Bénaki, 2011, 
pp. xiv sqq.

55 Βεκκαρίου περὶ ἀδικημάτων καὶ ποινῶν [Sur les crimes et les peines de Beccaria], Paris 
1823, p. xxxviii.



62	 Alexandra Sfoini	

Tout en insistant sur les principes des Lumières et du gouvernement représentatif, 
à l’instar des Idéologues qu’il connaissait personnellement (particulièrement Volney, 
Garat, Destutt de Tracy, Cabanis), Koraïs proposa la traduction de l’ouvrage de 
Pierre-Claude-François Daunou Essai sur les garanties individuelles que réclame 
l’état actuel de la société (Paris 1819), avec lequel il entra aussi en contact. Le livre de 
l’Idéologue libéral, dans lequel il tente de rappeler sous le régime de la Restauration 
les droits du citoyen et les garanties constitutionnelles qui les confortent, fut envisagé 
par Koraïs comme un prêche contre la tyrannie, ainsi qu’il l’écrit à son ami Iakovos 
Rotas, quand il le lut pour la première fois en 1819. Il lança la traduction dès les 
premières années de la Révolution, car il considérait que l’Essai pouvait contribuer 
à la construction de l’État grec libre sur des fondements démocratiques. Il la confia 
à son dévoué secrétaire Philippos Phournarakis qui la termina en 1825,56 le retard 
étant dû aux difficultés de la traduction, ainsi qu’il le reconnaît lui-même.57 Dans ses 
propos préliminaires, le traducteur, tout en plaçant Daunou dans la ligne d’écrivains 
tels que Montesquieu, Mably et Beccaria, mentionne la contribution du négoce à 
la libération des Grecs, que Koraïs avait déjà signalée dans son Mémoire: “Nous 
constatons que parmi les moyens qui œuvrèrent à notre renaissance, le moindre ne 
fut pas le commerce: c’est à lui que nous devrons notre libération des chaînes du 
tyran sanguinaire.”58

La traduction fut annoncée immédiatement dans le Journal des savants 
et chaudement présentée dans la Revue encyclopédique, dans une disposition 
d’esprit philhellène, promouvant les idéaux incarnés par la Révolution grecque 
vue comme un combat contre les tyrans, que les Grecs empruntent aux 
républicains français:  

Si nous devons aux anciens Grecs la civilisation où nous sommes 
parvenus, leurs descendants n’ignorent pas qu’il est indispensable 
pour eux de nous emprunter à leur tour le depôt des connaissances 
humaines [...] Il est glorieux pour la France de voir cet empressement 
que les hommes qui aspirent à la liberté mettent à emprunter les 
théories et les doctrines de nos écrivains les plus célèbres: c’est un 
succès qui n’est sans doute pas réservé aux ouvrages des De Maistre, 
des Bonald, des La Mennais et de tous les autres fauteurs du pouvoir 
absolu et des idées aristocratiques.59 

56 P. Iliou, “Στην τροχιά των Ιδεολόγων. Κοραής – Daunou – Φουρναράκης” [Dans l’orbite 
des Idéologues. Koraïs – Daunou – Phournarakis], Χιακά Χρονικά 10 (1978), pp. 36-68.

57 Δοκίμιον περὶ τῶν προσωπικῶν ἀσφαλειῶν τὰς ὁποίας ἀπαιτεῖ ἡ σημερινὴ κατάστασις 
τῆς πολιτικῆς κοινωνίας [Essai sur les garanties personnelles qu’exige la situation actuelle de 
la société politique], Paris 1825, pp. xiii-xiv.

58 Ibid., p. vi.
59 Revue encyclopédique XXIX (1826), pp. 297-299. Cf. Iliou, “Στην τροχιά των Ιδεολόγων”, 

pp. 63-64.



	 Transfert des idées révolutionnaires par la voie de la traduction	 63

Phournarakis traduisit aussi l’ouvrage philhellène Alexis de Jeanne 
Wyttenbach, laquelle “fut nourrie au lait des livres philosophiques de nos ancêtres 
et […] proclama une amitié éternelle aux Muses Grecques et conçut une sympathie 
presque maternelle envers les descendants des Grecs”.60 Cette philhellène d’origine 
suisse entretint une longue correspondance avec Koraïs au cours de la Révolution 
et projetait de lui dédier la traduction d’Alexis. À la dédicace qu’elle proposa 
“Cléobuline à l’illustre Coray de Smyrne, cher aux Muses, Nestor des Hellènes, 
hommage à son érudition et à ses vertus”, Koraïs proposa en retour la formulation 
plus discrète “Cléobuline à Coray, Hellène ami de sa patrie”.61

Parmi les nombreuses brochures qui circulèrent au cours de la période 1821-
1833 dans toutes les langues européennes (français, anglais, allemand, italien, 
russe, langues suisses et scandinaves)62 certaines furent traduites aussi en grec. 
Les philhellènes étaient principalement des libéraux, mais il y avait aussi des 
royalistes ou bien des partisans de la monarchie constitutionnelle, ce qui faisait du 
mouvement philhellène le lieu idéalisé de dépassement des différences politiques.63

En 1821, le philhellène français Félix Désiré Dehèque traduit la constitution 
française de Louis xviii (Charte constitutionnelle), “le chef-d’œuvre des constitutions 
politiques, qui sera sûrement utile à mes chers Grecs après le rétablissement de leur 
liberté et de leur indépendance”.64 La traduction est précédée de le dédicace “Bonne 
chance au peuple Grec, qui combat pour la foi et la patrie, digne de ses ancêtres”. 
Dehèque lui-même s’autoproclame “philhellène et libéral”, mais aussi partisan du 
“Sage et Philanthrope Roi des Français”.

Le philhellène Dominique Dufour de Pradt rédigea la brochure De la Grèce dans 
ses rapports avec l’Europe (1822), qui fut traduite la même année par l’archimandrite 
Iosif Xénophontidis et éditée à Leipzig avec la dédicace “À l’illustre et savant 
défenseur de la vérité Mr. De Pradt”.65 L’auteur, qu’inspirent les principes de la 
Révolution française, soutient le combat des Grecs face au despotisme ottoman que 

60 Ὁ Ἄλεξις τῆς φιλέλληνος χήρας Βυττεμβαχίου [Alexis de la veuve philhellène Wyttenbach], 
Paris 1823, pp. vi-vii.

61 C. Th. Dimaras, “Ο Κοραής και η Ιωάννα Wyttenbach. Ανέκδοτα τεκμήρια, 1823-1829” 
[Koraïs et Ioanna Wyttenbach. Documents inédits, 1823-1829], Ιστορικά φροντίσματα, Β´: 
Αδαμάντιος Κοραής [Réflexions historiques, II: Adamantios Koraïs], éd. Popi Polémi, Athènes 
1996, pp. 56-63.

62 Loukia Droulia, Philhellénisme. Ouvrages inspirés par la guerre de l’indépendance 
grecque, 1821-1833. Répertoire bibliographique, Athènes 1974.

63 Georges Prevelakis, “Géopolitique du philhellénisme”, Regards sur le philhellénisme, 
éd. Cléopâtre Montadon, Genève 2008, pp. 43-49. Sur le mouvement philhellène, voir aussi 
Denys Barau, La cause des Grecs. Une histoire du mouvement philhellène (1821-1829), Paris: 
Champion, 2009.

64 Ἡ συνταγματικὴ χάρτα [La charte constitutionnelle], Paris 1821, p. iv.
65 Polémi (éd.), Ελληνική βιβλιογραφία του 19ου αιώνα, p. 150.



64	 Alexandra Sfoini	

les gouvernements absolutistes d’Europe tentent d’étouffer. Il place la Révolution 
grecque dans la lignée des révolutions libérales de l’Europe et de l’Amérique, ce 
qui est particulièrement inquiétant pour la Sainte Alliance.

Deux brochures libérales du professeur Krug sont traduites de l’allemand: 
Griechenlands Wiedergeburt (Leipzig 1821), par Anastasios Polyzoïdis (restée 
à l’état de manuscrit) et Neuer Stand der griechischen Sache (Leipzig 1822), par 
Iosif Xénophontidis, (Leipzig 1822).66 Le texte de Chateaubriand, Note sur la 
Grèce (Paris 1825), qui fut traduit anonymement la même année à l’instigation 
de l’éditeur philhellène français Firmin Didot, ami de Koraïs, fit sensation. Une 
autre traduction circula en 1826 en même temps que celle de l’ouvrage de L.-P.-E. 
Bignon Les cabinets et les peuples. Le traducteur Nikolaos Spiliadis, membre de 
la “Philiki Etaireia” puis combattant de la Révolution, précise dans une lettre à 
Koraïs qu’il connaît le texte par sa référence dans la seconde édition de Beccaria.67 
Dans sa préface, il s’adresse à sa patrie la Grèce, loue l’auteur philhellène qui, 
“en décrivant les exactions de la Sainte Alliance, défend les droits de l’homme, et 
[…] fait appel au bras puissant de l’Europe civilisée”. La liberté, pour Spiliadis, 
est un “don divin du Très-Haut” et “consiste en ce que le citoyen vit sous des 
lois justes”, ce qui présuppose l’existence d’une patrie.68

En 1822, le négociant également membre de la “Philiki Etaireia” Georgios 
Roussiadis traduit le poème de J.-P.-G. Viennet “Parga”, publié dans le recueil 
poétique philhellène Épîtres et poésies (1821). La brochure du même auteur Épître 
aux rois de la chrétienté sur l’indépendance de la Grèce (1821) est également traduite, 
peut-être par les soins de Konstantinos Nikolopoulos.69 La brochure anonyme The 
Greeks at Tripolitza (Londres 1822) circule en édition bilingue: rédigée par un 
Grec et pourvue d’une traduction anglaise, on y réfute la conception que les Grecs 
ont bafoué les accords passés avec les Turcs. Le poème “Canaris” [Κανάρης] du 
professeur d’histoire de Corfou Nikolaos Maniakis est traduit en français avec une 
dédicace au comte Guilford (Londres 1823). La brochure d’Edward Blaquière Report 
on the Present State of the Greek Confederation, and on its Claims to the Support of 

66 Roxane D. Argyropoulou, “O W. T. Krug και οι Έλληνες” [W. T. Krug et les Grecs], Ο Ερα-
νιστής 10 (1972-1973), pp. 267-273.

67 Ἡ κατὰ Ἰωάννην Φιλήμονα σύντομος βιογραφία τοῦ Ν. Σπηλιάδου [Brève biographie de 
N. Spiliadis selon Ioannis Philimon], Νauplie 1868. Voir aussi Panagiotis P. Christopoulos, 
“Ο Νικόλαος Σπηλιάδης (1785-1867) μεταξύ Φωτισμού και Διαφωτισμού” [Nikolaos Spiliaris 
(1785-1867) entre Illumination et Lumières], Νέα Κοινωνιολογία 38 (2004), pp. 120-140.

68 Τὰ μυστικοσυμβούλια καὶ οἱ λαοὶ [Les conseils secrets et les peuples], Paris 1823, pp. 
iii, v-vii.

69 Georgios Papageorgiou, “Ο Κοζανίτης λόγιος έμπορος Γεώργιος Ρουσιάδης” [Le négociant 
érudit de Kozani Georgios Roussiadis], Δωδώνη 21/1 (1992), pp. 345-383.



	 Transfert des idées révolutionnaires par la voie de la traduction	 65

the Christian World (Londres 1823) est traduite en grec par “un Patriote”. Dans 
une édition bilingue grec-allemand circule l’oraison funèbre du clerc Konstantinos 
Oikonomos prononcée à Odessa par le patriarche Grégoire V mis à mort par 
les Turcs (Grabrede auf den ewig denkwürdigen Patriarchen Konstantinopels 
Gregorius, Saint-Pétersbourg 1824). La brochure Darstellung der Seeschlacht von 
Navarin und der unmittelbar vorhergegangenen Begenbenheiten (Karslruhe 1828) 
traduite de l’allemand est éditée aux frais de Zissis Sotiriou “par amour d’un Grec 
pour sa nation” (Budapest 1829). L’ouvrage de Madame la princesse Constance de 
Salm, Épître aux souverains absolus, est traduit par Dimitrios Stroumbos, étudiant 
à Paris (1831): dans son texte introducteur, ce dernier fait un long discours sur la 
liberté de la presse et la monarchie constitutionnelle. La traduction en vers exerce 
une critique envers la monarchie absolue: “Vous qui régnez ainsi que vos ancêtres, 
/ En prenant pour vertu votre arbitraire / Vous tous qui imaginez à l’époque des 
Lumières / Pouvoir nous ramener aux temps des ténèbres”.70

Une activité importante des Grecs et des philhellènes s’observe aussi à l’égard 
de la traduction des constitutions. Anastasios Polyzoïdis, intégré à l’état-major 
d’Alexandre Mavrocordatos, président du “Βουλευτικό” [conseil législatif], traduit 
des textes constitutionnels fondamentaux anglais et français, qui pourraient 
contribuer à la formation du régime grec, et les inclut à son édition, car la 
restauration de l’État grec “doit se fonder sur des modèles éprouvés par le temps, 
l’expérience et les pensées profondes des philosophes […] des deux brillantes 
nations libres et libérales de l’hémisphère oriental et occidental, je veux parler des 
Constitutions politiques des Britanniques et des habitants de l’Amérique arctique”. 
Il précise néanmoins que ces premières formes ne doivent pas devenir des objets 
à recopier mais à imiter ou transposer: “Je n’entends pas qu’il faille recopier en 
entier: non! Mais nous devons imiter et transposer dans notre propre régime 
politique ce qui est digne d’être imité, transposé, et adapté en fin de compte: ce 
qui n’est pas adaptable, nous devons le laisser à ceux qui le possèdent,” note-t-il, 
et il propose l’exemple de la division de la société britannique en deux classes, les 
aristocrates et les roturiers, qui sont “autant de vestiges du blâmable système féodal 
et des abus […] qu’en dépit de leur volonté les libéraux anglais sont impuissants 
à faire disparaître,” ainsi qu’il l’écrit dans la préface de l’édition.71 La conviction 
démocratique de Polyzoïdis éclate aussi dans son ouvrage Théorie générale sur les 
différents systèmes d’administration et particulièrement sur le régime représentatif 
[Θεωρία γενικὴ περὶ τῶν διαφόρων διοικητικῶν συστημάτων καὶ ἐξαιρέτως περὶ τοῦ 

70 Ἐπιστολὴ πρὸς τοὺς ἀπολύτους ἡγεμόνας [Épître aux souverains absolus], Paris 1831, 
p. 23.

71 Προσωρινὸν πολίτευμα τῆς Ἑλλάδος [Régime politique temporaire de la Grèce], Μisso-
longhi 1824, pp. iii-iv.



66	 Alexandra Sfoini	

Κοινοβουλευτικοῦ, Μissolonghi 1825], inspiré par les “meilleurs auteurs français 
et anglais”. Polyzoïdis édita ce bref traité sur le régime libéral représentatif dans 
lequel il se montre profondément influencé par les livres de Destutt de Tracy, 
Commentaire sur l’Esprit des lois de Montesquieu (Paris 1819), de James Mill et 
de Jeremy Bentham, dont il avait traduit l’ouvrage pour le journal du Combat 
Chroniques grecques [Ἑλληνικὰ χρονικά].72 

Quant à la Constitution grecque, elle fut traduite en de nombreuses langues 
européennes, afin qu’elle soit connue des dirigeants et de l’opinion publique 
de l’Europe. Elle fut traduite en allemand par le philologue Carl Iken (Brême 
1822), qui avait déjà traduit le Mémoire et les propos préliminaires à l’édition 
de la Politique d’Aristote par Koraïs, et qui avait publié aussi d’autres ouvrages 
philhellènes; elle fut traduite également par le professeur de philologie et 
pédagogue suisse Johan Caspar von Orelli (Zurich 1822), qui traduisit en outre 
l’ouvrage de Koraïs sous le titre Politische Ermahnungen an die Hellenen (Zurich 
1823). Le juriste français Jean-Michel Berton comprit dans son livre Les Turcs 
dans la balance politique de l’Europe au dix-neuvième siècle (Paris 1822) la 
traduction française de la Constitution effectuée par Koraïs. En outre, le consul 
français de Smyrne et historien du Combat L. C. D. Raffenel inclut la traduction 
française de la Constitution provisoire dans son livre Histoire des événements 
de la Grèce (Paris 1822). Tous ces philhellènes étaient libéraux, profondément 
influencés par les idées de la Révolution française et cherchaient à faire connaître 
la Constitution grecque afin de faciliter la légitimation de la Révolution.73

La traduction en anglais des principes du régime politique grec fut 
incluse dans la publication intitulée History of Modern Greece, from 1820, to 
the Establishment of Grecian Independence (Londres 1823) à l’initiative du 
comité philhellène de Londres. L’érudit Dimitrios Schinas, membre de la 

72 Αnastasios Polyzoïdis, Κείμενα για τη δημοκρατία, 1824-1825 [Textes sur la démocratie, 
1824-1825], introduction – éd. Philimon Paionidis et Εlpida Vogli, Αthènes 2011. En tout cas, 
l’étude comparée des premières constitutions grecques prouve l’influence de la Révolution 
française; voir Despina Tsourka-Papastathi, “L’influence de la Révolution française sur les 
premières constitutions grecques (1822-1827). Les droits de l’homme”, La Révolution française 
et l’hellénisme moderne, pp. 341-371. Il faut ajouter deux traductions du code de commerce 
français en grec. La première est faite par Nicolas Papadopoulos (Vienne 1817), la deuxième 
par Théodoros Rados (Paris 1820); voir G. Rodolakis, “L’adoption du code de commerce 
français en Grèce”, id., pp. 379-392.

73 Charicléia Dimakopoulou, “Αι πρώται μεταφράσεις του Προσωρινού Πολιτεύματος 
της Ελλάδος (Επίδαυρος, Ιανουάριος 1822). Οι μεταφρασταί, οι εκδόται” [Les premières 
traductions de la Constitution provisoire de Grèce (Épidaure, janvier 1822). Les traducteurs, 
les éditeurs], Επετηρίς Ιδρύματος Νεοελληνικών Σπουδών 5 (1987-1988): Τιμητικός τόμος 
Φαίδωνος Μπουμπουλίδου [Volume en hommage à Phaidon Bouboulidès], pp. 373-391.



	 Transfert des idées révolutionnaires par la voie de la traduction	 67

“Philiki Etaireia”, qui appartient au cercle de Koraïs, traduit aussi en anglais 
la Constitution grecque sous le titre The Provisional Constitution of Greece 
(Londres 1823), transposée également en français par son frère Mihaïl Schinas.74 
Une partie de la Constitution circule dans l’édition An Historical Sketch of the 
Greek Revolution du médecin américain Samuel Gridley Howe (Londres 1828) 
largement diffusée aux États-Unis. Une autre traduction française du régime 
grec se trouve aussi insérée par le volontaire Olivier Voutier dans ses Mémoires 
du Colonel Voutier sur la guerre actuelle des Grecs (Paris 1823). La Constitution 
connut encore d’autres traductions en français, allemand et italien dans le cadre 
des activités des philhellènes, afin de faire connaître l’objectif des dirigeants grecs 
d’organiser un état moderne.75

Pour les besoins de la Révolution on traduit aussi quelques manuels d’art 
militaire. À l’initiative de Koraïs est publiée la version en français et en grec du 
livre Le général d’armée, par Onésander dans une traduction française due au 
baron helvète de Zur-Lauben (1761) avec la dédicace “Aux Grecs mobilisés en 
faveur de la liberté”, où exception est faite en faveur du combat pour la liberté, 
même s’il est livré sans aucune connaissance de l’art militaire:

Je ne connais qu’une seule guerre nécessaire et juste: celle pour la 
liberté; et cette guerre a souvent été gagnée par des soldats plus 
enflammés d’amour pour leur patrie que par des experts en art 
militaire. C’est pour cette raison que les recueils de stratégie ou de 
tactique ne sont utiles aux citoyens que s’ils les étudient afin de se 
garder des injustices des autres, et non s’ils en usent pour commettre 
des injustices envers les autres. La liberté ne possède qu’une arme 
invincible, c’est le mépris de la mort: seule la décision de ne pas vivre 
dans la serviture suffit pour instruire et faire un homme même de 
celui qui n’a nulle expérience de la guerre.76

74 Dimitrios Schinas traduisit également en français le Ὑπόμνημα [Mémoire] du métropolite 
de Hongrie-Valachie Ignatios sous le titre Précis historique sur l’État actuel de l’Église orthodoxe 
d’Orient, tandis que son frère, secrétaire du Sénat du Péloponnèse, écrivit une “Étude sur la 
Révolution grecque” (Revue encyclopédique XXXVII [1828]); voir Εléni D. Bélia, “Οι λόγιοι 
αδελφοί Δημήτριος και Μιχαήλ Γεωργίου Σχινά” [Les frères érudits Dimitrios et Mihaïl 
Georgiou Schinas], Μνημοσύνη 2 (1968-1969), pp. 174-218.

75 Charicléia Dimakopoulou, “Νεώτεραι μεταφράσεις του Προσωρινού Πολιτεύματος της 
Ελλάδος (Επίδαυρος, Ιανουάριος 1822). Οι μεταφρασταί, οι εκδόται, 1823-1835” [Traductions 
plus récentes de la Constitution provisoire de Grèce (Épidaure, janvier 1822). Les traducteurs, 
les éditeurs, 1823-1835], Δελτίον της Ιστορικής και Εθνολογικής Εταιρείας της Ελλάδος 31 
(1988), pp. 19-60.

76 Ὀνησάνδρου Στρατηγικὸς καὶ Τυρταίου τὸ πρῶτον ἐλεγεῖον [Le général par Onésander 
et le premier chant de Tyrtée], Paris 1822, pp. xi-xii.



68	 Alexandra Sfoini	

Est également inclus Le premier chant de Tyrtée, qui devient “un hymne sacré 
et saint à la liberté”, dans la traduction française de Firmin Didot et celle en grec 
moderne de Koraïs, accompagnées de l’incitation aux patriotes grecs d’implanter 
dans l’âme de leurs enfants “une haine implacable de toute injustice”.77 Le général 
d’armée, par Onésander circulera de nouveau afin d’être distribué gratuitement 
parmi les officiers grecs et dans les écoles, dans une traduction en langue usuelle 
et aux frais d’Apostolos Skalistiras des monts Agrapha (Βucarest 1832). 

Par l’intermédiaire d’un texte russe, Zacharias Andréadis transpose en grec 
l’ouvrage de Paul Hoste, Art des armées navales, ou Traité des évolutions navales 
(1697) et de John Clerk, An Essay on Naval Tactics (1790), qui comprend de 
nouvelles méthodes d’attaque de la flotte.78 Le texte “profitable et d’autant plus 
nécessaire aux circonstances présentes” de l’anonyme Réglement concernant 
l’exercice et les manœuvres de l’infanterie, édité par le ministère de la guerre de 
France (Paris 1791), est traduit par le combattant d’Andrinople Christos Nikolaïdis 
qui accomplit, ainsi qu’il l’écrit dans sa dédicace à l’administration grecque “son 
devoir envers la patrie” en introduisant une science “qui, ajoutée au patriotisme et 
à la valeur des généraux et des troupes grecques, peut sans faillir apporter à notre 
patrie le résultat le plus heureux et salvateur”.79 Cette édition comprend aussi le 
Chant de guerre [Ἆσμα πολεμιστήριον] composé à Pise “vers le début de notre 
juste révolution contre les Turcs”. Deux autres brochures militaires de Thomas 
Perronet Thomson sont traduites du texte français Contribution d’un militaire et 
circulent en édition bilingue (Londres 1825).

En ce qui concerne la préservation de la santé des soldats, on voit circuler 
également en édition bilingue grec-italien l’ouvrage de Francesco Bruno, 
médecin et chirurgien de Lord Byron, Cenni sui mezzi più atti a materne sani i 
soldati ed in guernigione (Μissolonghi 1824), dédié à Alexandre Mavrocordatos. 
Ce sont de telles fins médicales que cherche aussi à atteindre le livre de Moritz 
Hasper, Die epidemische Cholera oder die Brechuhr (Leipzig 1831) traduit par 
Naoum Dimitriadis (Vienne 1832). À la fin sont ajoutées des histoires intitulées 
Les résultats de la peur [Τὰ ἀποτελέσματα τοῦ φόβου] dont le but est de faire 
disparaître les superstitions.  

Une partie de l’ouvrage d’Emerich de Vattel Le Droit des gens, ou Principes de 
la loi naturelle appliqués à la conduite at aux affaires des nations et des souverains 
(1758) est traduite par Spyridon Skouphos en l’espace d’une vingtaine de jours, 

77 Ibid., p. xix.
78 Στολαγωγία, ἢτοι θαλασσινὴ τακτικὴ [Conduite des flottes, ou tactique navale], 

Μoscou 1823.
79 Κανωνικὴ περιέχουσα τὴν γυμναστικὴν καὶ πρακτικὴν τοῦ πεζικοῦ στρατεύματος [Règle-

ment contenant l’exercice et la manœuvre de l’armée d’infanterie], Genève 1824, pp. [5-6].



	 Transfert des idées révolutionnaires par la voie de la traduction	 69

car il se contente de certains chapitres “ayant une relation directe avec nos 
besoins présents, et les affaires présentes de notre Patrie”. La traduction est éditée 
par l’imprimerie de l’administration (Nauplie 1825) et comprend des chapitres 
sur l’État qui se trouve en situation de belligérance sur les principes du droit 
naturel. L’ouvrage sera traduit en entier par le jurisconsulte Georgios Rallis 
(1832) qui note que l’idée de la traduction lui était venue “déjà lorsqu’il étudiait à 
Paris”. Un Catéchisme politique à l’usage des Grecs [Kατήχησις πολιτικὴ εἰς χρῆσιν 
τῶν Ἑλλήνων] est composé en italien par le philhellène italien Alerino Palma et 
traduit en grec par Nikolaos Pangalakis sur commande de son éditeur, le juriste 
et révolutionnaire Iosif N. Kiappe, établi à Hydra où il dirige le journal L’ami de 
la loi [Ὁ φίλος τοῦ νόμου].80 Dans sa préface, Kiappe écrit que “grâce à elle, les 
Grecs pourront aussi apprendre tout ce que les citoyens libres doivent savoir: 
par elle, tous pourront vérifier les principes essentiels du régime que consacre 
la légitimité de leur combat sacré”.81 L’auteur, dans son épître dédicatoire 
adressée à l’administration provisoire de la Grèce, écrit qu’il a emprunté nombre 
d’exemples auprès des Grecs de l’antiquité: “J’ai veillé ensuite autant que possible 
à puiser dans la Grèce antique et auprès des anciens Grecs les exemples et les 
enseignements dont il était nécessaire que j’usasse, dans la conviction que la 
valeur de glorieux ancêtres a toujours de l’influence sur les peuples.”82 Le livre 
contient aussi des chapitres où sont expliquées la légitimité de la Révolution 
grecque, les choses relatives aux droits et devoirs des citoyens, des questions 
de nature militaire, mais aussi légale. Ces brochures comblent les lacunes de 
l’administration grecque quant à la gestion des affaires du gouvernement et à 
sa modernisation.83

Ainsi que nous l’avons vu, Koraïs avait signalé que le livre Traité de l’économie 
politique de Jean-Baptiste Say était tout à fait indiqué à la lecture des Grecs, car 
“son sujet contribue au bonheur des nations”. Sa traduction fut effectuée en 
1828 par Spyridon Valétas, mais elle demeurera inédite. Le traducteur pense 
que ce livre procure des outils scientifiques utiles à la création d’institutions 
économiques indispensables à un état moderne, ainsi qu’il l’écrit dans sa préface: 
“Cette science, qui vise à l’enrichissement commun, promet aux nations un 

80 Ο Τύπος στον Αγώνα [La presse pendant le Combat], Vol. I, éd. Α. Κoumarianou, 
Αthènes 1971, pp. lxii-lxvii.

81 Κατήχησις πολιτικὴ εἰς χρῆσιν τῶν Ἑλλήνων [Catéchisme politique à l’usage des Grecs], 
Hydra 1826, pp. 1-4.

82 Ibid., pp. 5-6.
83 Roxane D. Argyropoulou, “Φυλλάδια πολιτικής επιστήμης στα χρόνια του Αγώνα” 

[Brochures de science politique à l’époque du Combat], Τομές 34-35 (1978), pp. 1-10.



70	 Alexandra Sfoini	

immense profit, comme celui que la richesse apporte dans la situation actuelle 
de la société.”84 

Un autre ouvrage de Jean-Baptiste Say, Catéchisme d’économie politique, 
ou Instruction familière qui montre de quelle façon les richesses sont produites, 
distribuées et consommées dans la société (Paris 1815) fut aussi traduit par l’érudit 
macédonien et rédacteur de journal Georgios Chrysidis (Égine 1828). Il s’agit de 
la forme vulgarisée du Traité de l’économie politique sous forme de questions-
réponses, ainsi que l’explique le traducteur dans sa préface: “La catéchèse présente 
est un enseignement visant à être utile et profitable au public […] non seulement 
à l’administrateur, qui doit régir justement et sagement revenus et dépenses de 
l’État, mais aussi au négociant, et à l’artisan et à l’agriculteur, qui par leur industrie 
doivent se procurer de quoi vivre convenablement.” Chrysidis envoya à J.-B. Say 
un exemplaire de sa traduction et reçut une réponse dans laquelle l’auteur français 
formule son intérêt pour les choses grecques ainsi que ses souhaits pour une 
croissance économique de la Grèce dans un cadre européen.85

C’est aussi l’éducation du citoyen qui est visée par l’ouvrage de Volney, La loi 
naturelle, ou Catéchisme du citoyen français (Paris 1793), traduit par le négociant, 
membre de la “Philiki Etaireia” et combattant Konstantinos Pentédékas, et édité 
par l’imprimerie nationale (Égine 1828). Par l’exergue “Égalité et justice sont une 
seule et même chose, c’est la loi naturelle elle-même, et les vertus sociales ne sont 
rien d’autre que leurs applications et leurs produits”, le traducteur considère que 
dans cet ouvrage “se trouve réellement le véritable bonheur de l’homme” fondé 
sur la loi naturelle, qui s’oppose à la loi sacrée qui repose sur les théologiens.86

De son côté, c’est à l’éducation politique “aux régimes” et aux “diverses 
classes de la société” que vise le livre d’Étienne de Jouy La morale appliquée à la 
politique, pour servir d’introduction aux Observations sur les mœurs françaises 
au XIXe siècle (Paris 1822) traduit par N. Spiliadis (Nauplie 1828). Son exergue 
cite la parole de Polybe: “L’injuste politique est la mère de toutes les injustices 
et illégalités des hommes.”

Dans une intention vulgarisatrice paraît la traduction de l’ouvrage de 
Wilhelm Schulz Frag- und Antwortbüchlein über Allerlei was im deutschen 
Vaterlands besonders Noth. thut. Für den deutschen Bürgers- und Bauersmann 
(1819) effectuée par le médecin, membre de la “Philiki Etaireia” et combattant 
Stéphanos Kanellos (Hydra 1824, Nauplie 1825 et 1830),87 où il est question 

84 Sklavenitis, “Ο Σπυρίδων Βαλέτας”, pp. 107-156.
85 Ibid., pp. 129-132.
86 Βόλνεϋ Φυσικὸς νόμος, ἢ Φυσικαὶ ἀρχαὶ τῆς ἠθικῆς [Loi naturelle, ou Principes physiques 

de morale de Volney], Égine 1828, p. 7.
87 Kanellos s’intéressa à l’achat des Actes des Assemblées de la Révolution française, 

considérant qu’il s’agissait d’un recueil précieux. Ses lettres adressées à Carl Iken (juin 1822) 



	 Transfert des idées révolutionnaires par la voie de la traduction	 71

“des principes de la juste et saine politique par laquelle seule l’homme peut 
parvenir au bonheur”. La langue en est simple “afin d’être entendue par tous 
les Grecs en général, jusqu’aux ouvriers même et aux autres”. Dans ce petit 
livre qui s’adresse “à tous les bons et honnêtes citoyens”, religion chrétienne et 
messages sociaux sont associés. Par exemple, on y souligne que “la vérité et la 
justice sont des choses remarquables” redoutées par un grand nombre de gens, 
et même par “beaucoup de messieurs importants, très polis et fiers, qui portent 
de beaux rubans et qui ont sur leur vêtement de l’or et de l’argent”, qui disent 
des mensonges en bafouant le commandement de l’Évangile.88

C’est à la justice et “en honneur à la Jeunesse” qu’est dédié le Catéchisme des 
principaux devoirs sociaux, ou Développement des principaux droits et devoirs 
sociaux [Κατήχησις τῶν κυριωτέρων κοινωνικῶν καθηκόντων, ἢτοι Ἀνάπτυξις 
τῶν κυριωτέρων τοῦ κοινωνικοῦ δικαιώματος καὶ χρέους, 1831] par le médecin, 
membre de la “Philiki Etaireia” et combattant Mihaïl Christaris, qui se fonde 
sur des modèles européens dont beaucoup se trouvent dans sa bibliothèque, 
tels que Pufendorf, Isambert, Lepage, Rousseau, Mirabeau, Boissy d’Anglas, 
Condorcet, Volney, Daunou, J.-B. Say, Madame de Staël, Benjamin Constant. 
L’auteur croit que la fondation de l’État grec doit s’établir sur les idéaux libéraux 
de la Révolution américaine et française.89

Certains ouvrages importants de philosophie et de politique sont également 
traduits dans l’intention de contribuer à la liberté de l’esprit. Nikolaos Pikkolos, 
professeur de philosophie de l’Académie ionienne, traduit ainsi pour répondre 
à des besoins d’enseignement l’œuvre de Descartes, Discours de la méthode pour 
bien conduire sa raison (Leyde 1637). Il dédie sa traduction au médecin Ioannis 
Assanis, “honnête homme et bon citoyen”. Le traducteur, qui a publié dans 
le passé une annonce concernant la traduction de l’œuvre de Rousseau, qu’il 
appelle “un des chefs-d’œuvre du génie humain”, renvoyant ainsi à Madame de 
Staël,90 considère l’ouvrage comme se prêtant à l’étude de la philosophie, car il 
contient “les règles les plus justes de l’acte de philosopher”, et l’auteur y expose 

seront traduites en allemand par ce philhellène (Leukothea, Leipzig 1825); voir Nikolaos K. 
Vlachos, Στέφανος Κανέλλος (1792-1823) [Stéphanos Kanellos (1792-1823)], Αthènes 1975, 
pp. 15-16.

88 Βιβλιαράκι κατ’ ἐρωταπόκρισιν περὶ διαφόρων πραγμάτων [Fascicule de questions-
réponses sur diverses choses], Νauplie 1830, pp. iii, 2-3.

89 Roxane D. Argyropoulou, “Le Catéchisme social de Michel Christaris”, Corneliae 
Papacostea-Dianielopolu in memoriam. Eis mnimin, Bucarest 1999, pp. 67-74.

90 Yannis Kokkonas, “Μια αθησαύριστη αγγελία του Σ. Ν. Πίκκολου (1818). Μαρτυρία 
για τη συμβολή του στη διάδοση των ιδεών του Ρουσσώ” [Une annonce non recensée de S. N. 
Pikkolos (1818). Τémoignage sur sa contribution à la diffusion des idées de Rousseau], Τετράδια 
Εργασίας 10 (1988), pp. 119-134.



72	 Alexandra Sfoini	

ses idées “de manière attractive”.91 Quant à l’ouvrage de Voltaire, Mahomet, ou 
le Fanatisme (1742), traduit par Photini Spathi et édité à Karlovassi de Samos en 
1832, il peut être considéré comme un livre constamment actuel. L’ouvrage plus 
récent de Mirabeau Sur la liberté de la presse, imité de l’anglois de Milton (1788) est 
traduit par le révolutionnaire membre du mouvement des “Karmanioloi” Ioannis 
Lékatis, qui considérait le gouvernement de Kapodistrias comme tyrannique 
(Κarlovassi 1832).92 Celui de Fichte, Einige Vorlesungen über die Bestimmung 
des Gelehrten (Berlin 1794), est traduit par le Thessalien Drossos Mansolas qui a 
fait ses études en Allemagne (Ermoúpoli 1829) et dédié au Britannique Hastings 
“combattant sincère du combat sacré de la Grèce”.

D’un autre côté, les traductions de livres royalistes sont rares: on peut citer 
Ordre de l’énergie. De quelle façon se déroula le Très-saint couronnement […] de 
l’Empereur Nicolas, qui circule dans une édition bilingue d’une traduction de 
Dimitrios Papadopoulos (Saint-Pétersbourg 1827). L’ouvrage anonyme français 
Les imposteurs fameux, ou Histoires extraordinaires et singulières (1818) est 
fidèlement traduit par N. Flogaïtis, qui fut membre de la “Philiki Etaireia” avant de 
devenir juge (Égine 1828). Ainsi qu’il l’explique dans la préface, l’ouvrage contient 
“les Imposteurs fameux, ou Histoires extraordinaires et singulières des Hommes 
du néant de toutes les Nations, qui, depuis les temps les plus reculés jusqu’à ce 
jour, ont usurpé la qualité d’Empereur, du Roi et de Prince; terminées par celle des 
deux faux Louis XVII, Hervagaudt et Bruneau”. L’objectif du livre est d’“amuser, 
instruire et mettre en garde contre de nouveaux fourbes”.93

En outre, on traduisit quelques ouvrages de littérature narrative ou théâtrale, 
tels que les œuvres dramatiques de Vittorio Alfieri, qui viennent étoffer l’arsenal 
idéologique de la nation révoltée. Dans les Îles Ioniennes sont éditées deux de 
ses tragédies: Oreste [Ὀρέστης, Corfou 1825] et Agamemnon [Ἀγαμέμνων] dans 
une traduction de Platon Pétridis (Corfou 1826) et de Ioannis Pétritsopoulos 
(Corfou 1827), lequel souligne dans sa préface qu’il a choisi une œuvre présentant 

91 Ρενάτου Καρτεσίου Λόγος περὶ μεθόδου [Discours sur la méthode de René Descartes], 
Corfou 1824, p. vii.

92 Μanolis Α. Vourliotis, Καρμανιόλοι και βιβλίο (1800-1839) [“Les Karmanioloi” et le livre 
(1800-1839)], Αthènes 1990, pp. 25-27.

93 Οἱ διαβόητοι πλάνοι [Les imposteurs fameux], Égine 1828, pp. [5-8]. Le livre français 
de 1818 reprend le même thème que l’ouvrage plus ancien d’Esprit-Joseph Chaudon, Les 
imposteurs démasqués et les usurpateurs punis, ou histoire de plusieurs aventuriers, qui, 
ayant pris la qualité d’Empereur, de Roi, de Prince, d’Ambassadeurs, de Tribun, de Messie, de 
Prophète, etc, etc, etc, ont fini leur vie dans l’obscurité, ou par une mort violente, Paris 1776. 
Chaudon, auteur de la Bibliothèque d’un homme de gοût, pourfend dans son ouvrage les 
préjugés et les superstitions, ce qui n’est pas manifeste dans l’édition plus récente.



	 Transfert des idées révolutionnaires par la voie de la traduction	 73

une intrigue grecque afin que “la nation grecque en retire quelque profit, elle qui 
par un effet de la faveur céleste approche déjà de la fin de ses tourments, et qui, 
se trouvant près du triomphe de son terrible combat, va bientôt avoir besoin de 
renouveler presque tous les systèmes de sa société”.94

Parfois le transfert ne semble pas avoir de rapport direct avec le Combat, 
mais il contribue de toute évidence au façonnement de l’esprit moral des 
Grecs. Le roman de Bernardin de Saint Pierre, grand ami de Rousseau, Paul et 
Virginie, est donc traduit par Pikkolos (Paris 1823),95 celui de Ch. M. Weiland, 
Die Geschichte der Abderiten, par l’érudit Konstantinos Koumas (Vienne 1827), 
la pièce de Molière George Dandin, ou le mari confondu par Konstantinos 
Aristéias (Βucarest 1827), tandis que la Phèdre de Racine l’est par les soins de 
Photini Spathi. Les aventures de Télémaque [Τύχαι Τηλεμάχου] de Fénelon sont 
aussi éditées sous la direction de Minas Minoïdis, dans une traduction de Léon 
Faucher “à l’usage de l’enseignement universel” (Paris 1830). L’ouvrage avait déjà 
été traduit par A. Skiadas (Venise 1742) et D. Govdelas (Βuda 1801); la nouvelle 
édition contient le texte français et sa traduction en grec ancien, choisi afin de 
ne pas faire perdurer “un langage dégénéré”, selon les mots du traducteur.96

En guise d’épilogue

Dans les grandes lignes, au cours de l’ère révolutionnaire grecque, le transfert de 
la pensée libérale du xviiie siècle et des modèles démocratiques de la Révolution 
américaine et française s’effectua par la voie des traductions. La transposition 
en grec de certains ouvrages anti-révolutionnaires n’infirment nullement le fait 
que le questionnement des Grecs s’articula autour de la notion de liberté et 
de démocratie, tandis que la pensée politique des Lumières eut une profonde 
résonnance dans la vie intellectuelle au cours de la période révolutionnaire, 
lorsque l’hégémonie des gouvernements de souverains absolus et de la Sainte 
Alliance sur l’Europe contraignait le gouvernement grec à céder parfois du 
terrain sur ses positions libérales. Les traducteurs, des étudiants en grand 
nombre, des érudits et des combattants anciens membres de la “Philiki Etaireia” 

94 Ἀγαμέμνων [Agamemnon], Corfou 1827, p. v. Voir aussi Anna Tabaki, “Η πρόσληψη 
του Vittorio Alfieri από τον ελληνικό Διαφωτισμό. Αισθητικές και μεταφραστικές καινοτομίες 
στην Κέρκυρα, 1826-1827” [La réception de Vittorio Alfieri par les Lumières néohelléniques. 
Nouveautés dans l’esthétique et la traduction à Corfou, 1826-1827], Δάφνη. Τιμητικός τόμος 
για τον Σπύρο Ευαγγελάτο [Daphne. Volume en l’hommage de Spyros A. Evangélatos], éd. 
I. Vivilakis, Αthènes 2001, pp. 357-306.

95 Mario Vitti, “ ‘Τα κατά Παύλον και Βιργινίαν’  και ο ενθουσιασμός του Κάλβου” [“Paul 
et Virginie” et l’enthousiasme de Kalvos], Ο Ερανιστής 11 (1980), pp. 57-66.

96 Τὰ κατὰ Τηλέμαχον [Les aventures de Télémaque], Paris 1830, p. v.



74	 Alexandra Sfoini	

qui a organisé la révolution, portés par des idéaux démocratiques, transmettent 
des philosophies et des idées politiques modernes dans lesquelles ils trouvent 
des analogies avec la pensée grecque de l’antiquité, ce qui contribue à former la 
conscience nationale des Grecs, descendants d’ancêtres illustres et d’un peuple 
qui appartient de droit à l’Europe, laquelle reconnaît d’ailleurs la Grèce comme 
la matrice de la civilisation européenne,97 à cette Europe libérale et démocratique 
dont le nouvel État grec recherchait les modèles afin de se former lui-même. 

Le modèle du régime politique était depuis le début démocratique,98 mais la 
réalité va conduire à des solutions plus réalistes: la monarchie constitutionnelle 
va s’imposer d’une part comme une arme diplomatique et une concession envers 
l’Europe conservatrice, d’autre part comme une garantie d’union interne et 
de stabilité dans une conjoncture de discorde civile.99 Dimitrios Stroumbos, 
étudiant à Paris puis professeur à l’Université d’Athènes, en traduisant l’ouvrage 
philhellène qui traite de la liberté et de la liberté de la presse, remarque que la 
nation n’est pas encore mûre pour la démocratie, car le danger de l’anarchie 
existe encore. Selon le traducteur, il faut qu’“une main puissante s’empare des 
rênes du pouvoir”, ce qui était faisable grâce à un “règne constitutionnel”. Et de 
justifier son choix en formulant la conception qui veut que la démocratie soit 
une vision de l’avenir politique et culturel de la Grèce: “Mais il est inopportun 
selon moi de désirer en cet instant la Démocratie en Grèce; nous n’avons pas 
encore atteint ni à la civilisation des Français ni même à celle des Américains des 
Provinces-Unies, dont la terre infinie fait place à la population de ses habitants 
sans le plus infime changement de ses lois.”100

Institut de Recherches Historiques / FNRS

Traduction du grec par Danielle Morichon 

97 Νassia Yakovaki, Ευρώπη μέσω Ελλάδας. Μια καμπή στην ευρωπαϊκή αυτοσυνείδηση, 
17ος-18ος αιώνας [L’Europe par l’intermédiaire de la Grèce. Un tournant dans la conscience 
de soi de l’Europe, xviie -xviiie siècle], Αthènes 2006.

98 John A. Petropoulos, Πολιτική και συγκρότηση κράτους στο ελληνικό βασίλειο (1833-
1843) [Politique et formation d’État dans le royaume de Grèce], Vol. I, Athènes 1997, pp. 60-65.

99 Roxane Argyropoulou, “Το δημοκρατικό πρότυπο στην ελληνική διανόηση, 1791-1799” 
[Le modèle démocratique chez les intellectuels grecs, 1791-1799], Νεοελληνικός ηθικός και 
πολιτικός στοχασμός. Από τον Διαφωτισμό στον Ρομαντισμό [La pensée morale et politique 
néohellénique. Des Lumières au Romantisme], Thessalonique 2003, pp. 52-62.

100 Ἐπιστολή πρὸς τοὺς ἀπολύτους ἡγεμόνας, p. 9.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

