
  

  Έρευνα στην Εκπαίδευση

   Τόμ. 2 (2014)

  

 

  

  La relation pédagogique : de l’effet Pygmalion à la
figure d’Antigone 

  Frédérique Lerbet-Sereni   

  doi: 10.12681/hjre.8836 

 

  

  Copyright © 2016, Frédérique Lerbet-Sereni 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Lerbet-Sereni, F. (2014). La relation pédagogique : de l’effet Pygmalion à la figure d’Antigone. Έρευνα στην
Εκπαίδευση, 2, 106–116. https://doi.org/10.12681/hjre.8836

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 02/02/2026 10:17:20



Έρευνα  στην  Εκπαίδευση  
Εργαστήριο Παιδαγωγικής Έρευνας και Εκπαιδευτικών Πρακτικών 
Τμήμα Επιστημών της Εκπαίδευσης στην Προσχολική Ηλικία 
Δημοκρίτειο Πανεπιστήμιο Θράκης 

 

Recherch e en Édu cat ion  
Laboratoire de Recherche Pédagogique et des Pratiques Éducatives 

Département des Sciences de l’Éducation pour l’Age Préscolaire 
Université Démocrite de Thrace 

 
 

106 
 

La relation pédagogique : de l’effet Pygmalion à la figure d’Antigone 

 

Frédérique Lerbet-Sereni 

Professeur, Université de Pau et des Pays de l’Adour (France) 

Laboratoire EXPERICE (Paris 8, Paris 13, Pau) 

flerbet@yahoo.fr 

Résumé 

 

La réflexion qui est proposée ici s’inscrit dans la continuité d’une histoire de chercheur centrée sur la 

relation comme objet heuristique. Elle prend également place dans les transformations de regards et 

de paradigmes qui ont soutenu cette réflexion jusqu’à ce jour. Ce parcours sera succinctement repris, 

avant d’être prolongé par le propos actuel qui, étayé par la figure d’Antigone, vise à construire la 

problématique de la relation pédagogique dans le contexte des théories de l’autonomie. On verra 

alors sous quelles conditions la relation pédagogique peut être envisagée comme une relation 

d’autorité qui à la fois limite et permet la pratique de ce métier impossible (Freud), que la visée 

d’autonomie au sens fort permettrait de reconnaître comme in-possible. 

 

Summary 

The reflection which is set hee fits in with the story of a researcher which is centered on relationship 

as a heuristic object. Similarly, it finds a place in the transformations of looks and paradigms that 

have sustained this thought until now. I will first sum up my past reflection and will then extend it to 

my current remarks. They are supported by the figure of Antigone and aim at building the 

problematics of educational relationship within the context of autonomy theories. I will further down 

explain the necessary conditions to consider the educational relationship as one authority which 

both restrict it and make it possible to practise this impossible job (Freud) and which a stict 

authononomy purpose wold make in-possible to aknowledge. 

 

1. D’un constructivisme, l’autre 

 

Les travaux sur les dynamiques relationnelles en situation d’apprentissage, dès lors qu’ils 

visent à s’affranchir d’un positivisme classique de type behavioriste, se réfèrent souvent à 



 
Έρευνα  στην  Εκπαίδευση  
Εργαστήριο Παιδαγωγικής Έρευνας και Εκπαιδευτικών Πρακτικών 
Τμήμα Επιστημών της Εκπαίδευσης στην Προσχολική Ηλικία 
Δημοκρίτειο Πανεπιστήμιο Θράκης 

 

Recherch e en Édu cat ion  
Laboratoire de Recherche Pédagogique et des Pratiques Éducatives 

Département des Sciences de l’Éducation pour l’Age Préscolaire 
Université Démocrite de Thrace 

 
 
 

107 
 

l’expérience princeps de Rosenthal et Jacobson qui, en psychologie sociale, inaugure de nombreuses 

autres recherches tant en pédagogie qu’en psychothérapie. Bien connue sous le nom de « l’effet 

Pygmalion » (Rosenthal & Jacobson, 1971), cette expérience montre que l’enseignant « construit » la 

réussite de l’élève au travers du regard qu’il porte sur elle. Ainsi, ce serait la représentation que 

l’enseignant se fait de cette possibilité de réussite qui génère la réussite elle-même : l’élève se 

comporte, dans ses apprentissages, comme le maître, plus ou moins lucidement, attend et 

pronostique qu’il se comporte. Cette prophétie auto-réalisatrice, dont les instruments de pilotage se 

trouvent entre les mains de l’enseignant, interdit alors de statuer sur une quelconque « réalité » de 

l’élève (qui serait en lui-même performant dans telle ou telle matière), puisque cette « réalité » 

devient celle construite par l’enseignant. Dans cette relation, l’élève « répond » à l’effet d’attente de 

la figure d’autorité, dans un jeu spéculaire de réciprocité symétrique, et, finalement, de 

conformisation pédagogique. La réalité de l’élève est celle que le maître lui impose de lui-même, au 

travers d’étiquetages implicites ou explicites multiples (notes, jugements, conseils,…), attendus eux-

mêmes de l’enseignant par l’institution, relais des visées socio-politiques.  

En même temps que le constructivisme piagétien restituait à l’élève l’élaboration cognitive 

des savoirs, l’effet Pygmalion rappelait à quel point l’enseignant était loin d’être neutre dans cette 

élaboration. On peut alors lire l’entreprise rogérienne (Carl R. Rogers, 1972) comme une volonté de 

tirer le plus profondément possible les leçons de ces deux approches : la considération positive 

inconditionnelle, de la part du maître, s’efforcera de proposer à l’élève un regard dont le pronostic 

sera, en quelque sorte, inconditionnellement favorable à sa réussite. Position éthique forte, qui 

restitue à l’enseignant sa responsabilité, celle de construire un espace relationnel le plus favorable 

(inconditionnellement positif) à l’élève, afin que celui-ci y construise ses apprentissages, qu’il s’y 

influence lui-même, plutôt que de subir les influences de l’enseignant. La prise de risque cognitive 

que supposent, pour un sujet, des apprentissages, se jouera d’autant plus assurément que le climat 

et l’assurance affectifs y seront chaleureux et bienveillants : l’auto de l’un ne se situe plus au même 

niveau que celui de l’autre, n’y sont pas mis l’un à la place de l’autre, et n’entretiennent pas non plus 

de lien de cause à effet direct et linéaire.  

Le courant systémique, tant en psychothérapie familiale qu’en pédagogie, s’efforcera alors, 

quant à lui, de repérer des nouages relationnels complexes, multiples, enchevêtrés, souvent 

contradictoires, s’appuyant pour l’essentiel sur l’identification des logiques communicationnelles à 

l’œuvre. Comment, dans une situation d’enseignement/apprentissage dont on reconnaît qu’elle est 

un construit psycho-socio-pédagogique individuel et collectif, s’élaborent des dynamiques de 



Frédérique Lerbet-Sereni 

 

108 
 

régulation favorables aux apprentissages ? C’est dans ce champ de référence que se sont situées mes 

premières recherches sur la relation éducative et pédagogique (Lerbet-Sereni, 1994 et 1997)1, faisant 

apparaître la nécessité d’assumer les dimensions paradoxales des processus relationnels dans ces 

dynamiques de régulation2, la relation comme espace tiers à l’œuvre se révélant comme paradoxal.  

La « réalité » qui s’invente (Watzlawick et al., 1988) peut, sous certaines conditions, devenir une co-

construction auto-régulée et auto-régulatrice. 

Devenant ensuite enseignant-chercheur, et travaillant de plus en plus avec des étudiants 

engagés dans des parcours nécessitant de leur part qu’ils produisent eux-mêmes des recherches 

(mémoires ou thèses), ma centration sur les problématiques relationnelles s’est trouvée reformulée 

en termes d’accompagnement : comment accompagner quelqu’un vers une production de lui-

même ? A dire vrai, ainsi énoncée, cette problématique est identique à la préoccupation rogérienne, 

et Rogers lui-même, dans sa réflexion sur la triple posture de l’enseignant facilitateur, avait bien 

repéré en quoi elle relevait d’une posture paradoxale. La perspective que je tente de développer, si 

elle s’appuie avec fermeté sur le sol construit par C. Rogers, essaye peut-être de porter encore plus 

avant ce qu’il nous a laissé, en radicalisant le paradoxe et en prenant également appui sur les 

théories de l’auto-organisation et de l’auto-référence (Atlan, 1979. Hofstadter, 1985. Morin, 1977-

2004. Varela, 1989, 1993).  

Depuis mes premiers pas de chercheur avec le terme d’accompagnement jusqu’à son 

affirmation officielle par l’intitulé de notre laboratoire « Processus d’Accompagnement et de 

Formation », ce terme est devenu en quelques années,  sur la scène professionnelle des métiers de la 

relation à l’autre (soin, formation, insertion sociale, orientation, consultance), la nouvelle étiquette 

pour identifier une professionnalité que tout le monde est bien en peine de définir. Tout le monde 

accompagne tout le monde, du plus bas au plus haut niveau de qualification, et l’immense difficulté 

qu’il me semble receler est comme déniée par le seul fait de son institutionnalisation. Le mot-valise 

efface la difficulté de l’exercice de conceptualisation, et quand des professionnels essayent d’en dire 

un peu plus, c’est l’étiquette « Rogers » qui est proclamée, un Rogers qui aurait parfois bien du mal à 

s’y reconnaître lui-même. Ce qui en est retenu peut en effet se résumer à peu près ainsi : « je suis 

celui qui est capable de comprendre l’autre », en référence bien sûr à la compréhension empathique. 

De là, il va de soi que je peux le conseiller, puisque je sais ce qui va être le mieux ajusté à son 

problème que j’ai très bien compris. La centration sur l’autre (le client dans la terminologie de 

Rogers) conduit ainsi, bien souvent, à l’illusion qu’être bon professionnel c’est devoir le comprendre, 

ce qui suppose que nous le pouvons. Et nous voilà devenu lui. Dans la dynamique relationnelle en 

                                                 
1  La relation duale (Paris, L’Harmattan, 1994) et Les régulations de la relation pédagogique (Paris,  
L’Harmattan, 1997).  
2
  Distinguées bien sûr ici des processus de régularisation. 



 
Έρευνα  στην  Εκπαίδευση  
Εργαστήριο Παιδαγωγικής Έρευνας και Εκπαιδευτικών Πρακτικών 
Τμήμα Επιστημών της Εκπαίδευσης στην Προσχολική Ηλικία 
Δημοκρίτειο Πανεπιστήμιο Θράκης 

 

Recherch e en Édu cat ion  
Laboratoire de Recherche Pédagogique et des Pratiques Éducatives 

Département des Sciences de l’Éducation pour l’Age Préscolaire 
Université Démocrite de Thrace 

 
 
 

109 
 

jeu, la séparation n’a plus cours (Pagès, 1984) : la relation a tout absorbé, et je sais qui est l’autre. 

Croyance qui peut, tout aussi bien, le charger de nombre de mes propres projections.  

Epistémologiquement, nous voici revenus jusqu’avant l’effet Pygmalion. La visée humaniste 

attenante à cette compréhension d’autrui qui nous place sous le sceau de la rencontre 

interpersonnelle comme celle qui lie deux humains et qui, ce faisant, les humanise, contient 

finalement, à mes yeux, quelque chose de réducteur au regard de ce que met en jeu une relation 

d’accompagnement. Elle en oublie qu’une fonction d’autorité est en jeu dans ces métiers impossibles 

(c’est-à-dire selon Freud : le soin, l’éducation et le politique), fonction qu’elle réduit au pouvoir de 

savoir ce qui convient à une autre personne que soi, proclamée pourtant comme autonome.  

 

2. Re-problématisation 

 

Ainsi, je propose de reformuler la problématique de la relation pédagogique de la façon 

suivante : en quoi la fonction d’autorité est-elle susceptible de contribuer à l’humanisation en jeu 

dans la pratique des métiers impossibles ? En recentrant ainsi la problématique sur la question de 

l’humanisation en jeu dans le champ éducatif, il s’agit de contribuer à ce que l’on pourrait appeler 

une anthropologie de l’éducation. L’école, l’université, ne sont pas des usines de traitements de 

l’information. Elles le sont même de moins en moins, les informations étant accessibles à tous, à tout 

moment, au travers des nouveaux outils de communication. Elles sont des lieux de mise en scène de 

nos rapports au savoir, ces rapports au savoir, dans leur mouvance et leur multiplicité, contribuant à 

notre humanisation. Elles engagent donc des raisons à l’œuvre, mais aussi des corps, des imaginaires, 

des histoires, chaque fois singuliers, et pourtant bien universels dans leur humanitude. La « réalité » 

des situations pédagogiques relève de cette complexité-là, bien opaque à un quelconque 

observateur, et en partie opaque, aussi, aux personnes qui pourtant la rendent « réelle ». 

 D’un point de vue heuristique, la façon de prendre en compte cette universalité 

anthropologique a été de m’appuyer sur le mythe, identifié comme passeur de ces deux dimensions 

(Lerbet-Sereni  & Vialle, 2012). C’est ainsi qu’Antigone étayera mon propos. Le référentiel théorique 

se trouve à la fois du côté des théories de l’auto-organisation, de la phénoménologie, et des 

traditions orientales. Des auteurs comme J F. Billeter posent explicitement le lien entre la philosophie 

de Tchouang-Tseu et le projet phénoménologique (Billeter, 2002). F. Varela, pour sa part,  les relie 

toutes trois (Varela, 1993). Ces références ne seront pas développées dans cet article : elles en 

constituent la trame, au travers des concepts d’incomplétude, d’indécidabilité ou d’inconnaissable, 



Frédérique Lerbet-Sereni 

 

110 
 

qui donnent à « auto » ou à « se » une valeur épistémologique forte. C’est dans ce paradigme que 

j’entends la formule freudienne de « métier impossible » : impossible, parce qu’il s’agit de la 

rencontre de deux autonomies liées par une relation elle aussi susceptible d’autonomie ; impossible 

donc d’en prédire quelque résultat (indécidabilité), impossible qu’il parvienne à une forme complète 

achevée, sauf à mourir (incomplétude), impossible de le connaître totalement, la connaissance 

produite d’un certain point de vue transformant ce point de vue en même temps qu’elle ne peut se 

prononcer sur elle-même (inconnaissable). Dans les affaires relationnelles, c’est-à-dire humaines, 

personne  n’occupe un méta point de vue qui les connaîtrait sans y prendre part, sauf à se confondre 

avec Dieu. 

C’est pour ne pas lâcher sur ce cadre de référence que, dans ce propos, le trait sera forcé 

dans une direction, celle de l’impossibilité de savoir, considérée comme indicateur de la 

reconnaissance de l’autonomie du sujet : impossibilité de savoir qui je suis, qui est l’autre, 

impossibilité de savoir tous les savoirs, impossibilité de savoir ce qui chez l’autre opère comme ceci 

ou comme cela. Il va de soi que tel n’est pas absolument ce que nous vivons. Nous savons…un peu. 

Mais la préoccupation est ici de réfléchir à ce qui demeure possible sur fond d’impossible.  

Dans la problématique reformulée, autorité s’entendra au plus près de son étymologie : du 

latin augeo, qui signifie « j’augmente », je fais autorité pour l’autre si, d’en passer par moi, il 

s’augmente. Mais comment cela opère, et même si cela opère, je n’en sais rien. Je ne peux pas 

décider pour l’autre d’être une figure d’autorité pour lui. Je le suis pour certains, pas pour tous. C’est 

en cela aussi que la pluralité d’enseignants est importante. Il y a ainsi, dans cette relation d’autorité, 

un mystère qui opère, celui qui scelle toute rencontre3. Que je tente de le raisonner, de l’élucider, de 

l’analyser, de le verbaliser, plutôt que d’accueillir ce qui se passe, et j’essaye, alors, peut-être, de 

prendre le pouvoir relationnel. Ce faisant, je perds la possibilité d’autorité. Dans cette acception, le 

pouvoir est le contraire de l’autorité. 

Quant à métier, son étymologie révèle un sens double : celui de ministerium, c’est-à-dire « la 

charge » et celui de mysterium., le « mystère ». La charge, c’est cette responsabilité de « pilotage », 

de guide dans les affaires pédagogiques, où l’expertise de l’enseignant légitime  la charge des 

décisions, - le ministère -, quand, dans le même temps, opère le mystère de l’autorité.  Parfois 

adossés respectivement l’un à l’autre, parfois enchevêtrés, parfois écartelés…Ce que l’élève en fera 

n’est pas l’affaire de l’enseignant. Appelons cela désir, liberté, autonomie : la possibilité d’apprendre 

pourrait se nicher dans des pratiques du métier d’enseigner qui ne cherchent pas à faire toute 

lumière sur elles-mêmes, qui acceptent leur part d’ombre, et qui, quand elles se réfléchissent et 

lèvent un coin de leur voile, pressentent qu’elles en recouvrent aussi une autre partie, indéfiniment. 

                                                 
3  Au sens d’Alexandre Kosmopoulos : La relation pédagogique, condition nécessaire de toute efficacité 
éducative, in Revue française de pédagogie, n°128, juillet-août-septembre 1999, pp. 97-106.  



 
Έρευνα  στην  Εκπαίδευση  
Εργαστήριο Παιδαγωγικής Έρευνας και Εκπαιδευτικών Πρακτικών 
Τμήμα Επιστημών της Εκπαίδευσης στην Προσχολική Ηλικία 
Δημοκρίτειο Πανεπιστήμιο Θράκης 

 

Recherch e en Édu cat ion  
Laboratoire de Recherche Pédagogique et des Pratiques Éducatives 

Département des Sciences de l’Éducation pour l’Age Préscolaire 
Université Démocrite de Thrace 

 
 
 

111 
 

L’auto-réflexion sur les pratiques s’y reconnaîtrait sans visée d’épuisement du sens, mais plutôt 

comme réouverture constante de sens advenants, de façon inachevable.  

 

3. Vers l’in-possible métier 

 

Quels points d’appuis pouvons-nous envisager, qui ne  dénatureraient pas ce que le mystère 

a de mystérieux, et qui fonderaient ainsi l’impossible métier ? Voilà une façon de formuler l’entrée 

dans la réflexion pédagogique sous le sceau des sciences de l’autonomie, nous invitant ainsi à 

concevoir relation et communication pédagogiques dans ce nouveau paradigme, post-moderne 

plutôt que moderne. 

 

3 .1. Sortir du paradigme de l’ajustement et de la compréhension de l’autre 

 

D’une façon un peu provocante et paradoxale, il s’agirait, contrairement à ce qu’envisage 

Rogers, de renoncer à « comprendre empathiquement l’autre », de ne pas chercher à « pénétrer son 

monde intérieur », et de ne pas considérer qu’une situation de communication est pédagogiquement 

bonne, ou juste, si les personnes se comprennent bien, s’ajustent l’une à l’autre de façon claire et 

non ambiguë, sur fonds de transparence, s’épuisant en reformulations successives pour se stabiliser 

à leur point de vérité commune.   

Disponible au fait d’entendre ce qui n’est pas dit pour ne pas y répondre, sans chercher, 

donc, à valider sa propre écoute, il s’agirait seulement d’une disponibilité à ce qui advient, en 

considérant que cela fait sens tel que cela advient. Alors, la part de mystère pourrait se laisser 

reconnaître sans pour autant que son voile soit levé (demeurant en cela opérant en tant que 

mystère), au travers des silences, quiproquos, bruits (inaudible) du dialogue (Lerbet-Sereni, 2003). 

Tant que l’ajustement opère, tant que rien d’étonnant, de « non ajusté » ne surgit, reconnaissons 

que, en tant qu’éducateur, nous sommes aux prises avec bien peu de prises. Mais de la même façon 

quand, face à la surprise, nous cherchons à reprendre prise (la remettre au service du droit fil que 

nous poursuivons) et à l’ajuster à l’entreprise pédagogique, nous tentons encore de supprimer l’écart 

propre à cette surprise, à supprimer de la surprise ce qu’elle a de proprement surprenant. Le 

contrôle, ainsi, reprend ses droits sur l’autonomie. Laisser enfler la surprise, ne pas l’expliciter, - sous 

peine de vouloir faire tomber l’autre dans notre sens ou dans un sens commun -, pourrait alors ouvrir 

à autre niveau de sens possible,  quand justement sens (au sens plein) se fait quand de l’éprouvé non 



Frédérique Lerbet-Sereni 

 

112 
 

explicitable se vit. On parierait là sur le mystère, celui par lequel ordo ab chaos, l’ordre par le bruit de 

l’auto-organisation, trouve une opérationnalité.  

Le paradoxe y serait dans cette sorte de renversement de la perspective commune, celle qui 

voit dans les moments de confusion communicationnelle ce qu’il y a de « raté » dans l’échange, qu’il 

faudrait parvenir à supprimer pour être pleinement efficace, pour être un bon enseignant, un bon 

directeur de recherche, un bon éducateur. Là, au contraire, ces « ratés » y deviennent ce qu’il y a de 

réussi, de plus potentiellement porteur d’apprentissage, de nouveauté, de transformation, et les 

échanges clairs seraient l’ordinaire superficiel, la « sauce » pour que l’autre face du discours, la face 

opaque, trouve éventuellement place. De ces deux faces de la même chose, l’une et l’autre 

vitalement, humainement nécessaires, on se propose seulement d’envisager que, loin de perturber 

le sens de l’échange ou de l’annuler, le bruit, le silence, le dynamisent.  

Suspension du jugement de l’époché phénoménologique, lâcher prise des sagesses 

orientales : Pygmalion, qui agit sur l’autre « en direct relationnel » accepte ici de ne plus avoir prise, 

pour que cela fasse surprise. Antigone en est exemplaire, puisqu’elle lâche prise absolument, à en 

mourir. Ce qu’elle engage d’elle dans la relation n’a pas de visée pour l’autre ou à propos de lui : 

Polynice, en effet, est déjà mort, et elle ne saura jamais rien de ce qu’il pense, de même qu’elle ne 

veut rien pour lui. Elle ne cherche pas non plus à le comprendre. Ce qu’il a fait n’a rien à voir avec ce 

qu’elle fait elle. Pour autant, sa responsabilité d’humaine est d’accomplir ce geste symbolique, qui ne 

s’ajuste qu’à elle-même. Ses interlocuteurs, là, sont muets, et elle parle avec eux en silence : ce sont 

les dieux, et les morts. D’ailleurs, à Créon4, son interlocuteur principal dans la pièce, elle ne répond 

pas. Elle ne lui parle pas. Au mieux elle s’énonce, sans volonté de convaincre. Antigone déploie là 

cette éthique de la responsabilité, qui pourrait faire passer pour aveugle et sourd à l’autre, alors qu’il 

y est celui que l’on en-visage, pour reprendre la position de Levinas (1982). Mais dans ces jeux 

d’ombre et de lumière, l’ombre peut aussi en elle-même devenir lumière, tel Œdipe qui voit enfin 

clair quand il devient aveugle.  

Le double entendre de soi et de l’autre en soi (autre de soi et autre(s) que soi) se nourrit de la 

déprise qui contient la surprise. De ce point de vue, Antigone est éducatrice de Créon : elle le 

surprend. Il en est tellement surpris qu’il la dit folle. Mais cela n’a pour elle aucune importance. C’est 

peut-être même le signe qu’elle l’a touché, que quelque chose est passé, et qu’il s’est augmenté. 

Imaginons qu’elle se soit mise à négocier avec lui, à lui dire qu’elle comprend bien la charge qu’il a, 

mais que justement, il peut prononcer l’exil plutôt que la mort, qu’elle a des circonstances 

atténuantes, etc., qu’elle ait donc cherché une forme d’ajustement acceptable, de compréhension 

réciproque entre eux. Peu importe d’ailleurs qu’elle y parvienne ou non : l’entrée dans l’échange, à 

                                                 
4  Ce que l’on trouve dans le titre de l’ouvrage de J. Bollack La mort d’Antigone. La tragédie de Créon 

(Paris, PUF, 1999). La tragédie est celle de Créon, celui qui n’a pas su ne pas comprendre.  



 
Έρευνα  στην  Εκπαίδευση  
Εργαστήριο Παιδαγωγικής Έρευνας και Εκπαιδευτικών Πρακτικών 
Τμήμα Επιστημών της Εκπαίδευσης στην Προσχολική Ηλικία 
Δημοκρίτειο Πανεπιστήμιο Θράκης 

 

Recherch e en Édu cat ion  
Laboratoire de Recherche Pédagogique et des Pratiques Éducatives 

Département des Sciences de l’Éducation pour l’Age Préscolaire 
Université Démocrite de Thrace 

 
 
 

113 
 

visée de réciprocité, suffit seule à amoindrir, et donc, d’un certain point de vue, à déshumaniser ce 

dont la rencontre entre Créon et Antigone est exemplaire. Antigone n’explique rien, ne négocie rien, 

ne reproche rien, mais (se) dit, et se tait. Elle n’attend rien, sauf, peut-être, que Créon s’entende, 

quand son discours semble le rendre sourd à lui-même. 

 

3.2. Réciproquement, accepter de ne pas être compris : assumer sa propre part de folie 

 

Suivant toujours Antigone, l’éducateur serait aussi celui qui, acceptant de ne pas comprendre 

l’autre afin qu’il puisse se saisir de lui-même et se surprendre lui-même, assumerait de n’être pas 

compris de l’autre, de lui paraître fou, et de ne pas l’en détromper. Cette « faille » de sens que l’on 

assume d’endosser serait ainsi comme le moteur de désir d’apprendre, d’y revenir : sur ce manque 

(Lacan, 1986) se tient la possibilité d’augmentation, celle qui va faire autorité. Ce serait sur cette 

absence, sur ce vide que s’édifieraient les assises relationnelles dans leur fermeté éducative. Que 

moi, éducateur, je tente d’identifier la part de moi que l’autre perçoit comme manquante, que 

j’essaye de faire la lumière sur notre mystère, et que, pour moi, je l’élucide, voilà que je la comblerai 

de ce qu’elle n’est pas, et qu’elle pourrait bien cesser d’opérer. L’efficace de l’ombre se situe dans 

l’ombre de l’ombre, et non dans sa luminosité. 

Le travail de l’éducateur sur lui-même ne se tiendrait pas, alors, dans sa seule capacité à 

s’élucider dans son rapport à l’autre, mais aussi dans le fait de continuer son chemin propre d’adulte, 

d’apprenant, de chercheur, d’humain. Ainsi préserve-t-il l’autre d’être la compensation de son 

propre non-travail, ou la réparation de son travail non élaboré, seulement fantasmatiquement 

investi. Plus je travaille (à mon projet, dans mon désir), plus ça travaille en moi, et plus l’autre peut se 

surprendre dans son travail à mon contact. Car là où il croit me trouver, je ne suis déjà plus. Que je 

sois décalée par rapport à sa demande, le voilà éprouvant son propre décalage, et il est en 

mouvement. Vers où, par quels chemins, cela ne me regarde pas : la démocratie est à ce prix, et 

l’éducation à la citoyenneté reposerait ainsi sur la capacité des éducateurs à passer pour « fous » aux 

yeux de leurs élèves ou de leurs étudiants. Qu’ils leur désignent la route à suivre, et l’éducation peut 

devenir cette fabrique de « chair à canons » que Freinet dénonçait au lendemain de la guerre de 14-

18.  

Alors, comment savoir si j’ai bien agi, si j’ai bien fait mon métier, si mon action a été juste ? 

Assurément, je ne peux pas le savoir par le truchement de l’autre, puisque lorsque je lui conviens, 

tout va bien, et lorsque je ne lui conviens pas, c’est que je le dérange, que je le surprends, et, donc, 



Frédérique Lerbet-Sereni 

 

114 
 

que je sers à quelque chose. S’ajuster comme ne pas s’ajuster devient tout autant juste ou non juste : 

dans le paradigme de l’autonomie, les critères classiques de vérité volent en éclats. Voilà une des 

interprétations possibles de la formule de Freud « métier impossible ». Il nous faut ainsi construire 

d’autres critères, en cohérence avec ce paradigme de l’  « auto », où devient valide, justement, ce qui 

échappe à être assurément validable de l’extérieur. S’il est donc « impossible » d’assurer des 

fondements stables et généraux à ce métier, entendons alors qu’il est peut-être in-possible, c’est-à-

dire « possible in se », ne fondant ses possibilités que sur le « in », le « se », l’ « auto » de l’éducateur, 

alors aux prises avec ce même « se » pour évaluer son action. La solitude est fondement de 

l’humaine condition : elle est ce que les hommes ont en partage quand ils se rencontrent. 

Comme Antigone qui parle aux Dieux, aux oiseaux, aux morts, qui lui répondent dans 

l’indicible, l’éducateur peut trouver ses interlocuteurs silencieux et universels : les mythes en font 

partie. Qu’il se laisse surprendre par eux, et il pourrait entrevoir un travail non plus sur-, mais avec 

lui-même, des échos à ses propres ombres. Il verra alors peut-être que les interprétations qui se 

proposent à lui de sa propre pratique s’ouvrent toujours davantage, qu’il est donc encore en vie 

professionnelle, que le mystère de son propre métier l’agit aussi. Pour la lumière, en général, les 

institutions s’en chargent, qui s’autorisent des bilans normés et notés, notre assurance de ne pas 

être autistes. 

 

Conclusions  

 

Quand les sciences humaines assument d’être des sciences que des hommes produisent à 

propos des hommes, c’est-à-dire aussi d’eux-mêmes, qu’elles n’élucideront donc jamais absolument 

ce dont elles parlent, et que c’est ce non élucidé et non élucidable, ce mystérieux,  qui fait l’homme, 

et qui fonde donc leur propos et la légitimité de leur entreprise, elles se retrouvent peut-être au plus 

près des poètes : dire le moins mal possible ce qui ne peut pas être dit, ou renoncer. Donner un 

statut scientifique au mythe qui parle en silence, c’est une façon de relever cet in-possible défi. C’est 

ainsi qu’Antigone a fait autorité pour moi, tant pour exercer (enseignante) que pour penser 

(chercheur) mon métier doublement impossible. Loin de sceller une fatale incompréhension 

réciproque entre soi et l’autre, qui renverrait chacun dos à dos5, la lecture que je défends ici est que 

la non compréhension assumée peut aussi fonder et horizonner la possibilité de la rencontre, comme 

la rencontre fonde et horizonne la possibilité de non compréhension, dans des rapports de contenus 

et de contenants qui ne cessent de s’inverser. La dynamique autonome ainsi engendrée me semble 

                                                 
5  Ce qui serait une manière de lire le conflit entre Antigone et Créon, conflit entre deux hybris au fond 
identiques, comme le propose C. Castoriadis, in L’institution imaginaire de la société, Paris, Seuil, 1975. 



 
Έρευνα  στην  Εκπαίδευση  
Εργαστήριο Παιδαγωγικής Έρευνας και Εκπαιδευτικών Πρακτικών 
Τμήμα Επιστημών της Εκπαίδευσης στην Προσχολική Ηλικία 
Δημοκρίτειο Πανεπιστήμιο Θράκης 

 

Recherch e en Édu cat ion  
Laboratoire de Recherche Pédagogique et des Pratiques Éducatives 

Département des Sciences de l’Éducation pour l’Age Préscolaire 
Université Démocrite de Thrace 

 
 
 

115 
 

plus consistante que celle qui s’appuierait sur la seule compréhension, qui, sans doute, ne tarderait 

pas à épuiser la rencontre, plutôt qu’à la soutenir. 



Frédérique Lerbet-Sereni 

 

116 
 

 

Références bibliographiques 

 

Atlan, H. (1979). Entre le cristal et la fumée. Essai sur l’organisation du vivant. Paris : Seuil. 

Billeter, J. F. (2002). Leçons sur le Tchouang-Tseu. Paris: Allia. 

Hofstadter, D. (1985). Gödel, Escher, Bach. Les brins d’une guirlande éternelle. Paris : InterEditions. 

Kosmopoulos, A. La relation pédagogique, condition nécessaire de toute efficacité éducative. In 

Revue française de pédagogie, n°128, juillet-août-septembre 1999, pp. 97-106. 

Lacan, J. (1986). Le séminaire, livre VII, L’éthique de la psychanalyse. Paris : Seuil. 

Lerbet-Sereni, F. (2003). L’accompagnement entre paradoxe et quiproquo : théorie, éthique et 

épistémologie d’un métier impossible. In Les cahiers d’études du C.U. E.E.P., n° 50-51, Avril 2003, pp. 

203-220. 

Lerbet-Sereni, F.,  Vialle F. (coord.), Mythes et éducation. Paris : L’Harmattan, 2012. 

Levinas,  E. (1982). Ethique et infini. Paris : Fayard, 1982. 

Morin, E. (1977-2004). La méthode de la méthode (6 volumes). Paris : Seuil. 

Pagès, M. (1984). La vie affective des groupes. Paris : Dunod. 

Rosenthal  A.R., Jacobson, L. (1971). Pygmalion à l’école. Paris : Casterman. 

Carl R. Rogers, Liberté pour apprendre. Paris : Dunod, 1972. 

Varela, F. (1989). Autonomie et connaissance. Paris : Seuil. 

Varela, F., Thomson, E., Rosh, E. (1993). L’inscription corporelle de l’esprit. Sciences cognitives et 

expériences humaines. Paris : Seuil. 

Watzlawick et al. (1988). L’invention de la réalité. Paris : Seuil. 

 

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

