
  

  Greek Political Science Review

   Vol 43 (2015)

  

 

  

  Vicissitudes of “crisis”: From ancient Greece to the
polical discourse of modernity 

  Κώστας Περεζούς   

  doi: 10.12681/hpsa.14407 

 

  

  Copyright © 2017, Κώστας Περεζούς 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Περεζούς Κ. (2017). Vicissitudes of “crisis”: From ancient Greece to the polical discourse of modernity. Greek Political
Science Review, 43, 107–129. https://doi.org/10.12681/hpsa.14407

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 18/02/2026 05:40:47



Ελληνική Eπιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, 43, 2015, 107-129

Κώστας Περεζούς*

ΔΙΑΔΡοΜΕΣ ΤΗΣ «ΚΡΙΣΗΣ»: 
ΑΠο ΤΗΝ ΑΡΧΑΙΑ ΕΛΛΑΔΑ ΣΤοΝ ΠοΛΙΤΙΚο 

ΛοΓο ΤΗΣ ΝΕωΤΕΡΙΚοΤΗΤΑΣ 1

Σε αυτό το άρθρο επιχειρούμε να παρακολουθήσουμε την πορεία της 
«κρίσης» από τον αρχαιοελληνικό λόγο στις εθνικές γλώσσες της νεωτε-
ρικότητας. Η ιπποκρατική ιατρική προσέδωσε τεχνικό νόημα στη λέξη, το 
οποίο παγιώθηκε με τη συμβολή του Γαληνού. Το πέρασμα από τα ελλη-
νικά στα λατινικά λαμβάνει χώρα στον ιατρικό λόγο της εποχής που την 
καθιστά δόγμα καθόλη τη διάρκεια του μεσαίωνα. Στις αρχές της νεωτε-
ρικότητας συντελείται η απο-ιατρικοποίηση της «κρίσης», η οποία χαρα-
κτηρίζει το γενικότερο λόγο της εποχής, συμπεριλαμβανομένης της ιατρι-
κής. Τότε είναι που η «κρίση» αποκτά τη γνώριμη σημασία της κρίσιμης 
κατάστασης. Χρησιμοποιώντας παραδείγματα προσπαθούμε να δείξουμε 
ότι το αργότερο μέχρι τα μέσα του 18ου αιώνα η «κρίση» αποτελούσε πια 
αναγνωρισμένο όρο του πολιτικού λόγου. 

Λέξεις-κλειδιά: κρίση, νεωτερικότητα, πολιτικός λόγος

1. ΕΙΣΑΓωΓΗ

Η «κρίση» χρησιμοποιείται συνήθως στις κοινωνικές επιστήμες 
(και όχι μόνο) ως έννοια αυταπόδεικτη ή χρήζουσα ορισμού. Εμείς 
θα αντικαταστήσουμε τα συνήθη ερωτήματα για το τι είναι η κρίση 

* Πολιτικός Επιστήμων. 
1. Η εργασία αυτή αποτελεί συνοπτική παρουσίαση ορισμένων από τα κύρια συ-

μπεράσματα της διδακτορικής μου διατριβής, βλ. Κώστας Περεζούς, «Ιστορία της 
“κρίσης”. Από την αρχαία ιατρική στο νεωτερικό πολιτικό λόγο», τμήμα Επικοινωνίας 
και Μέσων Μαζικής Ενημέρωσης, ΕΚΠΑ, 2009, 815 σσ. 



108 ΚωΣΤΑΣ ΠΕΡΕζουΣ

ή ποιες είναι οι αιτίες της με το ταπεινότερο και σπανίως διερευνώ-
μενο πρόβλημα του πώς φτάσαμε να μιλάμε για «κρίση». Επομέ-
νως, θα επιχειρήσουμε μια σύντομη σκιαγράφηση της ιστορίας της 
έννοιας από τις απαρχές του δυτικού πολιτισμού ως τη νεωτερικό-
τητα. Θα εστιάσουμε στα σημεία που θεωρούμε ότι καθόρισαν την 
πορεία της στο πέρασμα των αιώνων, δηλαδή στην αρχική ιατρικο-
ποίηση που την καθόρισε για όλο το διάστημα της αρχαιότητας και 
του μεσαίωνα και στην μετέπειτα απο-ιατρικοποίηση και γενίκευ-
σή της που συναντάμε από την αναγέννηση και μετά. 

Το πρώτο πράγμα που μας έρχεται στο νου όταν ξεκινάμε να 
ερευνήσουμε την ιστορία της κρίσης είναι να διαχωρίσουμε την 
«κρίση» όπως αυτή αρθρώνεται στα σημασιολογικά πεδία της λο-
γικής ή της δικονομίας (δηλαδή του «κρίνειν» ως απόφανση ή κρι-
τική ικανότητα) από την «κρίση» της ιατρικής, η οποία υποθέτουμε 
ότι είναι και η σημασία που χρησιμοποιούμε όταν μιλάμε για «κοι-
νωνική κρίση», «οικονομική κρίση», κτλ. ωστόσο, ο διαχωρισμός 
αυτός δεν ισχύει για την αρχαία Ελλάδα, αφού η ιπποκρατική κρί-
σις, η οποία και καθιέρωσε την «κρίση» ως ιατρικό όρο, αποτελεί 
και η ίδια μεταφορά από το δικονομικό λόγο. Όπως γράφει ο Μη-
τρόπουλος: «Η κατά τα νοσήματα κρίσις από την εν τοις δικαστη-
ρίοις μετενήνεκται…».2 Έτσι το πρόβλημα μετατοπίζεται: δεν πρέ-
πει απλά να εντοπίσουμε πότε και πώς η ιατρική κρίση άρχισε να 
αποκτά μια γενικότερη σημασία ώστε να φτάσει να συναρθρωθεί 
με την κοινωνικο-ιστορική πραγματικότητα, αλλά, επίσης, πότε και 
πώς έγινε ο διαχωρισμός της από την κρίση ως κρίνειν. Έχοντας 
λοιπόν ως αφετηρία ότι η ελληνική λέξη «κρίση» μεταφράζεται με 
δύο λέξεις (στα λατινικά iudicium και crisis, γερμανικά Urteil και 
Krise, γαλλικά jugement και crise, αγγλικά judgement και crisis) θα 
θέσουμε το ερώτημα ως εξής: πότε και πώς η αρχαιοελληνική «κρί-
ση» έγινε δισυπόστατη; Αφού απαντήσουμε σε αυτό το ερώτημα, 
θα είμαστε έτοιμοι να παρακολουθήσουμε τη διαδρομή της «κρί-
σης» στην ιστορία του δυτικού λόγου, δηλαδή το πέρασμα από τα 
ελληνικά στα λατινικά και την μετέπειτα εισαγωγή της στις εθνικές 
γλώσσες της νεωτερικότητας.

2. Κ. Μητρόπουλος, Γλωσσάριον Ιπποκράτους, Αθήνα, 1978, σ. 190. ο Μητρό-
πουλος, που για το βιβλίο του αυτό έλαβε τιμητική διάκριση από την Ακαδημία Αθη-
νών, βασίζεται στα Ιπποκρατικά λεξικά που συνέταξαν ο Ερωτιανός και ο Γαληνός.



ΔΙΑΔΡοΜΕΣ ΤΗΣ «ΚΡΙΣΗΣ» 109

2. Η ΚΡΙΣΙΣ Του ΑΡΧΑΙου ΚοΣΜου

Αφετηρία μας για τη μελέτη της ιστορίας της κρίσης θα αποτελέσει ο 
λόγος της αρχαίας Ελλάδας, αφού από εκεί ξεκίνησε την πορεία της. 
Μια σημασία του «κρίνειν» ήταν αυτή του χωρισμού, του ξεχωρίσμα-
τος, του «διακρίνειν»: ο Θεόφραστος, αναφέροντας τις θεωρίες του 
Αλκμαίωνα, γράφει «γλώττης δε τους χυμούς κρίνειν», δηλαδή με τη 
γλώσσα διακρίνουμε τις γεύσεις.3 Αντίθετα ως προς αυτή την σημασία 
της κρίσης, το «άκριτον» σήμαινε το αδιαχώριστο, το αμιγές, το μη-
διακριτέο. ο Ιπποκράτης μιλάει για τον πρωταρχικό «άκριτο κόσμο» 
που δεν μπορούσε να διακρίνει ούτε το καλοκαίρι από τον χειμώνα: 
«Μιαν μεν εν πάσι τάξιν την του ακρίτου κόσμου διέξοδον έχοντα θέ-
ρεος και χειμώνος»,4 ενώ «το δε άκριτον πάγος, το περιέχον όλον τον 
κόσμον», αποτελούσε το στέρεο και αδιάσπαστο (inseperabilis θα το 
μετάφραζαν οι λατίνοι) περίβλημα του κόσμου.5

Μια άλλη σημασία της κρίσης είχε να κάνει με αυτό που λέμε σή-
μερα «κριτική ικανότητα», το «κρίνειν», τη λήψη αποφάσεων, ατο-
μικών ή συλλογικών, που στα λατινικά μεταφράστηκε ως iudicium. 
Έτσι, ο Δημοσθένης «κρίνει» την κατάσταση των Αθηνών φοβερή6 
και ο Ισοκράτης, μιλώντας για τους προγόνους, υποστηρίζει ότι 
αυτοί γνώριζαν ότι ο δήμος, σαν τύραννος, πρέπει να εγκαθιστά 
τους άρχοντες, να τιμωρεί, και να «κρίνει» τις αμφισβητούμενες 
υποθέσεις.7 Η «ακρισία», ως αντίθετο αυτής της σημασίας του κρί-
νειν, σήμαινε την απουσία κριτικής ικανότητας ή την αδυναμία 
λήψης αποφάσεων. ο Παρμενίδης μιλάει για «άκριτα φύλα», για 
φυλές δηλαδή που δεν έχουν την κριτική ικανότητα να διακρίνουν 
το είναι από το μη-είναι,8 ενώ ο ξενοφών μετά τη Μαντίνεια (362 
π.Χ.) διαβλέπει «ακρισίαν και ταραχήν».9

3. Προσωκρατικοί, τόμ. 3, Κάκτος, Αθήνα 1992, σ. 98.
4. Περί Εβδομάδων, 1b στο Ιπποκράτης, Άπαντα, τόμ. 10, Κάκτος, Αθήνα 1992, σ. 138.
5. Στο ίδιο, 6, σ. 144-146.
6. «Όντων δ’, ω άνδρες Αθηναίοι, των παρόντων πραγμάτων πάσιν, ως εγώ κρί-

νω, φοβερών…», Κατά Φιλίππου Δ, 49 στο Δημοσθένης, Άπαντα, τόμ. 1, Κάκτος, 
Αθήνα 1992, σ. 302.

7. «εκείνοι διεγνωκότες ήσαν ότι δει τον μεν δήμον ώσπερ τύραννον καθιστάναι 
τας αρχάς και κολάζειν τους εξαμαρτάνοντας και κρίνειν περί των αμφισβητουμέ-
νων», Αρεοπαγιτικός, 26 στο Ισοκράτης, Άπαντα, τόμ. 4, Κάκτος, Αθήνα 1992, σ. 120.

8. Παρμενίδης, απόσπασμα 6 στο Ε.Ν. Ρούσσος (επιμ.), Προσωκρατικοί. Παρμε-
νίδης, τόμ. 3, μτφ. Ε.Ν. Ρούσσος, Στιγμή, Αθήνα 2002, σ. 36.

9. Αναφέρεται στο Ε. Μικρογιαννάκης, Παθολογία Πολιτευμάτων στην Αρχαι-
ότητα, 4η έκδ., Καρδαμίτσα, Αθήνα 1992, σ. 52.



110 ΚωΣΤΑΣ ΠΕΡΕζουΣ

Στο λόγο των αρχαίων Ελλήνων η «κρίση» είχε αποκτήσει και 
μια πιο ιδιαίτερη σημασία αναφορικά με την κρίση των δικαστη-
ρίων ή άλλων οργάνων που αποφάσιζαν για ζητήματα της πόλης. 
Έτσι, ο Θουκυδίδης γράφει ότι οι Αθηναίοι ήθελαν να οδηγήσουν 
τον Αλκιβιάδη σε «κρίση» ώστε να τον θανατώσουν.10 «Άκριτοι», 
από την άλλη, ήταν όσοι δεν παραπέμπονταν ή δεν είχαν παρα-
πεμφθεί σε δίκη, κάτι που δημιουργούσε συνειρμούς βιαιότητας, 
παρορμητικότητας και αψήφησης των νόμων και του δικαίου. ο 
Ηρόδοτος βάζει τον οτάνη να λέει: «ο τύραννος ανατρέπει τους 
πατροπαράδοτους νόμους, βιάζει τις γυναίκες, σκοτώνει ανθρώ-
πους χωρίς δίκη [κτείνει τε ακρίτους]».11

Η σημασία της «κρίσης» στην πολιτική ζωή ήταν τεράστια, 
όπως φαίνεται και από τον πασίγνωστο ορισμό του Αριστοτέλη για 
τον πολίτη: «πολίτης δ’ απλώς ουδενί των άλλων ορίζεται μάλλον 
ή τω μετέχει κρίσεως και αρχής».12 ο κύριος της κρίσεως είναι και 
κύριος της πολιτείας. Έτσι, εικάζεται ότι ο Σόλων έκανε επίτηδες 
ασαφείς τους νόμους ώστε να κρίνει ο δήμος, «όπως ή της κρίσεως 
ο δήμος κύριος»13 και να καταστεί έτσι κυρίαρχος της πολιτείας: 
«κύριος γαρ ων ο δήμος της ψήφου, κύριος γίγνεται της πολιτεί-
ας».14

Αυτή η μη-ιατρική έννοια της κρίσης χρησιμοποιούνταν μετα-
φορικά στον αρχαιοελληνικό λόγο. ο Θουκυδίδης γράφει ότι οι 
Περσικοί πόλεμοι κρίθηκαν γρήγορα με δύο ναυμαχίες και δύο 
μάχες του πεζικού: «δυοίν ναυμαχίαν και πεζομαχίαν ταχείαν την 
κρίσιν έσχεν».15 ο πόλεμος, λοιπόν, «κρίνεται», δηλαδή καθορίζε-
ται η τελική του έκβαση. Η κατάσταση που δεν έχει κριθεί αναφέ-
ρεται, αντιστοίχως, από τον Θουκυδίδη ως «άκριτη»: «έτι δ’ όντων 
ακρίτων»,16 δηλαδή όσο τα πράγματα δεν έχουν ακόμα κριθεί, δεν 
έχουν πάρει την οριστική τους μορφή, καλό θα ήταν οι Αθηναίοι 

10. «ώστε βουλόμενοι αυτόν εις κρίσιν αγαγόντες αποκτείναι», Ιστοριών ΣΤ, 61 
στο Θουκυδίδης, Άπαντα, τόμ. 6, Κάκτος, Αθήνα 1992, σ. 126.

11. Ιστοριών Γ, 80 στο Ηρόδοτος, Ιστορίαι, τόμ. 2, μτφ. Λ. ζενάκου, Γκοβόστης, 
Αθήνα 1992, σ. 298-299.

12. Πολιτικών Ε, 1275α, 23 στο Αριστοτέλης, Άπαντα, τόμ. 2, Κάκτος, Αθήνα 
1993, σ. 14. 

13. Αθηναίων Πολιτεία, 9.1.1 στο ίδιο, τόμ. 5, σ. 64.
14. Στο ίδιο.
15. Ιστοριών Α, 23 στο Θουκυδίδης, Άπαντα, ό.π., τόμ. 1, σ. 54.
16. Ιστοριών Δ, 20 στο ίδιο, τόμ. 4, σ. 52.



ΔΙΑΔΡοΜΕΣ ΤΗΣ «ΚΡΙΣΗΣ» 111

να συμβιβαστούν με τους Λακεδαιμονίους και να συνάψουν ει-
ρήνη. Την ίδια λέξη χρησιμοποιεί για να μιλήσει για τη ναυμαχία 
Συρακουσίων-Αθηναίων, όταν η ναυμαχία δεν είχε ακόμα κριθεί 
(«δια το ακρίτως»).17

Βλέπουμε ότι η κρίση ως αποφασιστική στιγμή που ορίζει την 
κατάσταση και η ακρισία ως διάχυτη αβεβαιότητα και σύγχυση 
χρησιμοποιούνταν στον αρχαιοελληνικό λόγο. ωστόσο, αυτές οι 
χρήσεις της κρίσης και της ακρισίας δεν είχαν αποκτήσει κάποια 
διακριτή, τεχνική σημασία που θα οδηγούσε στον εκλατινισμό της 
λέξης. Αυτή η τεχνική σημασία της κρίσις, που κατόπιν μεταφέρθη-
κε-μεταφράστηκε ως crisis, θα αρθρωνόταν στη νέα τότε τέχνη της 
ιπποκρατικής ιατρικής. 

ο Ιπποκράτης χρησιμοποιεί και αυτός μεταφορικά την κρίση 
ως αποφασιστική στιγμή που καθορίζει την έκβαση μιας νόσου. 
Αναφέρονται συχνά εκφράσεις όπως «κρίνεται δε η νούσος»18 ή 
«οι δε πυρετοί κρίνονται»,19 οι οποίες δημιουργούν την εικόνα ότι 
η αρρώστια είναι μια κατάσταση αμφιταλάντευσης και αναμέτρη-
σης αντίρροπων δυνάμεων που τελικά κρίνεται-αποφασίζεται υπέρ 
μιας τάσης ή, αντιθέτως, δεν κρίνεται και καθίσταται χρόνια ή λύ-
εται από μόνη της.

Το σημαντικό, ωστόσο, στον Ιπποκρατικό λόγο δεν είναι ότι 
χρησιμοποίησε μεταφορικά την κρίση αναφορικά με τις νόσους 
(μεταφορική χρήση είχαμε και σε άλλα συγκείμενα, όπως είδαμε 
παραπάνω), αλλά ότι δημιούργησε μια νέα κυριολεξία, δηλαδή 
μια νέα αντικειμενικότητα. Η «κρίση» στον Ιπποκράτη αποκτά για 
πρώτη φορά υπόσταση ανεξάρτητη από τον άνθρωπο και τις δια-
νοητικές του ικανότητες. Όπως η ιατρική τέχνη σώζει ακόμη και 
αυτούς που δεν πιστεύουν στην ύπαρξή της,20 έτσι και οι κρίσεις 
συμβαίνουν ανεξάρτητα από τη βούληση ή τη συνείδηση. Η «κρί-
ση» μετακυλίεται από το άτομο στον «κόσμο» (με όλους τους πυθα-
γόρειους συνειρμούς του, όπως θα δούμε).

Η κρίση των ασθενειών δεν είναι παρά ένα στάδιο στην εξέλιξη 
της νόσου. Η νόσος έχει «αρχή», «ακμή», «πέψη» ή «απεψία» (δη-

17. Ιστοριών Ζ, 71 στο ίδιο, τόμ. 7, σ. 148.
18. Περί παθών, 7 στο Ιπποκράτης, Άπαντα, ό.π., τόμ. 16, σ. 30.
19. Προγνωστικόν, 20 στο ίδιο, τόμ. 2, σ. 60.
20. Περί Τέχνης, 5 στο ίδιο, τόμ. 1, σ. 148.



112 ΚωΣΤΑΣ ΠΕΡΕζουΣ

λαδή, καλή ή κακή εξέλιξη) και «παρακμή», «λύση» ή «κρίση».21 
Τι συμβαίνει όμως όταν μια αρρώστια κρίνεται; «οι αρρώστιες 
κρίνονται όταν επιδεινώνονται, υποχωρούν, εξελίσσονται σε άλλο 
νόσημα ή επιφέρουν το θάνατο».22 Η «κρίση», επομένως, μπορεί να 
έχει θετική ή αρνητική έκβαση αν και αυτή καθαυτή, ως στάδιο της 
νόσου, είναι απολύτως θετική, καθώς προλέγει απαλλαγή από το 
νόσημα. Η «ακρισία» απλώς παρατείνει την αρρώστια.23 

Η κρίση, λοιπόν, είναι ένα θετικό και απαραίτητο στάδιο, με ευ-
τυχή ή δυστυχή κατάληξη. Αυτή η εξελικτική αντίληψη της πορείας 
της νόσου και η «κρίνουσα» σημασία που δίνεται στη χρονικότητα 
οδήγησε στη διάκριση της πραγματικότητας από τη φαινομενικό-
τητα της νόσου. Η νόσος πρέπει να περάσει από συγκεκριμένα στά-
δια πριν «λυθεί», είτε αυτό σημαίνει απαλλαγή από την αρρώστια 
είτε «λύση» του οργανισμού, δηλαδή θάνατο. Αν παρουσιαζόταν 
βελτίωση σε «λάθος» φάση της αρρώστιας, δηλαδή όχι στο στάδιο 
της «κρίσης», τότε αυτό ήταν ένα πρόσκαιρο και πολύ ανησυχη-
τικό φαινόμενο που οδηγούσε αναπόφευκτα σε υποτροπές («υπο-
στροφές»): «όποιοι θεραπεύτηκαν σε ακατάλληλο χρόνο, δεν άρ-
γησαν συχνά να προσβληθούν από τέτοιες ασθένειες και μάλιστα 
ολέθριας μορφής».24

Καθήκον, επομένως, του γιατρού ήταν να γνωρίζει την πορεία 
της εξέλιξης των νόσων ώστε να μην παραπλανηθεί από τα φαινό-
μενα. Πώς θα μπορούσε όμως να πάει ο γιατρός πίσω από τα φαι-
νόμενα; ο Ιπποκράτης εδώ επιστρατεύει τη μυστικιστική θεωρία 
των αριθμών των πυθαγορείων. Στο Περί Αρχαίης Ιητρικής αντι-
τάσσει στην ποικιλομορφία της μετατροπής των οξέων σε χυμούς 
τους «αριθμούς των χρόνων»: «διο και αι κρίσιες και οι αριθμοί των 
χρόνων εν τοίσι τουτέοισι μέγα δύνανται».25 Η κρίση λοιπόν δεν εί-
ναι κάτι το απτό, το εμφανές στον καθένα, αλλά χρειάζεται γνώση 

21. Βλ. Β. Μανδηλαράς, σημείωση 4 στους Αφορισμούς, στο ίδιο, τόμ. 1, σ. 324.
22. «κρίνεσθαι δε έστιν εν τησι νούσοισιν, όταν αύξωνται αι νούσοι, ή μαραίνω-

νται, ή μεταπίπτουν ες έτερον νούσημα, ή τελευτώσιν», Περί Παθών, 8 στο ίδιο, τόμ. 
16, σ. 30.

23. «Αι εν πυρετοίσιν ακρισίαι χρόνους μεν ποιέουσιν», Κωιακαί Προγνώσιες, 74 
στο ίδιο, τόμ. 2, σ. 208.

24. «ιητρευθέντες γε μην ακαίρως, συχνά τοιούτουσιν ου βραδέως εάλωσεν, και 
ολέθρια ούτως», Περί χυμών, 20 στο ίδιο, τόμ. 3, σ. 120-122.

25. «γι’αυτό το λόγο οι κρίσεις και ο υπολογισμός του χρόνου σ’ αυτά έχουν 
μεγάλη σημασία», Περί Αρχαίης Ιητρικής, 19 στο ίδιο, τόμ. 1, σ. 98.



ΔΙΑΔΡοΜΕΣ ΤΗΣ «ΚΡΙΣΗΣ» 113

των «αριθμών» που «δύνανται» πολλά (σημειωτέον ότι η «δύνα-
μις» στον αρχαιοελληνικό λόγο δήλωνε μια μυστική, «μαγική» επε-
νέργεια). ο γιατρός πρέπει να κατέχει τη μυστική γνώση των αριθ-
μών για να προβλέπει τις «κρίσιες» και την εξέλιξη της νόσου, γιατί 
«ό,τι ξεφεύγει από την όραση των ματιών, συλλαμβάνεται από την 
όραση του πνεύματος».26 Αυτό οδήγησε στην ανάπτυξη μιας περιο-
δολόγησης των κρίσιμων ημερών, των προκαθορισμένων χρονικών 
σημείων της κρίσης. Έτσι, οι ιπποκρατικοί γιατροί, επηρεασμένοι 
από την πυθαγόρεια θεωρία των αριθμών, όρισαν συγκεκριμένες 
μέρες κρίσης της αρρώστιας, άρτιες και περιττές. 

 

3. ΑΠο ΤΗΝ ΚΡΙΣΙΣ ΣΤΗΝ CRISIS 

Στην αρχαία Ελλάδα, λοιπόν, η «κρίση» συμπεριλάμβανε και την 
έννοια της κριτικής ικανότητας του ανθρώπου και την έννοια της 
καθοριστικής στιγμής ή κατάστασης που αποφασίζει τη μελλοντι-
κή πορεία των πραγμάτων. Μετέπειτα αυτές οι δύο διαστάσεις της 
κρίσις μεταφράστηκαν με διαφορετική λέξη (iudicium για τις νοητι-
κές διεργασίες και crisis για την κρίσιμη κατάσταση). Πώς επιτελέ-
στηκε αυτός ο πρωταρχικός διαχωρισμός; 

Η «κρίση» είχε αποκτήσει τεχνική σημασία στους ιατρικούς κύ-
κλους, ιδιαίτερα μετά την καταλυτική επίδραση του Γαληνού. ο 
Γαληνός συστηματοποίησε και διέδωσε την ιπποκρατική διδασκα-
λία περί κρίσης και κρισίμων ημερών στη ρωμαϊκή αυτοκρατορία 
σε τέτοιο βαθμό που την κατέστησε δόγμα για τους επόμενους αιώ-
νες. Αυτό ίσως εξηγεί την αυτούσια μεταφορά της στα λατινικά ως 
crisis, διαφοροποιώντας την ιατρική «κρίση» από την κρίση όπως 
αυτή αρθρώνεται σε άλλα συγκείμενα, στον καθημερινό λόγο ή 
ακόμα και στον ίδιο το λόγο της ιατρικής όταν δεν χρησιμοποιείται 
με την τεχνική της σημασία. Έτσι, ενώ η αρχαιοελληνική «κρίση» 
μεταφραζόταν συνήθως με το λατινικό «iudicium», μερικές φορές, 
σε συγκεκριμένους (ιατρικούς) κύκλους, η «κρίση» γινόταν λατινι-
στί «crisis».

Η πρώτη χρονολογικά πηγή που έχουμε για αυτή τη μεταφρα-
στική πρακτική είναι οι Εξομολογήσεις του Αυγουστίνου. Στο έκτο 
βιβλίο διαβάζουμε αναφορικά με τη μητέρα του Αυγουστίνου:

26. «όσα γαρ την των ομμάτων όψιν εκφεύγειν, ταύτη τη της γνώμης όψει κεκρά-
τηται», Περί Τέχνης, 11 στο ίδιο, τόμ. 1, σ. 160.



114 ΚωΣΤΑΣ ΠΕΡΕζουΣ

per quam transiturum me ab aegritudine ad sanitatem, intercurrente 
artiore periculo, quasi per accessionem, quam criticam medici uocant, 
certa praesumebat.27 

Ήταν βέβαιη για το προαίσθημά της ότι, για να περάσω από την 
αρρώστια στην υγεία, έπρεπε να μεσολαβήσει η επικίνδυνη φάση 
πριν από την ανάρρωση, που οι γιατροί ονομάζουν κρίσιμη.28

οι Εξομολογήσεις γράφτηκαν το 397-400 μ.Χ. που σημαίνει ότι 
ήδη από τον 4ο αιώνα η ιατρική «κρίση» είχε αποδοθεί και διαδοθεί 
ως «crisis» σε ιατρικούς κύκλους, αλλά και ευρύτερα (ας προσέ-
ξουμε ότι στο ανωτέρω απόσπασμα η έκφραση ανήκει στη μητέ-
ρα του Αυγουστίνου και ο ίδιος απλά την αναπαράγει). Μόνο μία 
φορά και αυτό αναφορικά με την ιατρική ορολογία της εποχής, ο 
Αυγουστίνος δεν χρησιμοποιεί το «iudicium» ή κάποιο παράγωγο 
για να μιλήσει για την «κρίση», αλλά το «criticam», διότι αποτελεί 
καθιερωμένο όρο της ρωμαϊκής ιατρικής, όπως μας πληροφορεί.

Το ίδιο παρατηρούσε και ο Κέλσος περίπου τρεις αιώνες πριν, 
στο τρίτο βιβλίο του De Arte Medicina (4: 11- 4: 15). ο Κέλσος ανα-
φέρει ότι οι αρχαίοι πίστευαν ότι οι μονές μέρες ήταν καθοριστικές 
για την πορεία της νόσου, κάτι το οποίο, όπως υποστηρίζει, δεν 
ευσταθεί. Επιχειρεί να δείξει τις αντιφάσεις των πυθαγόρειων θεω-
ριών των αριθμών που βρίσκονται στη βάση τέτοιου είδους επιχει-
ρημάτων. Το σημαντικό για εμάς είναι ότι ο Κέλσος αναγνωρίζει 
την τεχνική σημασία της ιατρικής «κρίσης», η οποία έχει αποκτήσει 
ένα ιδιαίτερο σημασιολογικό περιεχόμενο σε σχέση με τις υπόλοι-
πες χρήσεις της ίδιας λέξης. ως εκ τούτου προχωρά στο να παραθέ-
σει στα ελληνικά τον τεχνικό αυτό όρο:

Est autem alia etiam de diebus ipsis dubitatio, quoniam antiqui potissimum 
impares sequebantur, eosque, tamquam tum de aegris iudicaretur, κρισί-
μους nominabant.29

27. T. E. Page και W. H. D. Rouse (επιμ.), St. Augustines Confessions, Loeb Classical 
Library, London and New York 1912, σ. 266.

28. Αυγουστίνος, Εξομολογήσεις, τόμ. 1, μτφ. Φρ. Αμπατζοπούλου, Πατάκης, 
Αθήνα 1997, σ. 255.

29. 4: 11 στο Charles Darenberg (επιμ.), Celse. De medicina libri octo, B. G. Teubneri, 
Leipzig 1859, σ. 80.



ΔΙΑΔΡοΜΕΣ ΤΗΣ «ΚΡΙΣΗΣ» 115

Αλλά υπάρχει άλλη μια αβεβαιότητα που αφορά ακόμα και τις 
ίδιες τις ημέρες, αφού οι αρχαίοι κυρίως προτιμούσαν τις μονές 
ημέρες, ως εάν η μοίρα του αρρώστου να κρινόταν τότε, τις οποίες 
ονόμαζαν «κρισίμους».30

Εδώ ο Κέλσος από τη μια μεταφέρει αυτούσια την ελληνική λέξη 
για να δηλώσει την τεχνική ορολογία της ελληνικής ιατρικής («κρι-
σίμους») και από την άλλη χρησιμοποιεί το «iudicaretur» για να την 
επεξηγήσει. ο Κέλσος γράφει τον 1ο αιώνα μ.Χ., όταν η ιατρική 
αποτελεί ελληνική τέχνη και δεν έχει ακόμα γεννηθεί η ρωμαϊκή ια-
τρική ορολογία, η οποία τα χρόνια του Αυγουστίνου όχι μόνο ανα-
γνώριζε την ιδιαίτερη σημασία των «κρίσεων» και των «κρισίμων» 
αλλά και τα είχε εκλατινίσει. Πιθανότατα, αυτό που χωρίζει τον 
Κέλσο από τον Αυγουστίνο, το «κρισίμους» από το «criticam», είναι 
ο Γαληνός και οπωσδήποτε η μετάφραση της ελληνικής ορολογίας 
στα λατινικά στο πλαίσιο της ρωμαϊκής αυτοκρατορίας. 

Τη μετάφραση της «κρίσης» ως «crisis» στην ιατρική τη βλέ-
πουμε καθαρά σε ένα διασωσμένο λατινικό χειρόγραφο του 10ου 
αιώνα, το Περί Εβδομάδων του Ιπποκράτη. Το Περί Εβδομάδων, 
σύμφωνα με τον Littré που το εξέδωσε πρώτος στον όγδοο τόμο 
των Απάντων,31 ανήκει στον 10ο αιώνα, όμως η μετάφραση ανάγε-
ται στους ύστερους ρωμαϊκούς χρόνους, στις αρχές του 6ου αιώνα.32 
Εκεί συναντάμε το «crisis» 16 φορές, ως γνωστό και παγιωμένο 
όρο. Η «crisis», λοιπόν, δεν αποτελούσε εύρημα κάποιου μοναχι-
κού γιατρού-διανοούμενου αλλά έναν ευρύτατα διαδεδομένο ια-
τρικό όρο που χρησιμοποιούνταν σε σημαντικά και δημοφιλή, για 
την ιατρική θεωρία και πρακτική, κείμενα.

Η τυπογραφία και η Αναγέννηση μετέφεραν τα ιπποκρατικά 
και γαληνικά ιατρικά κείμενα στη νεωτερικότητα. Μπορεί η με-
σαιωνική μεταφραστική παράδοση να χρησιμοποιούσε το «crisis» 
ως μετάφραση της ιατρικής έννοιας της κρίσης, όπως είδαμε, αυτό 
όμως δεν σημαίνει απαραίτητα ότι και η καινούρια μεταφραστική 
παράδοση που καθιερώθηκε την αναγεννησιακή περίοδο θα ακο-
λουθούσε αυτή τη μεταφραστική επιλογή. Συγκρίνοντας λατινικές 

30. Δική μας μετάφραση (όπου δεν αναφέρεται μεταφραστής η μετάφραση είναι 
δική μας).

31. E. Littré (επιμ.), Oeuvres complétes, τόμ. 8, J.-B. Baillière, Paris 1853, σ. 616-673.
32. Βλ. «Εισαγωγή» στο Ιπποκράτης, Άπαντα, ό.π., τόμ. 1, σ. 123.



116 ΚωΣΤΑΣ ΠΕΡΕζουΣ

εκδόσεις των Απάντων του Ιπποκράτη και του Γαληνού που εκτεί-
νονται χρονικά από το 1525 μέχρι το 163933 διαπιστώνουμε ότι στις 
αναγεννησιακές εκδόσεις η «κρίση» στο ιπποκρατικό corpus, αν και 
στο Μεσαίωνα είχε επικρατήσει να μεταφράζεται ως «crisis», απο-
δίδεται πλέον με το «iudicatio» ή το «iudicium» και όχι με το «crisis». 
Δεν συμβαίνει το ίδιο με τις μεταφράσεις του Γαληνού, όπου συνα-
ντάμε το «crisis» ως ηγεμονική μεταφραστική επιλογή. Εικοτολο-
γώντας, θα μπορούσαμε ίσως να πούμε ότι η κυριαρχία του δόγμα-
τος της γαληνικής crisis τον Μεσαίωνα και η άνοδος νέων ιατρικών 
ρευμάτων και σχολών που ασκούσαν κριτική στις μεσαιωνικές ια-
τρικές παραδόσεις έκανε τους ελληνιστές της εποχής να θελήσουν 
να αποδεσμεύσουν τον Ιπποκράτη από μεσαιωνικές δόξες. Εξάλ-
λου την περίοδο της αναγέννησης η επιστροφή στους αρχαίους 
αποτελούσε και εργαλείο έμμεσης ή άμεσης κριτικής μεσαιωνικών 
αντιλήψεων και το δόγμα της κρίσης είχε ήδη αρχίσει να θεωρείται 
τροχοπέδη για την πρόοδο και πρακτική της ιατρικής. 

Ανεξαρτήτως, όμως, του ιστορικού αυτού αινίγματος, η παγι-
ωμένη μεταφραστική επιλογή του «crisis» για την ιατρική «κρίση» 
των νόσων και ο ριζικός διαχωρισμός του από κάθε διανοητική δι-
εργασία του κρίνειν, η οποία αποδιδόταν συνήθως με το «iudicium», 
μετέφερε στη νεωτερικότητα αυτό που ίσχυε για όλη την περίοδο 
του Μεσαίωνα. Η νέα κυριολεξία της ιατρικής κρίσις που παγιώ-
θηκε από την ελληνική ιπποκρατική παράδοση και εκφράστηκε 
στη ρωμαϊκή αυτοκρατορία με τον εκλατινισμό της σε crisis, βρήκε 
το δρόμο προς τη νεωτερικότητα μέσω της μεσαιωνικής ιατρικής 
παράδοσης και των αναγεννησιακών τυπογραφικών εκδόσεων. Η 

33. οι εκδόσεις στις οποίες αναφερόμαστε είναι οι ακόλουθες: Ιπποκράτης, Vo-
lumina, Fabius Calvus, Ρώμη 1525· Ιπποκράτης, Άπαντα (Omnia Opera), Jean-Francois 
d’Asola (επιμ.), Alde, Βενετία 1526· Ιπποκράτης, Άπαντα (Libri Omnes), Janus Cornar-
ius (επιμ.), Froben, Βασιλεία 1538· Ιπποκράτης, Opera Omnia, Janus Cornarius (επιμ.), 
Froben, Βασιλεία 1546· Ιπποκράτης, Opera Omnia, Anuce Foes (επιμ.), Andreae Wecheli, 
Φραγκφούρτη 1595· Γαληνός και Ιπποκράτης, Magni Hippocratis Coi et Claudii Galeni 
Pergameni Archiatron Universa Quae Extant Opera, R. Chartier, Παρίσι 1639· Γαληνός, 
Opera, Diomedes Bonardus (επιμ.), Filippo Pinzi, Βενετία 1490· Γαληνός, Galeni Perga-
meni… opera quae ad nos extant omnia, Janus Cornarius (επιμ.), Froben, Βασιλεία 1549· 
Γαληνός, Galeni omnia quae extant opera, A. Gadaldini (επιμ.), Giunte, Βενετία 1565. 
Όλες αυτές οι εκδόσεις βρίσκονται σκαναρισμένες στο: www.bium.univ-paris5.fr/hist-
med/medica.htm (πρόσβαση 05-12-2013 - όλες οι ιστοσελίδες που ακολουθούν ήταν 
προσβάσιμες την ίδια ημερομηνία).



ΔΙΑΔΡοΜΕΣ ΤΗΣ «ΚΡΙΣΗΣ» 117

ιατρική «crisis» αποτελούσε πια παγιωμένο επιστημονικό όρο της 
πρώιμης νεωτερικότητας.

4. Η ΑΠο-ΙΑΤΡΙΚοΠοΙΗΣΗ ΤΗΣ «ΚΡΙΣΗΣ»

Τα γαλλικά και αγγλικά λεξικά της περιόδου δείχνουν ότι ήδη από 
τον 17ο αιώνα η κρίση είχε αποκτήσει γενικότερη σημασία και χρη-
σιμοποιούνταν μεταφορικά. Η κρίση είχε απο-ιατρικοποιηθεί, είχε 
κερδίσει μια σχετική αυτονομία και μπορούσε να δηλώνει γενικά 
και αόριστα την κρίσιμη κατάσταση, το σημείο καμπής, κτλ. Για 
παράδειγμα, στην πρώτη έκδοση του Dictionnaire de L’ Academie 
francaise (1694) βρίσκουμε λήμμα για το «crise», όπου ενώ στην 
πρώτη παράγραφο έχουμε τη γνωστή ιατρική σημασία, στη δεύ-
τερη διαβάζουμε ότι η ιατρική «κρίση» χρησιμοποιείται ήδη μετα-
φορικά για να πούμε ότι μια υπόθεση βρίσκεται σε αποφασιστικό 
σημείο: 

CRISE. s. f. Effort que fait la nature dans les maladies, qui est d’ordinaire 
marqué par une sueur, ou par quelque autre symptome, & qui donne à 
juger de l’évenement d’une maladie. Bonne crise. mauvaise crise. crise 
imparfaite. jour de crise. attendre la crise. 
On dit fig. Qu’Une affaire est dans sa crise, pour dire, qu’Elle est sur le 
point d’estre decidée de maniere ou d’autre.34

Το ίδιο ισχύει και για την αγγλική γλώσσα, όπως βλέπουμε στο A 
Dictionary of the English Language (1768) του Samuel Johnson, όπου η 
ιατρική σημασία του όρου ακολουθείται από τη μεταφορική: 

Crisis (κρίσις) 1. The point in which the disease kills, or changes for 
the better. Dryden. 2. The point of time at which any affair comes to the 
height. Addison.35

Στη γερμανική γλώσσα, επίσης, με κάποια μικρή καθυστέρηση 
σε σχέση με τα γαλλικά και τα αγγλικά, η «Κrise» ή «Κrisis» πέρασε 
στον καθημερινό λόγο από την ιατρική και από εκεί γενικεύτηκε η 

34. Dictionnaire de L’ Academie francaise, τόμ. 1, Paris 1694, σ. 286. Πηγή: http://
gallica.bnf.fr/.

35. Samuel Johnson, A dictionary of the English language, 3η έκδ., W. G. Jones, Dublin 
1768. Πηγή: http://books.google.com/.



118 ΚωΣΤΑΣ ΠΕΡΕζουΣ

χρήση της και απέκτησε μεταφορικότητα.36 Αυτό σημαίνει ότι το πέ-
ρασμά της κρίσης στον πολιτικό λόγο της νεωτερικότητας δεν χρει-
αζόταν να γίνει μέσω κάποιας ιατρικής μεταφοράς, αλλά θα μπο-
ρούσε κάλλιστα να αντανακλά τον καθημερινό λόγο της εποχής.

Από αυτήν την ελάχιστη σκιαγράφηση των λεξικογραφικών 
στοιχείων βλέπουμε ότι ήδη από τον 17ο-18ο αιώνα οι λέξεις «crisis», 
«crise» και λίγο αργότερα και «Krise», αποτελούσαν μέρος του λε-
ξιλογίου των τριών μεγαλύτερων δυτικών γλωσσών της εποχής. Η 
ιατρική προέλευση θεωρείται γνωστή και η γενίκευση και απο-ια-
τρικοποίηση της λέξης δεδομένη, όπως και η μεταφορική επέκταση 
της χρήσης της σε ποικίλα και ετερόκλητα πεδία. Από τον 18ο αιώ-
να η «κρίση» είχε αποκτήσει τη γενικότητα και αοριστία που έχει 
και σήμερα, ή για να το πούμε όπως το λέει ο Koselleck: «τον 18ο 
αιώνα, η έννοια ασφαλώς αυτονομήθηκε».37 

Το αποφασιστικό σημείο ασφαλώς είναι η απεμπλοκή της «κρί-
σης» από την τεχνική ορολογία της ιατρικής. Τι συνέβη στην κομβι-
κή ιπποκρατική και γαληνική έννοια της κρίσης, το κάποτε θεμέλιο 
της προγνωστικής ιατρικής; Ίσως οι δύο διασημότερες εγκυκλο-
παίδειες του 18ου αιώνα μπορέσουν να μας διαφωτίσουν κάπως για 
αυτή την απώλεια της αίγλης της ιατρικής κρίσης και τη συνεπα-
κόλουθη απο-ιατρικοποίησή της. Αναφερόμαστε, φυσικά, στην αγ-
γλική Cyclopaedia του Chambers και στη γαλλική Encyclopédie.

ο Ephraim Chambers δημοσίευσε το 1728 σε δύο τόμους την περί-
φημη εγκυκλοπαίδεια με τίτλο Cyclopaedia, or Universal Dictionary 
of Arts and Sciences.38 Στον πρώτο τόμο της Cyclopaedia υπάρχει 
λήμμα για το «crisis», όπου δηλώνει «μια αλλαγή, ή Μεταστροφή 
στις οξείες ασθένειες, όπου η νοσηρή ύλη μεταβάλλεται τόσο, ώστε 
ο Ασθενής είτε Αναρρώνει είτε Πεθαίνει».39 Στο συμπλήρωμα του 

36. R. Koselleck, «Krise» στο O. Brunner, W. Conze, R. Koselleck (επιμ.), Geschichtli-
che Grundbegriffe, τόμ. 3, Klett-Cotta, Stuttgart 1995, σ. 617-650. Αγγλική μετάφραση: 
R. Koselleck, “Crisis”, μτφ. Michaela W. Richter, Journal of the History of Ideas, τόμ. 67, 
τχ. 2, Απρίλιος 2006, σ. 343-356.

37. R. Koselleck, «Some questions regarding the conceptual history of “crisis”», μτφ. T. 
S. Presner στο R. Koselleck, The Practice of Conceptual History, Stanford University Press, 
Stanford – California 2002, σ. 238. 

38. Ephraim Chambers, Cyclopaedia, or Universal Dictionary of Arts and Sciences, 
London 1728. Πηγή: https://archive.org.

39. «CRISIS, in Medicine, a change, or Turn in acute diseases; wherein the Morbisick 
matter is to be alter’d, as determines the Patient either for Recovery or Death», στο ίδιο, 
τόμ. 1, σ. 346. 



ΔΙΑΔΡοΜΕΣ ΤΗΣ «ΚΡΙΣΗΣ» 119

1753 προστίθενται οι γνώμες δύο γιατρών αναφορικά με τις κρί-
σεις: ο Dr. Albertinus παρατηρεί ότι όλες οι αρρώστιες ακολουθού-
νται από κρίσεις, οι οποίες αν δεν συμβούν την κατάλληλη στιγμή 
ο ασθενής κινδυνεύει να υποπέσει σε κάποια άλλη ασθένεια· ενώ 
ο Dr. Martine υπερασπίζεται τις θεωρίες και παρατηρήσεις των αρ-
χαίων για την κρίση.40 

Στην Cyclopaedia του Chambers βρίσκουμε το «crisis» ως καθιε-
ρωμένο ιατρικό όρο στις γραμμές της ιπποκρατικής και γαληνικής 
διδασκαλίας. Η κρίση προκαλείται από τις υγιείς ζωτικές δυνάμεις 
του σώματος που αντιδρούν στη νόσο, ορίζονται συγκεκριμένες 
κρίσιμες ημέρες, τονίζεται η σημασία του κλίματος και η σχέση του 
με τους χυμούς και τις κρίσεις, κτλ. Μήπως θα έπρεπε να συμπερά-
νουμε, λοιπόν, ότι τουλάχιστον στην Αγγλία η ιατρική κρίση, όπως 
την άρθρωσε και μετέδωσε ο Ιπποκράτης και ο Γαληνός, συνεχίζει 
ακάθεκτη την ηγεμονία της (που ήταν δεδομένη το Μεσαίωνα), ότι 
αποτελεί δηλαδή ακόμα το κυρίαρχο ιατρικό παράδειγμα; 

Το αντίθετο. Η «crisis» του Chambers δεν αποτελεί τεκμήριο 
αδιάλειπτης επέλασης της ιατρικής «κρίσης», ούτε καν απολίθωμα 
ενός παρελθόντος μεγαλείου που αποτυπώνεται σε αυτό το ιστο-
ρικό μνημείο. Η «crisis» του Chambers είναι μια νεκρή έννοια, ένας 
όρος που έχει χάσει το λόγο ύπαρξής του στη ζώσα πραγματικότη-
τα της ιατρικής και έχει μετατραπεί σε κέρινο ομοίωμα: νεκρή από 
καιρό, φορώντας τα γιορτινά της, στέκει περήφανη, όπως θα ήθελε 
να την θυμούνται. 

Το λήμμα για την «Crise» του γιατρού Théophile de Bordeu στη 
γαλλική Encyclopédie είναι αρκετά εκτενέστερο και προσφέρει μια 
εντελώς διαφορετική εικόνα.41 Η θεωρία των κρίσεων, για αιώνες 
κυρίαρχο παράδειγμα της ιατρικής, παρουσιάζεται ως αντικείμε-
νο χλευασμού, σεβασμού και αδιαφορίας. ο Bordeu καταλήγει στο 
συμπέρασμα ότι ο σύγχρονος γιατρός δεν χρειάζεται τη θεωρία 
των κρίσεων και δεν είναι φρόνιμο οι κλινικοί ιατροί να προσκολ-
λώνται σε αυτήν. Από καθημερινή και συνηθισμένη πρακτική, από 
παρατηρούμενη πραγματικότητα, η θεωρία των κρίσεων έγινε κάτι 

40. Supplement to Mr. Chambers’s Cyclopaedia, τόμ. 1, London 1753. Πηγή: https://
archive.org.

41. Th. Bordeu, «Crise» στο D. Diderot και J. d’ Alembert (επιμ.), Encyclopédie, ou 
dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, τόμ. 4, 1754. Πηγή: http://artfl-
srv02.uchicago.edu/cgi-bin/philologic/getobject.pl?c.3:1125.encyclopedie0513.



120 ΚωΣΤΑΣ ΠΕΡΕζουΣ

πέραν της εμπειρίας του μέσου γιατρού, αδιάφορη και ανούσια για 
τις ζωές των αρρώστων. Αν εμφανιστεί κάποιος μεγάλος νομοθέ-
της, κάποιος σύγχρονος γιατρός-φιλόσοφος, ίσως και να επανέλθει 
στο προσκήνιο, καταλήγει ο Bordeu. Εκεί που μερικούς αιώνες πριν 
η θεωρία των κρίσεων έμοιαζε ακλόνητη, τώρα πια μονάχα μια επι-
στημονική επανάσταση θα μπορούσε να την επαναφέρει. 

οι έριδες γύρω από την έννοια της κρίσης μεταξύ υποστηρι-
κτών και πολεμίων, όπως και οι ποικίλες επανερμηνείες, συνέβα-
λαν στην απώλεια της αυτονόητης, τεχνικής της σημασίας. Η γε-
νίκευση της «κρίσης», επομένως, εκτός από την ευρύτατη διάδοση 
και διείσδυση της ιατρικής στην καθημερινή ζωή των ανθρώπων, 
οφείλεται επίσης στο δημόσιο διάλογο των γιατρών, στις έριδες 
για τον καθορισμό του νοήματος και της χρησιμότητάς της, όπως 
και στην πάλη των ιατρικών παραδειγμάτων για ηγεμονία. Λέξεις 
καθίστανται αντικείμενα αντιπαραθέσεων, ορισμών και αντι-ορι-
σμών, αποδοχής και απόρριψης, βγαίνουν από το τεχνικό τους 
περίβλημα και φοράνε πολεμικές στολές. Όλος αυτός ο διάλο-
γος και η αντιπαράθεση, που αποκαλύπτει το άρθρο του Bordeu, 
δείχνει τον μη-αυτονόητο χαρακτήρα του κυρίαρχου μέχρι τότε 
παραδείγματος, το ανοίγει στην αμφισβήτηση και ακόμα και αν 
αυτό τελικά δεν ανατραπεί, η αναστοχαστική διαδικασία που προ-
ηγήθηκε αυτομάτως το μετασχηματίζει. οι κομβικές λέξεις-έννοι-
ες ενός επιστημονικού παραδείγματος και μιας πρακτικής (όπως 
ήταν η «κρίση» για την ιατρική) αποτελούν προνομιακούς στόχους 
της πολεμικής και όλες αυτές οι συζητήσεις για το «νόημα» ή τη 
«σημασία» μιας λέξης, σέρνοντας πίσω τους ολόκληρες στρατιές 
από «αλλότρια» σημαίνοντα προς επικουρεία, δημιουργούν ποικί-
λες επιμειξίες και αλληλοδιεισδύσεις των αντιμαχόμενων λόγων. 
Έτσι, το ήδη διαδεδομένο μέσω της ιατρικής σημαίνον της «κρί-
σης» έχασε την τεχνική και αυτονόητη σημασία του και απέκτησε 
μια γενικότερη και πιο αόριστη παρουσία. Η απο-ιατρικοποίηση 
της «κρίσης» που καταγράφεται στα λεξικά της περιόδου πάει χέ-
ρι-χέρι με την απο-ιατρικοποίηση της «κρίσης» εντός του λόγου 
της ιατρικής επιστήμης και πρακτικής. Η «κρίση» άφησε το λιμάνι 
της ιατρικής όπου έμενε αγκυροβολημένη για αιώνες και άρχιζε 
να αρμενίζει ελεύθερα στους ωκεανούς των σημαινόντων και στα 
λιμάνια των διάφορων λόγων.



ΔΙΑΔΡοΜΕΣ ΤΗΣ «ΚΡΙΣΗΣ» 121

5. Το ΠΕΡΑΣΜΑ ΤΗΣ «ΚΡΙΣΗΣ» ΣΤοΝ ΠοΛΙΤΙΚο ΛοΓο 
ΤΗΣ ΝΕωΤΕΡΙΚοΤΗΤΑΣ

Η «κρίση», απο-ιατρικοποιημένη και γενικευμένη, αποτελούσε, 
λοιπόν, μέρος της καθημερινής γλώσσας του 17ου και 18ου αιώνα. 
Το πέρασμα της κρίσης στον πολιτικό λόγο συντελείται στην αγ-
γλοσαξωνική και γαλλική δημόσια σφαίρα της εποχής εκείνης. Η 
«crisis» συναντάται ήδη από τα τέλη του 16ου αιώνα στην Αγγλία 
και μέχρι το τέλος του 18ου αιώνα έχει καταστεί συνήθης όρος του 
πολιτικού λόγου. Από την Αγγλία περνάει και στην Αμερική, όπου 
το αργότερο μέχρι την περίοδο της επανάστασης αποτελεί επίσης 
συστατικό στοιχείο πολιτικής επικοινωνίας. Το ίδιο ισχύει και για 
τη Γαλλία, όπου η «crise» στα τέλη του 18ου αιώνα συνιστούσε όρο 
του πολιτικού λεξιλογίου όπως ακριβώς τη γνωρίζουμε σήμερα. Αν 
θέλαμε λοιπόν να προσδιορίσουμε τις δύο πηγές που καθιέρωσαν 
την «κρίση» στον πολιτικό λόγο ή στο δημόσιο λόγο γενικότερα θα 
δείχναμε προς την αγγλοσαξωνική πολιτική δημοσιότητα του 17ου-
18ου αιώνα και τον γαλλικό ηθικο-πολιτικό λόγο του 18ου αιώνα.

Σε γενικές γραμμές η «κρίση» πέρασε στο λόγο της νεωτερικό-
τητας με τρεις μορφές:

α) ως ιατρικός όρος, μέσω ιατρικών συγγραμμάτων ή εγκυκλο-
παιδειών, όπως και μέσω της αναπαραγωγής του ιατρικού λόγου 
σε μη-ιατρικά συγκείμενα, για παράδειγμα σε θεατρικά έργα, όπε-
ρες, μυθιστορήματα, ποιήματα, κτλ. Αυτή η τοποθέτηση και επα-
ναπλαισίωση του ιατρικού λόγου εντός της αστικής δημοσιότητας 
αποτελεί έναν από τους τρόπους διάδοσης της «κρίσης».

β) ως ιατρική μεταφορά, δηλαδή όταν η εικόνα του σώματος, 
της ασθένειας και της κρίσης μεταφέρονται σε μη-ιατρικά συγκεί-
μενα, για παράδειγμα όταν το κράτος ή η χώρα παρομοιάζονται με 
ασθενή ή με σώμα που περνάει κρίσεις, κτλ. Η «κρίση» σε αυτή τη 
μορφή συνεχίζει και επεκτείνει τη μακρά ακολουθία των ιατρικών 
μεταφορών που κυριαρχούν στο δυτικό λόγο από την αρχαιότητα 
ως τις μέρες μας. 

γ) ως «νεκρή» μεταφορά, δηλαδή ως απο-ιατρικοποιημένη με-
ταφορά που δηλώνει γενικά και αόριστα την κρίσιμη κατάσταση, 
την αποφασιστική στιγμή, κτλ. «Νεκρές» θεωρούνται οι μεταφορές 
που χρησιμοποιούνται τόσο συχνά ώστε έχουν χάσει την αρχική 
μεταφορική τους σημασία, όταν δεν υπάρχει πια συνείδηση ότι η 
χρήση της συγκεκριμένης λέξης δεν είναι κυριολεκτική (αντίθετα, 



122 ΚωΣΤΑΣ ΠΕΡΕζουΣ

οι «ζωντανές» μεταφορές αποτελούν συνειδητές μεταφορές εικό-
νων και λέξεων από ένα πλαίσιο σε κάποιο άλλο). Η νεκρή μεταφο-
ρά, λοιπόν, ακυρώνει τη μεταφορικότητα χωρίς να χάνει ωστόσο 
τη μεταφορική της προέλευση.42 Αυτή είναι η κυρίαρχη μορφή με 
την οποία η κρίση πέρασε στον νεωτερικό λόγο από τον 17ο αιώνα 
ως τις μέρες μας.

Στην Αγγλία η «κρίση» εμφανίζεται στα τέλη του 16ου αιώνα στο 
θεατρικό του Christopher Marlowe Tamburlaine The Great, Part Two 
(1590). ο Ταμερλάνος ζητά από τον αρχίατρο να τον ενημερώσει 
αναφορικά με την πορεία της ασθένειάς του. ο γιατρός, επιδεικνύ-
οντας γνώση της μεσαιωνικής ιατρικής παράδοσης, του απαντά ότι 
η μέρα είναι «κρίσιμη» («this day is critical»), ιδιαίτερα επικίνδυ-
νη για όσους περνάνε την κρίση («crisis») που περνάει αυτός.43 Το 
1640 ο Ben Jonson στη συλλογή ποιημάτων Underwoods αναφέρεται 
επίσης στις κρίσιμες ημέρες,44 ενώ ο Sir Thomas Browne στο έργο 
του Hydriotaphia (1658) μιλάει για τις «κρίσιμες δοκιμασίες του θα-
νάτου».45

Η «κρίση» απαντάται και στον πολιτικό λόγο του 17ου αιώνα. ο 
Thomas Scott στο Certaine reasons and arguments of policie, why the 
king of England should enter into warre with the Spaniard (1624) θε-
ωρεί ότι το πρώτο χτύπημα σε έναν πόλεμο αποτελεί την «Κρίση» 
του, προεικονίζοντας τη μελλοντική του έκβαση.46 Το 1627 ο Sir 
B. Rudyerd γράφει για τον αγώνα ανάμεσα στον αυταρχικό θρόνο 
και το κοινοβούλιο: «This is the crisis of Parliaments. We shall know 
by this if Parliaments live or die».47 οι ιατρικοί συνειρμοί της κρίσης 
φαίνονται στη μεταφορική εικόνα ενός κοινοβουλίου που ζει ή πε-

42. Δ. Σγουρούδη, Η μεταφορά και η συμβολή της στη γλώσσα, Κριτική, Αθήνα 
2003, σ. 89.

43. Chr. Marlowe, Tamburlaine the Great, Part 2 (1590) στο Chr. Marlowe, The Plays, 
Wordsworth, UK 2000, σ. 146. Ελληνική έκδοση: Chr. Marlowe, Ταμερλάνος ο μέγας, 
μτφ. Σ. Βελέντζας, Άγρα, Αθήνα 2006, σ. 260.

44. «And doubtfull Dayes (which were nam’d Criticall,)» στο Ben Jonson, Under-
woods. Poems of devotion, London 1640, σ. 46. Πηγή: https://archive.org.

45. «the critical tests of death», Τh. Browne, «Hydriotaphia» (1658) στο Religio Medici, 
Hydriotaphia and the Letter to a Friend, Sampson Low, Sons, and Marston, London 1882, 
σ. 142. Πηγή: https://archive.org.

46. «the Crisis of the future war». Πηγή: http://www.luminarium.org/renascence-edi-
tions/spain.html. 

47. J. A. Manning (επιμ.), Memoirs of Sir Benjamin Rudyerd, T. & W. Boone, London 
1841, σ. 114. 



ΔΙΑΔΡοΜΕΣ ΤΗΣ «ΚΡΙΣΗΣ» 123

θαίνει όπως ο άνθρωπος. ο Robert Baillie το 1642 επίσης χρησιμο-
ποιεί μεταφορικά την ιατρική κρίση κάνοντας λόγο για «crise in the 
English disease»,48 ενώ ο William Penn στο England’s Great Interest 
(1679) αναφέρεται στη γενικότερη σημασία της κρίσης όταν μιλάει 
για την «Critical Time of Day», όπου θα ληφθεί μια απόφαση.49 

Η ανάπτυξη της αστικής πολιτικής δημοσιότητας που λαμβάνει 
χώρα τον 18ο αιώνα αυξάνει την παραγωγή και κυκλοφορία κειμέ-
νων και λόγων μέσα από μια πληθώρα βιβλίων, εφημερίδων, περι-
οδικών, μπροσούρων, pamphlets, κτλ., όπως και μέσω της ανάπτυ-
ξης των θεσμών των καφενείων, των αναγνωστηρίων, κ.ά. Κατά 
συνέπεια αυξάνονται ποσοτικά και οι εμφανίσεις της «κρίσης», οι 
οποίες άλλωστε στην πλειονότητά τους αναπαράγουν τη γενικευ-
μένη, «καθημερινή» έννοια της κρίσιμης/αποφασιστικής στιγμής ή 
κατάστασης. Eνδεικτικό της χρήσης αυτής και της γενίκευσης του 
όρου είναι το γεγονός ότι ένα από τα διασημότερα pamphlets της 
εποχής πήρε τον τίτλο The Crisis (1714), με τον Richard Steele να 
υπερασπίζεται την αναγκαιότητα εγκαθίδρυσης μιας προτεσταντι-
κής γραμμής στη βασιλική διαδοχή της Αγγλίας, τονίζοντας τους 
κινδύνους που θα εγκυμονούσε η αναρρίχηση ενός καθολικού βα-
σιλιά στο θρόνο.50

Αν πρέπει να διαλέξουμε δυο εμβληματικούς συγγραφείς του 
18ου αιώνα που στο έργο τους αποτυπώνεται η διάδοση της «κρί-
σης» ως όρου του πολιτικού λόγου θα επιλέγαμε τον Edmund Burke 
και τον Thomas Paine. Στα κείμενά τους, αλλά και στην μεταξύ τους 
αντιπαράθεση, βρίσκουμε πια πλήρως αρθρωμένη τη νεωτερική έν-
νοια της κρίσης, όπως είχε ήδη καθιερωθεί στον πολιτικό λόγο της 
Ευρώπης. Το πιο γνωστό απόσπασμα στο οποίο ο Burke μιλάει για 
«κρίση» τοποθετείται στην αρχή του Reflections on the Revolution of 
France (1790), όπου υποστηρίζει ότι η «μεγάλη κρίση» της γαλλι-
κής επανάστασης δεν αφορά μόνο τη Γαλλία αλλά ολόκληρη την 
Ευρώπη: «Ένιωθα ότι βρισκόμουν σε μια μεγάλη κρίση, όχι μόνο 
των υποθέσεων της Γαλλίας, αλλά ολόκληρης της Ευρώπης, ίσως 

48. D. Laing (επιμ.), The letters and journals of Robert Baillie, τόμ. 2, R. Ogle, Edin-
burgh 1841, σ. 39. 

49. W. Penn, England’s Great Interest (1679) στο A. R., Murphy (επιμ.), The political 
writings of William Penn, Liberty Fund, Indianapolis 2002. Πηγή: http://oll.libertyfund.org/.

50. R. Steele, The Crisis; or a dicourse representing, from the most authentic records, 
the just causes of the late happy revolution (1714) στο Famous Pamphlets, George Rout-
ledge and Sons, London and New York 1886.



124 ΚωΣΤΑΣ ΠΕΡΕζουΣ

και ευρύτερα».51 ο Thomas Paine, αναφερόμενος στην αμερικανική 
επανάσταση, επέλεξε να τιτλοφορήσει την εφημερίδα που εξέδιδε 
στην Αμερική από το Δεκέμβριο του 1776 μέχρι το Δεκέμβριο του 
1783, The Crisis. O Paine ξεκινά το πρώτο τεύχος με το γνωστό του 
απόσπασμα: «Αυτές είναι οι στιγμές που δοκιμάζουν τις ψυχές των 
ανθρώπων. ο καιροσκόπος και ο πατριδοκάπηλος, σε αυτή την 
κρίση, δεν θα σπεύσει στην υπηρεσία της πατρίδας του· αλλά αυτός 
που την αναλαμβάνει τώρα, αξίζει την αγάπη και τις ευχαριστίες 
ανδρών και γυναικών».52

Στη Γαλλία συναντάμε την «crise» στις αρχές του 17ου αιώνα στο 
ποιητικό έργο του Théophile de Viau (1621). O Viau επικαλείται την 
ιατρική έννοια της κρίσης ως απαλλαγής από την αρρώστια, κατη-
γορώντας τους θεούς για μια αθώα ψυχή που δεν βρίσκει «κρίση», 
δεν απαλλάσσεται δηλαδή οριστικά από τους πόνους που την τα-
λαιπωρούν.53 Η ιατρική σημασία της κρίσης χρησιμοποιείται και 
από τον Μαρκήσιο του Dangeau στον πρώτο τόμο του ημερολογίου 
του (1684-1686), όπου αναφέρει ότι η κυρία de Montespan ξεκίνησε 
να επισκεφθεί μια καλή της φίλη θεωρώντας την νεκρή, αυτή ωστό-
σο είχε περάσει μια «σημαντική κρίση» («une crise considérable») και 
βρισκόταν πλέον εκτός κινδύνου.54 O Fontenelle στο Encretiens sur 
la pluralité des mondes (1686) επίσης χρησιμοποιεί την «crise» με ια-
τρικο-αστρολογικούς συνειρμούς, αναπαράγοντας τον λόγο της 
ιατρικής που απέδιδε τις κρίσεις στην επιρροή της σελήνης. Έτσι, 
οι συνομιλητές εξετάζουν το ενδεχόμενο να προκαλέσουν κρίση 
στους νοσούντες επενεργώντας απευθείας στη σελήνη.55

51. «It looks to me as if I were in a great crisis, not of the affairs of France alone, but 
of all Europe, perhaps of more than Europe», Edm. Burke, Reflections on the Revolution in 
France (1790), C.C. O’Brien (επιμ.), Penguin, UK 1968, σ. 92-3.

52. «These are the times that try men’s souls. The summer soldier and the sunshine 
patriot will, in this crisis, shrink from the service of their country; but he that stands it now, 
deserves the love and thanks of man and woman», Th. Paine, The Crisis, ν. 1 (1776) στο M. 
D. Conway (επιμ.), The writings of Thomas Paine, τόμ. 1, G. P. Putnam’s Sons, New York 
& London 1906, σ. 170. Πηγή: http://www.gutenberg.org/.

53. «Dieux, souffrez-vous que les Enfers/Soient au milieu de votre empire,/Et qu’une 
âme innocente, en un corps languissant,/Ne trouve point de crise aux douleurs qu’elle sent?», 
Théophile de Viau, «Requête de Théophile à Nosseigneurs de Parlement» (1621) στο J. St-
reicher (επιμ.), Oeuvres poétiques, τόμ. 2, Droz, Geneve 1958, σ. 110. Πηγή: gallica.bnf.fr. 

54. Journal du marquis de Dangeau. Tome premier. 1684-1686, Firmin Didot Frères, 
Paris 1854, σ. 414. Πηγή: http://gallica.bnf.fr. 

55. «Après cela, dit-elle, nous pouvons bien prétendre à envoyer des influences à la lune, 



ΔΙΑΔΡοΜΕΣ ΤΗΣ «ΚΡΙΣΗΣ» 125

ο Voiture σε γράμμα της 4ης οκτωβρίου 1640 προς τη δεσποι-
νίδα Servant ερμηνεύει ένα θετικό συμβάν ως «crise» που θα αλ-
λάξει τα πάντα, επαναφέροντας τη φυσιολογική κατάσταση.56 ο 
Montesquieu μας προσφέρει μια μεγαλοπρεπέστατη μεταφορά της 
ιατρικής κρίσης στη Φύση. Στην 39η επιστολή των Περσικών Επι-
στολών (1721) διαβάζουμε: «Νομίζω, Μπεν Ιωσουά, πως υπάρχουν 
πάντα ξεχωριστοί οιωνοί, που προμηνούνε τη γέννηση αξιόλογων 
ανθρώπων, σαν να δοκιμαζόταν η Φύση από κάποια κρίση, και η 
ουράνια δύναμη είχε να καταβάλει μεγάλο κόπο για να μπορέσει 
να τους φέρει στον κόσμο».57

Από το 1712 ο Leibniz είχε χρησιμοποιήσει την «crise» αναφερό-
μενος στα πολιτικά πράγματα, γράφοντας ότι «η Ευρώπη βρίσκε-
ται τώρα σε μια κατάσταση αλλαγής και σε μια κρίση που παρό-
μοιά της έχει να αντιμετωπίσει από την εποχή της Αυτοκρατορίας 
του Καρλομάγνου».58 ο Rousseau εισάγει συνειδητά τη μεταφορική 
χρήση της ιατρικής κρίσης στα πολιτικά πράγματα: 

Τούτο δε σημαίνει ότι, όπως μερικές αρρώστιες αναστατώνουν το 
μυαλό των ανθρώπων και τους κάνουν να λησμονούν το παρελθόν, 
δεν υπάρχουν ενίοτε στη διάρκεια της ζωής των Κρατών εποχές 
άγριες όπου οι επαναστάσεις κάνουν πάνω στους λαούς ό,τι κά-

et à donner des crises à ses malades, mais comme il ne faut qu’ un peu d’ esprit et d’ habileté 
dans les gens de ce pays-là, pour détruire tous ces honneurs dont nous nous flattons, j’ avoue 
que je crains toujours que nous n’ ayons quelque désavantage. Ne craignez rien, répondis-je, 
il n’ y a pas d’ apparence que nous soyons la seule sotte espèce de l’ univers», B. Fontenelle, 
Entretiens sur la pluralité des mondes, Paris 1686, σ. 118-119. Πηγή: http://gallica.bnf.fr. 

56. «Il y a beaucoup de raison d’ esperer, madame, que celuy de la prise de Turin sera 
suivy de beaucoup d’ autres, et que ce grand succez qui vient d’ arriver dans vos estats, est 
une crise qui y va changer toutes choses, et les remettre en l’ estat où naturellement elles 
doivent estre», V. Voiture, «Lettre CXVI» (1640) στο O. Uzanne (επιμ.) Letters de V. Voiture, 
τόμ. 2, Librairie des bibliophiles, Paris 1880, σ. 54-55. Πηγή: https://archive.org.

57. Μοντεσκιέ, Περσικές επιστολές, μτφ. Ν. Μολφέτα, Καστανιώτης, Αθήνα 
1998, σ. 108. «Il me semble, Ben Josué, qu’il y a toujours des signes éclatants qui préparent à 
la naissance des hommes extraordinaires; comme si la nature souffrait une espèce de crise, et 
que la puissance céleste ne produisît qu’avec effort», Montesquieu, Lettres Persanes (1721), 
τόμ. 1, A. Lemerre, Paris 1878, σ. 82-83. Πηγή: http://gallica.bnf.fr.

58. «Et l’ Europe est maintenant dans un état de changement et dans une crise, oú elle n’a 
jamais été depuis l’ Empire de Charlemagne», Leibniz, «Concept eines Briefes von Leibniz 
an Schleiniz» (23 Σεπτ. 1712) στο W. Guerrier (επιμ.), Leibniz in seinen Beziehungen zu 
Russland und Peter dem Grossen, St. Petersburg & Leipzig, 1873, 2ο μέρος, σ. 227-228. 
Πηγή: http://books.google.com.



126 ΚωΣΤΑΣ ΠΕΡΕζουΣ

νουν πάνω στα άτομα μερικές κρίσεις, όπου η τρομοκρατία του πα-
ρελθόντος αντικαθιστά τη λήθη, κι όπου το Κράτος, πυρπολούμενο 
από τους εμφύλιους πολέμους, αναγεννάται θα έλεγε κανείς εκ της 
τέφρας του και ξαναβρίσκει την αλκή της νιότης βγαίνοντας από τ’ 
αγκάλιασμα του θανάτου.59

Το 1761, σχολιάζοντας την «Πολυσυνοδία» του Abbé de Saint-
Pierre, ο Rousseau παρατηρεί ότι η εφαρμογή του σχεδίου του προ-
ϋποθέτει την καταστροφή σύνολης της υφιστάμενης κατάστασης 
«και κανείς δεν αγνοεί πόσο επικίνδυνη είναι, σε ένα μεγάλο κρά-
τος, η στιγμή της αναρχίας και της κρίσης, που προηγείται απα-
ραίτητα ενός καινούριου οικοδομήματος».60 Εδώ η κρίση παρου-
σιάζεται ως δημιουργική καταστροφή που καθαρίζει το τοπίο και 
καθιστά δυνατό ένα νέο οικοδόμημα. Στο περίφημο απόσπασμα 
από τον Αιμίλιο ο Rousseau γράφει: 

Εμπιστεύεστε το σημερινό κοινωνικό σύστημα χωρίς να σκέφτεστε 
ότι το σύστημα αυτό υπόκειται σε αναπόφευκτες απότομες επανα-
στάσεις, και ότι σας είναι αδύνατο να προβλέψετε ή να προλάβε-
τε εκείνην που μπορεί να αφορά τα παιδιά σας. ο ευγενής γίνεται 
πληβείος, ο πλούσιος φτωχός, ο μονάρχης υπήκοος: οι αλλαγές της 
τύχης είναι τόσο σπάνιες ώστε να πιστεύετε ότι δεν σαν αφορούν; 
Πλησιάζουμε σε μια κατάσταση κρίσης και στον αιώνα των επανα-
στάσεων. Ποιος μπορεί να προβλέψει τι θα γίνει τότε;61

59. ζ.ζ. Ρουσσώ, Το κοινωνικό συμβόλαιο, μτφ. Φ. Κονδύλης, Δαμιανός, Αθή-
να, σ. 87. «Ce n’est pas que, comme quelques maladies bouleversent la tête des hommes 
et leur ôtent le souvenir du passé, il ne se trouve quelquefois dans la durée des États des 
époques violentes où les révolutions font Sur les peuples ce que certaines crises font sur les 
individus, où l’horreur du passé tient heu d’oubli, et où l’État, embrasé par les guerres civi-
les, renaît pour ainsi dire de sa cendre, et reprend la vigueur de la jeunesse en sortant des bras 
de la mort», J-J. Rousseau, Du contrat social ou Principes du droit politique, Amsterdam 
1762, σ. 93-94. Πηγή: http://gallica.bnf.fr. 

60. «& nul n’ ignore combien est dangereux, dans un grand État, le moment d’ anarchie 
& de crise qui précède nécessairement un établissement nouveau», J-J. Rousseau, Poly-
synodie de l’ Abbé de Saint-Pierre (1761) στο Oeuvres complètes de J. J. Rousseau, τόμ. 4, 
Lefèvre, Paris 1859, σ. 306. Πηγή: http://books.google.com. 

61. J-J. Rousseau, Αιμίλιος, ή περί αγωγής, βιβλία Ι-ΙΙΙ, μτφ. Π. Γκέκα, Πλέθρον, 
Αθήνα 2001, σ. 256. Αλλάξαμε λίγο την ελληνική μετάφραση. Στα γαλλικά: «Vous vous 
fiez à l’ordre actuel de la société sans songer que cet ordre est sujet à des révolutions inévitab-
les, et qu’ il vous est impossible de prévoir ni de prévenir celle qui peut regarder vos enfants. 



ΔΙΑΔΡοΜΕΣ ΤΗΣ «ΚΡΙΣΗΣ» 127

O Ντιντερό, αναφορικά με τις πολιτικές διεργασίες που συντε-
λούνταν στη Ρώμη του Κλαύδιου και του Νέρωνα, υποστηρίζει: 

Είναι το αποτέλεσμα μιας δυσφορίας όμοιας με εκείνη που προη-
γείται της κρίσης στις ασθένειες: δημιουργείται μια μυστική ζύμω-
ση στο εσωτερικό της πόλης, υπάρχουν παράπονα που δεν εκφρά-
ζονται με λόγια· παρατηρεί κανείς ανησυχία στα πρόσωπα, αταξία 
στη συνηθισμένη συμπεριφορά σημαντικών προσώπων: χωρίζουν 
οι φίλοι, σμίγουν οι εχθροί.62

Τον 18ο αιώνα, λοιπόν, η «κρίση» ήταν ευρύτατα διαδεδομένη 
σε αγγλικά και γαλλικά. Η καθιέρωση του όρου σε αυτές τις δύο 
γλώσσες έδωσε την «κρίση» στον ευρωπαϊκό λόγο εν γένει και στην 
πολιτική ορολογία ειδικότερα. Η γερμανική γλώσσα ακολούθησε 
αυτή την τάση και ενσωμάτωσε και η ίδια την κρίση στο λόγο της, 
αν και λίγο καθυστερημένα σε σχέση με τη Γαλλία και την Αγγλία. 
ο Johann Jacob Schmauss, διακεκριμένος συγγραφέας πάνω στο δη-
μόσιο δίκαιο, στο Die Historie der Balance von Europa το 1741 έκανε 
λόγο για την «παρούσα Κρίση ανατροπής της ισορροπίας των ευ-
ρωπαϊκών δυνάμεων»,63 ενώ o Γερμανικός Σύνδεσμος Ηγεμόνων, 
στο προοίμιο ενός σημαντικού νομικού κειμένου του 1785 υποστή-
ριζε ότι αντιδρούσε στην «κρίση του συστήματος του Ράιχ».64 ο 
ιστορικός Schlözer το 1782 ορίζει ως «Crise» τις «εσωτερικές ανα-
ταραχές»65 και ο Ελβετός φιλόσοφος της ιστορίας Isaac Iselin, στην 

Le grand devient petit, le riche devient pauvre, le monarque devient sujet: les coups du sort 
sont-ils si rares que vous puissiez compter d’en être exempt? Nous approchons de l’état de 
crise et du siècle des révolutions. Qui peut vous répondre de ce que vous deviendrez alors?», 
J-J. Rousseau, Émile ou de l’éducation, τόμ. 2, J. Néaulme, Haye 1762, σ. 115-116. Πηγή: 
https://archive.org.

62. «C’ est l’ effet d’ un malaise semblable à celui qui précede la crise dans les maladies: 
il s’ éleve un mouvement de fermentation secrette au dedans de la cité, il y a des plaintes, il 
échappe des mots; on remarque de l’ inquiétude sur les visages, du désordre dans la conduite 
habituelle des personnages importants; les amis se séparent; les ennemis se rapprochent;», 
D. Diderot, «Essai sur les règnes de Claude et de Néron et sur la vie et les écrits de Sénèque» 
(1778-1782) στο Oeuvres complétes de Diderot, τόμ. 3, Garnier Frères, Paris 1875, σ. 169. 
Πηγή: http://gallica.bnf.fr. 

63. «von der jetzigen Crisi des sinkenden Gleichgewichts der europäischen Machten». 
Παρατίθεται στο: R. Koselleck, «Krise», ό.π., σ. 624.

64. «Crisis des Reichsystems», στο ίδιο, σ. 625.
65. Στο ίδιο.



128 ΚωΣΤΑΣ ΠΕΡΕζουΣ

πέμπτη έκδοση του Philosophische Mutmassungen über die Geschichte 
der Menschheit (1764/70), αναφερόμενος στη διαίρεση της Πολω-
νίας, τον αμερικανικό πόλεμο της ανεξαρτησίας και τις λαϊκές 
ταραχές στην Αγγλία, μιλάει για «ηθικές θύελλες» («moralische 
Ungewitter») που καθαρίζουν τελικά την ατμόσφαιρα και φέρνουν 
ηρεμία και γαλήνη: «Μοιάζουν να δικαιολογούν την υπόθεση ότι 
η Ευρώπη διέρχεται αυτή τη στιγμή τη μεγαλύτερη κρίση της ιστο-
ρίας της και μπορεί εμείς, οι φοβισμένοι παρατηρητές, να αντιλαμ-
βανόμαστε τούτη την κρίση, αν και μακρινή, ως επικίνδυνη, αυτή 
ωστόσο μας δίνει μάλλον παρήγορες και ελπιδοφόρες προοπτικές 
για το μέλλον».66 

Η χρήση του «c» («Crisis» ή «Crise») αντί του «k» («Krisis» ή 
«Krise») είναι ενδεικτική της μη-αφομοίωσης της λέξης στα γερ-
μανικά και της εισαγωγής της από τα αγγλικά και γαλλικά. Για 
«Krisis» κάνει λόγο για πρώτη φορά ο Herder το 1774 στο Auch eine 
Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit, όπου μιλάει 
για «κρίση του ανθρώπινου πνεύματος, γιατί όχι και της ανθρώ-
πινης καρδιάς».67 Περίφημη είναι, τέλος, η ιατρική μεταφορά της 
κρίσης σε ένα απόσπασμα του Goethe από το όγδοο βιβλίο του 
Wilhem Meister’s Lehrjahre (1796): 

Τρόμος πιάνει τον ευγενικό άνθρωπο, σαν συνειδητοποιεί πως βρί-
σκεται στο σημείο που οφείλει να αποκτήσει σαφή αυτογνωσία. 
Όλες οι μεταβάσεις είναι κρίσεις, και μήπως η κρίση δεν είναι νό-
σος; Με πόση δυσφορία δεν κοιτάζεται κανείς μετά από μια αρρώ-
στια στον καθρέφτη! Τη βελτίωση την αισθάνεται, και όμως βλέπει 
μόνο τα επακόλουθα της περασμένης πάθησης.68

66. «Sie scheinen die Mutmaßung zu rechtfertigen, daß Europa sich nun in einer weit 
größeren Crisis befinde, als es jemals seit dem Anfange seiner Policierung sich befunden hat, 
und weit entfernt, daß wir ängstlichen Beobachter diese Crisis als gefährlich ansehen sollten, 
gibt sie uns eher tröstliche und hoffnungsvolle Aussichten», στο ίδιο, σ. 632.

67. «Krisis des menschlichen Geistes, warum nicht auch des menschlichen Herzens», 
στο ίδιο, σ. 632.

68. Γ. Γκαίτε, Τα χρόνια της μαθητείας του Γουλιέλμου Μάιστερ, τόμ. 2, μτφ. 
Τ. Σιέτη και Τ. Τανουλάς, Κανάκης, Αθήνα 1997, σ. 586. «Es ist eine schauderhafte 
Empfindung, wenn ein edler Mensch mit Bewusstsein auf dem Punkte steht, wo er ueber 
sich selbst aufgeklaert werden soll. Alle uebergaenge sind Krisen, und ist eine Krise nicht 
Krankheit? Wie ungern tritt man nach einer Krankheit vor den Spiegel! Die Besserung fuehlt 
man, und man sieht nur die Wirkung des vergangenen uebels», J. W. Goethe, Wilhelm Meis-
ters Lehrjahre, 1796. Πηγή: http://www.gutenberg.org/. 



ΔΙΑΔΡοΜΕΣ ΤΗΣ «ΚΡΙΣΗΣ» 129

6. ΕΠΙΛοΓοΣ 

Ασφαλώς η ιστορία της κρίσης δεν σταματά τον 18ο αιώνα. Η έντα-
ξή της ως δομικού στοιχείου της ιστορικής και κοινωνικής πραγμα-
τικότητας που συναντάμε τον 19ο αιώνα στο έργο, για παράδειγμα, 
του Burkhardt και του Marx ή γενικότερα στο πεδίο της οικονομίας 
αποτελούν σίγουρα σημαντικούς σταθμούς στην πορεία της. Το 
ίδιο και η ενσωμάτωσή της ως σημαντικού όρου σε διαφορετικά 
πεδία του 20ου αιώνα (της ψυχολογίας, της επιστημολογίας, του 
υπαρξισμού, του μαρξισμού, κ.ά.). ο πληθωρισμός της χρήσης της 
στον πολιτικό-ιδεολογικό λόγο, όπως και στο λόγο των κοινωνι-
κών επιστημών, τη φόρτωσε με ακόμα περισσότερες στρώσεις ση-
μασίας, που λόγω έλλειψης χώρου δεν μπορέσαμε να σκαλίσουμε. 
Αλλά, έτσι κι αλλιώς, μια ολοκληρωτική ιστορία είναι αδύνατη, 
πόσο μάλλον αφού και ο ίδιος ο ιστορικός αναστοχασμός αποτελεί 
μέρος της ιστορίας αυτής. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

