
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Τόμ. 43 (2015)

  

 

  

  J. Butler, J. Habermas, C. Taylor, C. West, The
Power of Religion in the Public Sphere, E. Mendieta
- J. Vanantwerpen, (επιμ. και εισ.), 128 σελ. 

  Σπύρος Καλτσάς   

  doi: 10.12681/hpsa.14412 

 

  

  Copyright © 2017, Σπύρος Καλτσάς 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Καλτσάς Σ. (2017). J. Butler, J. Habermas, C. Taylor, C. West, The Power of Religion in the Public Sphere, E. Mendieta
- J. Vanantwerpen, (επιμ. και εισ.), 128 σελ. Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, 43, 167–173.
https://doi.org/10.12681/hpsa.14412

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 22/01/2026 09:15:58



ΒΙΒΛΙοΚΡΙΤΙΚΕΣ 167

J. BuTleR, J. haBeRMas, C. TayloR, C. WesT, The Power of Religion in 
the Public Sphere, E. Mendieta - J. Vanantwerpen, (επιμ. και εισ.), 
128 σελ.

ο συλλογικός τόμος The Power of Religion in the Public Sphere απο-
τυπώνει τον δημόσιο διάλογο τεσσάρων φιλοσόφων: Judith Butler, 
Jürgen Habermas, Charles Taylor και Cornel West. ο διάλογος έλαβε 
χώρα τον οκτώβριο του 2009 στην πόλη της Νέας υόρκης με κε-
ντρική προβληματική τη σχέση θρησκείας και δημόσιας σφαίρας.1

Τον τόμο ανοίγει το κείμενο του Habermas,2 ο οποίος προσδί-
δει στο εγχείρημά του τον χαρακτήρα μιας θεωρίας του πολιτικού 
μέσα από τη γενεαλογική ανασυγκρότηση της σχέσης της δημόσιας 
σφαίρας με τη θρησκεία. Στο βαθμό που η διαμόρφωση του πολι-
τικού στη νεοτερικότητα συνδέεται με την απομάγευση της κοινω-
νίας και τη διαδικασία της εκκοσμίκευσης, ο Habermas έρχεται σε 
αντιπαράθεση με την πολιτική θεωρία του Carl Schmitt. ο γερμανός 
φιλόσοφος δείχνει ότι η οντολογική διαφοροποίηση που επέρχεται 
στο πεδίο της πολιτειακής συγκρότησης της κοινωνίας με την αυ-
τονόμηση του πολιτικού και την εμπέδωση της δημοκρατικής νομι-
μοποίησης καθιστά αδύνατη τη δυνατότητα αναβίωσης μιας «ου-
σιοκρατικής» (substantive) αντίληψης της πολιτικής. Κι αυτό, διότι 
η έννοια της εκκοσμίκευσης δεν αναφέρεται μόνο στις προκλήσεις 
που αναπόφευκτα συνεπάγεται το γεγονός του πλουραλισμού αλλά 
παραπέμπει και «[στη] δημοκρατική χειραφέτηση των πολιτών [η 
οποία] απογυμνώνει ήδη τη νομιμοποίηση της πολιτικής εξουσίας 
από τον μετακοινωνικό της χαρακτήρα, από την αναφορά, με άλλα 

1. J. Butler, J. Habermas, C. Taylor, C. West, The Power of Religion in the Public Sphere, 
E. Mendieta - J. Vanantwerpen, (επιμ. και εισ.), επίλογος C. Calhoun, Columbia University 
Press/SSRC, New York 2011. Η συνάντηση των τεσσάρων φιλοσόφων πραγματοποι-
ήθηκε στις 22 οκτωβρίου του 2009 στο Great Hall of New York City’s Cooper Union με 
συγχορηγία των New York University’s Institute for Public Knowledge, Social Science 
Research Council και Stony Brook University. ο τόμος αποτελείται από τις παρεμβά-
σεις των τεσσάρων φιλοσόφων, τους διαλόγους Taylor – Habermas και West – Butler 
και το διάλογο με τη συμμετοχή και των τεσσάρων φιλοσόφων που κλείνει τον τόμο. 
Στην παρούσα βιβλιοκριτική θα περιοριστώ, λόγω έλλειψης χώρου, στις αυτόνομες 
παρεμβάσεις των τεσσάρων φιλοσόφων.

2. J. Habermas, «“The Political”. The Rational Meaning of a Questionable Inheritance 
of Political Theology», στο ίδιο, σ. 15-33.



168 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕωΡΗΣΗ ΠοΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

λόγια, στην εγγύηση μιας υπερβατικής εξουσίας η οποία λειτουργεί 
πέραν της κοινωνίας».3

Μέσα από έναν κριτικό διάλογο με τον Rawls, ο Habermas προ-
βάλλει τη θέση ότι, μακράν του να αποτελεί αποκλειστικά και 
μόνο μια σχέση έντασης ή ακόμη και αμοιβαίας εξουδετέρωσης, 
η ιστορική εξέλιξη της σχέσης θρησκείας και δημόσιας σφαίρας 
πρέπει να κατανοηθεί ως μία μαθησιακή διαδικασία αμοιβαίου 
εμπλουτισμού η οποία καθορίζεται από την εκατέρωθεν κριτική 
αλλά και τον αμοιβαίο σεβασμό χωρίς να εκβάλλει στην ετερονο-
μία του πολιτικού. Διευρύνοντας την έννοια της δημόσιας χρήσης 
του Λόγου όπως την αντιλαμβάνεται ο Rawls, ο Habermas επιχει-
ρεί να δείξει ότι, εάν η σχέση του θρησκευτικού με τον κοσμικό 
λόγο (discourse) στη δημόσια σφαίρα καθορίζεται αναντίρρητα 
από την υπερβατολογική προσδοκία της εύλογης διαφωνίας, την 
ίδια στιγμή υπόκειται στην ανάγκη ανασυγκρότησης ενός κοινού 
τόπου συνεννόησης ανάμεσα στους θρησκευόμενους και τους μη 
θρησκευόμενους πολίτες.4

Παραμένει γεγονός, ωστόσο, ότι η συνύπαρξη του θρησκευτι-
κού με τον κοσμικό λόγο στη δημόσια σφαίρα οφείλει σε κάθε πε-
ρίπτωση να υπακούει στη «μεταφραστική ρήτρα» της ανασυγκρό-
τησης μιας γλώσσας προσπελάσιμης σε όλους/ες και η οποία θα 
σέβεται την αρχή της ουδετερότητας του κράτους στο επίπεδο των 
επίσημων διαβουλεύσεων των πολιτικών σωμάτων που οδηγούν σε 
συλλογικά δεσμευτικές αποφάσεις. Με αυτήν αυστηρά την προϋ-
πόθεση είναι που ο Habermas καταλήγει στο συμπέρασμα ότι «[…] 
στην πορεία του δημοκρατικού μετασχηματισμού του το “πολιτι-
κό” δεν απώλεσε ολοκληρωτικά τη σχέση του με τη θρησκεία».5

Με αφορμή την προβληματική για τη σχέση θρησκείας και δημό-
σιας σφαίρας, ο Habermas επιχειρεί ταυτόχρονα να απαντήσει στο 
ευρύτερο ερώτημα της συγκρότησης του πολιτικού και της διαδι-
κασίας διαμόρφωσης της δημοκρατικής νομιμοποίησης. Παρ’ όλα 
αυτά, δεν είναι σε θέση να δώσει πειστικές απαντήσεις στο ερώτη-
μα που ο ίδιος θέτει και αφορά στην αποικιοποίηση του πολιτικού 
από τις ανεξέλεγκτες δυνάμεις των συστημάτων και της αγοράς 
και στη συνεπακόλουθη απειλή ενάντια στην ίδια τη δημοκρατία.

3. Στο ίδιο, σ. 21.
4. Στο ίδιο, σ. 25-6.
5. Στο ίδιο, σ. 27. 



ΒΙΒΛΙοΚΡΙΤΙΚΕΣ 169

Η ανάλυση του Charles Taylor6 έχει ως αφετηρία την κριτική στο 
«μύθο του Διαφωτισμού» ο οποίος θεμελιώνεται στην απολυτοποί-
ηση της αυτονομίας του Λόγου και του ρόλου της επιστήμης και συ-
μπυκνώνεται στην αντίληψη ότι η θρησκεία αποτελεί εκ προοιμίου 
δομική απειλή για τον κοσμικό χαρακτήρα του πολιτικού. Για τον 
Taylor, η εκκοσμίκευση ως πολιτικό πρόταγμα δεν έχει να κάνει τόσο 
με τη σχέση κράτους και θρησκείας όσο με την «(ορθή) απάντηση 
του δημοκρατικού κράτους στην πολλαπλότητα».7 Τα προβλήματα 
δημιουργούνται ακριβώς από την προσπάθεια των δυτικών κοινω-
νιών να εξισορροπήσουν τις θεσμικές παρεμβάσεις τους ανάμεσα 
στην αρχή της ισότητας των πεποιθήσεων και εκείνη της θρησκευ-
τικής ελευθερίας και, γενικότερα, της ελευθερίας της συνείδησης. 

Σε αυτό το πλαίσιο, η «νεοτερική ηθική τάξη»8 δεν είναι σε κα-
μία περίπτωση ασύμβατη με τη θρησκεία, ιδίως εάν ληφθεί υπόψη 
ότι ένα σύγχρονο δημοκρατικό κράτος απαιτεί σε κάθε περίπτωση 
μια ισχυρή συλλογική ταυτότητα η οποία συνεπάγεται και την ευ-
θύνη διατήρησης της συνοχής και της ιστορικής συνέχειάς της από 
την πλευρά των πολιτών.9

Κατά συνέπεια, το σύγχρονο κοσμικό κράτος δεν πρέπει να κα-
τανοηθεί ως «ανάχωμα ενάντια στη θρησκεία», καταλήγει ο Taylor, 
αλλά ως αποτέλεσμα μιας πολυσύνθετης διαδικασίας οντολογικής 
διεύρυνσης του πολιτικού η οποία χαρακτηρίζεται από την εύθραυ-
στη εξισορρόπηση ανάμεσα στην ελευθερία της συνείδησης και την 
ισότητα σχετικά με το συμβολικό καταμερισμό του σεβασμού.10

6. C. Taylor, «Why We Need a Radical Redefinition of Secularism», στο ίδιο, σ. 34-59.
7. Στο ίδιο, σ. 36. 
8. Στο ίδιο, σ. 46. Σύμφωνα με την ανάλυση του Taylor, η «νεοτερική ηθική τάξη» 

παραπέμπει σε μια κανονιστική αντίληψη της συγκρότησης του πολιτικού η οποία 
θεμελιώνεται σε τρεις βασικές αρχές: α) Τα δικαιώματα και τις ελευθερίες των μελών 
της κοινότητας, β) την ισότητα μεταξύ των μελών της κοινότητας και γ) την αρχή σύμ-
φωνα με την οποία η άσκηση της εξουσίας θεμελιώνεται στη συναίνεση.

9. Κατά τον Taylor, η πολιτική ταυτότητα «είναι ιδιαίτερα σημαντική στα σύγ-
χρονα δημοκρατικά κράτη. Και η ταυτότητα αυτή προσδιορίζεται, συνήθως, εν 
μέρει από ορισμένες βασικές αρχές (δημοκρατία, ανθρώπινα δικαιώματα, ισότητα) 
και εν μέρει σε σχέση με τις ιστορικές, γλωσσικές ή θρησκευτικές παραδόσεις. Είναι 
κατανοητό ότι κάποια χαρακτηριστικά αυτής της ταυτότητας ενδέχεται να προσλά-
βουν έναν ημι-ιερό χαρακτήρα, ούτως ώστε το να τα μεταβάλλεις ή να τα υπονομεύ-
σεις προσδίδει την εντύπωση ότι απειλεί τα ίδια τα θεμέλια της ενότητας χωρίς την 
οποία ένα δημοκρατικό κράτος αδυνατεί να λειτουργήσει», σ. 45-46. 

10. Στο ίδιο, σ. 48 (σ. 56 για το παράθεμα). 



170 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕωΡΗΣΗ ΠοΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

Η κριτική που ασκεί ο Taylor στην έννοια της ουδετερότητας και 
στο φετιχισμό των θεσμών από τον οποίο χαρακτηρίζεται η φιλελεύ-
θερη θεωρία είναι σε μεγάλο βαθμό δικαιολογημένη. Απουσιάζουν, 
ωστόσο, από την οπτική του η ανάλογη κριτική στον καταπιεστικό 
χαρακτήρα που μπορεί να προσλάβει ο προσανατολισμός σε μια «ου-
σιαστικότερη θεμελίωση» (deeper grounding) της «πολιτειακής φιλοσο-
φίας» (civil philosophy) της κοινότητας στη συνέχεια της παράδοσης.

Από την πλευρά της, η Judith Butler11 αναπτύσσει μια σύνθετη ανά-
λυση η οποία λαμβάνει ως αφετηρία το πρόβλημα της συγκατοίκη-
σης των Ισραηλινών και των Παλαιστινίων και διαπραγματεύεται την 
προβληματική της αναγνώρισης της πολλαπλότητας ως το πρωταρ-
χικό στοιχείο της κοινωνικής οντολογίας. Ανατρέχοντας στις αναλύ-
σεις του Walter Benjamin και της Hannah Arendt, η Butler επικαλείται 
μια «εκκοσμικευμένη εκδοχή» ενός πολιτικού μεσσιανισμού ο οποίος 
δεν προσλαμβάνει τον οντολογικό χαρακτήρα της επιστροφής στη 
γενέθλια γη, αλλά αναφέρεται στην αναγνώριση της ιδιαιτερότητας 
των επιμέρους εμπειριών της εξορίας και στην ενσωμάτωσή τους στο 
παρόν μέσω της ρήξης με την τελολογική ανάγνωση της ιστορίας. Η 
ανάμνηση των πολλαπλών, διάσπαρτων και υποκείμενων στην προ-
σωρινότητα εμπειριών της δυστυχίας δεν αναφέρεται σε μια άκαμπτη 
αναλογία μεταξύ διαφορετικών ιστορικών παραδόσεων που εκ των 
πραγμάτων αποκλίνουν, αλλά αποκτά έναν αμιγώς πολιτικό χαρα-
κτήρα από τη στιγμή που ενσωματώνει τη δυνατότητα αναπροσανα-
τολισμού της πολιτικής του παρόντος.12

Αυτό σημαίνει ότι, από τη στιγμή που είμαστε όλοι και όλες φο-
ρείς της πρωταρχικής δυνατότητας του να ανήκουμε κάπου, είναι 
ο εκτοπισμός και η ετερογενής συγκατοίκηση που παρουσιάζονται 
ως οι θεμελιώδεις τρόποι ύπαρξης της διασποράς. Σε αυτή την 
κατεύθυνση, η διασπορά, τόσο ως ιστορική εμπειρία όσο και ως 
κατευθυντήρια αρχή για την πολιτειακή οργάνωση της κοινωνίας, 
παραπέμπει σε μια κοινωνική οντολογία στην οποία «η ετερότητα 
είναι συστατικό στοιχείο του ποιοι/ες είμαστε».13

11. J. Butler, «Is Judaism Zionism?», στο ίδιο, σ. 70-91. 
12. Στο ίδιο, σ. 79 κ. επ. Στην οπτική της Butler, η δημόσια σφαίρα δεν αποτελεί 

ένα ανιστορικό πεδίο ασύμμετρων και αλληλοσυγκρουόμενων κοσμοαντιλήψεων, 
αλλά ένα πεδίο επάλληλων αποκλεισμών που έχουν ως αποτέλεσμα τη διαρκή μετα-
τόπιση των ορίων αυτού που μπορεί να γίνει αντιληπτό ως πρόβλημα.

13. Στο ίδιο, σ. 76-77 (σ. 77 για το παράθεμα). Κινητοποιώντας την έννοια της 
«συγκατοίκησης» (cohabitation), η Butler αναζητά μια οδό η οποία θα είναι σε θέση 



ΒΙΒΛΙοΚΡΙΤΙΚΕΣ 171

Συμπερασματικά, η σύγκλιση σε μια κοινή ιστορία της εξορίας 
αποκτά νόημα μόνο μέσω της αναγνώρισης της απόλυτης οντολογι-
κής προτεραιότητας της πολλαπλότητας έναντι της καθολικότητας 
και καταλήγει στην κατανόηση ότι το «καθήκον της επιβεβαίωσης 
ή ακόμη και της διαφύλαξης της πολλαπλότητας [υποδηλώνει] την 
ικανότητα να καθιστούμε δυνατούς νέους τρόπους πολλαπλοποί-
ησης (pluralization)».14 Αυτό που λείπει, ωστόσο, από τις αναλύσεις 
της Butler είναι η αναφορά στη θεσμική ή οργανωτική μορφή που 
θα μπορούσε να λάβει το πολιτικό καθήκον της αναγνώρισης και 
προάσπισης της προτεραιότητας της ετερότητας και της πολλαπλό-
τητας ως συστατικών στοιχείων της κοινωνικής οντολογίας.

Στην τελευταία παρέμβαση, ο Cornel West15 θέτει σε πρώτο πλά-
νο τη διαδικασία της διάνοιξης στην ετερότητα η οποία διενεργεί-
ται μέσω της εμπάθειας και της δημιουργικότητας της φαντασίας 
ως πηγές συγκρότησης νοήματος απέναντι στην καταστροφή και 
στο θάνατο που αποτελούν την κοινή ανθρωπολογική συνισταμένη 
και το κοινό πεπρωμένο όλων των ανθρώπων. Αν και, ως εβραϊκή 
επινόηση, είναι ιστορικά προσδιορισμένη, ο West κινητοποιεί την 
έννοια της προφητικής θρησκείας στην οποία προσδίδει μια ευ-
ρύτερη ανθρωπολογική διάσταση και έναν ευρύτερο πολιτικό και 
κοινωνικό χαρακτήρα από τη στιγμή που αντιπροσωπεύει μια «ηθι-
κή επανάσταση στην ιστορία του είδους» και γίνεται αντιληπτή ως 
μια απάντηση στην καταστροφή.16 

να αποφύγει τόσο την εθνικιστική αναδίπλωση σε μια κοινοτιστική αντίληψη της 
ταυτότητας όσο και την κενή περιεχομένου ιδέα της καθολικότητας του διαλόγου 
και της συναίνεσης. «Η συγκατοίκηση, γράφει η Butler, παρέχει το ηθικό θεμέλιο για 
μια δημόσια κριτική αυτών των μορφών της κρατικής βίας που επιθυμούν να δημι-
ουργήσουν και να διατηρήσουν τον εβραϊκό χαρακτήρα του κράτους μέσα από τη 
ριζοσπαστική αποστέρηση των πολιτικών δικαιωμάτων και τον αποδεκατισμό της 
μειονότητας που αυτό εμπεριέχει μέσα από την κατοχή, την επίθεση ή το νομικό 
περιορισμό», σ. 76. Αυτήν ακριβώς τη διάσταση της εξάλειψης της πολλαπλότητας, 
της καταπίεσης και της βίας αναδεικνύει, σε ένα ευρύτερο πλαίσιο, και η κριτική της 
συγκρότησης του έθνους-κράτους το οποίο είναι υποχρεωμένο να αναπαράγει δι-
αρκώς το πρόβλημα της δημιουργίας ανιθαγενών ή μαζικών προσφύγων στο όνομα 
της εθνικής ομοιογένειας και της κοινής ταυτότητας.

14. Στο ίδιο, σ. 85.
15. C. West, «Prophetic Religion and the Future of Capitalist Civilization», στο ίδιο, 

σ. 92-100.
16. Στο ίδιο, σ. 96.



172 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕωΡΗΣΗ ΠοΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

ως ένας τρόπος κοινωνικής και πολιτικής ύπαρξης του ανθρώ-
που, η προφητική θρησκεία αποτελεί, σύμφωνα με τον ορισμό του 
West, «μια ατομική και συλλογική επιτελεστική πράξη δυσπροσαρ-
μογής (maladjustment) στην απληστία, στο φόβο και στη μισαλλοδο-
ξία. Για την προφητική θρησκεία, η προϋπόθεση της αλήθειας είναι 
το να επιτρέψουμε στη δυστυχία να εκφραστεί. Και παρ’ όλα αυτά, 
δεσμεύεται πάντα από κάποια αποτυχία – πάντα».17

Εκφραστής ενός ιδιότυπου πραγματισμού, ο West προσεγγίζει 
στο σημείο αυτό μία από τις κεντρικές θέσεις της Κριτικής θεωρί-
ας η οποία συνίσταται στη διάνοιξη της θεωρίας στον ανθρώπινο 
πόνο και στη δυστυχία ως όρο δυνατότητας της κριτικής. Φέρνο-
ντας στο προσκήνιο την έννοια του προφητικού τρόπου ύπαρξης 
μέσα στον κόσμο, η ανάλυση του West αναδεικνύει ταυτόχρονα τη 
διάσταση του πρακτικού διαφέροντος του Λόγου χωρίς, ωστόσο, 
να διαφαίνεται μέσα από τις αναλύσεις του η δυνατότητα ενσωμά-
τωσης της κριτικής και της διάστασης της κοινωνικής αλληλεγγύης 
ανεξάρτητα από τη διάνοιξη του Λόγου στη θρησκεία. 

Σε κάθε περίπτωση, οι παρεμβάσεις των τεσσάρων φιλοσόφων 
– παρά τις επιμέρους και σε μεγάλο βαθμό αγεφύρωτες διαφορές 
τους – συγκλίνουν στην αντίληψη ότι οι σχέσεις θρησκείας και δη-
μόσιας σφαίρας αποτελούν αποτέλεσμα διαρκούς επαναδιαπραγ-
μάτευσης η οποία αναπόφευκτα αγγίζει και τα ίδια τα όρια του 
πολιτικού. Γι’ αυτό και η αντιμετώπιση των προβλημάτων που ανα-
κύπτουν από τη διασπορά της πολλαπλότητας στη δημόσια σφαίρα 
δεν περιορίζεται στη συναίνεση και στην άνευ όρων συνθηκολό-
γηση με το «πραγματικό». Απαιτεί αντίθετα τη λήψη της αναστο-
χαστικής απόστασης από την πραγματικότητα ως κατεξοχήν όρο 
δυνατότητας της κριτικής της καταπίεσης και της βίας. Σε αυτή 
την περίπτωση, είναι η κριτική στάση και όχι ο προσανατολισμός 
στη συναίνεση που διαμεσολαβεί ανάμεσα στη θεωρητική ανάγκη 
για την ακριβή ανακατασκευή των όρων δυνατότητας του φιλο-
σοφικού λόγου και το πρακτικό διαφέρον που προσανατολίζει τη 
θεωρία στη διάνοιξη στις διαστρεβλωμένες κοινωνικές σχέσεις και 
την ανθρώπινη δυστυχία. Κλείνοντας, θεωρώ ότι μια βιβλιογρα-
φία πάνω στο υπό διαπραγμάτευση θέμα, καθώς και μια εργογρα-
φία των τεσσάρων φιλοσόφων, θα αποτελούσε ιδιαίτερα χρήσιμο 

17. Στο ίδιο, σ. 99.



ΒΙΒΛΙοΚΡΙΤΙΚΕΣ 173

οδηγό για τον μελετητή. Η έλλειψη αυτή, ωστόσο, δεν μειώνει στο 
ελάχιστο την αξία της συμβολής του συγκεκριμένου τόμου στον 
εμπλουτισμό του φιλοσοφικού στοχασμού αναφορικά με τις δύ-
σκολες πολιτικές και κοινωνικές συνθήκες της εποχής μας. 

ΣΠυΡοΣ ΚΑΛΤΣΑΣ

léfeBvRe RéMi et RogeR aNToiNe (επιμ.), Les partis politiques à 
l’épreuve des procédures délibératives, Presses Universitaires de 
Rennes, 2009, 217 σελ.

Το εν λόγω συλλογικό έργο συνεισφέρει στο διάλογο αναφορικά 
με το ζήτημα των διαδικασιών διαβούλευσης στο εσωτερικό των 
πολιτικών κομμάτων το οποίο φαίνεται να προσελκύει σταθερά το 
ενδιαφέρον στην πολιτική επιστήμη.

οι συγγραφείς εκκινούν με την παρατήρηση ότι οι διαβουλευ-
τικές διαδικασίες είναι πλέον παρούσες στα πολιτικά κόμματα και 
αποτελούν αντικείμενο επιστημονικής έρευνας. ο βασικός άξονας 
της προβληματικής τους συνίσταται στο να κατανοηθούν οι συν-
θήκες που καθιστούν δυνατή την εισαγωγή και θεσμοποίηση τέ-
τοιων διαδικασιών, θέτοντας υπό αμφισβήτηση μια εξελικτική ή 
εξιδανικευμένη ερμηνεία της κομματικής λειτουργίας. Μία τέτοια 
προσέγγιση τοποθετείται επίσης κριτικά απέναντι σε διάφορες 
έννοιες όπως «εσωκομματική δημοκρατία», «διαβουλευτικό πρό-
ταγμα», «συμμετοχική δημοκρατία», οι οποίες χρησιμοποιούνται 
από τα πολιτικά κόμματα ή και από τα Μέσα Μαζικής Ενημέρω-
σης ώστε να αιτιολογήσουν και να νομιμοποιήσουν τις αντίστοιχες 
πρακτικές και διαδικασίες. Έτσι, σύμφωνα με τους συγγραφείς, 
καθώς οι παραπάνω έννοιες είναι αφενός ισχυρά σηματοδοτημένες 
σε συμβολικό επίπεδο και, αφετέρου, αρκετά ασαφείς από άποψη 
περιεχομένου, αποτελούν περισσότερο εμπόδιο παρά αναλυτικό 
εργαλείο για την κατανόηση της εξάπλωσης των διαβουλευτικών 
διαδικασιών στο εσωτερικό των πολιτικών κομμάτων. Κατ’ αυτόν 
τον τρόπο, ο βασικός στόχος του βιβλίου δεν είναι η αξιολόγηση 
των παραπάνω διαδικασιών με βάση ένα ιδεατό τύπο εσωκομματι-

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

