
  

  Greek Political Science Review

   Vol 30 (2007)

  

 

  

  Επιστήμη και πολιτική (ο ρόλος του
διανοούμενου στη σύγχρονη κοινωνία) 

  Αντώνης Μακρυδημήτρης   

  doi: 10.12681/hpsa.14432 

 

  

  Copyright © 2017, Αντώνης Μακρυδημήτρης 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Μακρυδημήτρης Α. (2017). Επιστήμη και πολιτική (ο ρόλος του διανοούμενου στη σύγχρονη κοινωνία). Greek
Political Science Review, 30, 115–129. https://doi.org/10.12681/hpsa.14432

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 16/01/2026 09:10:05



ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 30, ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ 2007, ο. 115-129

ΕΠΙΣΤΗΜΗ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ
(Ο ΡΟΛΟΣ ΤΟΥ ΔΙΑΝΟΟΥΜΕΝΟΥ ΣΤΗ ΣΥΓΧΡΟΝΗ ΚΟΙΝΩΝΙΑ) 

Λντώνης Μακρυδημήτρης

I

SPEAKING TRUTH TO POWER

«Η τέχνη πετά γύρω από την αλήθεια αποφασισμένη να μην καεί», γράφει σε 
έναν από τους αφορισμούς του ο Franz Kafka. Ισχύει άραγε το ίδιο ή κάτι ανά­
λογο για την επιστήμη και τη διανόηση; Πετούν γύρω από την αλήθεια απο­
φασισμένες να μην καούν απ’ αυτήν; Ιδού το ερώτημα που μας απασχολεί. 
Δεν ξέρω αν καίγεται ή όχι, αλλά θα υποστηρίξω ότι ο ρόλος του διανοουμέ­
νου στη σύγχρονη ανοιχτή και δημοκρατική κοινωνία είναι «να λέγει την αλή­
θεια στην εξουσία». Είτε γίνεται αρεστός ή αποδεκτός είτε όχι, αυτό είναι το 
καθήκον, αυτή είναι η καταστατική υποχρέωσή του. Αυτή είναι η κεντρική ι­
δέα που διατρέχει τους συλλογισμούς που θα αναπτυχθούν στη συνέχεια.

Στο πέμπτο κεφάλαιο του βιβλίου του για τις μορφές της διανόησης και 
των διανοουμένων,1 ο Edward Said αναφέρεται στη θεμελιώδη λειτουργία 
και υποχρέωσή τους να λένε την αλήθεια στην εξουσία —«speaking truth to 
power». To καθήκον αυτό σχετίζεται προφανώς με το κατά πολύ ευρύτερο 
ζήτημα της σχέσης ή των πιθανών διασυνδέσεων της επιστημονικής ανάλυ­
σης και της συστηματικής σκέψης με την άσκηση της εξουσίας και τα συστή­
ματα της διακυβέρνησης.

Ο σχετικός προβληματισμός αφορμάται από τη διαπίστωση ότι, όχι σπά­
νια, η σκέψη και η επιστήμη, αλλά και η ελεύθερη διανόηση, χρησιμοποιού­
νται για πολιτικούς ή άλλους σκοπούς —προκειμένου, λόγου χάριν, να κατα­
στεί πιο αποτελεσματική η άσκηση της εξουσίας και η ισχύς της διακυβέρνη-

* Ο Αντώνης Μακρυδημήτρης είναι Καθηγητής του Πανεπιστημίου Αθηνών.
1. Edward Said, Representations of the Intellectual, The 1993 Reith Lectures, Vintage, 

Λονδίνο 1994.



116 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

σης. Το ζήτημα, ωστόσο, είναι εάν κατά τούτο χάνουν ολοσχερώς ή εν μέρει 
η επιστήμη και η διανόηση την αναλυτική τους ακρίβεια και την αξιοπιστία 
των πορισμάτων τους. Πολλώ δε μάλλον, στο μέτρο που η ανάλυση και ο 
στοχασμός γίνονται υποχείρια της πολιτικής σκοπιμότητας και της λογικής 
διαχείρισης της εξουσίας αντί να στέκονται ισότιμα ή, εν πάση περιπτώσει, 
κριτικά απέναντι της.

Ο κόσμος της επιστήμης και ο κόσμος της πολιτικής είναι δύο διακριτοί 
χώροι. Αναφέρονται σε δύο διαφορετικές σφαίρες του κοινωνικού πράττειν 
και της ζωής. Στη μία, στον χώρο της επιστήμης, πρυτανεύει η αναζήτηση 
της αλήθειας, στην άλλη, στον χώρο της πολιτικής, πρυτανεύει η αποφασι­
στικότητα της πράξης, η έγκυρη κατανομή των αξιών και των αγαθών σε μια 
κοινωνία. Το ζήτημα είναι εάν και κατά πόσον η θεμιτή και αναγκαία ίσως α­
πόσταση, η αξιακή ουδετερότητα και ψυχραιμία στον χώρο της επιστήμης ι­
σοδύναμε! και επιφέρει αξιακή αδιαφορία, πνευματικό μιθριδατισμό ή και υ- 
ποτέλεια για τα τεκταινόμενα στον απέναντι χώρο, εκείνον της πολιτικής.

Αξίζει ίσως να σημειωθεί ότι η τάση ή η «αδυναμία» (ο «πειρασμός») της 
επιστήμης και της διανόησης να συνδέονται ενίοτε υπερβολικά και να εξαρ- 
τώνται υπέρμετρα από την εξουσία και την πολιτική ή οικονομική ισχύ, δεν 
είναι κάτι που περιορίζεται σε αυτή μόνον τη σφαίρα της πνευματικής δρα­
στηριότητας. Όπως είχε υποστηρίξει σε προγενέστερο έργο του ο Said,2 κάτι 
ανάλογο φαίνεται πως συνέβη και σε πιο καλλιτεχνικούς ή αισθητικούς το­
μείς της πνευματικής καλλιέργειας κατά τη νεότερη εποχή στη Δύση. Με συ­
νέπεια οι αναπαραστάσεις από μέρους δυτικών συγγραφέων και διανοητών, 
ανθρώπων του πνεύματος και της κουλτούρας, τμημάτων ή όψεων της ιστο­
ρικής και πολιτισμικής εμπειρίας της Ανατολής να μην είναι όσο θα έπρεπε 
αποσυνδεδεμένες ή ανεπηρέαστες από πολιτικές σκοπιμότητες και αντίστοι­
χες ιδεολογικές αφετηρίες. Όπως, φέρ’ ειπείν, η διευκόλυνση ή και η δικαι- 
ολόγηση της πολιτικής, οικονομικής και πολιτιστικής διείσδυσης της Δύσης 
στην Ανατολή με το πρόσχημα της ρυμούλκησής της προς τον «εκσυγχρονι­
σμό». Διαμορφώθηκε, όμως, έτσι μια κοσμοεικόνα και αντίληψη στη «Δύση» 
για την «Ανατολή» που, αφενός, εμφάνιζε τη δεύτερη να υστερεί σε ποσότη­
τα και αξία, αφετέρου δε, δικαιολογούσε εμμέσως πλην σαφώς την πρώτη 
στο διαφωτισπκό ή εκπολιτιστικό έργο και την αποστολή της -περιλαμβανο- 
μένου του εκ-χρισπανισμού, του εκ-δημοκρατισμου και του εκ-συγχρονι-

2. Edward Said, Orientalism, Western Conceptions ot the Orient, Penguin Books, Har- 
mondsworth 1995.



ΕΠΙΣΤΗΜΗ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ 117

σμού της πιο καθυστερημένης, υποτίθεται, Ανατολής έναντι της πιο εξελιγ­
μένης, σύμφωνα με τα παραπάνω κριτήρια και δείκτες, Δύσης.

Κοντολογίς, και στη μία και στην άλλη περίπτωση, της τέχνης και της δια­
νόησης, εμφανίζεται κατά το γενικό ερμηνευτικό σχήμα της επιχειρηματολο­
γίας του Said, μια τάση εξάρτησης -αν όχι υποτέλειας- μιας πνευματικής 
δραστηριότητας (των διανοουμένων, στην προκειμένη περίπτωση) για σκο­
πούς εξυπηρέτησης της πολιτικής εξουσίας και προώθησης συναφών σκοπι­
μοτήτων. Τούτο συμβαίνει διότι αντί να παρουσιάζουν οι διανοητές τα πράγ­
ματα ως έχουν, τείνουν αντιθέτως να προσαρμόζουν και να παραμορφώ­
νουν την αλήθεια πάνω στην προκρούστεια κλίνη της πολιτικά στρατευμένης 
και ελεγχόμενης θεωρίας τους για την πραγματικότητα και την πολυπλοκότη- 
τα που ενδεχομένως τη χαρακτηρίζει.

Στις στιγμές αυτές, αντί ο διανοητής να λέγει την αλήθεια στην εξουσία με 
το αναγκαίο θάρρος, την παρρησία και την πειθώ της ελευθεροφροσύνης 
του -είτε ακούγεται είτε όχι-, μεταστρέφεται σε απολογητή της εξουσίας και 
των μεθόδων που αυτή διαχειρίζεται απέναντι στα πράγματα και τους αν­
θρώπους. Χάνει έτσι την ελευθερία και την αυτονομία του απέναντι στα συ­
στήματα εξουσίας, κοσμικά, εκκλησιαστικά, ιδεολογικά ή άλλα.

Ακόμη χειρότερη και πιο δυσάρεστη ίσως είναι η περίπτωση που ο διανοη- 
τής εγκλωβίζεται τόσο πολύ στο κέλυφος των προκαταλήψεων και προϊδεάσε- 
ών του, μέσα στον παραμορφωτικό φακό της πολιτικής ή ιδεολογικής σκοπι­
μότητας, ώστε εκλαμβάνει κι ο ίδιος το ψευδές και κατασκευασμένο ως αληθές 
και κανονιστικά ορθό, το δε αληθές και ισχύον ως ψευδές και καταδικαστέο.

Ούτως ή άλλως, προδίδει την καταστατική ευθύνη που έχει να στέκει κρι­
τικά, σε κάποια απόσταση, απέναντι στα πράγματα -και μάλιστα αυτά που 
συνδέονται με την άσκηση της εξουσίας-, διατηρώντας την ελευθερία της 
σκέψης και της έκφρασης. Σε ακόμη βαθύτερο επίπεδο, παύει να στέκει κρι­
τικά απέναντι στον ίδιο του τον εαυτό υποβάλλοντας και τις δικές του σκέ­
ψεις στη βάσανο του κριτηρίου της αλήθειας.

II

ΚΡΙΣΗ ΑΞΙΟΠΙΣΤΙΑΣ

Τούτο ισοδυναμεί με ένα είδος κρίσης αξιοπιστίας, αλλά και αποτελεσματι- 
κότητας στο σύστημα και τις διαδικασίες της διακυβέρνησης. Όχι μόνο διότι 
αίρεται και ακυρώνεται σε ανάλογο βαθμό η λειτουργική ιδιαιτερότητα της ε­



118 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

πιστημονικής αυτοπειθαρχίας, που οφείλει, κατά τους κώδικες της ιδιαίτερης 
εξέλιξής της, να αναπαράγεται με βάση τα δικά της κριτήρια, τις μεθόδους 
και τις αξίες της ελεύθερης σκέψης και ανοιχτής διερεύνησης. Μεταμορφώ­
νεται, επιπλέον, και ο τρόπος συμβολής της στην κοινή ζωή -περιλαμβανο- 
μένης και της πολιτικής δραστηριότητας.

Αντί, δηλαδή, η επιστημονική σφαίρα και η κοινότητα των επιστημόνων 
και αναλυτών να προσφέρει στην πολιτική κοινότητα τα πορίσματα και τις α­
ναλύσεις προς εφαρμογή, διάψευση ή και επιβεβαίωση, συμβαίνει το αντί­
στροφο. Επιστήμονες και αναλυτές επιλέγονται από πολιτικούς (ή και επιχει­
ρηματίες) για να επενδύσουν επιστημονικά προειλημμένες αποφάσεις και ε­
πιλογές. Αυτές γίνονται στη συνέχεια αποδεκτές ως αξιακές προκείμενες και 
μείζονες προτάσεις του εντεύθεν συλλογισμού μη υποκείμενες σε ενδεχόμε­
νη διάψευση ή τροποποίηση, ακόμη και αν τα δεδομένα της επιστημονικής 
ανάλυσης συνηγορούσαν προς τούτο.

Στο τέλος αυτής της διαδικασίας παρουσιάζεται ως επιστημονική και ανα­
λυτικά τεκμηριωμένη μία επιλογή ή πολιτική θέση, μία κανονιστική ή ιδεολο­
γική προτίμηση, από την οποία ωστόσο απουσιάζουν οι ανάλογες προϋπο­
θέσεις. Επενδύεται εκ των υστέρων και τεχνηέντως το κύρος της επιστημονι­
κής αξιοπιστίας και της αναλυτικής τεκμηρίωσης -δίχως όμως τούτο να 
συμβαίνει εντελώς στην πράξη.

Τότε είναι που η εμπιστοσύνη όχι μόνο στην πολιτική αλλά και την επι­
στημονική διαδικασία κλονίζεται σοβαρά και καταρρέει. ΓΙαρασύροντας, πι­
θανόν, μαζί της και το αίτημα της κυριαρχίας του λόγου στις ανθρώπινες και 
κοινωνικές συμπεριφορές. Και μάλιστα εκείνες που αφορούν τις κοινές υπο­
θέσεις, για τις οποίες αναμένεται κοινή φροντίδα και ίσως μεγαλύτερη ευθύ­
νη, διαφάνεια, αμερόληπτη διερεύνηση και εν τέλει ευθυκρισία.

Από μια γενικότερη, εξάλλου, σκοπιά, θα μπορούσε να παρατηρηθεί ότι η 
διαφορά ανάμεσα σε μια σύγχρονη, ανοιχτή και δημοκρατική κοινωνία, από 
τη μία πλευρά, και σε μια προνεωτερική, κλειστή και αυταρχική κοινωνία, α­
πό την άλλη, έγκειται ακριβώς στη σημασία και την αξία που αποδίδουν 
στην καταστατική αρχή της αλήθειας.

Ο λόγος είναι ότι, στην πρώτη, η αλήθεια λειτουργεί ως ο ύπατος «ρυθμι­
στικός κανόνας». Γίνεται, δηλαδή, κάθε φορά αποδεκτό εκείνο που είναι α­
ληθές, εκείνο που στέκει και αντιστοιχεί στα δεδομένα της κριτικής σκέψης, 
της επιστημονικής ανάλυσης και διερεύνησης.3 Αντιθέτως, σε μια κλειστή και

3. Εξού και ο ρόλος των διανοουμένων, αλλά και η αποστολή των πανεπιστημίων, ως συ­



ΕΠΙΣΤΗΜΗ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ 119

μη δημοκρατική κοινωνία η αναζήτηση της αλήθειας καταλαμβάνει δευτε- 
ρεύουσα θέση στην κλίμακα των πνευματικών αξιών. Σχετικοποιείται και υ­
ποτάσσεται σε άλλες σκοπιμότητες.4

Θα μπορούσε, συναφώς, να παρατηρηθεί ότι η επιδίωξη του αληθούς και 
η επιδίωξη του αγαθού, μακροπρόθεσμα τουλάχιστον, δεν αποκλίνουν, αλλά 
μάλλον συγκλίνουν. Ώστε δεν μπορεί να επιτευχθεί το καλό και το αγαθό για 
μια κοινότητα δίχως τη συμβολή και του αληθούς. Και ότι τελικά το αγαθό 
και το αληθές αντιπροσωπεύουν τις δύο όψεις του ιδίου νομίσματος. Κάποι­
οι, ωστόσο, θαρρούν πως αυτά είναι διαφορετικά. Ίσως είναι, αλλά αλληλοε- 
πηρεάζονται. Γιατί υπάρχει μια αλληλουχία μεταξύ των σφαιρών της αλήθει­
ας, της ηθικής και της αποτελεσματικότητας στην οργάνωση και λειτουργία 
των κοινωνικών συστημάτων. Τουλάχιστον μακροπρόθεσμα.

Υπ’ αυτό το πρίσμα θα έπρεπε ενδεχομένως να εκληφθεί και να εκτιμηθεί 
αναλόγως η φιλοσοφημένη και διορατική ρήση του Διονυσίου Σολωμού ότι 
«το έθνος θα πρέπει να μάθει να θεωρεί εθνικόν το αληθές» -και όχι το αντί­
στροφο, όπως ίσως κάποτε συμβαίνει.

DANS LE VRAI

Θα μπορούσε, λοιπόν, να διατυπωθεί ο ισχυρισμός ότι ένα ηθικού τύπου 
κριτήριο στην άσκηση της διακυβέρνησης αναφέρεται οπωσδήποτε και συν­
δέεται με την υποχρέωση της αλήθειας, το δικαίωμα και το καθήκον της παρ­
ρησίας. Μπορεί να γενικεύσει, συνεπώς, κάποιος λέγοντας πως ηθική και α­
λήθεια τέμνονται, ώστε δεν μπορεί να είναι κανείς ηθικός ή να εγείρει αξίωση 
ηθικής εγκυρότητας ενόσω δεν λέγει την αλήθεια.

Το σχετικό καθήκον προϋποθέτει, φυσικά, αφενός την πρόσβαση σε ή 
την κατάκτηση μιας γνώσης που διεκδικεί να είναι αληθής —τουτέστιν, να 
μην έχει υποστεί διάψευση ή επιλάθευση, κατά το ποπεριανό κριτήριο- και 
αφετέρου την εντιμότητα και τη διάθεση της δημόσιας υποστήριξής της, έ­

ντελεστών της «προσπάθειας ορθολογικής σύλληψης του κόσμου» -βλ. Π. Γέμτος, «Πανεπι­
στήμια, επιστήμη και ελεύθεροι θεσμοί», Επιστήμη και Κοινωνία, τχ. 17-18, 2007, σ. 289-306. 
Οπότε, το μεν πανεπιστήμιο σταδιακά εξελίσσεται σε «οίκο ελευθερίας» [atrium libertatis], ο 
δε ερευνητής και διανοητής σε «εραστή της επιστήμης» [amor sciendi],

4. Karl Popper, The Open Society and its Enemies, Routledge, Λονδίνο 1966' Δ. Δημη- 
τράκος, A Vision of Liberty in Praise of Isaiah Berlin, Επίσημοι Λόγοι, 31ος τόμος, Πανεπι­
στήμιο Αθηνών, Αθήνα 2002.



120 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

στω και σε ώτα μη ακουόντων ή ακόμη και υπό αντίξοες συνθήκες. Ιδίως έ­
χει σημασία η τόλμη του διανοητή να εκφράσει τη γνώμη που θεωρεί ως α­
ληθή «με άτρεμη καρδιά» -«αληθείης ευκυκλέος ατρεμές ήτορ»— κατά το 
γνωστό απόσπασμα του Παρμενίδη.

Ακόμα και αν, ίσως ιδίως τότε που οι συνθήκες δεν μοιάζει να είναι ιδιαί­
τερα δεκτικές και ευοίωνες. Δοκιμάζεται, τότε, όχι μόνο το ψυχικό σθένος 
αλλά και το πνευματικό ήθος του διανοητή, που λαμβάνει το θάρρος της γνώ­
μης του και προωθεί την κριτική σκέψη και ανάλυση ενώπιον εκείνων που α­
σκούν την εξουσία είτε πρόκειται για πολιτικά, οικονομικά, κοινωνικά ή πο­
λιτιστικά και ιδεολογικά συμφέροντα, συστήματα και οργανώσεις.

Ο παρρησιαστής στην προκειμένη περίπτωση αποκτά, όπως έχει δείξει ο 
Foucault,5 ιδιαίτερη ηθική αξία στο μέτρο που απευθύνεται με τόλμη και ευ­
θυκρισία όχι μόνο απέναντι σε ίσους ή «κατωτέρούς» του, αλλά ιδίως σε ε­
κείνους που ασκούν την εξουσία. Δεν αρκεί, δηλαδή, να απευθύνεται με το 
σθένος της αλήθειας ο δάσκαλος προς τον μαθητή, όσο ιδίως ο μαθητής 
προς τον δάσκαλο, και ο δεύτερος να μην ενοχλείται από αυτό, αλλά να το 
ενθαρρύνει και να το καλλιεργεί. Γιατί δεν αξίζει τόσο, ούτε εκπλήσσει ιδιαί­
τερα, να μιλά ελεύθερα ο πατέρας προς το παιδί ή ο κυβερνών προς τον σύμ­
βουλο και τον αναλυτή, όσο το παιδί προς τον πατέρα, ο σύμβουλος και ο 
διανοητής προς τον αποφασίζοντα ή τον κυβερνώντα.

Σημειώνεται, λοιπόν, μια διαφθορά των ηθών -και μάλιστα του ήθους 
της αλήθειας-, όταν δεν το πράττουν αυτό οι διανοούμενοι και οι αναλυτές 
που ασχολούνται με τα δημόσια πράγματα και τις υποθέσεις κοινού ενδιαφέ­
ροντος. Γιατί στέκουν τότε όπως οι δούλοι και οι υπηρέτες απέναντι στον 
κύριο ή τον «πελάτη», όποιος και αν είναι αυτός. Αφού πρώτα υποταχθούν 
οι ίδιοι στη «λογική της σκοπιμότητας» και απομακρυνθούν αναλόγως από 
τη «σκοπιμότητα της λογικής», περιπίπτουν στην κατάσταση εκείνου που υ­
πηρετεί την «αλήθεια του συμφέροντος» και όχι το «συμφέρον της αλήθει­
ας». Και τούτο διότι συμβουλεύουν και υποστηρίζουν όχι αυτό που νομί­
ζουν και κρίνουν οι ίδιοι ως αληθές και πρέπον, αλλά εκείνο που εμφανίζε­
ται να θέλγει και να ευχαριστεί ή να συμφέρει τους κρατούντες.

Με τον τρόπο, όμως, αυτό ο διανοητής, εν τέλει, ούτε στους χρήστες των 
λόγων και των ιδεών του προσφέρει κάποια ουσιώδη βοήθεια ούτε τον εαυ­
τό του ωφελεί. Οι διανοητές αυτού του είδους, όπως και οι υπηρέτες πολ­
λαπλών αφεντάδων, περιπίπτουν αργά ή γρήγορα σε καθεστώς δυσμένειας ή

5. Μεταξύ άλλων και στο Μ. Foucault, Fearless Speech, Semiotext (E), L.A., ΗΠΑ 2001.



ΕΠΙΣΤΗΜΗ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ 121

αδιαφορίας από την πλευρά των ηγητόρων, που τους αλλάζουν όπως τα 
πουκάμισα που φορούν.

Η τέχνη της συμβουλής και της ευθυκρισίας στην ανάλυση της αλήθειας 
γίνεται μια τέχνη συνηγορίας και υπεράσπισης του ισχύοντος και του δεδο­
μένου. Δεν τολμά να συλλογιστεί και να εκφράσει κάτι που ίσως ενοχλεί ε­
γκατεστημένες αντιλήψεις, νοοτροπίες και συμφέροντα -έστω και αν τούτο 
είναι αληθές. Ο ανεξάρτητος διανοητής μετατρέπεται τότε σε υποτελή και ευ­
προσάρμοστο υπηρέτη του ηγήτορα και του εξουσιαστικού ηγεμόνα.

Αυτό είναι και το κύριο πρόβλημα της αξιοπιστίας των διανοουμένων, των 
αναλυτών και των επιστημόνων. Η εξάλειψη της ελευθερίας της σκέψης και 
της έκφρασης των ιδεών από την οποία πάσχουν όσοι εντάσσονται άνευ ό­
ρων και ορίων σε συστήματα διαχείρισης της εξουσίας και καθίστανται άκρι­
τοι απολογητές του ισχύοντος και του δεδομένου, ακόμη και αν τούτο έπαυ­
σε να είναι αληθές ή παράγει τα αντίθετα από τα αναμενόμενα αποτελέσματα.

Ποιος όμως ελεύθερος και εχέφρων άνθρωπος θα δεχόταν με τη δική του 
θέληση -εκουσίως- να μετατραπεί σε δούλο και υπηρέτη; Και πώς μπορεί 
εύκολα κανείς να παραιτηθεί από την αυτονομία της σκέψης του, να εγκατα­
λείψει την ελευθερία για τη δουλοπρέπεια και την υποκρισία; Πόσο ισχυρά 
πρέπει να είναι, άραγε, τα σχετικά κίνητρα, τα ανταλλάγματα και οι άλλες ικα­
νοποιήσεις;

Καταλήγει, λοιπόν, ενίοτε ο διανοητής να εγκλωβίζεται σε αυτή την κατά­
σταση της ιδιότυπης αιχμαλωσίας του στα αόρατα δεσμά των κατασκευασμέ­
νων εννοιών και των προκαταλήψεων, που είναι αναληθείς αλλά δεν προ­
βάλλονται ως τέτοιες στη σκέψη και την έκφρασή του. Τούτο ίσως οφείλεται 
εν πολλοίς στο γεγονός της «στράτευσης» ή έμμισθης απασχόλησής του σε 
συστήματα διαχείρισης της εξουσίας -κυβερνήσεις, υπουργεία, κόμματα, ε­
πιχειρήσεις, εκκλησίες ή άλλες οργανώσεις, ακόμα και αυτές της κοινωνίας 
των πολιτών. Περιπίπτει όμως τότε σε μια κατάσταση «εθελοδουλείας», όπως 
θα έλεγε ο La Boetie, που δεν αρμόζει αλλά προδίδει και υπονομεύει το 
πνεύμα που διέπει την κοινωνία των πολιτών ως ελεύθερων, ίσων και λογι­
κών ανθρώπων.

III

ΟΙ ΔΥΣΚΟΛΙΕΣ ΤΗΣ ΕΛΕΥΘΕΡΗΣ ΔΙΑΝΟΗΣΗΣ

Για τους σκοπούς της παρούσας ανάλυσης θα χαρακτηρίσουμε ως διανοητές 
[intellectuals], ακολουθώντας κατά τούτο τον R.K. Merton (στο ένατο κεφά­



122 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

λαιο του μνημειώδους έργου του Κοινωνική Θεωρία και Κοινωνική Δομή),6 
εκείνα τα πρόσωπα που αφιερώνονται στην καλλιέργεια και τον σχηματισμό 
της γνώσης, του γνωστικού κεφαλαίου σε μια κοινωνία.

Πρόκειται, φυσικά, για έναν κοινωνικό ρόλο, σπεύδει να διευκρινίσει ο 
Merton, και όχι για μια αποκλειστική και σταθερή ιδιότητα του συγκεκριμέ­
νου προσώπου. Πολλοί καθηγητές και δάσκαλοι, λόγου χάριν, συγκαταλέ­
γονται μεταξύ των διανοουμένων. Κάποτε, μάλιστα, τα πανεπιστήμια και οι 
σχολές ήταν οι τόποι της διανόησης par excellence. Τούτο δεν σημαίνει όμως 
κατ’ ανάγκην ότι όλοι οι καθηγητές και οι δάσκαλοι, με βάση αυτό και μόνο 
το κριτήριο της επαγγελματικής-επιστημονικής τους ενασχόλησης, είναι και 
διανοούμενοι. Αν αυτοί περιορίζονται στη μετάδοση ή τη μηχανιστική ανα­
παραγωγή των περιεχομένων ενός βιβλίου ή ενός τομέα της γνώσης δίχως 
περαιτέρω ερμηνευτικές απόπειρες και δημιουργικές εφαρμογές, μάλλον δεν 
θα πρέπει να συγκαταλέγονται μεταξύ των διανοουμένων. Διότι μοιάζουν 
τότε με τους εκφωνητές του ραδιοφώνου ή της τηλεόρασης που δεν γρά­
φουν ούτε διαμορφώνουν οι ίδιοι το περιεχόμενο του κειμένου που αναμε­
ταδίδουν.

Ιδίως ενδιαφέρει εδώ μια ειδική κατηγορία διανοουμένων και αναλυτών 
στο πεδίο των κοινωνικών επιστημών. Εκείνοι που λειτουργούν, για ένα 
τουλάχιστον διάστημα, και ως σύμβουλοι και αναλυτές ή συνεργάτες ανθρώ­
πων που χειρίζονται συστήματα εξουσίας στη διοίκηση, την πολιτική, την 
οικονομία, τον πολιτισμό κ.λπ.

Στο μέτρο μάλιστα που γίνεται λόγος για εξειδικευμένα συστήματα οργά­
νωσης -τις σύγχρονες «γραφειοκρατίες»- είναι προφανές, τούτο άλλωστε έ­
δειξε ο Max Weber7 πριν από 100 περίπου χρόνια, όχι αυτές λειτουργούν με 
βάση την ειδική γνώση και την τεχνική αρμοδιότητα. Ακριβώς αυτό το χαρα­
κτηριστικό είναι που τους προσφέρει συγκριτική υπεροχή και τις καθιστά α­
συναγώνιστα συστήματα αποτελεσματικής διαχείρισης στους τομείς της λει­
τουργικής τους εξειδίκευσης.

Συνάμα, οι σύγχρονες γραφειοκρατίες χρειάζονται ως μια κυριολεκτικά 
sine qua non συνθήκη έναν νέο τύπο εργαζομένου που έχει ενσωματωμένη, 
μέσω της αντίστοιχης εκπαίδευσης ή και επαγγελματικής του εμπειρίας, μια 
ειδική κατηγορία τεχνικής ή επιστημονικής γνώσης, την οποία εφαρμόζει με 
συνέπεια, αρμοδιότητα και επιτυχία. Πρόκειται, λοιπόν, για ένα διανοητικά

6. R.K. Merton, Social Theory and Social Structure, The Free Press, Νέα Υόρκη 1968.
7. M. Weber, Economy and Society, An Outline of Interpretative Sociology, University of 

California Press, Berkeley 1978.



ΕΠΙΣΤΗΜΗ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ 123

και επιστημονικά εξειδικευμένο προσωπικό, που απασχολείται ολοένα και 
περισσότερο στις σύγχρονες πολιτικές, οικονομικές και διοικητικές —για να 
μην πω επιπροσθέτως και πολιτιστικές ή κοινωνικές— γραφειοκρατίες και ορ­
γανώσεις. Σύμφωνα με μια κάπως διαφορετική ορολογία, πρόκειται για την 
κατηγορία των «οργανικών διανοουμένων», όπως την χαρακτήρισε ο ιταλός 
πολιτικός και διανοητής Antonio Gramsci.

Σημειώνεται εξάλλου, συναφώς, ότι η μετατροπή του ανεξάρτητου δια- 
νοητή σε «τεχνοκράτη-επιστήμονα» από τη στιγμή που υπεισέρχεται σε ένα 
οργανωμένο σύστημα διαχείρισης πολιτικής, οικονομικής ή διοικητικής ε­
ξουσίας είναι περίπου αναπόφευκτη. Εκείνο που συμβαίνει καταρχάς είναι η 
μεγαλύτερη εξοικείωσή του με τις τεχνικές λεπτομέρειες, τις προδιαγραφές 
και τις εσώτερες διαδικασίες λειτουργίας του συστήματος. Ο αναλυτής απο­
κτά εν προκειμένω μια ειδική μορφή γνώσης που είναι απροσπέλαστη στους 
outsiders. Μια γνώση την οποία ο Max Weber χαρακτήριζε προσφυώς ως 
Dienstwissen —γνώση των δεδομένων της διαδικασίας στη λειτουργία των 
οργανωτικών λαβυρίνθων-, αντιδιαστέλλοντάς την προς τη γενικότερη και 
πιο διάχυτη Fachwissen -γνώση ενός αντικειμένου του επιστητού.

Συνάμα, τείνει να εστιάζει την προσοχή και τα ενδιαφέροντά του στα μέσα 
και όχι στους σκοπούς ή τις απώτερες συνέπειες των ενεργειών του και της 
λειτουργίας του συστήματος. Γίνεται, έτσι, ένας τεχνικός, ένας ειδήμων στη 
λειτουργία του εν λόγω συοτήματος. Το ζήτημα είναι αν και σε ποιο βαθμό 
διατηρεί παράλληλα ή δεν αποβάλλει ολότελα και την ιδιότητα ή, μάλλον, 
την ικανότητα του διανοητή που εξετάζει τα πράγματα στην ολότητά τους 
και από σφαιρικότερη σκοπιά.

Ο μήνας του μέληος του διανοούμενου με την εξουσία είναι «nasty, 
brutish and short», έγραφε στο έργο του περί κοινωνικής δομής ο Merton.8 
Και τούτο διότι όταν κάποιος επιστρατεύεται επαγγελματικά, ως μέρος της 
έμμισθης απασχόλησής του, σε κάποιο σύστημα εξουσίας είναι περίπου ανα­
μενόμενο ότι θα λειτουργεί με υψηλότερο βαθμό αυτοελέγχου και αυτολογο- 
κρισίας ως προς την ανεξαρτησία της σκέψης του και της κριτικής του ικα­
νότητας απέναντι σε αυτό. Οπότε κάμπτεται, ως έναν βαθμό τουλάχιστον, η 
ελευθερία του πνεύματός του και αντί να κρίνει κατά το δυνατόν αντικειμενι­
κά, τείνει να δικαιολογεί τα κρατούντα και ισχύοντα ή εκείνα που αποφασί- 
ζονται ως τέτοια. Η ελάττωση, εν τέλει, της ηθικής και πνευματικής του αυ­
τοσυνείδησης και ανεξαρτησίας αποτελεί το αναπόφευκτο ίσως κόστος της

8. R.K. Merton, Social Theory and Social Structure, ό.π.



124 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

ένταξης του διανοητή σε κάποιον χώρο επαγγελματικής απασχόλησης που 
συνδέεται με ένα σύστημα εξουσίας.

Πλην ελάχιστων εξαιρέσεων εντελώς ανένταχτων διανοουμένων σε οια- 
δήποτε σφαίρα ή πεδίο πολιτικής, οικονομικής, ιδεολογικής ή πολιτιστικής 
στράτευσης και εμπλοκής, τούτο είναι κάτι που κανείς ίσως δεν μπορεί να α- 
ποφύγει παντελώς στο πλαίσιο της επαγγελματικής και επιστημονικής του 
σταδιοδρομίας στις ολοένα και περισσότερο γραφειοκρατικοποιούμενες κοι­
νωνίες της εποχής μας και πολύ περισσότερο του αύριο. Ιδίως δε στο μέτρο 
που αυτές δείχνουν σαφή προτίμηση στους «τεχνο-επιστήμονες» παρά στην 
ανεξάρτητη διανόηση και στους μη εντελώς τεχνο-επιστημονικά εξειδικευμέ- 
νους αναλυτές και «τεχνοκράτες».

Το δίλημμα είναι οξύ και καίριο: αν πρόκειται να αποφύγει κανείς τον ε­
ρασιτεχνισμό στην καλλιέργεια της γνώσης και την επιστημονική του παρα­
γωγή δεν μπορεί παρά να λειτουργεί στο πλαίσιο κάποιου συστήματος οργά­
νωσης της γνώσης και της εξουσίας (λ.χ., ο οικονομολόγος στην επιχείρηση, 
ο νομικός στη διοίκηση ή τη δικαιοσύνη, ο πολιτικός επιστήμονας στα κόμμα­
τα ή το κράτος, ο κοινωνιολόγος σε κάποιες κοινωνικές οργανώσεις κ.ο.κ.).

Αυτή η ένταξη έχει όμως ως ενδεχόμενη ή και παρεπόμενη συνέπεια, μαζί 
με τον ερασιτεχνισμό, να εξαφανίζεται ή να απορροφάται σε ανάλογα ποσο­
στά και η αναλυτική κρίση και η ελευθερία σκέψης του διανοουμένου. Φτά­
νει έτσι να αντιμετωπίζει ένα «φαουστικό» αδιέξοδο. Ό,τι κερδίζει σε ειδική 
γνώση και αρμοδιότητα, ό,τι αποκτά σε πρόσβαση στα ενδότερα της λειτουρ­
γίας του συστήματος (την ικανότητα να κινηθεί μέσα στον λαβύρινθο), το 
χάνει από την άλλη πλευρά στην καθαρότητα της ηθικής του συνείδησης, 
την ακεραιότητα και την ελευθερία της κριτικής του σκέψης και της αναλυτι­
κής του ματιάς.

Αρκούν, λοιπόν, αυτά τα ανταλλάγματα για την απώλεια εν όλω ή εν μέρει 
της κριτικής σκέψης και της ηθικής συνείδησης; Και για να το θέσουμε δια­
φορετικά, με πιο θετική διάσταση: πώς μπορεί κανείς να διατηρήσει και να 
καλλιεργήσει περαιτέρω την πνευματική του αυτονομία, την κριτική του σκέ­
ψη και συνείδηση; I Ιώς μπορεί να διατηρήσει ή και να επαυξήσει τη δύναμη 
της παρρησίας να λέγει την αλήθεια στην εξουσία, όπως αυτός την αντιλαμ­
βάνεται εν τόπω και χρόνω; Ποια αλήθεια απέναντι σε ποιον και πότε; Αυτό 
είναι το ερώτημα.



ΕΠΙΣΤΗΜΗ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ

IV
ΤΟ ΝΟΗΜΑ ΤΗΣ ΠΑΡΡΗΣΙΑΣ

125

Φυσικά ο διανοητής δεν είναι παρά ένας άνθρωπος, όπως όλοι οι άλλοι. Δεν 
διαθέτει κάποια προνομιακή πρόσβαση εξ αποκαλύψεως ή λόγω προσωπι­
κού χαρίσματος προς την αντικειμενική και υπερτοπική ή καθολική αλήθεια. 
Το μόνο που ίσως διαθέτει, και αυτό υπό όρους και μετά από συστηματική 
άσκηση και καλλιέργεια, είναι το όπλο της συστηματικής, κριτικής ανάλυσης 
και σκέψης. Καθώς και την ανάλογη ελευθερία στην έκφραση και διατύπωση 
απόψεων και συλλογισμών προάγοντας έτσι τον διάλογο, τη συναίνεση όσο 
και τη διαφωνία ή την ενδεχόμενη διάψευση.

Ακριβώς αυτή η διάθεση, η πνευματική στάση της διαρκούς διερώτησης 
και απορίας, της αναζήτησης και της ασίγαστης διερεύνησης των ζητημά­
των, της επίγνωσης για την ενδεχόμενη επισφάλεια των επιλογών είναι ίσως 
εκείνο που κατά βάση θα χαρακτηρίζαμε ως το θεμελιωδέστερο γνώρισμα 
του διανοητή. «Speaking truth to power is no Panglossian idealism », θα πει εν 
προκειμένω ο Said.9 «It is careful weighing the alternatives, picking the right 
one, and intelligently representing it where it can do the most good and cause 
the right change».

Πρόκειται, λοιπόν, για μια κριτική, αναλυτική και απροκατάληπτη στάση 
απέναντι στα προβλήματα και τις αποφάσεις και όχι τόσο για μια αμετακίνη­
τη και προνομιακή κατοχή από τον ίδιο τον διανοητή μιας οριστικής και α­
πόλυτης αλήθειας που ισχύει καθολικά και αιώνια για όλους. Η αναζήτηση 
και η αμφιβολία μάλλον, παρά η ανάπαυση και η βεβαιότητα χαρακτηρίζουν 
την πεμπτουσία της στάσης του διανοητή απέναντι στην αλήθεια.

Έτσι κι αλλιώς, στην πραγματικότητα της κοινωνικής συμβίωσης οι όποι­
ες αλήθειες «κατασκευάζονται» εν τόπω και χρόνω από τα υλικά των ιδεών, 
των προθέσεων και αξιών των κοινωνικών υποκειμένων και των συλλογικο- 
τήτων. Δεν προέρχονται από τη φύση ούτε από τον «ουρανό».

Το ζήτημα είναι πώς στέκει κανείς απέναντι σε αυτές τις κοινωνικά προερ­
χόμενες πνευματικές κατασκευές, που ίσως πέτυχαν κάποτε σε κάποιους κοι­
νωνικούς σκοπούς ή λειτουργίες, αλλά δεν επιτυγχάνουν πλέον σε όλους ή 
σε άλλους. Πνευματικές κατασκευές που ίσως επιδεινώνουν κάποια πράγμα­
τα ή κοινωνικές λειτουργίες που εξουδετερώνουν ενδεχομένως κάποιες άλ­
λες εναλλακτικές αλήθειες ή υποθέσεις περί του πραγματικού, που ίσως

9. Ε. Said, Representations of the Intellectual, ό.π., σ. 75.



126 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

έκρυβαν ή κρύβουν ακόμη κάποια ερμηνευτική αξία και δυνατότητα.
Πώς στέκει, λοιπόν, ο διανοητής απέναντι σε αυτές τις πνευματικές κατα­

σκευές, που αναπαράγονται από τα αντίστοιχα οργανωμένα συστήματα κο­
σμικής ή μη εξουσίας; Αυτή είναι μια παράπλευρη όψη της γενικότερης απο­
στολής του διανοητή να λέγει την αλήθεια στην εξουσία [«speaking truth to 
power»].

Όταν o John Smart Mill, λόγου χάριν, για να αναφερθώ σε έναν από τους 
κορυφαίους διανοητές και συνηγόρους της ελεύθερης και απροκατάληπτης 
σκέψης, συμπέραινε ότι οι ιδέες του πολιτικού και κοινωνικού φιλελευθερι­
σμού, που ο ίδιος ασπαζόταν πλήρως και έκανε αγώνα για την επικράτησή 
τους στη Βρετανία, δεν ήταν συμβατές με την κατάσταση των Ινδιών, ότι δεν 
ήταν εκεί αναγκαίες, τι συμβαίνει άραγε και πώς αυτό ερμηνεύεται;

Οφείλεται στο ότι είχε ο ίδιος υπηρετήσει επαγγελματικά επί μακράν στο 
India Office; Πρόκειται άραγε για πολιτική σκοπιμότητα που τον οδήγησε σε 
αυτό το συμπέρασμα; Μήπως η ελάττωση της κριτικής του ματιάς ως προς 
το σημείο αυτό είχε να κάνει με την υποστήριξη της ηγεμονικής πολιτικής 
της Μεγάλης Βρετανίας για τον ευρύτερο εκσυγχρονιστικό και διαφωτιστικό 
της ρόλο και την αποστολή στο σύγχρονο κόσμο; Ή άλλο τι; Μήπως οφεί­
λεται, ενδεχομένως, στη διαπίστωση ότι οι πολιτικές αξίες και αρχές δεν έ­
χουν όλες καθολική ισχύ και σημασία και ότι, ίσως, πρέπει να προσαρμόζο­
νται στις ιδιαίτερες συνθήκες και περιστάσεις ενός τόπου και ενός λαού; Αν 
πρόκειται, όμως, για θεμελιώδη ανθρώπινα δικαιώματα και βασικούς κανό­
νες ή αρχές ελευθερίας, πώς μπορεί κανείς να ισχυριστεί ότι δεν έχουν καθο­
λική ισχύ, παρά αξίζουν και εφαρμόζονται επιλεκτικά και περιορισμένα; Πό­
τε και πώς κρίνεται αυτό;

Η «σιωπή των διανοουμένων» είναι κάποιες στιγμές παραπάνω από εύ­
γλωττη ως έκφραση μιας λογικής ανοχής —αν όχι και υποστήριξης- των συ­
στημάτων εξουσίας με κορυφαίο εξ αυτών την ίδια τους τη χώρα. Η κάμψη 
της ενότητας, της συνέπειας και της καθολικότητας των ηθικών κριτηρίων ί­
σως αποτελεί όμως ενίοτε δείγμα όχι μόνο της σιωπής αλλά και της «προδο­
σίας» των διανοουμένων έναντι της θεμελιώδους -καταστατικής στο λει­
τούργημά τους— αρετής να λένε πάντα την αλήθεια απέναντι στην εξουσία 
—«speaking truth to power».

Βεβαίως, δεν μπορεί ούτε πρέπει να μιλά κανείς διαρκώς και επί παντός 
του επιστητού. Η πολυλογία και η πολυπραγμοσύνη («η φλυαρία των δια­
νοουμένων») ακυρώνει εν τέλει την εγκυρότητα και την αξιοπιστία του λό­
γου. Όπως και η υπερβολική έκθεση και προβολή στην αγορά μειώνει την



ΕΠΙΣΤΗΜΗ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ 127

αξία και την ποιότητα ενός προϊόντος. Όμως για κάποια ουσιώδη ζητήματα 
κοινού ενδιαφέροντος και σημασίας, ο διανοητής δεν μπορεί να σιωπά. 
Ιδίως αν η διαχείρισή τους από τα συστήματα εξουσίας υπερβαίνει κάποια ε­
λάχιστα όρια ορθολογισμού, ηθικής συνέπειας και ανοχής. Η αποχή και η α­
πόσταση από τη διακεκαυμένη ζώνη των κρίσιμων διακυβεύσεων, όταν οι α­
πόψεις και οι αξίες συγκρούονται και οι συνέπειες από τις επιλογές μοιάζει 
να είναι πολύ σημαντικές, δεν αντιστοιχεί στις προϋποθέσεις του καθήκο­
ντος της παρρησίας που διέπει τον διανοητή. Η ιδιώτευση και η σιωπή δεν 
συνιστούν την πιο ενδεδειγμένη στάση.

Ακριβώς τότε είναι που πρέπει να μιλήσει κανείς και να πει την αλήθεια 
-όπως φυσικά αυτός την αντιλαμβάνεται. Αποφεύγοντας όμως τη φθορά 
της δικής του κριτικής αυτοσυνείδησης, την υπερβολική αυτολογοκρισία για 
την υπεράσπιση της εξουσίας. Τούτο είναι έργο άλλων. Των υπαλλήλων και 
των απολογητών της διαχείρισης. Όχι της διανόησης και της επιστήμης που 
αποζητά με τον μικρό φακό της κριτικής σκέψης και συνείδησης την ελάχι­
στη έστω διάθλαση και διεύρυνση της ζώνης της αλήθειας. Τη μείωση, δη­
λαδή, έστω και για λίγο της ψευδούς απεικόνισης, της αυταπάτης της αντί­
ληψης του είναι, που αφήνουν στη συνείδηση τα ίχνη της νύχτας του νου.

Η παρρησία του διανοητή που γίνεται αντιληπτή ως καθήκον και ήθος 
της ελευθερίας της σκέψης και της έκφρασης προϋποθέτει, φυσικά, την από 
μέρους του ανάλογη διάθεση. Ότι, δηλαδή, αισθάνεται και εκείνος την ανά­
γκη να μιλήσει ελεύθερα και το πράττει τούτο δίχως πιέσεις ή εξαναγκα­
σμούς της μιας ή της άλλης μορφής. Γιατί η παρρησία δεν μπορεί να είναι α­
ποτέλεσμα έξωθεν πίεσης και εκβιασμού. Εκείνο που προέχει πάντως είναι η 
αίσθηση της ηθικής αυτοσυνείδησης, του καθήκοντος να λέγει κανείς την α­
λήθεια με τρόπο αμερόληπτο, αντικειμενικό και ανιδιοτελή, δίχως να φοβά­
ται ή να αδιαφορεί —sine ira ac studio, για να θυμηθούμε την αξιομνημόνευ­
τη προσταγή του Max Weber. Γιατί, τελικά, η αλήθεια εξαρτάται κατά πολύ 
από εκείνον που την εγγυάται, όπως μας θύμισε πρόσφατα ο Vaclav Havel.

V

ΤΟ ΔΙΛΗΜΜΑ ΤΗΣ ΠΡΑΞΗΣ

Η τραγικότητα της μοίρας του διανοητή στη μετά- ή, μάλλον, την προ-ορθολο- 
γική εποχή μας, παρά την υποτιθέμενη πρωτοκαθεδρία του λόγου και της ανα­
λυτικής σκέψης στην πορεία των ανθρώπινων πραγμάτων, έγκειται στο ότι



128 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

μπορεί αυτός να θεωρείται χρήσιμος και να αποζητείται η συνδρομή του για το 
ένα ή το άλλο ζήτημα. Σπάνια, όμως, θεωρείται ως απολύτως αναγκαίος και η 
συμβολή του ως sine qua non συνθήκη για την ποιότητα των αποφάσεων και 
τον καθορισμό των επιλογών. «He is on call but seldom regarded as indispens­
able», θα παρατηρήσει συναφώς o Merton.10 Τα πορίσματα της ανάλυσής 
του δεν χρησιμοποιούνται όσο θα έπρεπε και θα μπορούσε στη λήψη των α­
ποφάσεων και ο ίδιος τίθεται στο περιθώριο, με τον ένα ή τον άλλο τρόπο.

Στο μέτρο που η συμβουλή του δεν εισακούεται και δεν επηρεάζει αναλό- 
γως την τροπή των πραγμάτων, ο διανοητής αντιμετωπίζει ξανά ένα ακόμη 
δίλημμα. Να συνεχίσει να προσφέρει τις αναλύσεις και τις συμβουλές του έ­
στω και εις ώτα μη ακουόντων ή να επιστρέφει εκεί από όπου προήλθε. Στο 
καθαρτήριο του σπουδαστηρίου, της βιβλιοθήκης και του εργαστηρίου του. 
Στη μοναξιά του γραφείου του [scriptorium] εκκολάπτεται η ελευθεροφρο­
σύνη του διανοητή.11 Για τον αναλυτή και τον συστηματικό επιστήμονα υ­
πάρχει πάντοτε αυτή η επιλογή. Η απομάκρυνση από τα κέντρα εξουσίας, ε­
κεί όπου πολλές φορές η σκέψη και ο συλλογισμός διεξάγονται «με το πι­
στόλι στον κρόταφο», και η επιστροφή στον χώρο της απουσίας πιέσεων και 
σκοπιμοτήτων. Μια επιστροφή που συνοδεύεται ίσως και από μια αίσθηση 
πικρίας και απογοήτευσης, γιατί ξαναγυρίζει στον κόσμο της ασάφειας και 
της απροσδιοριστίας, στον νεφελώδη κόσμο των αναλύσεων και των θεω­
ριών που ελάχιστα επηρεάζουν τα πράγματα και τις εξελίξεις.

Όσο για τον άλλο κόσμο, τον κόσμο της πρακτικής εφαρμογής με τις με­
γαλύτερες βεβαιότητες και τις λιγότερες αμφιβολίες, τον κόσμο που απηλλά- 
γη πια από τον ενοχλητικό διανοούμενο με τα ερωτήματα και τις απορίες, τα 
πράγματα δεν ξέρω αν είναι καλύτερα ή χειρότερα δίχως εκείνον. Ίσως είναι 
μεγαλύτερη η αποφασιστικότητα και η ταχύτητα των επιλογών, ίσως γίνεται 
όμως συνάμα φτωχότερη η ανάλυση και ο στοχασμός. Ενδεχομένως επειδή 
γίνεται ατελέστερη και η ίδια η πράξη. Διότι, όπως έλεγε ο Καρτέσιος, «για 
να πράττει κανείς ορθά, πρέπει να μπορεί να σκέπτεται και να κρίνει ορθά». 
Εξαρτάται από τα προβλήματα και τις περιστάσεις ποιο από τα δύο είναι πιο 
χρήσιμο και αναγκαίο: η συστηματική ανάλυση ή η αποφασιστικότητα της 
πράξης. Ο χρόνος θα το δείξει. Έτσι κι αλλιώς, «η αλήθεια είναι του χρόνου 
θυγατέρα» [veritas filia temporis].

10. R.K. Merton, Social Theory and Social Structure, ό.π., σ. 265.
11. Εκεί, στη μοναξιά του εργαστηρίου και της βιβλιοθήκης του, «ο διανοητής είναι περισ­

σότερο κι από πρίγκιπας, περισσότερο κι από βασιλιάς>' Ζ. Λε Γκοφ, Οι διανοούμενοι στο 
Μεσαίωνα, Κέδρος, Αθήνα 2002, σ. 181.



ΕΠΙΣΤΗΜΗ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ 129

Στην περίφημη ομιλία του για την «Επιστήμη ως Λειτούργημα», ο Max 
Weber, απευθυνόμενος σε φοιτητές στο πανεπιστήμιο του Μονάχου, λίγο 
μετά τη λήξη του Α' Παγκοσμίου Πολέμου, υπενθύμισε στο ακροατήριό 
του την αποστροφή του Tolstoy απέναντι στο μεγάλο δίλημμα της επιλογής 
ανάμεσα στην επιστήμη και την πολιτική, την πράξη ή τη θεωρία. Ο μεγάλος 
ρώσος συγγραφέας υποστήριζε πως, τελικά, η επιστήμη είναι άνευ σημα­
σίας, γιατί δεν δίδει απάντηση στο κρίσιμο ερώτημα. Και το κρίσιμο ερώτημα 
είναι πώς να ζήσει κανείς και πώς να λαμβάνει τις καλύτερες αποφάσεις. 
Μόνον η πίστη και η απλή ζωή σώζουν. Τα λοιπά είναι περιττά, κατά τον 
Tolstoy. Εκθέτοντας αυτόν τον συλλογισμό, ο Weber παρατήρησε πως, 
πράγματι, η επιστήμη και η θεωρητική ενασχόληση δεν προσφέρουν ξεκάθα­
ρες ή μονοσήμαντες απαντήσεις ή συνταγές πώς να ζήσει κανείς και τι απο­
φάσεις να λάβει στη ζωή του. Ίσως όμως βοηθούν στην καλύτερη γνωστική 
προετοιμασία και προπαρασκευή του ανθρώπου να αντιμετωπίσει με τρόπο 
κατά το δυνατόν λογικό τα μεγάλα διλήμματα στη ζωή του.

Πολλά εξαρτώνται από τη διάθεση και το ύφος των ανθρώπων που ε­
μπλέκονται στην ανάλυση και την εφαρμογή. Εξαρτώνται ακόμη από το γε­
νικότερο πνευματικό και πολιτιστικό κλίμα της εποχής -εάν θέλει να αποδέ­
χεται στους κόλπους της αυτό το ενοχλητικό ον, που σαν την αλογόμυγα α­
ναστατώνει κάπως την ηρεμία και τη χαλαρότητα της αντίληψης. Κάτι ανάλο­
γο δεν συνέβη με τον Σωκράτη στην εποχή του; Γνωρίζουμε, βέβαια, όλοι 
την κατάληξή του. Αναγκάστηκε να πιει το κώνειο. Αλλά και πόσο μετανόη­
σαν μετά οι συμπολίτες του για την άφρονα ενέργειά τους.

Ο διανοούμενος, ο ελεύθερος διανοητής δεν γίνεται εύκολα αποδεκτός ό­
χι μόνο από το σύστημα της εξουσίας, αλλά ούτε και από τον απλό λαό προς 
τον οποίο κατά βάθος απευθύνεται. Η μοίρα του, όχι σπάνια, είναι το κώ­
νειο, η πυρά, η εξορία. Η ποιότητα και η ελευθερία μιας κοινωνίας, λοιπόν, 
κρίνεται και αποτιμάται και από τον βαθμό που αυτή αποδέχεται στους κόλ­
πους της και αποδίδει αξία στην ελεύθερη σκέψη και την έκφραση των δια­
νοουμένων.12

12. Συμπληρωματικά, εκτός από τα έργα που αναφέρονται στις προηγούμενες σημειώσεις, 
βλ επίσης: Κ. Καστοριάδης, Ο Πολιτικός του Πλάτωνα, Επτά Σεμινάρια στην EHESS, Πόλις, 
Αθήνα 200 Γ Αντ. Μακρυδημήτρης, Προσεγγίσεις στη Θεωρία των Οργανώσεων, Καστα- 
νιώτης, Αθήνα 2004' Δ. Θ. Τσάτσος, Πολιτικός και Επιστημονικός Λόγος, Στοχασμοί για μια 
διαλεκτική αντίθεση που θέτει σε δοκιμασία τη σύγχρονη δημοκρατία και τον συγγραφέα, Γα- 
βριηλίδης, Αθήνα 2005' Κ. Ψυχοπαίδης, Ο Φιλόσοφος, ο Πολίτης και ο Τύραννος, Για την 
πολιτική σκέψη του Πλάτωνα και του Αριστοτέλη, Πόλις, Αθήνα 2001.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

