
  

  Greek Political Science Review

   Vol 30 (2007)

  

 

  

  Η συναίνεση ως εχέγγυο ορθότητας; : σκέψεις με
αφορμή τον εχθρό του λαού του Ίψεν 

  Κώστας Μ. Σταμάτης   

  doi: 10.12681/hpsa.14433 

 

  

  Copyright © 2017, Κώστας Μ. Σταμάτης 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Σταμάτης Κ. Μ. (2017). Η συναίνεση ως εχέγγυο ορθότητας; : σκέψεις με αφορμή τον εχθρό του λαού του Ίψεν. 
Greek Political Science Review, 30, 131–140. https://doi.org/10.12681/hpsa.14433

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 20/01/2026 11:28:10



ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 30, ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ 2007, ο. 131-140

Η ΣΥΝΑΙΝΕΣΗ ΩΣ ΕΧΕΓΓΥΟ ΟΡΘΟΤΗΤΑΣ; 
Σκεψεις με Αφορμή τον Εχθρό του Λαού του Ιψεν

Κώστας Σταμάτης'

Α. Νεότεροι στοχαστές με καντιανές καταβολές, προπάντων οι Karl-Otto Apel, 
Jürgen Habermas και Robert Alexy, κρίνουν εν γένει ότι η ορθότητα μιας 
πρακτικής αρχής, ενός κανόνα, μιας απόφασης εξαρτάται καταρχήν από τη 
δυνατότητα να γίνει αποδεκτή από όλους, εφόσον τηρηθούν οι απαιτούμε- 
νες διαδικαστικές προϋποθέσεις που επιβάλλει η ηθική του διαλόγου [Dis­
kursethik]. Η θέση αυτή εκκινεί από μια συναινετική αντίληψη περί αλήθειας 
και ορθότητας.

Ήδη, ωστόσο, η αφετηρία της αυτή ελέγχεται ως προβληματική. Διότι κρί­
νει την αλήθεια ή την ορθότητα μιας πρότασης αποκλειστικά βάσει της συ­
ναίνεσης που αυτή είναι σε θέση να προκαλέσει. Διαφορετικά από τη συναι­
νετική αντίληψη περί αλήθειας, αυτό που ιδρύει την αλήθεια ή την ορθότητα 
μιας πρότασης είναι η αντιστοιχία του περιεχομένου της προς τις ουσιώδεις 
πτυχές του ανακύπτοντος προβλήματος. Αυτό όμως είναι κάτι που ξεπερνά 
τα τυπικά πλαίσια λόγου και σκέψης. Υπερβαίνει δηλαδή τις διαδικαστικές 
προϋποθέσεις του διαλόγου, στις οποίες και εξαντλείται εν τέλει η λεγάμενη 
ηθική θεωρία του διαλόγου.

Η αλήθεια και η ορθότητα των θέσεων μας είναι κάτι διαφορετικό από 
την πιθανότητα σύμπτωσης απόψεων επ’ αυτών. Η αυξημένη συναίνεση α­
ποτελεί πιθανώς ένδειξη μιας ευλογης πρότασης ή ερμηνείας. Αυτή καθ’ ε- 
αυτή, όμως, δεν εξασφαλίζει τον έλλογο χαρακτήρα μιας πρότασης ή ερμη­
νείας. Δεν καθιερώνει καν ένα μαχητό τεκμήριο ορθότητας. Άλλο θέμα είναι 
φυσικά η αναγκαιότητα λήψης ορισμένων αποφάσεων βάσει της αρχής της 
πλειοψηφίας, καθώς επίσης η αναγκαιότητα ορισμένες αποφάσεις να αφήνο­
νται έξω από την ακτίνα δράσης διαδικασιών πλειοψηφικού χαρακτήρα.

* Ο Κώστας Σταμάτης είναι καθηγητής Φιλοσοφίας του Δικαίου στο Τμήμα Νομικής του 
Αριστοτέλειου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης.



132 ΚΩΣΤΑΣ ΣΤΑΜΑΤΗΣ

Οι διάλογοι περί του πρακτέου γίνονται γύρω από ορισμένο αντικείμενο 
προς συζήτηση, ως προς το οποίο οι ενδιαφερόμενοι καλούνται να εκθέ­
σουν και να εκτεθούν σε επιχειρήματα τόσο διαδικαστικά όσο και ουσιαστι­
κά. Επομένως, η ορθολογικότητα των πρακτικών κρίσεων καθόλου δεν μπο­
ρεί να εφελκύεται μονάχα από τις διαδικαστικές προϋποθέσεις του διαλόγου. 
Σε τελευταία ανάλυση, κρίνεται από τις θέσεις των ενεχόμενων μερών επί της 
ουσίας του συζητούμενου προβλήματος, βάσει επιχειρημάτων που πρέπει να 
ζυγισθουν ως προς το περιεχόμενό τους.1

Η ορθολογικότητα των νομικών, των ηθικών και των πολιτικών κρίσεων 
έχει να κάνει, πριν απ’ όλα και αν μη τι άλλο, με τη γενικευσιμότητα των 
προστατεύσιμων συμφερόντων. Αυτό όμως θα είναι πάντοτε ζήτημα κρινό- 
μενο σε συνάρτηση με την ιστορική κατάσταση των προς ικανοποίηση ανα­
γκών και των αντιμαχόμενων ερμηνειών ως προς αυτές.

Και αν ακόμη κανείς είναι πεπεισμένος για την ακλόνητη ορθότητα ή την 
αλήθεια των ισχυρισμών του, η προσωπική αυτή γνώμη του μπορεί να εκτι- 
μηθεί, εφόσον υποβληθεί στη δοκιμασία δημόσιας διαβούλευσης, στον έλεγ­
χο των άλλων. Εάν αυτή εξέλθει από τούτη τη δοκιμασία επιτυχώς, τότε η 
προσωπική γνώμη δεν είναι πλέον «υποκειμενική». Είναι πρόταση που μπο­
ρεί να γίνει διυποκειμενικά αποδεκτή χάρη στην υπεροχή της επιχειρηματο­
λογίας που τη στηρίζει. Μέσα από τη δοκιμασία αυτή η προσωπική γνώμη 
δεν είναι πια ιδιωτική υπόθεση καθενός ομιλούντος, αλλά έχει επικυρωθεί.

Με αυτή την έννοια, η αναζήτηση ορθότητας στις προτάσεις ερμηνείας α­
ξιών, αρχών και κανόνων προϋποθέτει πάντως τη δημόσια και ακώλυτη 
χρήση του πρακτικού Λόγου. Ιδίως σε δημοκρατικό πολίτευμα με αναπτυγ­
μένο πολιτισμό δημόσιου διαλόγου προσδοκάται έτσι ο αμοιβαίος διαφωτι­
σμός των συνειδήσεων των ανθρώπων, ώστε με πολυμερή και αχειραγώγητη 
πληροφόρησή τους να μπορούν να λειτουργούν ως ώριμοι και υπεύθυνοι 
πολίτες.2

Β. Ότι η ορθότητα των κρίσεων περί του πρακτέου είναι κάτι που υπερακο­
ντίζει τις διαδικαστικές προϋποθέσεις του απαιτούμενου διαλόγου μπορεί να 
φανεί από το ακόλουθο παράδειγμα. Στο θεατρικό έργο του Ερρίκου Ίψεν 
Ο εχθρός του λαού πρωταγωνιστεί ένας έντιμος ιατρός, υπεύθυνος των δη­
μοτικών λουτρών μιας νορβηγικής πόλης, στα τέλη του 19ου αιώνα. Ο ια-

1. Βλ. Albrecht Wellmer, Ethik und Dialog, Suhrkamp V, Φρανκφούρτη 1986, σ. 72 κ.ε.
2. Βλ. Παύλου Σούρλα, «Διαφωτισμός και δημοκρατία: μία καντιανή προσέγγιση», Ισοπο- 

λιτεία, τόμ. VI, τχ. 1, 2002, σ. 47-81.



Η ΣΥΝΑΙΝΕΣΗ ΩΣ ΕΧΕΓΓΥΟ ΟΡΘΟΤΗΤΑΣ; 133

τρός Στόκμαν ανακαλύπτει ότι το νερό των λουτρών έχει μολυνθεί από πα­
θογόνους μικροοργανισμούς που προκαλούν λοιμώδεις νόσους. Οπότε τα 
δημοτικά λουτρά κανονικά πρέπει να κλείσουν, ως επικίνδυνα για τη δημό­
σια υγεία.

Αρχικά, ο ιατρός προσεταιρίζεται την κοινή γνώμη στον αγώνα για τη δη­
μοσιοποίηση της αλήθειας και για την προστασία της δημόσιας υγείας. Ο 
δήμαρχος της πόλης, ωστόσο, κατορθώνει βαθμηδόν να μεταστρέψει την 
κοινή γνώμη του τόπου, με επιχειρήματα σκοπιμότητας και όχι αρχών. Επι­
σείει τον κίνδυνο να χάσει η τοπική κοινωνία σοβαρούς οικονομικούς πό­
ρους προς όφελος ανταγωνιστικών λουτροπόλεων. Με το φόβητρο αυτό 
πείθει τους πολίτες ότι η συγκάλυψη της επικινδυνότητας των δημοτικών 
λουτρών είναι προτιμότερη. Διασπείρεται έτσι μια συλλογική συνενοχή, με 
αδιαφορία για τη δημόσια υγεία ιδίως των επισκεπτών της πόλης.

Ο ευσυνείδητος ιατρός παίρνει την πρωτοβουλία να καλέσει σε συνέλευση 
τους συμπολίτες του, για να ανακοινώσει την αλήθεια και την αντίθεσή του 
στη συνέχιση της λειτουργίας των λουτρών, με την ελπίδα ότι θα ληφθεί η 
πρέπουσα απόφαση. Η συνέλευση όμως αποτελείται από ένα ακροατήριο ήδη 
προκατειλημμένο εναντίον αυτής της γνώμης. Στη συνέλευση προσέρχονται 
και οι επιφανέστεροι αντίπαλοι της άποψης του ιατρού, πρωτίστους ο δήμαρ­
χος και τοπικοί δημοσιογράφοι, δηλαδή διαμορφωτές της κοινής γνώμης.

Αυτοί ζητούν καταρχάς η δημόσια συζήτηση να διεξαχθεί βάσει ορισμέ­
νων διαδικαστικών κανόνων. Εκλέγεται, λοιπόν, κάποιος για να διευθύνει τη 
συζήτηση, ο οποίος έχει προαποφασίσει να δώσει πρώτα τον λόγο στον δή­
μαρχο της πόλης. Εκείνος δε πετυχαίνει να γίνει δεκτή η δική του πρόταση, 
δια βοής των παρόντων, χωρίς καν να δοθεί δικαίωμα λόγου στον ιατρό. Ο 
τελευταίος παρουσιάζεται δημαγωγικά από τους άλλους περίπου ως ταραξίας 
της κοινότητας, ότι δεν επιθυμεί το καλό της. Κατηγορείται ότι μόνος αυτός 
προτάσσει ένα δήθεν αφηρημένο συμφέρον, σε αντίθεση προς το συγκεκρι­
μένο υλικό συμφέρον που προασπίζουν οι προύχοντες της πόλης. Ένα συμ­
φέρον που έχει ασπασθεί η μεγάλη πλειονότητα της συγκεκριμένης τοπικής 
κοινωνίας, συνενωμένη γύρω από μια στάση συλλογικού εγωισμού. Ο ια­
τρός διαπομπεύεται έτσι από «αγανακτισμένους πολίτες» και τελικά στιγματί­
ζεται ως «εχθρός του λαού»,3 απ’ όπου και ο τίτλος του περίφημου έργου.

3. Σε άλλα ιστορικά περιβάλλοντα και σε διαφορετικά πολιτικά συμφραζόμενα, η «τυραν­
νία της κοινής γνώμης» θα μπορούσε να οδηγήσει σε χαρακτηρισμούς παραπλήσιας δημαγω­
γικής τύφλωσης, όπως «εθνικά μειοδότης», «προδότης του έθνους», «ελιτιστής αντίθετος στο 
λαϊκό συμφέρον» -ακόμη και μέσα σε φιλελεύθερο και δημοκρατικό καθεστώς, σε συνθήκες



134 ΚΩΣΤΑΣ ΣΤΑΜΑΤΗΣ

Με τον τρόπο αυτό, βεβαίως, παραβιάσθηκε κατάφωρα μια βασική διαδι­
καστική προϋπόθεση ενός δημόσιου διαλόγου, που είναι η ισηγορία, τουλά­
χιστον ανάμεσα στις δύο ανατιθέμενες απόψεις. Ας υποθέσουμε, εν τούτοις, 
χάριν του επιχειρήματος, ότι στην κρίσιμη λαϊκή διαβούλευση είχαν τηρηθεί 
οι κανόνες μιας διαδικαστικής ηθικής του διαλόγου -πλην ίσως της ειλικρί­
νειας και της νηφαλιότητας κρίσης που οφείλουν να έχουν οι συμμετέχοντες 
στον διάλογο. Ο ιατρός θα είχε ομιλήσει κανονικά, προβάλλοντας όλα τα 
κρίσιμα πραγματικά και ηθικο-πολιτικά επιχειρήματα της άποψής του. Η έ­
κβαση της ψηφοφορίας θα ήταν άραγε διαφορετική;

Δεν αποκλείεται να αναγνωριζόταν η ισχύς της δικής του τοποθέτησης 
για κλείσιμο των δημόσιων λουτρών. Δεν αποκλείεται, όμως, και το αντίθε­
το. Ενδέχεται ο ιατρός να είχε επαναφέρει στο ορθό ένα μέρος απλώς των 
συμπολιτών του. Πιθανότατα η πλειοψηφία να προτιμούσε και πάλι την κο­
ντόθωρα ιδιοτελή για τα συμφέροντα του πληθυσμού της πόλης θέση του 
δημάρχου, όπως φαίνεται να υπονοεί και ο ίδιος ο Ίψεν. Διότι το πεδίο λή­
ψης των αποφάσεων ακουμπά σε κατεστημένες και μάλιστα ασύμμετρες σχέ­
σεις συμφερόντων και εξουσίας, κάτι που συχνά παρακωλύει την επιλογή 
λύσεων που διαταράσσουν τις σχέσεις αυτές.

Αυτό συνιστά φυσικά απλή εικασία εκ των υστέρων, άρα όχι αποφασιστι­
κό επιχείρημα. Σπουδαιότερο ασφαλώς είναι ένα ζήτημα ουσίας που ανακύ­
πτει εν προκειμένω. Ανεξάρτητα από την παρωδία λαϊκής συνέλευσης που έ­
λαβε χώρα, ποια από τις δύο απόψεις ήταν ορθότερη στο περιεχόμενό της, 
Αυτό ακριβώς είναι ζήτημα που μόνο με πρόσφορα επιχειρήματα ουσίας και 
με μία -αξιακά ορθολογική- ηθικο-πολιτική θεμελίωση βάσει γενικεύσιμων 
αρχών μπορεί να κριθεί.

Εδώ, ως συμφέρον δεκτικό γενίκευσης εμφανίζεται η προστασία της δη­
μόσιας υγείας όλων. Τα όποια οικονομικά οφέλη θα σημειώνονται εφεξής α- 
ποδεικνύονται αισχυντηλά, διότι θα προκύπτουν με αναξιοπρεπή και εγκλη-

χειραγώγησης των όρων διαμόρφωσης κοινής γνώμης περί ίου πρακτέου. Κάπως έτσι δεν 
στηλιτεύονταν, σχετικά προσφάτως μάλιστα, όσοι είχαν αντίθετη γνώμη π.χ. στην αδιέξοδη πο­
λιτική του ελληνικού κράτους στο λεγόμενο μακεδονικό ζήτημα; ' Η ακόμη όσοι ανατάχθηκαν 
και δη με ουσιαστικά επιχειρήματα στην ανάληψη της πανάκριβης διοργάνωσης Ολυμπιακών 
Αγώνων από μία αντικειμενικά μικρή χώρα, με εθνική οικονομία που μαστίζεται από χρόνια 
διαρθρωτικά προβλήματα; Για να μην αναφερθούμε σε άλλες, όχι αυστηρώς οικονομικές και 
όχι λιγότερο σπουδαίες παραμέτρους του ζητήματος αυτού, όπως η συστηματική, τεχνητή 
(φαρμακευτική) υποβοήθηση του υψηλού πρωταθλητισμού, η υποβάθμιση της περιφερεια­
κής ανάπτυξης, οι κακές περιβαλλοντικές επιλογές, οι περιορισμοί ατομικών ελευθεριών κ.λπ.



Η ΣΥΝΑΙΝΕΣΗ ΩΣ ΕΧΕΓΓΥΟ ΟΡΘΟΤΗΤΑΣ; 135

ματική έκθεση αυτών που χρησιμοποιούν τα δημόσια λουτρά σε σοβαρό κίν­
δυνο της υγείας τους.4 Ακόμη και αν τα προσβλεπόμενα οικονομικά οφέλη 
από τη συνέχιση της κατάστασης θα κατανέμονταν ισομερώς μεταξύ των κα­
τοίκων της πόλης -πράγμα απίθανο-, το αντίστοιχο συμφέρον θα παρέμενε 
ιδιοτελές και επιζήμιο για την υγεία των άλλων. Θα απέβαινε προς όφελος 
μονάχα των άμεσα ή έμμεσα ωφελουμένων, άρα ανεπίδεκτο γενίκευσης.

Σημειωτέον ότι και η πλευρά του δημάρχου προσκόμισε κάποια επιχειρή­
ματα επί της ουσίας. Αλλά αυτά ήταν σταθμίσεις σκοπιμότητας και σύνεσης, 
του τύπου: «αν θέλουμε να επιτύχουμε τη διατήρηση κάποιας ευημερίας για 
την πόλη, πρέπει να μετέλθουμε τα ακόλουθα μέσα, έστω και αν αυτό θέτει 
σε κίνδυνο την υγεία κάποιων». Σε αυτή τη συσχέτιση, όμως, τεχνηέντως τί­
θεται πέραν συζητήσεως η αποτίμηση της ορθότητας του προτεινόμενου 
σκοπού. Και υποκαθίσταται από τη λαϊκιστική θέση ότι η προστασία της δη-

4. Διερωτάται κανείς τι θα έκρινε άραγε επ’ αυτού η καλούμενη -αμερικανικής κοπής- οι­
κονομική ανάλυση του δικαίου, η οποία προσανατολίζεται στην εύρεση λύσεων τις οποίες θα 
αποφάσιζαν τα οικονομικά υποκείμενα ορισμένου τύπου δοσοληψίας σε συνθήκες ελεύθερης 
αγοράς. Στη συγκεκριμένη περίπτωση, οι αποφασίζοντες θα όφειλαν ασφαλώς να λάβουν υπ’ 
όψη τους και την αντισυμβαλλόμενη πλευρά των εν δυνάμει χρηστών των λουτρών. Σε ποια 
δικαιολογητική βάση όμως; Η «οικονομική ανάλυση του δικαίου», στην καλύτερη περίπτω­
ση, θα έκρινε εν προκειμένω ότι η τοπική κοινωνία νομιμοποιείτο μεν να λάβει μια απόφαση 
οικονομικά επωφελή γι’ αυτήν, αλλά θα οφείλε εφεξής, απλώς, να γνωστοποιεί στους χρή­
στες των λουτρών ότι δεν εγγυάται την ποιότητα του προσφερόμενου νερού. Θα αφηνόταν, 
έτσι, στους πελάτες να αποφασίσουν για τη χρήση ή μη των λουτρών, αναλαμβάνοντας οι ίδι­
οι τον κίνδυνο και προφανώς πάντοτε με την καταβολή του σχετικού αντιτίμου. Γίνεται φανε­
ρό, ωστόσο, ότι σε παρόμοια τοποθέτηση δύσκολα μπορεί να τεθεί καν ζήτημα κοινής ηθικής 
ευθύνης των μελών της τοπικής κοινωνίας για την αποτροπή παρόμοιου κινδύνου, χωρίς αυ­
τός να μετακυλίεται στην πλευρά των τυχόν αφελών ή ανεπαρκώς πληροφορημένων πελατών, 
των οποίων η υγεία θα ετίθετο σε κίνδυνο. Όσο για τη συνέχιση της όποιας οικονομικής ευη­
μερίας της περιοχής, είναι και πάλι ηθικά ανεπίτρεπτο αυτή να επιδιώκεται εις βάρος της υγεί­
ας, και πολύ λιγότερο με κίνδυνο ζωής, άλλων ανθρώπων. Παρόμοια ανάπτυξη δεν θα ήταν 
καθόλου «βιώσιμη», με κριτήρια ποιοτικά και περιβαλλοντικούς ευαίσθητα, όπως π.χ. αυτά 
που έχει εκπονήσει με εξαίρετη ερμηνευτική επινοητικότητα η νομολογία του ελληνικού Συμ­
βουλίου της Επικράτειας. Παρόμοια «ανάπτυξη» δεν θα ήταν καν σύννομη σε μια σύγχρονη 
συνταγματική έννομη τάξη, στην οποία η προστασία της δημόσιας υγείας και του περιβάλλο­
ντος αποτελεί υποχρέωση τόσο του κράτους όσο και των ίδιων των πολιτών. Οπότε, κανονι­
κά, θα έπρεπε είτε να διακοπεί τελείως η λειτουργία των δημόσιων λουτρών είτε να γίνει σο­
βαρή, έστω και δαπανηρή, προσπάθεια για την αποκατάστασή τους. Τέτοιες ηθικονομικές ε­
κτιμήσεις, εν τούτοις, εκλαμβάνονται από τους φονταμενταλιστές της «ελευθερίας της αγοράς» 
ως αθέμιτες παρεμποδίσεις στην ιερή —γι’ αυτούς μονάχα- ελευθερία του κερδοσκοπείν, κατά 
προτίμηση μέσα σε έναν απορρυθμισμένο νεοφιλελεύθερο καπιταλισμό που επιβάλλεται σε ο­
λόκληρη την υδρόγειο.



136 ΚΩΣΤΑΣ ΣΤΑΜΑΤΗΣ

μόσιας υγείας είναι τάχα συμφέρον αφηρημένο και άπιαστο, σε σύγκριση με 
το απτό συμφέρον της διατήρησης ορισμένου εισοδήματος για τους κατοί­
κους της πόλης.

Γ. Κατόπιν τούτων, μπορούμε να αντλήσουμε δύο βασικά συμπεράσματα. 
Καταρχάς, αξίζει να διερωτηθούμε: είναι θεμιτή μια απόφαση έστω και πλει­
οψηφικά σχηματισμένη, όταν αυτοί που την πήραν είναι απρόθυμοι να προ­
σανατολίσουν την κρίση τους με γνώμονα ένα καλώς νοούμενο γενικό συμ­
φέρον; Αλλά η απαίτηση αυτή δεν είναι απλώς μια διαδικαστική προϋπόθε­
ση του απαιτούμενου διαλόγου. Είναι μια ηθική δέσμευση που συναρτάται 
με τη δημόσια αρετή αυτών που αποφασίζουν.

Επιπλέον, αποδεικνύεται ότι η ορθότητα μιας γνώμης περί του πρακτέου 
είναι ουσιαστικό και όχι διαδικαστικό ζήτημα. Ασχέτως αν το κριτήριο ορθό­
τητας που υιοθετούμε περαιτέρω είναι φορμαλιστικό ή περιεκτικό. Στη συνέ­
χεια του κειμένου, παρά ταύτα, θα υποστηρίξουμε ότι το αναζητούμενο κριτή­
ριο δεν μπορεί να είναι απλώς τυπικό. Οι δημοκρατικές διαδικασίες διευκο­
λύνουν οπωσδήποτε την εξεύρεση ορθών λύσεων, με τη διαφώτιση της σκέ­
ψης όσων αποφασίζουν, χωρίς όμως να τις εγγυώνται κιόλας. Ακόμη και αν 
σε μια διαβούλευση τηρηθούν σχολαστικά οι κανόνες ηθικής του διαλόγου, 
η απόφαση θα είναι ορθή ή μη, όχι διότι τηρήθηκαν οι κανόνες αυτοί, αλλά 
διότι συντρέχουν ουσιαστικοί λόγοι, διεπόμενοι από αρχές δικαιοσύνης.5

Υπάρχει όμως και μια δεύτερη, εξίσου σπουδαία, πηγή ενστάσεων ενα­
ντίον διαδικαστικών θεωριών περί ορθότητας. Τι, επιτέλους, στις ιστορικά υ­
παρκτές κοινωνίες παρακωλύει όχι μόνο τη λήψη ορθών πολιτικών αποφά­
σεων, αλλά και την ίδια την καταγραφή προς συζήτηση των πραγματικά 
σπουδαίων θεμάτων, μολονότι κατά τα φαινόμενα τηρείται ένα τελετουργικό 
δημόσιου διαλόγου και η εξωτερική όψη της δημοκρατικής διαδικασίας;6

Η διερώτηση αυτή ωθεί την κανονιστική ηθική και πολιτική θεωρία προς 
το πεδίο των κοινωνικών επιστημών, δηλαδή πρακτικά σε σοβαρό στοχασμό 
πάνω στις δομικές διαρθρώσεις των σύγχρονων καπιταλιστικών κοινωνιών 
και τις ενδοφυείς σχέσεις εξουσίας, κοινωνικής ανισότητας και εκμετάλλευ­

5. Μία πολύ ευσύνοπτη εξαγγελία τους επιχειρείται στο Κ. Σταμάτης, Η θεμελίωση των 
νομικών κρίσεων. Ένα κριτικά πρακτικά πρότυπο ερμηνείας του δικαίου, 7η έκδοση, εκδ. 
Σάκκουλα, Αθήνα-Θεσσαλονίκη 2006, σ. 226-242.

6. Βλ. προχείρως τη μελέτη «Δημόσιος χώρος και δημοκρατία στο κατώφλι του εικοστού 
πρώτου αιώνα», στο Κ. Σταμάτης, Δίκαιο και δικαιοσύνη στην εποχή των ορίων, εκδ. Πόλις, 
Αθήνα 2000, σ. 42-79.



Η ΣΥΝΑΙΝΕΣΗ ΩΣ ΕΧΕΓΓΥΟ ΟΡΘΟΤΗΤΑΣ; 137

σης μέσα σε αυτές.7 Δίχως παρόμοιο, κριτικό γνωστικό ενδιαφέρον και αντί­
στοιχη κίνηση της σκέψης, οι διαδικαστικές θεωρίες, αλλά και μέρος των θε­
ωριών περί διαβουλευτικής δημοκρατίας, καταντούν αφελές, καίτοι συμπα­
θές, κήρυγμα από του άμβωνος.8

Ζητήματα κοινωνικής πραγματικότητας συνήθως υποτιμώνται ή παραβλέ- 
πονται τελείως από τις λεγάμενες διαβουλευτικές θεωρίες δημοκρατίας. Αφή­
νεται δηλαδή ανεξέταστο από αυτές τι και γιατί στην πραγματικότητα των 
σύγχρονων αστικών κοινωνιών ανθίσταται στην επιλογή ορθών λύσεων, 
στην υλοποίηση αρχών δικαιοσύνης, με την επικράτηση στάσεων εγωισμού, 
με τη διαιώνιση σχέσεων εκμετάλλευσης και κυριαρχίας των μεν επί των δε, 
και ούτω καθ’ εξής. Με αποτέλεσμα ένα πρόδηλο κριτικό έλλειμμα, έναν αυ- 
τοακρωτηριασμό της ίδιας της θεωρίας, αν μη τι άλλο, σε παρόμοιες προσεγ­
γίσεις. Στον βαθμό που η κανονιστική θεωρία δεν θεματοποιεί καν όρους 
δυνατότητας εφαρμογής της, αποκόπτεται από το ζήτημα του έμπρακτου σε­
βασμού της από τους δρώντες, απεμπολώντας τη δυνατότητα εφαρμογής της 
στην ιστορική πραγματικότητα. Καθίσταται, δηλαδή, ανώδυνο διανοητικό 
παιγνίδι ή ακίνδυνο ηθικό εκφώνημα.

Το ιδεώδες της διαβουλευτικής δημοκρατίας δεν μπορεί να μένει αδιάφο­
ρο για την προαγωγή δημοκρατικών κοινοτήτων με κοινωνική συνοχή, από 
το τοπικό και το εθνικό μέχρι και το περιφερειακό και το κοσμοπολίτικο επί­
πεδο —για τη διάπλαση, δηλαδή, κοινοτήτων από ελεύθερους και ίσους πολί­
τες, άνδρες και γυναίκες, ως συνδιαμορφωτές της ίδιας τους της κοινής ύ­
παρξης στο σύνολό της, κάτω από συνθήκες αλληλεγγύης και αξιοπρεπούς 
ζωής για όλους. Υπό το πρίσμα αυτό η διαιώνιση της κοινωνικής ανισότητας 
καθίσταται ασύμβατη με τον δημοκρατικό αυτοκαθορισμό του λαού.

Μια καλή πολιτεία οφείλει να πασχίζει να διασφαλίζει για όλους ένα θε­
μελιώδες δικαίωμα στις θεσμικές και τις υλικές προϋποθέσεις για την ουσια­
στική απόλαυση της ατομικής και συλλογικής αυτονομίας. Άπαξ και δεχθού­
με αυτό ως αίτημα του πρακτικού Λόγου, έχουμε ήδη μετακινηθεί πέρα από 
τη διόπτρα των διαδικαστικών και φορμαλιστικών θεωριών δικαιοσύνης.

Κατά πόσον οι λόγοι για τη λήψη αποφάσεων είναι ορθοί ή όχι, αυτό εί­
ναι ερώτημα ουσίας, η απάντηση στο οποίο εξαρτάται από μία λογικώς

7. Τούτο αποπειράται το Κ. Σταμάτης, Αστική κοινωνία, δικαιοσύνη και κοινωνική κριτι­
κή. Μία κριτική θεωρία δικαιοσύνης, εκδ. Ιδρύματος Σάκη Καράγιωργα, Αθήνα 1995, ιδίως 
κεφ. 2.

8. Βλ. Constantin Stamatis, «The Idea of Deliberative Democracy. A Critical Appraisal», 
Ratio Juris, τόμ. 14, τχ. 4, 2001, σ. 390-405.



138 ΚΩΣΤΑΣ ΣΤΑΜΑΤΗΣ

προηγούμενη θεώρηση αρχών δικαιοσύνης. Μια κριτική θεωρία δικαιοσύ­
νης9 υποστηρίζει ότι τέτοιες αρχές αναφέρονται στη διατήρηση και τη βελ­
τίωση των φυσικών, κοινωνικών και δικαιοπολιτικών παραμέτρων της ανα­
παραγωγής του κοινού βίου, κάτι που είναι απολύτως επάναγκες για την ε­
νάσκηση της αυτονομίας των προσώπων.

Η ικανότητα κρίσης των δρώντων υποκειμένων μπορεί να εκπονήσει τύ­
πους πρακτικής εφαρμογής των αρχών μέσα σε ιστορικά περιβάλλοντα που 
δεν συνάδουν -επαρκώς ή και καθόλου- προς τις αρχές της ίσης ελευθε­
ρίας. Αυτό διενεργείται κατά μία τελεολογική κίνηση των κοινωνικών πραγ­
μάτων,10 μέσα από μία σύνθετη διαλεκτική θέσης ορθών ενδιάμεσων σκοπών 
και εύρεσης πρόσφορων μέσων από έναν κρίσιμο συνασπισμό πολιτών απο­
φασισμένων να πάρουν τον κοινό βίο στα χέρια τους. Με επίγνωση ότι τού­
το γίνεται εν μέσω ανατιθέμενων συμφερόντων, άρα και με την προβολή α­
ντιστάσεων ιδίως εκ μέρους όσων επωφελούνται από την ανισότητα και την 
ανελευθερία των άλλων.

Η εγγενής στον πρακτικό βίο πολλαπλότητα αξιακών επιλογών και η αί­
σθηση της σχετικότητάς τους μετριάζονται, μόλις οι απόψεις περί του πρα- 
κτέου αναμετρηθούν γύρω από συγκεκριμένο θέμα δημόσιου ενδιαφέρο­
ντος, μέσα στη δημόσια σφαίρα μιας δημοκρατικής κοινωνίας. Εφόσον οι 
δρώντες εννοούν να προβάλλουν πειστικούς δικαιολογητικούς λόγους για 
όσα προτείνουν, παραιτούμενοι από προθέσεις ωμής επιβολής της δικής 
τους θέσης επί των άλλων,11 το φάσμα των εναλλακτικών λύσεων περιορίζε­
ται πολύ. Η ορθότητα της τελικής επιλογής θα αποτελεί και αυτή αντικείμενο 
κριτικής εξέτασης.

Αυτό, σε τελευταία ανάλυση, θα κριθεί αναλόγως με το εάν η λύση που ε- 
πιλέχθηκε προάγει, περισσότερο ή λιγότερο, τους όρους αναπαραγωγής της 
κοινωνικής ζωής. Όχι όμως με οποιονδήποτε τρόπο, αλλά υπό συνθήκες ου­
σιαστικής ισότητας και πραγματικής ελευθερίας των ανθρώπων, σε ένα διε­

9. Το φιλοσοφικό στίγμα της οποίας δίδεται στο Constantin Stamatis, «The Philosophical 
Status of a Critical Theory of Justice», στο Festschrift für Kostas Beys, εκδ. Αντ. Σάκκουλα και 
Ευνομία, Αθήνα 2003, ο. 1649-1667.

10. Όπως έχει θεματοποιηθεί κατεξοχήν στην καντιανή κριτική της πράξης. Βλ. μια καλή 
εποπτική εισαγωγή σε αυτή στο Κοσμάς Ψυχοπαίδης, Πολιτική μέσα στις έννοιες, εκδ. Πό­
λις, Αθήνα 1997, σ. 85-103. Του ιδίου, «Η αναγκαιότητα των τελολογικών κρίσεων στην 
Κριτική της κριτικής δύναμης», Υπόμνημα, τχ. 1, 2003, σ. 65-86.

11. Το ζήτημα αυτό εξετάζεται ειδικά για ένα ενδεχόμενο εγχειρήματος δημοκρατικού σο­
σιαλισμού, στη μελέτη «Δημοκρατικός σοσιαλισμός -συμβιβάζεται με περιορισμούς των ελευ­
θεριών;», στο Κ. Σταμάτης, Δίκαιο και δικαιοσύνη στην εποχή των ορίων, ό.π., σ. 80-125.



Η ΣΥΝΑΙΝΕΣΗ ΩΣ ΕΧΕΓΓΥΟ ΟΡΘΟΤΗΤΑΣ; 139

θνές περιβάλλον ειρηνικό και οικολογικά ασφαλές. Σε αυτή την κατεύθυνση 
αξίζει να αναζητηθεί το έσχατο κριτήριο ορθότητας στα πολιτικά και νομικά 
ζητήματα του κοινωνικού βίου.12

Βεβαίως, η ορθολογικότητα μιας διαβούλευσης που οργανώνεται και διε­
ξάγεται βάσει δίκαιων διαδικαστικών κανόνων δεν μπορεί να αμφισβητηθεί. 
Έστω και αν οι δημόσιες συζητήσεις που λαμβάνουν χώρα στην πραγματι­
κότητα αναπαράγουν κατ’ αποτέλεσμα υφιστάμενες δομικές ανισότητες, ο 
στόχος μιας εύλογης συναίνεσης παραμένει έγκυρος και ενεργός. Η ιδέα 
μιας διαβουλευτικής δημοκρατίας διαθέτει ένα κριτικό δυναμικό, επιτρέπο­
ντας τους πολίτες να αναπτύξουν'δυνατότητες δημιουργικής θεσμογένεσης 
και δικαιοπαραγωγής. Μέσα από την πρακτική ενάσκηση της αυτονομίας 
τους ελπίζεται η προαγωγή ενάρετης πολιτικής αγωγής, ικανής να μεταβάλει 
το ίδιο το ευρύτερο κοινωνικό και πολιτικό πλαίσιο μέσα στο οποίο εκτυλίσ­
σονται οι διαβουλευτικές διαδικασίες. Η διαβουλευτική δημοκρατία, σε α­
ντιδιαστολή προς τον απλό ανταγωνιστικό πλουραλισμό,13 υπογραμμίζει ορ- 
θώς τη διάσταση της επικοινωνιακής ορθολογικότητας του forum έναντι της 
στρατηγικής συμπεριφοράς των υποκειμένων στην αγορά.14

Ωστόσο, ενόσω διατηρείται το κεφαλαιοκρατικό υπόβαθρο των νεωτερι- 
κών κοινωνιών, ορθώνονται εξ αντικειμένου σοβαροί, έμπρακτοι αλλά ενίοτε 
και θεσμικοί, περιορισμοί τόσο στην άσκηση των δικαιωμάτων των ανθρώ­
πων όσο και στην παρεμπόδιση της κοινωνικής προόδου. Εκτός των άλλων 
λόγων, διότι η κοινωνική και οικονομική ισχύς της άρχουσας τάξης προ­
σλαμβάνει εξωθεσμικές μορφές. Έτσι, ενόσω η διαβουλευτική διαμόρφωση 
της λαϊκής θέλησης κρατείται μακριά από τη λήψη αποφάσεων ως προς την 
παραγωγή και την κατανομή του κοινωνικού πλούτου, το ιδεώδες του δη­
μοκρατικού αυτοκαθορισμού μένει ανενεργό ή διαστρέφεται στην κοινωνική 
πρακτική.

Μόνον υπό τον όρο του πρωτείου της λαϊκής κυριαρχίας, δηλαδή της 
πολιτικής δημοκρατίας έναντι της οικονομίας αγοράς, μπορεί να προασπίζε­

12. Για ίο πρόβλημα της ορθότητας των πολιτικών αποφάσεων, των πολιτικών θεσμών 
και των κανόνων δικαίου σε σύγχρονες κανονιστικές θεωρήσεις της δημοκρατίας των 
Habermas, Rawls και Dworkin, βλ. Κοσμάς Ψυχοπαίδης, Κανόνες και αντινομίες στην πολιτι­
κή, εκδ. Πόλις, Αθήνα 1999, σ. 530-574.

13. Θεωριών δημοκρατίας όπως αυτές των Schumpeter ή Downs, περί των οποίων βλ. 
μία έξοχη κριτική ανάλυση στο ίδιο, σ. 515-518.

14. Βλ. μεταξύ πολλών άλλων, James Bohman, «The Coming of Age of Deliberative 
Democracy», The Journal of Political Philosophy, 1998, σ. 400-425, ιδίως σ. 418 και 423.



140 ΚΩΣΤΑΣ ΣΤΑΜΑΤΗΣ

ται μέχρι τέλους και με συνέπεια το ιδεώδες του δημοκρατικού αυτοκαθορι- 
σμού. Διότι, όχι μόνον αξιοποιείται ως αξιακό κριτήριο για τα κακώς κείμε­
να, αλλά ακόμη επιτάσσεται η γενίκευσή του στο σύνολο της αναπαραγωγής 
του κοινωνικού βίου. Αξιώνεται, δηλαδή, η αρχή του δημοκρατικού αυτο- 
καθορισμού να εισχωρήσει και στη σφαίρα της παραγωγής του κοινωνικού 
πλούτου, με την ανακατανομή των ίδιων των όρων της παραγωγής του.

Δίχως κοινωνική και οικονομική δημοκρατία, οι όποιες διαβουλεύσεις 
πολιτικής δημοκρατίας θα εξαντλούνται στον στενό και προδιαγραμμένο ορί­
ζοντα επιλογών που αφήνεται από τον συστατικό χωρισμό κοινωνίας και οι­
κονομίας, δηλαδή από τον χωρισμό των πραγματικών παραγωγών του κοι­
νωνικού πλούτου από τα μέσα της διαβίωσής τους, που προσιδιάζει στον 
καπιταλιστικό τρόπο παραγωγής και ανταλλαγής.

Μόλις κυκλοφόρησε

Μικλος Κουν 

Μπουχαριν

ΑΠΟ ΤΗΝ ΗΓΕΣΙΑ ΤΩΝ ΜΠΟΛΣΕΒΙΚΩΝ 

ΣΤΟ ΕΚΤΕΛΕΣΤΙΚΟ ΑΠΟΣΠΑΣΜΑ

ISBN 978-960-310-329-5 
Σελίδες 424 + 16 εικ.

ΕΚΔΟΣΕΙΣ ΘΕΜΕΛΙΟ - ΛΕΣΧΗ ΤΟΥ ΒΙΒΛΙΟΥ
Σάλωνας 84, τηλ. 210 36 08 180, 210 36 02 646, FAX 210 36 12 092 
http:/www.themelio-ekdoseis.gr e-mail: info@themelio-ekdoseis.gr

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

