
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Τόμ. 31 (2008)

   Αφιέρωμα: Εκλογές 2007

  

 

  

  Η επικαιρότητα του Γκράμσι και η έννοια της
κοινωνίας των πολιτών 

  Άλκης Ρήγος   

  doi: 10.12681/hpsa.14455 

 

  

  Copyright © 2017, Άλκης Ρήγος 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Ρήγος Ά. (2017). Η επικαιρότητα του Γκράμσι και η έννοια της κοινωνίας των πολιτών. Ελληνική Επιθεώρηση
Πολιτικής Επιστήμης, 31, 150–159. https://doi.org/10.12681/hpsa.14455

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 22/01/2026 09:01:08



ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 31, ΜΑΙΟΣ 2008, σ. 150-159

Η Επικαιροτητα ΤΟΥ Γκραμςι 
και η Εννοια της Κοινωνίας των Πολιτών

Άλκης Ρήγος

Καταρχάς, δύο προσωπικές εξομολογήσεις: πρώτον, ένα εσωτερικό πείσμα 
απέναντι σε μια περιρρέουσα αποϊδεολογικοποιημένη ατμόσφαιρα και, ταυ­
τόχρονα, μια αίσθηση ιδεολικο-πολιτικής ευθύνης μού δημιούργησαν την α­
νάγκη συμμετοχής στη διημερίδα για τα 70χρονα από τον θάνατο του Αντό- 
νιο Γκράμσι που διοργανώσαμε ως Κέντρο Πολιτικών Ερευνών του Τμήμα­
τος Πολιτικής Επιστήμης και Ιστορίας του Παντείου -τη μόνη δυστυχώς 
που οργανώθηκε με την ευκαιρία του γεγονότος σε ακαδημαϊκό και άμεσα 
πολιτικό επίπεδο' και, δεύτερον, απόρροια των παραπάνω, βρέθηκα και πάλι 
μπροστά σ’ εκείνες τις εκδόσεις «Στοχαστής» του 1972 -που μας γνώρισαν 
σε καιρούς δίσεκτους, βασανιστικούς μα και τόσο αυτοσυνειδησιακά δημι­
ουργικούς το έργο του ιταλού κομμουνιστή ηγέτη-, τις σημειώσεις, τις υπο­
γραμμίσεις και κυρίως τα ερωτηματικά που γεννούσε αυτό το αποσπασματι­
κό και δύσκολο έργο στη σκέψη μου ως φοιτητή τότε και αναγκάστηκα να 
τα αναστοχαστώ όλα αυτά μετά από 35 χρόνια, σε ένα περιβάλλον ριζικά 
διαφορετικό, από πολλές όμως απόψεις διανοητικά πνιγηρό και όχι μόνον 
σήμερα.

Και ο αναστοχασμός αυτός μου γέννησε νέα ερωτήματα, τα οποία απαι­
τούσαν επιτακτικά το ψαύσιμο καινούργιων απαντήσεων.

Πριν απ’ όλα, ποια επικαιροτητα εμπεριέχει σήμερα η μεσοπολεμική σκέ­
ψη του Αντόνιο Γκράμσι; Τι έχει να συνεισφέρει στον εμπειρικοκρατούμενο 
κόσμο ενός κυρίαρχου -αλλά όχι πια ηγεμονεύοντος- νεοφιλελευθερισμού 
αυτό το έργο που επιμένει να επιζεί της αυτοδιάλυσης του Κομμουνιστικού 
Κόμματος, του οποίου ο συγγραφέας του ήταν από τους ιδρυτές και ηγέτες,

* Ο Αλκής Ρήγος είναι Αναπληρωτής Καθηγητής στο Πάντειο Πανεπιστήμιο. Το κείμενο 
αποτελεί εισήγηση η οποία παρουσιάστηκε στη διημερίδα για τον Αντόνιο Γκράμσι που διορ- 
γάνωσε το Κέντρο Πολιτικών Ερευνών του ΓΙάντειου Πανεπιστημίου, 30. 11-1.12.2007.



Η ΕΠI ΚΑΙ P ΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΓΚΡΑΜΣΙ ΚΑΙ Η ΕΝΝΟΙΑ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΑΣ ΤΩΝ ΠΟΛΙΤΩΝ 151

καθώς και της κατάρρευσης των καθεστώτων που εγκαθιδρύθηκαν πάνω και 
επέκεινα της ιστορικής δυναμικής της Οκτωβριανής Επανάστασης;

Και γιατί, από τόσες και ριζικά αντιθετικές πλευρές, μιλάμε και πάλι γι’ 
αυτό το έργο;

Έχω την αίσθηση ότι η αντίληψη που ανέπτυξε ο Άλντο Τορτολέλα προ­
σκεκλημένος πρόπερσι του Ινστιτούτου Πουλαντζάς, μας δίνει ένα κλειδί για 
την απάντηση. Κατά τη γνώμη του, λοιπόν, «...ο Γκράμσι είναι επίκαιρος και 
στη νέα χιλιετηρίδα, κυρίως λόγω των ερωτημάτων που θέτει στον εαυτό 
του, αλλά και σε εμάς, σε σχέση με το νόημα του αγώνα για τον κοινωνικό 
σχηματισμό». Βαθύτερα, όπως αναρωτιόνταν και ο ίδιος στη L’ Ordine 
Nuovo, «πώς μπορούμε να γίνουμε ελεύθεροι;», «πώς μπορούμε να γίνουμε 
ο εαυτός μας;»' και, ακόμη περισσότερο, όταν διακρίνει κανείς τις αναλογίες 
της εποχής που εκείνος έγραφε με τη σημερινή. Και οι δύο είναι εποχές κρί­
σης του δημοκρατικού αντιπροσωπευτικού συστήματος διακυβέρνησης, αλ­
λά και -ίσως ακριβώς γι’ αυτό- κρίσης του αριστερού εργατικού κινήματος 
αμφισβήτησης, απέναντι σε ένα ανορθολογικό και εκμεταλλευτικό υπάρχον 
και στην κυριαρχία ενός ολοκληρωτικού μοντέλου διακυβέρνησης, αυταρχι­
κής επιβολής τότε, «συναινετικής» δημοκρατικοφανους κυριαρχίας τώρα.

Η ευρύτητα και ταυτόχρονα το ημιτελές, αποσπασματικό, ανοικτό, άρα 
και πολλαπλών αναγνώσεων έργο του Γκράμσι, έχουν επιτρέψει -αν μείνου­
με στο γράμμα του- ποικίλες αναγνώσεις και τις πιο αντιθετικές ερμηνείες 
στο διάβα του χρόνου.

Μέχρι και οπαδό του οικονομικού φιλελευθερισμού προσπάθησαν να 
μας τον καταγράψουν και μάλιστα πολιτικοί, όπως το γέννημα-θρέμμα της ι­
ταλικής κομμουνιστικογενούς Αριστερός και υπουργός Εξωτερικών της κυ­
βέρνησης Πρόντι, ο Ντ’ Αλέμα, που επιζητώντας ίσως μια θεμελίωση της ρι­
ζικής μεταλλαγής του ίδιου και μεγάλης μερίδας των παλαιών του συντρό­
φων, έγραφε πριν από μια δεκαετία, στα 60χρονα από τον θάνατο του 
Γκράμσι: «Από τον κομμουνισμό, ο Γκράμσι συνάγει την έννοια της ιστορι­
κής διαδικασίας και του συλλογικού συμφέροντος, αλλά από την άλλη, συν­
δεόταν με μια φιλελεύθερη κουλτούρα, ακόμη και με την κουλτούρα του οι­
κονομικού φιλελευθερισμού που εξαιρεί το άτομο και τον ρόλο του. Η περί­
φημη “αισιοδοξία της βούλησης” έβλεπε στον επαγγελματισμό της εργασίας 
και στην ικανότητα για ανταγωνισμό θετικές αξίες, την κινητήρια δύναμη της 
κοινωνικής προόδου».

Ο Ντ’ Αλέμα αναφερόταν προφανώς στο αντίστοιχο Τετράδιο για την οι­
κονομική ανάπτυξη που έφερνε στην εποχή του ο φορντισμός και ο αμερι-



152 ΑΛΚΗΣ ΡΗΓΟΣ

κανισμός, όπου ο Γκράμσι γράφει ότι στις ΗΠΑ δεν υπάρχουν «τα κολλώδη 
παρασιτικά υπολείμματα» των προηγούμενων ιστορικών φάσεων, με αποτέ­
λεσμα: «Το φιλελεύθερο κράτος, όχι με την έννοια του φιλελευθερισμού στο 
εμπόριο ή της πραγματικής πολιτικής ελευθερίας, αλλά με την πιο θεμελιώδη 
έννοια της ελεύθερης πρωτοβουλίας και του οικονομικού ατομικισμού, φτά­
νει με δικά του μέοα, ως κοινωνία πολιτών, μέσα από την ίδια την ιστορική 
εξέλιξη, στο καθεστώς της συγκέντρωσης και του μονοπωλίου».

Δεν υπάρχει αμφιβολία πως, στο συγκεκριμένο απόσπασμα, ο Γκράμσι 
τοποθετείται υπέρ της δυναμικής της νεωτερικότητας των νέων καπιταλιστι­
κών σχέσεων που δημιουργούνταν στις Ηνωμένες Πολιτείες -με τη διαπί­
στωση, βέβαια, ότι αυτές οδηγούν σε μονοπωλιακές καταστάσεις- σε αντίθε­
ση με τις καθυστερήσεις των καπιταλιστικών σχέσεων στην Ευρώπη και, ιδι­
αίτερα, τον φασιστικό κορπορατισμό της χώρας του την ίδια περίοδο.

Τη δυναμική, όμως, των καπιταλιστικών σχέσεων τόνιζε και ο Μαρξ στο 
Κομμουνιστικό Μανιφέστο —θα ήταν τελείως παράλογο να συναγάγουμε απ’ 
αυτό ότι τόσο ο ένας όσο και ο άλλος ήταν οπαδοί του καπιταλιστικού τρό­
που παραγωγής. Άλλωστε, αν εξετάσουμε τμήματα από το συνολικό έργο οι- 
ουδήποτε «κλασικού» -και ο Γκράμσι κατατάσσεται εδώ και καιρό στους 
κλασικούς-, ξεκομμένα από την εποχή, τις συνθήκες και τον σκοπό για τον 
οποίο γράφτηκαν, μπορούμε να κάνουμε τα πάντα με τα αποσπάσματα αυτά.

Αν, όμως, προσεγγίσουμε -όπως οφείλουμε ως επιστήμονες- το έργο και 
τον δημιουργό του μέσα στα πλαίσια της εποχής του, μέσα από τις αντιφά­
σεις και κυρίως τις μεθοδολογικές πειθαρχίες της σκέψης του, πολύ περισ­
σότερο αν έχουμε κατανοήσει την καίρια μαρξική διαπίστωση ότι «ο άνθρω­
πος δεν κάνει ελεύθερα την ιστορία του, αλλά πράττει μέσα και κάτω από τις 
συνθήκες που βρίσκει ήδη μπροστά του», τότε ο κλασικός Γκράμσι ξαναγί­
νεται ο φυλακισμένος και απομονωμένος ακόμη και από τους συντρόφους 
του κομμουνιστής ηγέτης, ο βαθιά πεπεισμένος και αγωνιζόμενος για τον ρι­
ζικό μετασχηματισμό της κοινωνίας στην κατεύθυνση του σοσιαλισμού. Την 
ίδια, μάλιστα, ώρα που πέραν της κλονισμένης υγείας του, τον κατατρέχει 
και η έντονη υποψία ότι, λόγω των αντιθέσεών του με τον Τολιάτι και την 
πορεία της Κομμουνιστικής Διεθνούς, μπορεί και να τον είχαν καταδώσει 
στο φασιστικό καθεστώς οι ίδιοι οι σύντροφοί του.

Μόνον όσοι έχουν ακούσει τον ξερό μεταλλικό ήχο της μπάρας που πέ­
φτει πάνω στη σιδερένια πόρτα του κελιού τους, χωρίζοντας τους από τον έ­
ξω κόσμο, μπορούν να καταλάβουν την ψυχολογική ένταση που αυτός δη­
μιουργεί στον φυλακισμένο, τον εσωτερικό κόπο που ο άνθρωπος εκείνος



Η ΕΠΙΚΑΙΡΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΓΚΡΑΜΣΙ ΚΑΙ Η ΕΝΝΟΙΑ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΑΣ ΤΩΝ ΠΟΛΙΤΩΝ 153

πρέπει να καταβάλει για να τον υ περβεί αλλά και πώς γαντζώνεται από την 
όποια αλήθεια του' υπ’ αυτές, λοιπόν, τις συνθήκες, αντικειμενικές και υπο­
κειμενικές, είναι εντυπωσιακό ότι ο Γκράμσι κατορθώνει όχι μόνο να παρά­
γει διανοητικό έργο, αλλά και να θέτει ερωτήματα στην ίδια την αλήθεια που 
ακράδαντα πίστευε.

Έχω την αίσθηση ότι αυτό και μόνο αρκεί για να καταστήσει εκείνο το 
μυαλό -το οποίο κατέρριψε το εισαγγελικό απόφθεγμα ότι έπρεπε να σταμα­
τήσει να δουλεύει- «κλασικό». Όχι προφανώς για τον ακαδημαϊσμό του ού­
τε, πολύ περισσότερο, για τη συστηματικότητα της συγκριτικής πολιτικής και 
φιλοσοφικής του ανάλυσης αλλά κυρίως για το γεγονός ότι, κάτω από τέτοι­
ας έντασης αντίξοες συνθήκες, δεν παύει εναγωνίως να αναζητά κριτικά ένα 
νέο νόημα και μια ηθικά άξια δικαιολόγηση του αγώνα για κοινωνικό μετα­
σχηματισμό. Αναζήτηση βασισμένη επίσης σε μια ριζικά αντιδογματική προ­
σωπική και συλλογική πολιτική στάση.

Ο Γκράμσι κατόρθωσε να ενοποιήσει στο πρόσωπό του τον επαναστάτη 
μαχητή, τον πολιτικό και τον διανοούμενο. Και αυτό το πέτυχε καλύτερα 
θαρρώ από όποιον άλλο, αν εξαιρέσουμε την περίπτωση της Ρόζας Λούξε- 
μπουργκ, άλλης κλασικής αγωνίστριας του μαρξισμού, της οποίας το έργο έ­
χει και αυτό μια εκπλήσσουσα επικαιρότητα.

Και ακριβώς γΡ αυτό, ούτε ο ίδιος ούτε το έργο του μπορούν να βολευ­
τούν στις ανάγκες του κυρίαρχου εκμεταλλευτικού και αλλοτριωτικού συστή­
ματος' αντίθετα, όπως υποστηρίζει και πάλι ο Τορτορέλα -τις σκέψεις του ο­
ποίου ακολουθεί σε μεγάλο βαθμό τούτη η εισήγηση-, «τοποθετείται σε μια 
(συνεχή) αναμέτρηση με την πραγματικότητα, έχοντας την αγωνία να συνει­
σφέρει σε μια συγκεκριμένη ανθρώπινη θεμελίωση. ΓΡ αυτόν τον λόγο, τα δι­
λήμματα παρουσιάζονται μπροστά του σε μια μορφή που κανένα θεωρητικό 
σύστημα δεν τα συνθέτει και δεν μπορεί να τα συνθέσει. Και επειδή είναι υ­
περβολικά καλλιεργημένος για να αγνοεί ότι η πραγματικότητα δεν περιέχει 
την πράξη. Αφού στην πράξη βαραίνει η απαίτηση της u πόθεσης του δέοντος».

Δεν ωφελεί, λοιπόν, ούτε μπορεί να έχει λειτουργικότητα η τάση προσαρ­
μογής της σκέψης του Γκράμσι στις αναγκαιότητες ή τις μόδες της συγκυ­
ρίας, όπως πολλές φορές επιχειρήθηκε.

Μέσα σ’ αυτό το πλαίσιο, ο ιταλός στοχαστής μιλά για πολιτική κοινωνία 
και ιδιωτική κοινωνία ή, όπως μάλλον αδόκιμα καθιερώθηκε, για κοινωνία πο­
λιτών. Η τελευταία είναι μια έννοια που χρησιμοποίησαν οι φιλόσοφοι από 
τον 17ο και τον 18ο αιώνα, αναφερόμενοι στο σύνολο των κοινωνικών και 
πολιτικών σχέσεων τις οποίες δημιουργεί η συνύπαρξη των ελεύθερων ατό­



154 ΑΛΚΗΣ ΡΗΓΟΣ

μων -των ανδρών, διότι ως γνωστόν οι γυναίκες απουσιάζουν από την προ­
βληματική των ελευθέρων ατόμων εκείνης της εποχής- με ίσα δικαιώματα. 
Την έννοια αυτή συστηματοποίησε ο Χέγκελ διακρίνοντάς τη σε κοινωνία πο­
λιτών και πολιτική κοινωνία, δηλαδή κράτος. Η κοινωνία πολιτών, κατά τον 
Χέγκελ, είναι ο χώρος όπου ο αστός ιδιώτης συναντιέται, συμβάλλεται, συ­
ναγωνίζεται, συμπράττει με τους ίσους του, οργανώνεται σε συνδέσμους ε­
μπορικών συμφερόντων και τείνει να επηρεάσει την πολιτική κοινωνία στις 
επιλογές της. Η πολιτική κοινωνία, όμως, οφείλει να υπερβαίνει αυτές τις πιέ­
σεις, να μην υποτάσσεται, να μην παρεκκλίνει του «θείου» χαρακτήρα της α- 
ντικειμενικότητάς της. Σύμφωνα με την ιδεαλιστική αυτή ανάλυση, η πολιτική 
κοινωνία είναι το σημαίνον, μόνη αυτή κατέχει το ηθικό κύρος της επιβολής

Ο Μαρξ παραλαμβάνει και διατηρεί τη χεγκελιανή διάκριση σε κοινωνία 
πολιτών και πολιτική κοινωνία, αντιστρέφει όμως τη σπουδαιότητα και την 
αξιακή σειρά των δύο εννοιών. Για τον Μαρξ, η πολιτική κοινωνία αποτελεί 
επιφαινόμενο της κοινωνίας πολιτών, η οποία αντιπροσωπεύει την πραγμα­
τική πηγή οικονομικών και κοινωνικών συσχετισμών και ζυμώσεων.

Ο Γκράμσι ακολουθεί προφανώς τη μαρξική ανάλυση, μα ταυτόχρονα ε­
πιστρέφει και στη χεγκελιανή αντίληψη, αναβιβάζοντας την έννοια της κοι­
νωνίας πολιτών από τη σφαίρα των εμπορικο-ιδιωτικών σχέσεων στο επίπε­
δο μιας «ελευθερίας» που δεν περικλείεται στην αστική κοινωνία των Μαρξ 
και Χέγκελ. Μέσα από την ταύτιση αστού και πολίτη, η κοινωνία πολιτών 
λαμβάνει χαρακτήρα ενός πεδίου όπου η ελεύθερη συναναστροφή, η ελεύ­
θερη διακίνηση και διαπάλη ιδεών διεξάγονται χωρίς στοιχεία καταναγκα­
σμού. Η επιρροή ασκείται και υφίσταται ελεύθερα σε όλα τα επίπεδα.

Η εκπαίδευση, σύμφωνα με την γκραμσιανή ανάλυση, ανήκει κατ’ εξοχήν 
στην κοινωνία πολιτών. Πρόκειται για μια ελεύθερη σχέση μεταξύ εκπαιδευ­
τή και εκπαιδευόμενου, παρά το γεγονός της εξουσίασης που ασκεί ο πρώ­
τος στον δεύτερο. Αυτό συντελείται στη διαλεκτική αυτής της δυναμικής 
σχέσης, όχι μέσα από τους εξουσιαστικούς κανόνες υποταγής αλλά μέσω της 
διανοητικής και ηθικής σφαίρας η οποία κινητοποιεί τον εκπαιδευόμενο, του 
παρέχει δηλαδή νέες δυνατότητες ελευθερίας.

Βέβαια, όταν ο Γκράμσι μιλά για εκπαιδευτική λειτουργία, δεν την κλείνει 
στα όρια του εκπαιδευτικού μηχανισμού. Όπως και με την έννοια της δια­
νόησης -όλοι είμαστε διανοούμενοι μια που όλοι κάνουμε και διανοητικές 
λειτουργίες εξασφαλίζοντας την ενότητα του homo faber και του homo 
sapiens—, έτσι όλοι ασκούμε και υφιστάμεθα εκπαίδευση κάθε στιγμή της ζω­
ής μας, επηρεάζουμε και επηρεαζόμαστε, χωρίς προφανώς να εξουσιάζουμε



Η ΕΠΙΚΑΙΡΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΓΚΡΑΜΣΙ ΚΑΙ Η ΕΝΝΟΙΑ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΑΣ ΤΩΝ ΠΟΛΙΤΩΝ 155

και να εξουσιαζόμαστε, μέσα από κάθε συνάντηση και διαπάλη μας με τις 
σκέψεις και πράξεις των άλλων. Και αυτό συντελείται ακριβώς στη σφαίρα 
της κοινωνίας πολιτών.

Πρόκειται για μια ανοικτή και διαρκή στιγμή περάσματος από αυτό που 
ονομάζουμε βάση σ’ εκείνο που αποκαλούμε εποικοδόμημα. Στο υλικό υπό­
βαθρο αυτής της αντίληψης για την κοινωνία πολιτών περιλαμβάνονται, με 
τη διευρυμένη γκραμσιανή αντίληψή της, το σύνολο των θεσμών και μηχανι­
σμών μέσα από τους οποίους εξασφαλίζονται οι λειτουργίες της.

Σε αυτό το προφανώς μη αυτόματο πέρασμα από τη βάση στο εποικοδό­
μημα, μέσω της ελεύθερης και θεληματικής βούλησης, η κοινωνία πολιτών και 
με τα δύο επίπεδα/στιγμές συγκρότησής της, το υλικό και το ηθικο-διανοητι- 
κό, δημιουργεί μια ένταση την οποία ο Γκράμσι ονομάζει «κάθαρση». Πρόκει­
ται για την υπέρβαση του φυσικού εγωισμού ή του πάθους του ανθρώπου 
προκειμένου να μετατραπεί σε θέληση αντικειμενική και ηθικό-πολιτική. Ο 
Γκράμσι αποδίδει -όπως αναλύει ο παλιός Δημητράκος του Πολιτική Εξου­
σία και Επανάσταση- «τόσο μεγάλη σημασία στη στιγμή αυτής της “κάθαρ­
σης” ώστε θεωρεί τον καθορισμό της “σαν αφετηρία του μαρξισμού”. Και αυτό 
για τον εξής λόγο: στο μέτρο που η δράση καθορίζεται και από τη βαρύτητα 
της εξωτερικής πραγματικότητας και από τη στιγμή της εθελούσιας κίνησης, 
της αυτο-κίνησης, η έννοια της κάθαρσης προσπαθεί να συλλάβει ακριβώς 
αυτή τη στιγμή της αυτοκίνησης της βάσης στο επίπεδο του εποικοδομήμα­
τος... Η κάθαρση παίζει τον ρόλο... του κρίκου συνένωσης δύο οντοτήτων 
που, στην ουσία, αποτελούν μια αξεχώριστη ενότητα. Βέβαια το “καθαρτικό 
πέρασμα” δεν γίνεται οπωσδήποτε και οπουδήποτε με μόνη τη δράση της κα­
θαρής υποκειμενικής θέλησης, αλλά μέσα στα αντικειμενικά όρια των ανθρώ­
πινων δυνατοτήτων που ορίζει η “φιλοσοφία της πράξης”, δηλαδή ο μαρξι­
σμός, πράγμα που σημαίνει ότι η ανθρωπότητα θέτει στον εαυτό της προβλή­
ματα μόνο τη στιγμή που η λύση τους είναι δυνατή και ότι κανένας κοινωνι- 
κο-οικονομικός σχηματισμός δεν εξαφανίζεται προτού εξαντλήσει τις ιστορι­
κές του δυνατότητες. Αν, λοιπόν, στη σφαίρα της κοινωνίας πολιτών υπάρ­
χει πεδίο ελεύθερης διακίνησης, διαπάλης και συνάντησης ιδεών, ο εκπαι­
δευτής είναι το κινούμενο υποκείμενο σ’ αυτή τη σφαίρα, η ζωογόνος δύνα­
μη της κάθαρσης κατά κάποιον τρόπο. Με αυτή την έννοια, η εκπαιδευτική 
σχέση ξεπερνάει τα πλαίσια του σχολείου (ακόμη) και του πανεπιστημίου».

Με αυτή την πρόσληψη ορθής διαπλοκής βάσης και εποικοδομήματος, ο 
Γκράμσι μελετώντας και εστιάζοντας κυρίως στην ιδεολογική και πολιτική 
σφαίρα, αποκρούει την κυριαρχούσα στην εποχή του, αλλά και για πολύ αρ­



156 ΑΛΚΗΣ ΡΗΓΟΣ

γότερα, οικονομίσχικη -θα πρόσθετα και οικοδομική- αντίληψη ενός κακο­
χωνεμένου μαρξισμού περί χωρισμού βάσης και εποικοδομήματος και επα­
ναφέρει στην επικαιρότητα τις ορθές διατυπώσεις της μαρξικής διαλεκτικής.

Οφείλουμε, άλλωστε, να μην λησμονούμε ότι, σύμφωνα με την τελευταία, ο 
ίδιος ο άνθρωπος είναι παρών και ταυτόχρονα δημιουργός, άρα δυνάμει και 
ανατροπέας, τόσο των παραγωγικών δυνάμεων όσο και των παραγωγικών 
σχέσεων.

Για τον Γκράμσι, λοιπόν, η σχέση πολιτικής κοινωνίας και κοινωνίας πο­
λιτών παραμένει μια διαλεκτική δυναμική σχέση ταύτισης και ταυτόχρονα 
διάκρισης. Δεν υπάρχει ανάμεσά τους καμία αντίθεση συστατικού χαρακτή­
ρα. Το κράτος είναι γΓ αυτόν πολιτική κοινωνία συν κοινωνία πολιτών, δη­
λαδή ηγεμονία θωρακισμένη με καταναγκασμό. Και μ’ αυτή την έννοια η 
κοινωνία πολιτών είναι προφανώς όχι μόνο συναινετική -όπως επιθυμούν 
να μας πείσουν μια σειρά «εκσυγχρονιστές» κάθε είδους- αλλά και συγκρου­
σιακό, στην πορεία του διαρκούς πολέμου θέσεων.

Στόχος του αγώνα των μαρξιστών και της γκραμσιανής ανάλυσης είναι η 
υπέρβαση του καταναγκασμού, η απορρόφηση της πολιτικής κοινωνίας από 
την κοινωνία πολιτών, μέσω της δράσης του επαναστατικού υποκειμένου, 
για την εγκαθίδρυση της ουσιαστικής δημοκρατίας. Όχι προφανώς χωρίς 
μορφές εξουσίας' ο Γκράμσι και οι μαρξιστές δεν ονειρεύτηκαν ποτέ μια ου­
τοπική κοινωνία χωρίς μορφές εξουσιαστικών επιλογών, μα μια κοινωνία 
χωρίς αυταρχικότητα, αυθαιρεσία, δογματικές τελεολογίες, οικονομίστικους 
αναγωγισμούς, χωρίς εκμεταλλευτικές και αλλοτριωτικές σχέσεις, με επανέ­
νωση του διασπασμένου στον αστισμό ανθρώπου σε πολίτη και ιδιώτη, με ε­
πανένωση επίσης της πολιτικής και ηθικής πράξης.

Από αυτό το καυτό σημείο της γκραμσιανής προβληματικής, μπορούμε 
θαρρώ να αντλήσουμε δυνάμεις χωρίς μυθοποιήσεις, να προτάξουμε νέα αι- 
τούμενα απέναντι στα νέα δεδομένα, να εξάγουμε αναλογίες και μεθοδολογι­
κές πειθαρχίες οι οποίες να απαντάνε στα σημερινά αιτούμενα.

Όπως ότι ο νέος συλλογικός ηγεμόνας δεν είναι πια ένα ιστορικό υποκεί­
μενο, αλλά πολλαπλά. Αυτό το είχε έγκαιρα αναδείξει το ρεύμα του λεγάμε­
νου αριστερού ευρωκομουνισμού και σήμερα δυνάμει το πραγματώνει, με ό­
ρους κινήματος, η ελπιδοφόρα και, ταυτόχρονα, άδηλη στην εξέλιξη της δο­
μή και συλλογική δράση μέσα από την οποία συγκροτείται το αντι-παγκο- 
σμιοποιητικό κίνημα των πολλαπλών υποκειμένων, όπου το τοπικό ανάγεται 
στο εθνικο-κρατικό και στη συνέχεια διεθνικό επίπεδο, όπου το συνολικό α­
νάγεται στο επιμέρους, όπου οι λεγάμενες «δευτερεύουσες» αντιθέσεις προ­



Η ΕΠΙΚΑΙΡΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΓΚΡΑΜΣΙ ΚΑΙ Η ΕΝΝΟΙΑ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΑΣ ΤΩΝ ΠΟΛΙΤΩΝ 157

σλαμβάνουν ίδια αξιακά σημασία με τις κυρίαρχες απέναντι στη στυγνή κυ­
ριαρχία του νεοφιλελεύθερου διεθνικο-επικοινωνιακού καπιταλισμού, παρά­
γοντας μια σπαργανώδη έστω μορφή «αντί- ηγεμονίας».

Κάτω από αυτό το δυναμικό πρίσμα, έχει ενδιαφέρον η ανάλυση του 
Γιάννη Βούλγαρη για την επικαιρότητα της γκραμσιανής σκέψης. Χωρίς βέ­
βαια να ακολουθούμε και την άποψη περί εξαφάνισης του ιστορικού υπο­
κειμένου -εργατικό κίνημα-' παύουμε να το θεωρούμε εδώ και καιρό ως 
τον μοναδικό συντελεστή του ριζικού μετασχηματισμού του κοινωνικού γί­
γνεσθαι, ως τον μοναδικό «πρίγκιπα», το αντιλαμβανόμαστε, όμως, ως έναν 
από τους συντελεστές της όλης κίνησης δημιουργικής αναζήτησης μιας ευ­
ρύτερης έννοιας του πολιτικού. Μιας αναζήτησης που μέσα από τις εντεινό- 
μενες αντιφάσεις της νεοφιλελεύθερης καπιταλιστικής ολοκλήρωσης, της α- 
ποκαλούμενης «παγκοσμιοποίησης», παράγει ήδη νέες πολιτικές πραγματι­
κότητες, νέες μορφές ανοικτών κινηματικών μορφών συλλογικής δράσης, οι 
οποίες τείνουν σε μια συνεχή διεύρυνση της δημοκρατικής αξιακής αρχής.

Μέσα από αυτές τις νέες διεργασίες, υπερβαίνοντας τις τοκβιλικές θεωρή­
σεις περί «κοινωνίας πολιτών», επανερχόμαστε στις επεξεργασίες επαναεπι- 
καιροποίησης του Γκράμσι της δεκαετίας του 1970. Και, μπροστά στον υ­
παρκτό και ορατό κίνδυνο ενός νέας μορφής ιδιότυπου συναινετικού ολο­
κληρωτισμού, προσθέτουμε στις νέες συλλογικές δράσεις μορφές δράσης 
μιας συγκρουσιακός πολιτικής ανυπακοής -διευρύνοντας την αντίληψη του 
Μπαλιμπάρ περί νομιμοποίησής της μόνο σε καθεστώτα «εκτάκτου ανά­
γκης», μια που σε μια νέα ιδιότυπη κατάσταση τέτοιου είδους καθεστώτων 
οδεύουν οι αστικές ανεπτυγμένες δημοκρατίες μας— μέσα και έξω από τους 
θεσμούς της πολιτικής κοινωνίας μα και στα στερεότυπα των ορίων της ιδιω­
τικής κοινωνίας. Επαναφέροντας στην επικαιρότητα και διευρύνοντας το α- 
ξιακό περιεχόμενο του υποβαθμιζόμενου δημόσιου χώρου.

Η δυναμική αυτής της νέας συγκρουσιακός πολιτικής λογικής εκφράζει 
άλλωστε και τη σύγχρονη πολυπλοκότητα της ταξικής πάλης. Ναι, της ταξι­
κής πάλης. Ας μην φοβόμαστε τις έννοιες, ούτε να κρύβουμε αποπροσανα­
τολιστικά μέσα σε αποϊδεολογικοποιημένες μετα-νεωτερικές ορολογίες την 
εκμεταλλευτική και βαθιά αλλοτριωτική πραγματικότητα της καταστατικής 
στον καπιταλισμό αντίφασης που γεννά η διακήρυξη της συνταγματικής αρ­
χής της πολιτικής ισότητας και οι μορφές κοινωνικο-οικονομικής ανισότητας 
που αυτή δημιουργεί. Πρόκειται για ταξικές συγκρούσεις πολύ πιο σύνθετες 
και πολύπλοκες αλλά και γΓ αυτό είναι αμεσότερα αναγκαίο να ξανα-ανι- 
χνεύσουμε τη φύση και τις λειτουργίες τους, με την γκραμσιανή επώδυνη και



158 ΑΛΚΗΣ ΡΗΓΟΣ

δυναμική μορφή της «κριτικής γνώσης». Συγκρουόμενοι με τις συνθήκες, 
τους όρους, τους λόγους δημιουργίας τους στο κοινωνικό γίγνεσθαι, που οι 
περίφημες «συναινετικές και συμμετοχικές διαδικασίες» θέλουν και επιχει­
ρούν να αποκρύβουν, όπως επιχειρούν να αποκρύψουν τον επίσης θεσμικά 
κατοχυρωμένο συγκρουσιακό χαρακτήρα της έμμεσης δημοκρατίας και ως ε­
πακόλουθο, τη δημιουργία όρων «ταξικής συνείδησης». Κρατώντας τα «σιω­
πηρά στρώματα» που πληθαίνουν ραγδαία σε μια κατάσταση παθητικής στά­
σης και ανημπόριας, οδηγώντας κάποια από αυτά, κατά καιρούς, σε ακραία 
βίαια ξεσπάσματα χωρίς στόχο και συνέχεια, τα οποία το μόνο που πετυχαί­
νουν είναι η εδραίωση των φοβικών συνδρόμων των υπολοίπων και, κατά 
συνέπεια, η νομιμοποίηση της ενίσχυσης των κατασταλτικών μηχανισμών.

Είναι σαφές, νομίζω, από την έστω ελλειπτική -ελπίζω πάντως όχι σχηματι­
κή- ανάλυση που προηγήθηκε, ότι η γκραμσιανή αντίληψη της έννοιας της 
«κοινωνίας πολιτών» ή της «ιδιωτικής κοινωνίας» δεν έχει καμία σχέση με 
την τρέχουσα χρήση του όρου που αναφέρεται σε μια αταξική και θολή «συ­
ναινετική» έννοια, συμπληρωματική της πολιτικής κοινωνίας, δηλαδή του 
κράτους και των θεσμών και λειτουργιών του. Ούτε με την αντίληψη των λε­
γάμενων μη κυβερνητικών οργανώσεων, των περίφημων ΜΚΟ, που προω­
θούν συστηματικά τα πολυποίκιλα ευρωπαϊκά προγράμματα ή των με το α­
ζημίωτο πολυσχιδών «φιλανθρωπικών» κινήσεων. Η έννοια της κοινωνίας 
πολιτών του Γκράμσι είναι πάντοτε ταξική —ορθότερα διαταξική- άρθρωση 
της κοινωνίας και στοχεύει όχι σε συμπληρωματικές τους κράτους λειτουρ­
γίες, αλλά στη ριζική υπέρβασή του. Τοποθετείται στον αντίποδα της κυ­
ρίαρχης τάσης υποταγής του κοινωνικού γίγνεσθαι, στα συμφέροντα και τις 
ανάγκες της κυρίαρχης πολιτικής κοινωνίας μέσω της διπλής οδού συναίνε­
σης και καταναγκασμού.

Στοχεύει πάντοτε στην αυτο-κυβέρνηση, στην αυτοδιαχείριση των πολι- 
τών-παραγωγών, στην υπέρβαση του αστικού νομικού πλάσματος που μας 
θέλει ταυτόχρονα διασπασμένα άτομα-πολίτες και ιδιώτες και όχι ως ένα α­
διάσπαστο όλο κοινωνικο-πολιτικών όντων, με κυρίαρχο συνεκτικό δεσμό 
το ιδεολογικο-πολιτισμικό αξιακό στοιχείο ταυτότητας. Στοχεύει, δηλαδή, 
στην επανα-απορρόφηση της πολιτικής κοινωνίας από την κοινωνία πο­
λιτών. Στην παραγωγή ενός νέου ηγεμονικού λόγου στον οποίο συναρθρώ­
νονται και συν-παράγουν όλες και όλοι οι κατά Γκράμσι διανοούμενοι, δη­
λαδή όλες και όλοι οι πολίτες-παραγωγοί. Αρα και στον ριζικό μετασχημα­
τισμό των κρατικών σχηματισμών, μέσα από την εξαφάνιση του κρατικού 
οικοδομήματος κάθε είδους και μορφής, παράλληλα με τον αγώνα εξάλει­



Η ΕΠΙΚΑΙΡΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΓΚΡΑΜΣΙ ΚΑΙ Η ΕΝΝΟΙΑ ΤΗΣ ΚΟΙΝΩΝΙΑΣ ΤΩΝ ΠΟΛΙΤΩΝ 159

ψης κάθε είδους αλλοτρίωσης και καουτσικών φωτισμένων πρωτοποριών.
Και η σημαντική συμβολή του Γκράμσι σε αυτή την δυναμική πορεία είναι 

η έννοια της «κάθαρσης» η οποία δεν αφορά μόνο το καπιταλιστικό κράτος, 
αλλά και το λεγόμενο «σοσιαλιστικό» της μεταβατικής περιόδου που διέβλεπε, 
διαισθάνονταν τον κίνδυνο όχι μόνο να μην φθίνει, μα αντίθετα να ισχυρο­
ποιείται γραφειοκρατικοποιούμενο και μετατρέποντας το επαναστατικό υπο- 
κείμενο-κόμμα, από συλλογικό διανοούμενο, πρωταγωνιστή μιας πολιτιστικής 
προώθησης και ηθικής μεταρρύθμισης, σε κρατικό μηχανισμό κυριαρχίας.

Αυτό το συνεχές κριτικό και ερωτηματικό της σκέψης του στοχαστή απέ­
ναντι στις υπαρκτές και πιθανά νέες αντιφάσεις της πορείας προς τον ριζικό 
μετασχηματισμό, ταυτιζόταν την ίδια ώρα στο έργο του με τη συνεχή ανάγκη 
θεωρητικού αναστοχασμού και μ’ ένα διαρκές συναίσθημα ανησυχίας, διά­
χυτο στα σπαράγματα που μας άφησε με τα Τετράδια της Φυλακής του.

Και είναι πολύτιμη, για τον πολιτικό επιστήμονα αλλά και τον διανοούμε­
νο μαχητή του οράματος της ελευθερίας του ανθρώπου, η παρακαταθήκη 
τούτης της σκέψης: να αγωνίζεσαι και ταυτόχρονα να αναρωτιέσαι και για 
τους τρόπους και για το νόημα αυτού του αγώνα.

«Μια για πάντα παύουμε να αναζητάμε οριστικές λύσεις», αξίωνε ο Καρλ 
Μαρξ -το ίδιο και ο μαρξιστής κομμουνιστής ηγέτης Αντόνιο Γκράμσι.

Ας το συγκρατήσουμε τούτο, στον αγώνα για έναν καλύτερο κόσμο, χω­
ρίς εκμετάλλευση και όποιας μορφής αλλοτρίωση, όσες και όσοι συνεχίζου­
με να παλεύουμε μη αποδεχόμενοι το υπάρχον ως αναντικατάστατο και αιώ­
νιο, μια που ξέρουμε ότι τίποτε αιώνιο και αναντικατάστατο δεν υφίσταται 
στη ροή του ανθρώπινου γίγνεσθαι.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

