
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Τόμ. 32 (2008)

  

 

  

  Τύποι ηγεσίας στον Πολιτικό του Πλάτωνος 

  Αντώνης Μακρυδημήτρης   

  doi: 10.12681/hpsa.14469 

 

  

  Copyright © 2017, Αντώνης Μακρυδημήτρης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Μακρυδημήτρης Α. (2017). Τύποι ηγεσίας στον Πολιτικό του Πλάτωνος. Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής
Επιστήμης, 32, 155–176. https://doi.org/10.12681/hpsa.14469

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 12/02/2026 18:02:57



ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 32, ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2008, σ. 155-176

Τύποι Ηγεσίας στον Πολίτικο του Πλάτωνος

Αντώνης Μακρυδημήτρης

Στον Κωνσταντίνο Δεσποτόπουλο, 
Ακαδημαϊκό

Στον Πολιτικό, έργο της ύστερης μάλλον περιόδου της παραγωγής του, που 
συμβατικά τοποθετείται μετά την Πολιτεία, αλλά πριν από τους Νόμους,1 ο 
Πλάτων πραγματεύεται με τρόπο διαλεκτικό τρία εναλλακτικά παραδείγματα 
για να περιγράφει σε αναλυτικό επίπεδο τους αντίστοιχους τύπους ηγεσίας. 
Έτσι, ο ηγέτης μπορεί να γίνει αντιληπτός είτε ως ποιμένας είτε ως θεραπευ­
τής είτε ως υφαντής. Πρόκειται για τρεις μεταφορικές ιδέες που έχουν σφρα­
γίσει έκτοτε την πολιτική σκέψη και φαντασία, ενώ έχουν αποδειχθεί χρήσι­
μες και για πρακτικούς σκοπούς.

Τα μείζονα ζητήματα δεν συλλαμβάνονται επαρκώς, υπαινίσσεται ο Πλά­
των, με τρόπο αφαιρετικό, δίχως παραδείγματα από την κοινή εμπειρία. Ο 
λόγος είναι ότι κινδυνεύει τότε η σκέψη να μείνει στο κενό, να χαθεί από την 
αντίληψη και τον νου, όπως τα όνειρα μόλις ξυπνούμε το πρωί: «χαλεπόν μη 
παραδείγμασι χρώμενον ικανώς ενδείκνυσθαί τι των μειζόνων' κινδυνεύει 
γαρ ημών έκαστος οίον όναρ ειδώς άπαντα πάντ’ au πάλιν ώσπερ ήπαρ α- 
γνοείν» (Πολιτικός, 277d).2

* Ο Αντώνης Μακρυδημήτρης είναι Καθηγητής Πανεπιστημίου Αθηνών. Ο συγγραφέας 
εκφράζει ευχαριστίες προς τους Ακαδημαϊκούς K. I. Δεσποτόπουλο και Επ. Π. Σπηλιωτό- 
πουλο, καθώς και την ομότιμη Καθηγήτρια του Πανεπιστημίου Αθηνών Μυρτώ Δραγώνα- 
Μονάχου για τις πολύτιμες παρατηρήσεις και τα σχόλιά τους.

1. Για την περιοδολόγηση της φιλοσοφικής παραγωγής του Πλάτωνα και τις αντίστοιχες 
ερμηνείες της αινιγματικής, από φιλοσοφικής και ηθικής σκοπιάς, προσωπικότητας του Σω­
κράτη, ενδεχομένως πιο πιστές στον ιστορικό Σωκράτη στην αρχή, πιο απόμακρες από εκεί­
νον, αυθεντικότερα πλατωνικές στη συνέχεια («Σωκρατικό ζήτημα»), βλ. Γρ. Βλαστός, Σω­
κράτης: εφωνευτής και ηθικός φάόσοφος, εκδ. Εστία, Αθήνα 1993, σ. 90 κ.ε., 160 κ.ε., 205' 
Αλ. Νεχαμάς, Η τέχνη του Βίου, Σωκρατικοί στοχασμοί: από τον Πλάτωνα στον Φουκώ, 
εκδ. Νεφέλη, Αθήνα 2001, σ. 32κ.ε., 63 κ.ε., 129 κ.ε., 262.

2. Η παραδειγματική ή μεταφορική χρήση των εννοιών προσλαμβάνει ενίοτε μια χροιά ει-



156 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

Εξάλλου, με τους παραδειγματικούς αναλυτικούς τύπους (τους ιδεόιυ- 
πους), όπως έδειξε πολύ αργότερα ο Μαξ Βέμπερ,* 3 οργανώνεται όχι μόνο η 
αντίληψή μας για την πραγματικότητα, τις εμπειρικές καταστάσεις, που ποικίλ­
λουν εξαιρετικά, αλλά και οι ερμηνείες που δίνουμε σε αυτές και κυρίως ο 
τρόπος που τις αντιμετωπίζουμε, δηλαδή η δική μας πράξη και συμπεριφορά.

Ο (πολιτικός) ηγέτης ως ποιμήν - ποίμανδρος

Η ιδέα του ηγέτη ως ποιμένα λαών είναι οικεία ήδη στον Όμηρο, αλλά και 
στους προφήτες της Παλαιάς Διαθήκης.4 Στη χριστιανική εξάλλου θρησκευ­
τική παράδοση η εικόνα του «Καλού Ποιμένα», καθώς και των κληρικών ως 
ποιμένων είναι διάχυτη. Κατ’ αυτή τη μεταφορική ιδέα, όπως την εκθέτει 
προσφέροντας τον σχετικό ορισμό στον Πολιτικό του (261 d) ο Πλάτων, 
«τον ye πολιτικόν ευρήσομεν... ιπποφορβώ τε και βουφορβώ μάλλον προ- 
σεεικότα» (δηλαδή, θα βρούμε τον πολιτικό να μοιάζει μάλλον με βοσκό ή 
ποιμένα αγέλης αλόγων ή βοδιών).5

Αξίζει ίσως να παρατηρηθεί ότι η ιδέα για τον ρόλο και τη φύση του πολι­
τικού (ηγέτη) ως ποιμένα ανθρώπων (ποίμανδρου) δεν είναι μόνο διάχυτη 
ανά τους αιώνες και τις πολιτικές κουλτούρες,6 αλλά μοιάζει να επιβιώνει α­

ρωνευτικής απόδοσής τους (Γρ. Βλάσιός, Σωκράτης: ειρωνευτής και ηθικός φιλόσοφος, ό.π., 
σ. 57 κ.ε., 90κ.ε.). Τούτο είναι κάτι που μπορεί ενδεχομένως να υποστηριχθεί ότι συμβαίνει 
και στην προκειμένη περίπτωση. Έτσι, η διερεύνηση των τριών τύπων ηγεσίας ανελίσσεται 
μέσα σε ένα πνεύμα αρχικά ή φαινομενικά θετικής περιγραφής τους, για να ακολουθήσει κα­
τόπιν η σταδιακή απογύμνωση (ιδίως των δύο πρώτων), ο κριτικός έλεγχος και η επαναξιο­
λόγησή τους με βάση τις λανθάνουσες σημασίες ή παρενέργειές τους. Στο πλαίσιο ή μάλλον 
το πνεύμα αυτής της διανοητικής και φιλοσοφικής προδιάθεσης, ο Σωκράτης «εννοεί αλλά 
και δεν εννοεί αυτά που λέει» (Γρ. Βλαστός, στο ίδιο, σ. 71-72, 182) ή λέει κάτι διαφορετικό 
από αυτό που εννοεί κι αυτό που εννοεί ποτέ δεν αποκαλύπτεται πλήρως (Αλ. Νεχαμάς, Η 
τέχνη του Βίου, Σωκρατικοί στοχασμοί: από τον Πλάτωνα στον Φουκώ, ό.π., σ. 81 κ.ε.).

3. Μ. Weber, Economy and Society, an outline of Interpretative Sociology, επιμ.: G. Roth 
- Cl. Wittich, τόμ. I και II, University of California Press, 1978.

4. Γ. Βλάχος, Πολιτικές Κοινωνίες στον Όμηρο, β' εκδ. ΜΙΕΤ, Αθήνα 1985, σ. 60 κ.ε.
5. Στην πλατωνική Πολιτεία, επίσης, αυτή η μεταφορική εικόνα απαντά συχνά. Έτσι, εν­

δεικτικά αναφέρεται ότι στο χωρίο 343 b 5-6 οι αρχόμενοι περιγράφονται ως ποίμνιο προβά­
των: «άλλως πως ηγή διανοείσθαι προς τους αρχομένους ή ώσπερ αν τις προς πρόβατα διατε- 
θείη». Στα χωρία 345 c-d, εξάλλου, η πολιτική και η διακυβέρνηση παρομοιάζονται προς την 
ποιμαντική τέχνη και ο ηγέτης προς τον ποιμένα («ποιμήν εστί») που φροντίζει πάντοτε για το 
καλό του κοπαδιού (του λαού, εν προκειμένω).

6. Ο Κ. Πόππερ (Η ανοιχτή κοινωνία και οι εχθροί της, τόμ. 1, Η γοητεία του Πλάτωνα,



ΤΥΠΟΙ ΗΓΕΣΙΑΣ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΙΚΟ ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΟΣ 157

κόμη και ως την εποχή μας.7 Η μεταφορά αυτή υποδηλώνει την αξία της κα­
θοδήγησης με ήπια μεν μέσα, αλλά αφ’ υψηλού, δηλαδή από κάποιο ον α­
νώτερης τάξης που οδηγεί άλλα κατώτερά του.

Τούτο είναι και το πιο αδύνατο οημείο, το καίριο ελάττωμά της. Αν πρό­
κειται για ανώτερης τάξης όντα που καθοδηγούν και κατευθύνουν άλλα κα­
τώτερά τους στην κλίμακα της οντολογίας (λ.χ., άνθρωπος απέναντι στα 
ζώα), τότε είναι ίαως ορθή. Όπως και αν επρόκειτο οι άνθρωποι να καθοδη­
γούνται από τους θεούς. Εάν, δηλαδή, οι τελευταίοι αναμιγνύονταν ενεργό­
τερα ατα ανθρώπινα και επενέβαιναν στη ζωή των θνητών, κατά «το σχήμα 
το του θείου νομέως» (Πολιτικός, 275 c). Τότε οι άνθρωποι ορθώς επίσης ί­
σως θα έπρατταν αν υπάκουαν στα κελεύσματα των θεών. Όπως τα ζώα υ- 
πακούουν τους ανθρώπους και αυτοί τα ποιμαίνουν ως όντα κατώτερης ο­
ντολογικής κατηγορίας.

Ο άνθρωπος υπερέχει, όμως, έναντι των ζώων ιδίως ως προς την πολιτι­
κή του ιδιότητα και ικανότητα: είναι «φύσει ζώον πολιτικόν», κατά τον κλα­
σικό ορισμό του Αριστοτέλη (Πολιτικά, 1278 b 17). Η ξεχωριστή αυτή αν­
θρώπινη ικανότητα αναφέρεται συγκεκριμένα στη δυνατότητα της λογικής 
οργάνωσης της πολιτικής ζωής από τους ίδιους τους ανθρώπους. Ιδίως μά­
λιστα στο μέτρο που, στην προσπάθεια τους αυτή, επινοούν τους ανάλογους 
θεσμούς και τις διαδικασίες με ποικίλλουσα κάθε φορά αποτελεσματικότητα 
και επιτυχία. Σε κάθε περίπτωση, οι κυβερνώντες είναι άνθρωποι προερχό­
μενοι εξ ανθρώπων -και όχι θεοί επί των ανθρώπων.

Εάν, όμως, τούτο συνέβαινε και ο θεός γινόταν ποιμένας ανθρώπων και 
τους επιστατούσε ο ίδιος άμεσα («θεός ένειμεν αυτούς αυτός επιστατών», 
Πολατικός, 271e), όπως τώρα οι άνθρωποι «άλλα γένη φαυλότερα αυτών νο- 
μεύσουσι», τότε η ιδέα του ηγήτορα ως ποιμένα θα ήταν ενδεχομένως ορθή.

εκδ. Παπαζήση, Αθήνα 2003, σ. 369) αναφέρει πηγές σύμφωνα με τις οποίες η ιδέα ίου θεού 
ποιμένα «εγε; ορφική προέλευση». Οι δε πολιτικοί ηγέτες των ανθρώπινων κοινοτήτων γίνο­
νται αντιληπτοί ως Domini Canes: «σκύλοι του θεού που φυλάνε το ποίμνιο». «Γενναίους 
κάνας» και «αγέλης φύλακας» τους χαρακτηρίζει ο ίδιος ο Πλάτων στην ιδεοτυπική κατα­
σκευή του (Πολιτεία 375 e 2,451 c 8 et passim).

7. Ενδεικτικά σημειώνεται ότι ο Νέλσον Μοντέλα στην αυτοβιογραφία του (Ν. Mandela, 
Long Walk co Freedom: The Autobiography of Nelson Mandela, Macdonald Purnell, Randburg 
1995) αναφέρει πως κάποτε ένας τοπικός φυλετικός ηγέτης τού περιέγραψε ως εξής τον ρόλο 
του αρχηγού και της καθοδήγησης: «Ο ηγέτης είναι σαν τον βοσκό, τον ποιμένα. Στέκει πίσω 
από το κοπάδι κι αφήνει τα πιο έξυπνα και υγιή ζώα να πάνε μπροστά και τ’ άλλα ν’ ακολου­
θούν από πίσω δίχως να συνειδητοποιούν ότι όλα καθοδηγούνται τελικά από εκείνον».



158 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

Ίσως μάλιστα υπήρξε κάποτε μια τέτοια κατάσταση θεϊκής ποιμαντορίας επί 
των ανθρώπων στο απώτερο παρελθόν, στον «Παράδεισο», στον ιδεατό κή­
πο της αθωότητας του ανθρώπου. Τότε που δεν υπήρχαν ούτε πόλεις ούτε 
κτήσεις και όλοι ζούσαν ειρηνικά με τους καρπούς της γης δίκαια μοιρασμέ­
νους ανάμεσα τους.8

Όμως, αλίμονο, όλα αυτά κάποτε τελείωσαν, «πάντων τούτων χρόνος τε- 
λεώθη», γράφει στον Πολιτικό (272 d) ο Πλάτων, και ο παράδεισος χάθηκε 
[Paradise Lost], Ο θεϊκός κυβερνήτης του κόσμου αποσύρθηκε στη σιωπή 
του αφήνοντας τον κόσμο των ανθρώπων να αυτοκυβερνάται: «του παντός ο 
μεν κυβερνήτης οίον πηδαλίων οίακος αφέμενος εις την αυτού περιωπήν α- 
πέστη, τον δε δη κόσμον πάλιν ανέστρεψεν ειμαρμένη τε και σύμφορος επι­
θυμία».

Είναι ο λαός ποίμνιο;

Το ζήτημα, λοιπόν, είναι εάν και κατά πόσον προσφέρεται η μεταφορική ι­
δέα του ποιμένα για την πολιτική ηγεσία σε αυτόν τον εκπεπτωκότα έστω κό­
σμο των ανθρώπων, όπου οι άρχοντες δεν είναι άλλης οντολογικής κατηγο­
ρίας υπάρξεις, αλλά άνθρωποι εξ ανθρώπων που μοιάζουν μεταξύ τους πο­
λύ και από πολλές απόψεις. «Τους δ’ ενθάδε νυν όντας πολιτικούς τοις αρ- 
χομένοις ομοίους τε είναι μάλλον πολύ τας φύσεις και παραπλησιαίτερον 
παιδείας μεταληφθείναι». Άρχοντες και αρχόμενοι μετέχουν της ίδιας γενικής 
παιδείας και κουλτούρας. Οπότε μάλλον δεν προσιδιάζει να γίνονται οι αρ- 
χόμενοι αντιληπτοί ως ποίμνιο -ένα ανθρώπινο κοπάδι. Ούτε οι ηγέτες τους 
ως ποιμένες -βοσκοί ανθρώπων.9

8. Κατά τον Αριστοτέλη, σε αυτή την προ-πολιιική ή προ-κοινωνική κατάσταση, που δεν 
προσιδιάζει στα ανθρώπινα όντα, αυτά δεν θα ήταν παρά θηρία ή θεοί. Αν δε οι άνθρωποι α- 
πολέσουν τις πολιτικές τους αρετές και μάλιστα την κορυφαία εξ αυτών (ήτοι, το αίσθημα της 
δικαιοσύνης που τους διακρίνει και τη δυνατότητα λογικής οργάνωσης της πολιτικής ζωής 
και της εν γένει συμπεριφοράς τους απέναντι στους άλλους), μπορεί να εκφυλιστούν στα χει­
ρότερα των ζώων («τελεωθέν βέλτιστον των ζώων ο άνθρωπος εσην, ούτω χωρισθέν νόμου 
και δίκηςχείριστονπάντων... Διο ανοσιώτατονκαι αγριώτατονάνευ αρετής», Πολιτικά, 1253 
a 33-37. W. Kullmann, Η πολιτική οκέψη του Αριστοτέλη, ΜΙΕΤ, Αθήνα 2003, σ. 39 κ.ε., 56, 
103).

9. Η πεμπτουσία της ποιμενικής ιδέας επί της οποίας ερείδεται το αντίστοιχο ποιμενικό 
παράδειγμα περί της πολιτικής ηγεσίας, είναι ότι η κυριαρχία δεν ασκείται από ανθρώπους επί 
ανθρώπων, αλλά από ανθρώπους επί των ζώων -«non hominem homini, sed hominem 
pecori», όπως έλεγε ο άγιος Αυγουστίνος [De Civicace Dei, xix, 15, W. Kullmann, Η πολιτική 
σκέψη του Αριστοτέλη, ό.π., σ. 159).



ΤΥΠΟΙ ΗΓΕΣΙΑΣ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΙΚΟ ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΟΣ 159

Αν πρόκειται μάλιστα για δημοκρατικό πολίτευμα που συγκροτείται με 
βάση την αρχή της πολιτικής ισότητας των πολιτών («ίσον έχειν έκαστον των 
πολιτών», Αριστοτέλους, Πολυτικά, 1317 b 7), οι κυβερνώντες εκλέγονται α­
πό τους κυβερνώμενους, εναλλάσσονται περιοδικά από αυτούς και λογοδο­
τούν σε αυτούς («εν μέρει άρχεσθαι και άρχειν», κατά τον Αριστοτέλη και 
πάλι, Πολιτικά, 1317 b 3). Βασικό τότε έργο και αποστολή των εκάστοτε κυ­
βερνητών δεν είναι μόνο να ταΐζουν τα ζώα («ουχί ίππων είναι τροφόν ουδ’ 
άλλων θηρίων» 267d), αλλά πρωτίστους να μεριμνούν για τη συλλογική ευη­
μερία της ανθρώπινης κοινότητας («ανθρώπων κοινοτροφικήν επιστήμην») 
μετά λόγου γνώσεως, με συστηματικότητα, οργάνωση και πειθαρχία. Γιατί ο 
άνθρωπος δεν ζει μόνο μέσα στη φύση αλλά, κυρίως, τελεί εν κοινωνία και 
μάλιστα σε πολιτική κοινωνία.

Στην περίπτωση, συνεπώς, που άνθρωποι κυβερνούν και ηγούνται αν­
θρώπων και ο άνθρωπος καθίσταται το μέτρο όλων των κοινωνικών φαινο­
μένων («πάντωνχρημάτωνμέτρον άνθρωπος», κατά τη γνωστή πρωταγόρειο 
ρήση),10 μάλλον δεν προσφέρεται η ιδέα του ποιμένος-ποίμανδρου, όσο και 
η αντίληψη της πολιτικής και της διακυβέρνησης ως ποιμαντορίας.11 12 Πολλώ 
μάλλον αν πρόκειται για δημοκρατική διακυβέρνηση και πολιτεία ίσων, ε­
λεύθερων και αυτοκυβερνώμενων πολιτών, που μετέχουν ισότιμα στον διά­
λογο, την πολιτική και τον πολιτισμό. Κατά τούτο το ανθρώπινο είδος δια­
φέρει ουσιωδώς των άλλων βιολογικών ειδών, των ζώων, «το μεν ανθρώπι­
νον, ετέρου δε των συμπάντων θηρίων εν» (Πολιτικός, 263 c).

Εξάλλου, οι θεμελιώδεις αρετές ή προϋποθέσεις της πολιτικής ζωής, ήτοι 
το αίσθημα της δίκης και της αιδούς, της σωφροσύνης και της δικαιοσύνης, 
κατά τον πλατωνικό Πρωταγόρα («δίκην δη και αιδώ... επίπάντας νείμω; Επί 
πάντας, έφη Ζευς, και πάντας μετεχόντων», 322 c-d) είναι αδιαφόριστα μοι­
ρασμένες σε όλους τους ανθρώπους.1“ Τούτα τα καίρια ηθικά συναισθήματα,

10. Γρ. Βλαστός, Σωκράτης: αρωνευτής και ηθικός φιλόσοφος, ό.π., σ. 111 κ.ε.
11. Σύμφωνα με αυτή την ιδέα ή την ιδιαίτερα διαδεδομένη ανά τους αιώνες και τις πολι­

τικές κουλτούρες μεταφορική εικόνα, «οι καλοί κυβερνήτες είτε αυτοί είναι θεοί ή ημίθεοι ή 
φύλακες, είναι πατριαρχικοί ποιμένες των ανθρώπων και η αληθινή πολιτική τέχνη, η τέχνη 
της διακυβέρνησης, είναι ένα είδος ποιμαντικής, δηλαδή, είναι η τέχνη της χειραγώγησης και 
συγκράτησης κάτω από έλεγχο, του ανθρώπινου ποιμνίου» (Κ. Πόππερ, Η ανοιχτή κοινωνία 
και οι εχθροί της, τόμ. 1, Η γοητεία του Πλάτωνα, ό.π., σ. 105).

12. Κ.Ι. Δεσποτόπουλος, Μελετήματα Πολιτικής Φιλοσοφίας, εκδ. Παπαζήση, Αθήνα 
1978, σ. 49' του ιδίου, Πολιτική Φάοοοφία του Πλάτωνος, εκδ. Παπαζήση, Αθήνα 1980, σ. 
29' Κ. Ψιιχοπαίδης, Ο φιλόσοφος, ο πολιτικός και ο τύραννος, για την πολιτική σκέψη του 
Πλάτωνα και του Αριστοτέλη, εκδ. Πόλις, Αθήνα 1999, σ. 25.



160 ΑΝΤΟΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

της δίκης και της αιδούς συντελούν αντιστοίχως στη διαμόρφωση ενός περι­
βάλλοντος στοιχειώδους οργάνωσης των σχέσεων και συνεργασίας μεταξύ 
των πολιτών. Είναι «πόλεων κόσμοι και δεσμοί φιλίας ουναγωγοί», άρα επιφέ­
ρουν την ηθική ενότητα της πολιτείας, τη «σύμπνοια και ομόνοια των πολι­
τών, ώστε να ζουν στη χώρα τους χωρίς έχθρα, τουλάχιστον μεταξύ muç>.13 14 15

Συμπεραίνεται, λοιπόν, και τούτο προκύπτει εμμέσως πλην σαφώς στην 
πορεία του πλατωνικού διαλόγου, ότι ο πολιτικός (ηγέτης) δεν μπορεί να γί­
νεται αντιληπτός σύμφωνα με τη μεταφορική ιδέα του ποιμένα, του βοσκού 
ανθρώπων (ποίμανδρος). Γιατί η πολιτική είναι μια πολύ πιο σύνθετη και α­
παιτητική τέχνη από την απλή διατροφή και αναπαραγωγή των ζώων. Ιδίως 
η τέχνη της διακυβέρνησης των ανθρώπων που τελούν σε πολιτική κοινωνία 
αναφέρεται κυρίως στη συνολική επιμέλεια της κοινότητας: «επιμέλεια δε χε 
ανθρώπινης συμπάσης κοινωνίας (276 c). Επιμέλεια και όχι απλά διατροφή 
και αναπαραγωγή.

Ο σκοπός και το νόημα της ζωής του εχέφρονος ανθρώπου δεν εξαντλεί­
ται απλά στο ζην, αλλά αποβλέπει στο ευ ζην: «ού το ζην περί πλείστον ποι- 
ητέον, αλλά το ευ», όπως έλεγε ο Σωκράτης στον Κρίτωνα (48 b 5). Ενώ 
στην Πολιτεία (352 d 6) θα όριζε ότι το βασικό αντικείμενο της φιλοσοφικής 
διερεύνησης και του συναφούς προβληματισμού είναι ακριβώς «πώς πρέπει 
να ζει κανείς» («όντινα τρόπον χρη ζην»).14 Η πολιτική (επιστήμη και πρά­
ξη), συνακολούθως και σε γενικότερο επίπεδο, δεν περιορίζεται μόνο στο 
ζην, αλλά αποσκοπεί στο ευ ζην, θα τονίσει αργότερα και ο Αριστοτέλης 
(«γινομένη μεν του ζην ένεκεν, ούσα δε του ευ ζην», Πολιτικά, 1252 b 13) 
και θα προσθέσει εμφατικά: « Τέλος μεν πόλεως το ευ ζην» (Πολιτικά, 1280 
b, 39, 1278 b 22, 1252 b 31). Πράγμα που σημαίνει ότι το ευ ζην, ακόμη και 
στο ατομικό επίπεδο, δεν είναι εφικτό εκτός πόλεως, στην προ-κοινωνική 
κατάσταση (των ζώων ή των θεών), αλλά μόνο στο πλαίσιο της πολιτικής 
οργάνωσης, σκοπός της οποίας είναι η προαγωγή του κοινού καλού, «η ευ­
τυχία της κοινότητας των πολιτών».15 Η απώτερη επιδίωξη είναι ο έλλογος 
και αξιοπρεπής βίος μέσα στην πόλη, την κοινωνικοπολιτική μήτρα ή το 
πλαίσιο ζωής που καθιστά για τον καθένα εφικτή την ευδαιμονία, «του μετα- 
λαμβάνειν ευδαιμονίας» όπως ήδη προέβλεπε ο Πλάτων (Πολιτεία, 421 c 5).

13. Κ.Ι. Δεσποτόπουλος, Μελετήματα Πολιτικής Φιλοσοφίας, ό.π., ο. 51.
14. Κατά τον Νεχαμά (Η τέχνη του Βίου, Σωκρατικοί στοχασμοί: από τον Πλάτωνα στον 

Φουκώ, ό.π.), «η τέχνη του βίου» αποτελεί το κεντρικό αντικείμενο της φιλοσοφίας και του 
στοχασμού.

15. W. Kullmann, Η πολιτική σκέψη του Αριστοτέλη, ό.π., σ. 15, 33 κ.ε.



ΤΥΠΟΙ ΗΓΕΣΙΑΣ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΙΚΟ ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΟΣ 161

Καθίσταται έτσι απρόσφορη και απαράδεκτη η εικόνα του ποιμένα ως το 
αρμόζον εννοιολογικό παράδειγμα για την πολιτική τέχνη και ηγεσία. Στα 
ζώα είναι αναγκαία η διατροφή και αναπαραγωγή τους και για τούτο μερι­
μνά και φροντίζει ο ποιμένας, ο βοσκός τους. Στους ανθρώπους και μάλιστα 
στην πολιτική κοινωνία είναι αναγκαία, πέρα από τη διατροφή και την ανα­
παραγωγή, η γενικότερη επιμέλεια για τη συνοχή και διατήρηση της κοινότη­
τας, το γενικό καλό, την ευημερία και τη δικαιοσύνη.

Η πιο πρόσφορη, η πιο κατάλληλη μεταφορική ιδέα για τον ρόλο του πο­
λιτικού ως επιμελητή του γενικού καλού δεν μπορεί, συνεπώς, να είναι αυτή 
του ποιμένα' παρά τη διάδοση και την επιρροή της ήδη ο Πλάτων την εγκα­
ταλείπει.

Ο πολιτικός ως ιατρός - θεραπευτής

Σύμφωνα με τη δεύτερη μεταφορική ιδέα για τη σκιαγράφηση του ρόλου 
του πολιτικού, η οποία είναι πολύ πιο προσφιλής στον Πλάτωνα, ο πολιτι­
κός δεν μπορεί να γίνει αντιληπτός ως ένας βοσκός ανθρώπων, αλλά μάλλον 
ως ένας ιατρός. Ένας θεραπευτής που ασκεί την τέχνη και προσφέρει σε αυ­
τούς τη γνώση του, σύμφωνα με τη δική τους βούληση και επιθυμία και με 
την από μέρους του άσκηση της πειθούς. Έτσι, με τη συμβουλή και τη «θε­
ραπεία» που τους προσφέρει, βοηθά να εξέλθουν από τα δεινά της ασθένειας 
που τους ταλαιπωρούν.

Ο καλός πολιτικός, που γίνεται αντιληπτός και στην Πολιτεία αλλά και 
στους Νόμους, ως αγαθός ιατρός και νομοθέτης της πόλεως, μεριμνά σαν 
τον μελισσουργό για τη διατήρηση της κυψέλης αλώβητης από τα προβλη­
ματικά στοιχεία (περιλαμβανόμενων των κηφήνων) και τις παθολογικές κα­
ταστάσεις («ώ δη και δει τον αγαθόν ιατρόν και νομοθέτην πόλεως μη ήττον 
σοφόνμελιττουργόν πόρρωθεν ευλαβείσθαι...», Πολιτεία 564 c 1-2).16

16. Δεν παρέλκει να σημειωθεί όχι και κάθε μία από τις επιμέρους παραφθαρμένες μορφές 
των πολιτευμάτων ο Πλάτων επίσης την περιγράφει κατά την ιατρική μεταφορά ως «πόλεως 
νόσημα», Πολιτεία, 544 c 7. Η ιατρική αναλογία σχημάτιζε, επίσης, κεντρική παράμετρο στη 
ρητορική της πειθούς, την οποία κατά καιρούς οικειοποιήθηκε και ο ίδιος ο Πλάτων (Χλ. 
Μπάλλα, Πλατωνική Πειθώ, εκδ. Πόλις, Αθήνα 1997, σ. 54 κ.ε., 145 κ.ε.' Π. Θαναοάς, 
«Νομοθεσίας εκτός βαίνειν. Δίκαιο και Φιλοσοφία στους Πλατωνικούς Νόμους», Ισοπολι- 
τεία, τόμ. 1, 2001, σ. 67-93). Η βιολογική γενικότερα μεταφορά για την απόδοση και ερμη­
νεία κοινωνικών καταστάσεων ήταν αρκετά γνωστή και συνήθης στην αρχαία ελληνική γραμ­
ματεία αλλά και στην πολιτική φιλοσοφία (Γ. Γιατρομανωλάκης, Πόλεως Σώμα, Μια Πρώιμη 
Ελληνική Μεταφορά και Προσωποποιία, εκδ. Καρδαμίτσα, Αθήνα 199Γ W. Kullmann, Η



162 ΑΝΤΟΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

Πρόκειται, βέβαια, για έναν ανθρώπινο και όχι θείο θεραπευτή, του οποί­
ου η τέχνη παρέχεται εκούσια και γίνεται ελεύθερα αποδεκτή από τα μέλη 
της ομάδας της κοινότητας στην οποία απευθύνεται. Ο πολιτικός είναι «εθε­
λούσιος, εκούσιος, συναινετικός και όχι βίαιος θεραπευτής των ανθρώπινων 
κοινοτήτων», σχολιάζει σχετικά ο Καστοριάδης στη δική του διεισδυτική α­
νάλυση του πλατωνικού κειμένου.17

Η πολιτική γίνεται αντιληπτή ως έλλογη φροντίδα των κοινών υποθέσε­
ων. Και συνίσταται πρωτίστους στη διαρκή περίθαλψη, τη συστηματική επιμέ­
λεια -και μάλιστα προληπτικού και όχι μόνο κατασταλτικού χαρακτήρα- για 
τις συλλογικές υποθέσεις και τα κοινά προβλήματα της συγκεκριμένης αν­
θρώπινης κοινωνίας.

Απορρίπτεται, συναφώς, εμμέσως πλην σαφώς, η ιδέα περί του πολιτικού 
ως ενός είδους «υπερ-ανθρώπου» («Übermensch» θα τον αποκαλούσε αργό­
τερα ο Νίτσε) που κυβερνά αυθαίρετα και ανεξέλεγκτα τους υπηκόους του 
οι οποίοι τυγχάνει να τελούν σε καθεστώς κυριαρχίας υπ’ αυτόν. Προκρίνε­
ται, αντίθετα, η ιδέα και η μεταφορική εικόνα του πολιτικού ως «ανθρώπι­
νου επιμελητή» (276 d) των κοινών υποθέσεων, που ασκεί την τέχνη του ε­
κουσίους και με τη θέληση εκείνων προς τους οποίους απευθύνει συμβουλές 
ή θεραπείες του: «την δε εκούσιον και εκουσίων» (276 e). Στοιχείο που τονί­
ζει τη διάσταση της ελευθερίας, της αυτοκυβέρνησης, του αυτοκαθορισμού 
και της πειθούς. Κάτι το απολύτως θεμελιώδες στο πολίτευμα της δημοκρα­
τίας, το οποίο διέπεται από τις αρχές της ισοπολιτείας, της ισηγορίας, των δι­
καιωμάτων και της αξιοπρέπειας του καθενός.

Το ζήτημα, ωστόσο, και τα προβληματικά στοιχεία που ανακύπτουν και 
από ετούτη τη μεταφορική ιδέα, παρά την προτίμηση που επιδεικνύει σε αυ­
τήν ο Πλάτωνας, δεν είναι λίγα ούτε αμελητέα.

Καταρχάς ανακύπτει το ζήτημα της αναγνώρισης του ειδικού: πώς θα 
μπορέσουν να διακρίνουν οι άνθρωποι και να επιλέξουν τον αληθινό και 
γνήσιο θεραπευτή και επιμελητή των κοινών συμφερόντων της πόλης από 
τον σαγηνευτικό μάγο, τον γητευτή, «των σοφιστώνμέγιστον γόητα», όπως

πολιτική σκέψη του Αριστοτέλη, ό.π., σ. 20 κ.ε., 28). Δεν θα πρέπει να παραγνωρισθεί, ωστό­
σο, ο κίνδυνος της εμπραγμάτωοης ή «φυσικοποίησης» που πάντοτε ελλοχεύει στην υπέρμε­
τρη χρήση του ορχανισμικού παραδείγματος για την περιγραφή κοινωνικών και πολιτικών 
φαινομένων (Αντ. Μακρυδημήτρης, Προσεγγίσεις στη Θεωρία των Οργανώσεων, εκδ. Κα- 
στανιώτη, Αθήνα 2004, σ. 263 κ.ε.).

17. Κ. Καστοριάδης, Ο Πολιτικός του Πλάτωνα, Επτά Σεμινάρια στης EHESS, εκδ. Πόλις, 
Αθήνα 2001, σ. 95.



ΤΥΠΟΙ ΗΓΕΣΙΑΣ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΙΚΟ ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΟΣ 163

αποκαλείται στον Πολιτικό (291 c); Δηλαδή, αυτόν που προσποιείται έντε­
χνα και ενίοτε παραπειστικά ότι διαθέτει μια γνώση που στην πραγματικότη­
τα δεν κατέχει («οι προσποιούνται μεν είναι πολιτικοί και πείθουσι πολίλούς, 
εισί δε ουδαμώς», 292 d). Πώς θα διακρίνουν τον ερασιτέχνη ή τον τσαρλα­
τάνο αλχημιστή από τον επαΐοντα και γνώστη ιατρό και θεραπευτή; Πώς θα 
μπορέσουν να διακρίνουν τον αληθινό προστάτη και υπερασπιστή του δη­
μοσίου συμφέροντος από τον μεταμφιεσμένο τύραννο, όπως αναφέρει ο 
Πλάτων σχετικά και στην Πολιτεία («εκ προστάτου επί τύραννον», 565 d);

Εν τούτοις, η διάκριση αυτή είναι χρήσιμη και κρίσιμη, είναι απολύτως α­
ναγκαία, «ει μέλλομεν ιδείν εναργώς το ζητούμενον» (Πολιτικός, 291 c). Για­
τί δεν υπάρχει ίσως τίποτε πιο επικίνδυνο στη δημοκρατία από τους δημα­
γωγούς πολιτικούς που μπορεί να παρασύρουν τον λαό με την κολακεία και 
τη ρητορική τους σαγήνη σε λανθασμένες επιλογές, επιβλαβείς για το δημό­
σιο συμφέρον. Μία εξ αυτών, όχι η μικρότερη σε σημασία, είναι η καταστρο­
φή της ίδιας της δημοκρατίας και η επιβολή τυραννικού καθεστώτος. Κατά 
τον Αριστοτέλη, «σχεδόν γαρ οι πλείστοι των αρχαίων τυράννων εκ δημαγω­
γών γεγόνασιν» (Πολιτικά, 1305 a 9).

Η «επιστήμη» της πολιτικός

Το κριτήριο της διάκρισης δεν μπορεί, βέβαια, κατά την πλατωνική αντίληψη, 
να είναι άλλο από αυτό της κατοχής της πραγματικής γνώσης ή της «επιστή­
μης» της πολιτικής και όχι της εσφαλμένης αντίληψης περί αυτής. Είναι δε ορ­
θή ή αληθινή η γνώση, όταν ασκείται «κατά τέχνην» (Πολιτικός, 293 a 10). 
Δεν εκπλήσσει και παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον στην παρούσα ανάλυ­
ση ότι το χαρακτηριστικό παράδειγμα που προβάλλεται σχεδόν άμεσα στη 
σχετική επιχειρηματολογία εντός του ίδιου χωρίου δεν είναι άλλο από αυτό 
των ιατρών και της τέχνης τους: «τους ιατρούς δε ουχ ήκιστα νενομίκαμεν... 
πάντως ουδέν ήττον ιατρός φαμέν, έωσπερ αν επιστατούντες τέχνη» (293 b).

Εν τούτοις, η πραγματική ή αληθινή γνώση της επιστήμης της διακυβέρ­
νησης και της πολιτικής σπανίζει εξαιρετικά. Σπανίζει πολύ περισσότερο, 
φοβάται ο Πλάτων, και από αυτή την επαρκή γνώση των ιατρικών μεθόδων 
και των φαρμάκων. Μια γνώση και επιστήμη που είναι και η ίδια ασταθής 
και ευμετάβλητη, επισφαλής και πρόσκαιρη, όχι μόνο τότε, στον καιρό του 
Πλάτωνος, αλλά ακόμα και σήμερα.18

18. Για την αρχαία εποχή ο Frede (στο βιβλίο του Philosophy and Medicine in Antiquity)



164 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

Αν αυτά ισχύουν για την ιατρική επιστήμη, για την πολιτική και κυβερνη­
τική επιστήμη που είναι και τέχνη, όπως άλλωστε και η ιατρική, ο Πλάτων 
γίνεται ακόμη πιο απαισιόδοξος. Διερωτάται εάν την αληθινή γνώση ή επι­
στήμη της πολιτικής μπορούν να την αποκτήσουν οι πολλοί, το πλήθος των 
πολιτών: «πλήθος γε εν πόλει ταύτην την επιστήμην δυνατόν ε/vaj κτήσα- 
σθαι;» (292 e). Φοβάται ότι η απάντηση είναι αρνητική.19

Μπορεί το θεμέλιο της εξουσίας στη δημοκρατία να ανήκει στους πολ­
λούς, στο πλήθος των πολιτών,20 αλλ’ όχι κατ’ ανάγκη και αυτό της γνώσης 
και της επιστήμης. Εάν, όμως, δεν μπορούν οι πολλοί να αποκτήσουν την α­
ληθινή ιατρική επιστήμη, πώς θα αποκτήσουν την πολιτική τέχνη και επιστή­
μη που μάλλον είναι πιο σύνθετη και απαιτητική απ’ την πρώτη;

Στη δημοκρατία, ωστόσο, που έχει ριζώσει σ’ ένα τόπο και είναι αρκετά 
ώριμη από τη σκοπιά της ποιότητας της πολιτικής της κουλτούρας, δεν απο­
κλείεται οι πολίτες να είναι επαρκώς εξοικειωμένοι με την πολιτική διαδικα­
σία («τα πολιτικά μη ενδεώς γνώναι», κατά την έκφραση του Περικλή -Θου- 
κυδίδου, Ιστοριών, Β, 40). Το ζήτημα είναι αν αρκεί αυτή η στοιχειώδης ε­
νημέρωση και γνώση για την αποτελεσματική και υπεύθυνη άσκηση της ε­
ξουσίας προς το κοινό όφελος. Ή μήπως, αντιθέτως, η ενασχόληση του 
πλήθους των πολιτών με την πολιτική μοιραία δεν καταλήγει παρά να έχει έ­
ναν ερασιτεχνικό χαρακτήρα; Ακόμη και αν όλοι διαθέτουν πρόσβαση και δι­
καίωμα συμμετοχής αλλά και μερίδια των θεμελιωδών προϋποθέσεων ή αρε­
τών, όπως αυτές της δίκης και της αιδούς (Πρωταγόρας, 322 b, 323 a).

Από πρώτη, τουλάχιστον, άποψη, η ένταση αν όχι και η αντινομία μεταξύ 
δημοκρατίας και φιλοσοφίας μοιάζει να είναι προφανής. Σε βαθύτερο, ω­
στόσο, επίπεδο αποκαλύπτεται όχι μόνο ότι η φιλοσοφία «αναπτύχθηκε και

γράφει: «Εφόσον οι γιατροί ήταν συνήθως περιοδεύοντες, ήταν πρακτικά αδύνατο να τους 
καταστήσει κανείς υπεύθυνους. Ως εκ τούτου, υπήρχαν πολλοί κομπογιαννίτες και ανίκανοι 
γιατροί' έπρεπε κανείς να προσπαθεί να μάθει μερικά πράγματα και να βγάλει ένα κάποιο συ­
μπέρασμα για το κατά πόσον θα έπρεπε να εμπιστεύεται τις ικανότητες του γιατρού που του 
πρόσφερε τις υπηρεσίες του» (αναφέρεται στο Αλ. Νεχαμάς, Η τέχνη του Βίου, Σωκρατικοί 
στοχασμοί: από τον Πλάτωνα στον Φουκώ, ό.π., σ. 117).

19. Ήδη στον Κρίτωνα, εξάλλου, ο Σωκράτης (και δι’ αυτού ο Πλάτων) δέχεται ότι δεν έ­
χουν την ίδια βαρύτητα οι γνώμες όλων των ανθρώπων («ού πάσας χρη τας δόξας των αν­
θρώπων τιμάν») αλλά, αντιθέτως, μετά από εύλογη κρίση μπορεί κανείς να προβεί σε μια διά­
κριση ούτως ώστε «ταςμενχρηστάς τιμάν, τας δε πονηρός ού» (47 a 4-5).

20. Όπως ανέφερε στον Επιτάφιο Λόγο του προς τους συμπολίτες του ο Περικλής, επαι- 
ρόμενος για το αθηναϊκό πολίτευμα, «και όνομα μεν δια το μη ες ολίγους αλλ’ ες πλείονας οι- 
κείν δημοκρατία κέκληται» (Θουκυδίδου, Ιστοριών Β, 37).



ΤΥΠΟΙ ΗΓΕΣΙΑΣ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΙΚΟ ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΟΣ 165

γεννήθηκε στη δημοκρατία»,21 αλλ’ ότι η πρώτη συντελεί στην περαιτέρω ε­
ξέλιξη της ποιότητας και του περιεχομένου της δεύτερης με την καλλιέργεια 
του κριτικού πνεύματος σε αυτήν. Κατά τον Αριστοτέλη, μάλιστα, έστω και 
ως αισιόδοξη εκδοχή, δεν αποκλείεται σε ορισμένες περιπτώσεις το σύνολο 
των πολιτών να μπορεί να οδηγηθεί σε καλύτερες αποφάσεις και ορθότερες 
κρίσεις από ό,τι η ατομική σκέψη κάποιων επιμέρους προσώπων: «Τους γαρ 
πολλούς, ων έκαστος εστιν ού σπουδαίος ανήρ, όμως ενδέχεται συνελθόντας 
είναι βελτίους εκείνων ουχ ως έκαστον αλλ’ ως σύμπαντας» (Πολιτικά, 1281 
b 1-3).

Πράγμα που σημαίνει ότι ακόμη και αν οι πολίτες δεν είναι ίσως σε θέση 
να παραγάγουν οι ίδιοι άμεσα την καλύτερη πολιτική ή νομοθεσία σε κάποιο 
ειδικό τομέα των δημοσίων υποθέσεων, δεν χάνουν όμως για τούτο την ικα­
νότητα να την κρίνουν. Πολλώ μάλλον αν τα αποτελέσματα και οι συνέπειες 
της εφαρμογής της τους αφορούν άμεσα ή έμμεσα, εφόσον επηρεάζουν τη 
δική τους κατάσταση, τα δικαιώματα και τις συμπεριφορές τους. Οπότε η 
γνώμη τους έχει πάντοτε αξία και σημασία. Δεν αποκλείεται, μάλιστα, η συλ­
λογική σοφία να αποδειχθεί ενίοτε ανώτερη από την ατομική νοημοσύνη και 
ικανότητα, ακόμη και σε ζητήματα αισθητικής τάξεως.22 Στην περίπτωση αυ­
τή, πέραν του ότι οι πολίτες είναι εκ των πραγμάτων ως έναν βαθμό, έστω 
αρκετά γενικό, επαρκώς «ειδικοί» και εξοικειωμένοι με την πολιτική διαδικα­
σία, θα είναι σε θέση να αναγνωρίσουν και να αναδείξουν τον πιο κατάλληλο 
(από αυτούς) ή ειδικό πολιτικό μόνο εάν και στο μέτρο που και οι ίδιοι δια­
θέτουν τη στοιχειώδη πολιτική αρετή και καλλιέργεια.23

Ο Πλάτων, από τη σκοπιά του, καταλήγει στην απαισιόδοξη διαπίστωση 
ότι την πραγματική, την αληθινή ικανότητα και γνώση της ορθής διακυβέρ­
νησης δεν θα τη βρούμε διάχυτη στον κόσμο, στην πολιτική κοινωνία. Αλλά 
θα πρέπει μάλλον να την αναζητήσουμε -ακόμη και στη δημοκρατία— σε έ­
ναν ή δύο, το πολύ σε λίγους ανθρώπους: «τηνμεν ορθή αρχήν περί ένα ri­
va και δυο και παντάπασιν ολίγους δει ζητείν, όταν ορθή γίγνηται» (293a).

Στην ευτυχή περίπτωση, όμως, που εντοπιστούν οι κατάλληλοι πολιτικοί,

21. Κ .1. Δεσποτόπουλος, Μελετήματα Πολιτικής Φιλοσοφίας, ό.π., σ. 13.
22. W. Kullmann, Η πολιτική σκέψη του Αριστοτέλη, ό.π., σ. 102 κ.ε. ' Γ. Κοντογιώργης, 

Το ελληνικό κοσμοσύστημα, τόμ. Α', Η κρατοκεντρική περίοδος της πόλιης, εκδ. I. Σιδέρης, 
Αθήνα 2006, σ. 225 κ.ε.

23. Κάτι ανάλογο, παρατηρεί ο Νεχαμάς (Η τέχνη του Βίου, Σωκρατικοί στοχασμοί: από 
τον Πλάτωνα στον Φουκώ, ό.π., σ. 121), συμβαίνει και στο πεδίο της ηθικής συμπεριφοράς: 
«μόνο ο αγαθός άνθρωπος μπορεί να αναγνωρίσει έναν άλλο αγαθό».



166 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

όπως και οι καλοί γιατροί, μικρή σημασία έχει πώς ακριβώς αυτοί ασκούν 
την τέχνη ή την επιστήμη τους, με αλήθειες ή κάποια συγγνωστά ψέματα (το 
«γενναίον ψεύδος, κατά την Πλατωνική Πολιτεία), με πειθώ και ή και κά­
ποια εξαπάτηση ώστε να εξασφαλιστεί η συμμόρφωση, με αυστηρότητα ή ε­
πιείκεια.24 Έτσι κι αλλιώς, οι αποδέκτες των συνταγών τους, οι ασθενείς ή 
θεραπευόμενοι (πολίτες) μικρή έχουν γνώση και ικανότητα ή ακόμη και διά­
θεση να ελέγξουν κριτικά και μετά λόγου γνώσεως τα φάρμακα και τη θερα­
πεία που τους προσφέρεται. Αρκεί η θεραπεία να μην αποδειχθεί φαρμακεία 
και το φάρμακο φαρμάκι, ώστε αντί της ίασης να προξενεί τη δηλητηρίαση.

Η πολιτική ως ασθένεια;

Η βασική αδυναμία και της δεύτερης μεταφορικής ιδέας του πολιτικού ως 
ιατρού και θεραπευτή, παρά την κεντρική θέση που κατέχει στην πλατωνική 
θεωρία περί του Πολιτικού, οφείλεται στο ότι η πολιτική γίνεται έτσι αντιλη­
πτή ως μια διαδικασία ασθένειας, ως νόσος που πρέπει να θεραπευτεί.25 Επί­
σης, γιατί το κοινό προς το οποίο η πολιτική απευθύνεται και εν τέλει υπηρε­
τεί, εκλαμβάνεται ως κάτι το παθητικό και αδαές, ως «ασθενείς» και ανίκανοι 
να κρίνουν τη θεραπεία που λαμβάνουν υποτίθεται εκουσίως. Κάποιοι άλλοι 
κατέχουν μια γνώση που εκείνοι δεν κατέχουν, οπότε οφείλουν να πειθαρ­
χήσουν «εκόντες άκοντες» και να ακολουθήσουν επακριβώς τις συνταγές και

24. Μολονότι η αρχή της αλήθειας προσλαμβάνει καταστατικό χαρακτήρα και τίθεται σε 
προτεραιότητα στη διακυβέρνηση της πλατωνικής Πολιτείας («αλήθειαν γε περί πολλού ποιη- 
τέον», 389 b) και αναγνωρίζεται ότι στους θεούς τα ψεύδη είναι άχρηστα («τω όνπ τοις θεοίσι 
μεν άχρηστον ψεύδος»), γίνεται εν τούτοις δεκτό ότι στα ανθρώπινα μπορεί ενίοτε κάποια από 
αυτά («lordly lies», τα αποκαλεί ο Πόππερ, στο Η ανοιχτή κοινωνία και οι εχθροί της, τομ. 1, 
Η γοητεία του Πλάτωνα, ό.π., σ. 249, 442) να είναι χρήσιμα σαν τα φάρμακα, («ανθρώποις 
δε χρήσιμον ως εν φαρμάκου είδα...») χορηγούμενα όπως και εκείνα από τους γνώστες ια­
τρούς πάντοτε για το όφελος της πόλης («επ' ωφελία της πόλεακς»), Στο μέτρο, λοιπόν, που 
κρίνεται αναγκαίο μπορεί οι κυβερνώντες να καταφεύγουν σε κάποια εξαπάτηση για να εκμαι- 
εύσουν τη συμμόρφωση των πολιτών στα κελεύσματά τους: «συχνώ τω ψεύδη και τη απάτη 
κινδυνεύει ημίν δεήσεινχρήσθαι τους άρχοντας επ’ ωφελία των αρχομένων», θα προσθέσει σε 
ένα επόμενο χωρίο της Πολιτείας (459 d 1-3), κατ’ αναλογία και πάλι προς την ιατρική τέχνη 
και τη φαρμακολογία («εν φαρμάκου είδει πάντα τα τοιαύτα χρήσιμα είναι»). Στους Νόμους 
επίσης γίνεται αποδεκτό να καταφεύγει κάποτε ο νομοθέτης «σε ορισμένα ψέματα ως τελευ­
ταίο μέτρο που μπορεί να χρησιμοποιήσει προτού προσφύγει στη βία» (Χλ. Μπάλλα, Πλατω­
νική Πειθώ, ό.π., σ. 142).

25. «Ουκούν ώσπερ σώμα νοσώδες... ουτω δη και η κατά ταυτά εκείνω διακειμένη πό­
λις...» (Πολιτεία, 556 e 3-5).



ΤΥΠΟΙ ΗΓΕΣΙΑΣ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΙΚΟ ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΟΣ 167

τη δοσολογία των φαρμάκων, για τη δική τους υποτίθεται θεραπεία. (Ακόμη 
και «να μπουν στον γύψο», εφόοον δεν έχουν πειστεί με τη θέλησή τους, αν 
είναι για το καλό τους!)

Το ζήτημα είναι ότι δεν έχουν την ίδια πάντοτε γνώση και αντίληψη και οι 
πολίτες, οι οποίοι όμως δεν μπορεί να υποτιμώνται ως άρρωστοι και αδαείς 
περί τα κοινά, ιδίως στη δημοκρατία, όπου υποτίθεται ότι οι πολίτες αυτοδι- 
οικούνται και αυτοκυβερνώνται («δήμος γαρ κρατεί», «κύριον είναι μάλλον 
το πλήθος», Αριστοτέλους, Πολιτικά, 1281 a). Στη δημοκρατία το θεμέλιο 
της εξουσίας δεν ανήκει στους λίγους αλλά στους πολλούς, θα υπενθυμίσει 
στον Επιτάφιο Λόγο του ο Περικλής («δια το μη ες ολίγους, αλλ’ ες πλείο- 
νας οικείν» -Θουκυδίδου, Ιστοριών, Β, 37). Συνάμα όλοι διαθέτουν μερίδια 
ή στοιχεία της πολιτικής αρετής («αιδώ τε και δίκην»), την οποία κανείς δεν 
κατέχει καθ’ ολοκληρίαν, και είναι εξίσου αρμόδιοι και κατάλληλοι αν όχι για 
τη λήψη συγκεκριμένων τελικών αποφάσεων, τουλάχιστον για τη συμβουλή 
και την έκφραση γνώμης περί αυτών (περιλαμβανομένης της έγκρισης ή της 
απόρριψής τους): «όταν δε εις συμβουλήν πολιτικής αρετής ίωσιν, ... εικό­
τως άπαντος ανδρός ανέχονται, ως παντί προσήκον ταύτης γε μετέχειν της α­
ρετής, ή μη είναι πόλεις> (Πλάτωνος, Πρωταγόρας, 323 a).

Ίσως δεν παρέλκει, εξάλλου, να σημειωθεί ότι στην Απολογία Σωκρά- 
τους, έργο της πρώιμης πλατωνικής περιόδου, δηλώνεται με σαφήνεια ότι «ο 
ανεξέταστος βίος είναι ανάξιος για να τον ζήσει ο άνθρωπος» («ανεξέταστος 
βίος ου βιωτός ανθρώπω», 38 a). Πράγμα που επί της αρχής, τουλάχιστον, ι­
σχύει για κάθε άνθρωπο, και όχι μόνο τους εκλεκτούς. Κατ’ αντίστροφη φορά 
του συλλογισμού, κάθε άνθρωπος διαθέτει το δικαίωμα και τη δυνατότητα, αν 
όχι και το καθήκον, της εξέτασης, της κριτικής διερεάνησης και του ελέγχου 
ή της αξιολόγησης της ζωής του σε ατομικό και συλλογικό επίπεδο. Τουτέ- 
στιν, ο ανεξέταστος βίος δεν προσιδιάζει στον άνθρωπο, τον κάθε άνθρωπο 
που θέλει να στέκει στο επίπεδο του ανθρώπου. Διάνοίγεται, έτσι, σημειώνει 
ο Βλαστός,26 «κατά το σωκρατικό όραμα, ο φιλοσοφικός τρόπος ζωής στους 
πάντες> και όχι μόνο στους λίγους και τους εκλεκτούς.27

26. Γρ. Βλαστός, Σωκράτης: ειρωνευτής και ηθικός φάόσοφος, ό.π., σ. 54, 176.
27. Εν τούτοις, ο εξεταστικός ή φιλοσοφικός τρόπος ζωής και η αντίστοιχη «τέχνη του βί­

ου» (Αλ Νεχαμάς, Η τέχνη του Βίου, Σωκρατικοί στοχασμοί: από τον Πλάτωνα στον 
Φουκώ, ό.π.), ποπ ήταν κατά τον Σωκράτη δυνητικά εφικτή και επιθυμητή για όλους, δεν έ­
φτανε μέχρι του σημείου να οδηγεί και τον ίδιο στην άμεση ενασχόλησή του με την πολιτική, 
ακόμη και στην αθηναϊκή δημοκρατία την περίοδο της ακμής της (αυτήν που εκθειάζει στον 
Επιτάφιο ο Περικλής). Όπως ανέφερε στην Απολογία (31 d), «εγώ ιδία μεν ταύτα συμβου­



168 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

Φύλακας ά δυνάστης;

Στις περιπτώσεις, ωστόσο, εκείνες στις οποίες οι πολιτικοί, που γίνονται κα- 
ταρχήν αντιληπτοί ως φύλακες ή ιατροί, εκτρέπονται από το κύριο έργο τους 
και μεταστρέφονται από επίκουροι και υπερασπιστές των κοινών συμφερό­
ντων σε εκμεταλλευτές και δυνάστες, δεν μεταβάλλεται μόνο η δική τους φύ­
ση, αλλά αλλοιώνεται και η μορφή του πολιτεύματος. «Αντί συμμάχων ευμε­
νών δεσπόταις αγρίοις αφομοιωθώσιν», γράφει στην Πολιτεία ο Πλάτων 
(416 b 3). Και λίγο πιο κάτω προσθέτει ακόμη πιο εμφατικά: «αντί κυνών 
λύκοις ομοιωθήναι... τοις προβάτοις κακούργείν». Βέβαια, όπως είναι γνω­
στό, η μεταστροφή του φύλακα σε δυνάστη, η μετατροπή του υπηρέτη σε α­
φέντη είναι γενικότερο φαινόμενο στην ανθρώπινη, πολιτική και κοινωνική, 
εμπειρία. Η εξέγερση ή μάλλον το «πραξικόπημα» των φυλάκων θέτει το ζή­
τημα του περιορισμού και της προληπτικής αποτροπής του ενδεχομένου τής 
από μέρους τους αυθαίρετης κατάληψης και νόσφισης δημόσιας εξουσίας, 
που δεν τους ανήκει. Γιατί όπως το έθετε χαρακτηριστικά ο λατίνος ποιητής 
Ιουβενάλης, πρέπει πάντοτε να ανησυχούμε και να μεριμνούμε ποιος θα μάς 
φυλάει από τους ίδιους τους φύλακες {«sed guis custodiet ipsos custodes?»).28

Πάσχει, συναφώς, η ιδέα περί του πολιτικού ως ιατρού και θεραπευτή κα-

λεύω περηών και πολυπραγμονώ, δημοσία δε ου τολμώ αναβαίνων εις το πλήθος το υμέτε- 
ρον συμβουλεύειν τη πόλει». Για να προσθέσει αμέσως παρακάτω ότι την άμεση ενασχόλησή 
του με την πολιτική δράση την αποτρέπει η μέσα του φωνή [της συνείδησης], το «δαιμόνιον», 
όπως το αποκαλεί: «φωνή τις γιγνομένη... αεί αποτρέπει με τούτου ό αν μέλλω πράττειν, προ­
τρέπει δε ούποτε. Τούτ έστιν ό μοι εναντιούται τα πολιτικά πράττειν». Αυτή η αποτροπή δεν 
έφτανε, βεβαίως, μέχρι του σημείου να τον εμποδίσει να ασκεί πάντοτε τη φιλοσοφική του 
δραστηριότητα συζητώντας με πρόθυμους συνομιλητές σε διάφορους χώρους: «φιλοαοφού- 
ντα με δει ζην και εξετάζοντα εμαυτόν και τους άλλους» (28 e). Φαίνεται, συνεπώς, πως έκρι­
νε ο Σωκράτης ότι η συμβολή του στην εν γένει πολιτική ζωή της πόλης, που έζησε και αγά­
πησε, θα ήταν καλύτερη αν ο ίδιος εστίαζε την προσπάθειά του στην καλλιέργεια του ηθικού 
και πνευματικού κεφαλαίου των πολιτών της. Σε αυτό συνίστατο, κατά τη δική του εκτίμηση, 
και η αληθινή ή αυθεντική πολιτική δράση: «επιχεψείν τη ως αληθώς πολιτική τέχνη» (Γορ­
γίας, 521 d 6-7, Γρ. Βλαστός, Σωκράτης: εφωνευτής και ηθικός φάόσοφος, ό.π., ο. 350-352, 
426 ' Αλ. Νεχαμάς, Η τέχνη του Βίου, Σωκρατικοί στοχασμοί: από τον Πλάτωνα στον Φου- 
κώ, ό.π., ο. 266, σημ. 47).

28. Συναφές είναι εν προκειμένω το λεγόμενο «παράδοξο της ελευθερίας (Κ. Πόππερ, Η 
ανοιχτή κοινωνία και οι εχθροί της, τόμ. 1, Η γοητεία του Πλάτωνα, ό.π., ο. 432), σύμφωνα 
με το οποίο «η ελευθερία, με την έννοια της απουσίας οποιουδήποτε ανασταλτικού ελέγχου, 
θα πρέπει να οδηγήσει σε πολύ μεγάλο εξαναγκασμό, αφού καθιστά ελεύθερο τον αδίστακτο 
να υποδουλώνει τον εύπιστο».



ΤΥΠΟΙ ΗΓΕΣΙΑΣ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΙΚΟ ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΟΣ 169

τά το ότι, αν ο ιατρός ή θεραπευτής δεν είναι ο πραγματικά κατάλληλος και 
αληθινά γνώστης αυτής της επιστήμης -κάτι που εξ ορισμού οι «ασθενείς» 
του δεν είναι σε θέση να κρίνουν και να εκτιμήσουν, διαφορετικά θα ήταν οι 
ίδιοι ιατροί του εαυτού τους-, τότε ενδέχεται με τη θεραπεία και τις συνταγές 
του να κάνει μεγαλύτερο κακό παρά καλό. Η ψευδοθεραπεία ίσως αποδει- 
χθεί χειρότερη από την ασθένεια. Ή, όπως το λένε οι Αγγλοσάξονες, «the 
cure is worse than the disease».

Συμπεραίνεται, λοιπόν, ότι η σπάνις ή η δυσκολία εντοπισμού των αληθι­
νά κατάλληλων θεραπευτών ή πολιτικών επιστημόνων και επιμελητών των 
κοινών υποθέσεων, όσο και η κάπως υποτιμητική αντίληψη των πολιτών ως 
ασθενών, καθιστά και αυτή τη μεταφορική ιδέα απρόσφορη για τη δημοκρα­
τία. Πράγμα που μας οδηγεί στην τρίτη μεταφορική ιδέα με την οποία ολο­
κληρώνει την πραγματεία του ο Πλάτων.

« Ο περί της υφαντικής λόγος»

Σύμφωνα με την τρίτη μεταφορική ιδέα περί του Πολίτικου, αυτός θα πρέ­
πει να γίνει αντιληπτός όχι πλέον ως ποιμένας ούτε ως ιατρός, αλλά ως υφα­
ντής των κοινών υποθέσεων της πόλεως. Και η πολιτική τέχνη ως μια τέχνη 
υφαντική. Μια τέχνη και ικανότητα σύνθεσης, εναρμόνισης και συνδυασμού 
στοιχείων ακόμη και ετερόκλητων από τα οποία προκύπτει ένα σχέδιο, ένα 
τελικό αποτέλεσμα.

Αυτό που κάνει ο πολιτικός, σύμφωνα με την πολύ πιο μετριοπαθή ιδέα 
του υφαντή, είναι να συντονίζει και να εναρμονίζει τις διάφορες τέχνες, τα 
επαγγέλματα και τις δραστηριότητες στην πόλη. Το κάνει δε τούτο με τρόπο 
ώστε να μην απειλείται ούτε η δική τους ιδιαιτερότητα, η ξεχωριστή φύση 
και αξία του καθενός επιμέρους στοιχείου ή παραγωγικής δραστηριότητας 
(στον πρωτογενή, τον δευτερογενή ή τον τριτογενή τομέα της οικονομίας, θα 
λέγαμε σήμερα), αλλά ούτε και η συνοχή και η αρμονία του όλου.

Σε αυτήν (την πόλη), όπως είχε ήδη δείξει στην Πολιτεία του ο Πλάτων, 
κανείς δεν είναι αυτάρκης~«γίγνεται, τοίνυν... πόλις... επειδή τυγχάνει ημών 
έκαστος ουκ αυτάρκης, αλλά πολλών ων ενδεής», (369 b 6-7). Στο πλαίσιο 
της πολιτικής κοινωνίας όλοι αλληλεξαρτώνται ανταλλάσσοντας ο ένας προς 
τον άλλο αγαθά και υπηρεσίες προς αμοιβαίο όφελος και εξ ανάγκης («παρα- 
λαμβάνων άλλος άλλον, επ’ άλλου, τον δ’ επ’ άλλου χρεία, πολλών δεόμε­
νοι...», 9-10). Ακόμη μεγαλύτερη είναι η ανάγκη, αλλά και η δυσκολία, του 
συντονισμού και της εναρμόνισης των δραστηριοτήτων, όσο εντονότερη εί­



170 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

ναι η δυναμική της κοινωνικής διαφοροποίησης στον παραγωγικό και τον 
κοινωνικό τομέα. Γιατί η διαφοροποίηση αυξάνει το μέγεθος μιας οργάνω­
σης ή ενός συστήματος, εφόσον πολλαπλασιάζονται τα μέλη του ή τα στοι­
χεία που το συγκροτούν, πράγμα που με τη σειρά του μειώνει ή καθιστά 
προβληματική τη συνοχή και την εναρμόνιση της λειτουργίας τους.29

Στο πλαίσιο της πολιτικής κοινωνίας οι πολίτες εξειδικεύονται σε ορισμέ­
να κάθε φορά έργα ή δραστηριότητες προκειμένου να μεγιστοποιήσουν την 
απόδοσή τους, αλλά και την ανταλλακτική αξία και χρησιμότητα των προϊό­
ντων τους. Σε αυτό ακριβώς έγκειται το νόημα της αγοράς και του νομίσμα­
τος για τις αγοραπωλησίες αγαθών και υπηρεσιών: «...πωλούντες και ωνού- 
μενοι. Αγορά δη ημίν και νόμισμα σύμβολον της αλλαγής ένεκα...» (Πολι­
τεία, 371 b 7-8).30 Έτσι, οι πολίτες εξειδικεύονται ή αφοσιώνονται σε ορι­
σμένα έργα, εστιάζουν την προσοχή και τη δραστηριότητά τους σε αυτά και 
αποφεύγουν να κατατρίβονται περί πολλά με τρόπο ερασιτεχνικό ή ελάχιστα 
καρποφόρο για τους ίδιους αλλά και τους άλλους. Όπως διατυπώνει με τρό­
πο κλασικό το σχετικό επιχείρημα στην Πολιτεία ο Πλάτων, «το αστού έκα­
στος εις ων έπραττε και ουκ επολυπραγμόνει» (433 d 5).

Η δικαιοσύνη, ως κεντρική οργανωτική αρχή στην πολιτεία, αναφέρεται 
ακριβώς, κατά τον Πλάτωνα, στη βέλτιστη κατανομή των έργων και δραστη­
ριοτήτων οε αυτήν, ώστε να διασφαλίζεται ο συντονισμός, η συνάφεια και η 
συμπληρωματικότητά τους: «το τα αυτού πράττειν και μη πολυπραγμονεί 
δικαιοσύνη εστί» (Πολιτεία, 433 a 8-9). Από αυτές τις διαφορές συντίθεται η 
κοινωνική και πολιτική ζωή. «Ού γαρ γίνεται πόλις εξ ομοίων», θα διευκρι­
νίσει συναφώς ο Αριστοτέλης (Πολιτικά, 1261 a 1).

Το ζήτημα είναι, ακριβώς, η εναρμόνιση και ο συντονισμός, η συνύφαν­
ση αυτών των διαφορετικοτήτων. Τούτο είναι ευχερέστερο να συμβεί όχι σε 
κάτι άπειρο ή χαοτικό, αλλά εντός ορισμένου κάθε φορά πλαισίου ή ορίων, 
ώστε να υπάρχει η απαραίτητη συνοχή και συμμετρία: «όσην δει το μέγεθος 
την πόλην ποιείσθαι...», θα υπογραμμίσει συναφώς ο Πλάτων, «μέχρι ού αν

29. Η εξισορρόπηση μεταξύ συνοχής και διαφοροποίησης αποτελεί πάγιο πρόβλημα της ορ­
γανωτικής θεωρίας (Αντ. Μακρυδημήτρης, Προσεγγίσεις στη Θεωρία των Οργανώσεων, ό.π.).

30. Είναι εμφανές ότι η επιχειρηματολογία αυτή υποδηλώνει μια αντίληψη συμβολαιοκρα- 
τίας, σύμφωνα με την οποία η κοινωνία και οι θεσμοί της συγκροτούνται από ποικίλα συμβό­
λαια και συμβάσεις μεταξύ έλλογων και ελεύθερων υποκειμένων που επιδιώκοντας καθένας 
το ίδιο συμφέρον, καταλήγουν να υπηρετούν και το κοινό (Κ. ΓΙόππερ, Η ανοιχτή κοινωνία 
και οι εχθροί της, τόμ. 1, Η γοητεία του Πλάτωνα, ό.π., σ. 140 κ.ε.' Al. Koyré, Φάοσοφία 
και Πολιτεία, Εισαγωγή στην ανάγνωση του Πλάτωνα, 2η έκδ., Αλεξάνδρεια, Αθήνα 1990, σ. 
112, 135).



ΤΥΠΟΙ ΗΓΕΣΙΑΣ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΙΚΟ ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΟΣ 171

εθέλει αυξομένη είναι μια, μέχρι τούτου αυξειν, πέραν δε μη» (Πολιτεία, 423 
b 6-9). Η ιδεατή πολιτεία είναι «ευσύνοπτος, όπως θα τη χαρακτήριζε αρ­
γότερα more platonico ο Αριστοτέλης (Πολιτικά, 1326 b 25). Τουτέστιν, η 
διόγκωση του μεγέθους μιας πόλης πέρα από ένα όριο (ασυμμετρία) απειλεί 
να επιφέρει ή να εκθρέψει τη διάλυσή της στα εξ ων συνετέθη, την απουσία 
της αναγκαίας μεταξύ τους συνοχής.

Άρα, η πολιτική οργάνωση μπορεί να μη γίνεται εξ ομοίων, όπως επισή- 
μανε ο Αριστοτέλης,31 αλλά προϋποθέτει και καλλιεργεί τις διαφορές και την 
πολυπλοκότητα, τις αντιθέσεις και τις ανταλλαγές. Δεν πρέπει, όμως, εξ αυ­
τού του λόγου να αφεθεί να διασπαστεί σε πολλές πόλεις, αλλά να παραμεί- 
νει μία, τονίζει ο Πλάτων.32 Συμπεραίνεται, λοιπόν, ότι τόσο η υπέρμετρη 
αύξηση της πολυπλοκότητας οδηγεί σε διάλυση του πολιτικού ιστού (κατά 
τον Πλάτωνα), όσο και υπέρμετρη ελάττωσή της στην αναίρεσή του (κατά 
τον Αριστοτέλη). Το ζητούμενο είναι, λοιπόν, η συμμετρία της πόλης, ήτοι η 
αναλογία εδάφους, πληθυσμού και οργάνωσης των πολιτικών θεσμών, ώστε 
να υπάρχει αυτάρκεια και ποιότητα ζωής σε αυτήν (αυτό είναι το νόημα της 
ευσύνοπτης πόλης).

Το μέχα έργο της προώθησης της διαφοροποίησης και της διασφάλισης 
του συντονισμού, ώστε να είναι κατάλληλα οργανωμένη η μεταξύ τους εξι- 
σορρόπηση και συμπληρωματικότητα, είναι η πεμπτουσία του ρόλου της πο­
λιτικής («πάντα συνυφαίνουσα ορθότατα», Πολιτικός, 305 e 4). Πρόκειται 
για μια ιδέα τη σημασία της οποίας θα ανπληφθεί, φυσικά, ο Αριστοτέλης, ο 
κορυφαίος των μαθητών και συνεχιστών του Πλάτωνος, και θα την αξιοποι- 
ήσει δημιουργικά χαρακτηρίζοντας στο δικό του πλέον έργο την πολιτική ως 
την πλέον περιεκτική και αρχιτεκτονική από όλες τις επιστήμες ή τέχνες. Δη­
λαδή, την πιο σχεδιαστική και συντονιστική από όλες τις άλλες: «δόξειε δ’ αν 
της κυριωτάτης και μάλιστα αρχιτεκτονικής. Ταύτη δ’ η πολιτική φαίνεται» 
(Ηθικά Νικομάχεια, 1094 a 26-27).

31. Διότι αν συ νέβαινε αυτό, η πόλη θα κατέβαινε στην κλίμακα της πολυπλοκότητας, οπι­
σθοδρομώντας προς τα απλούοτερα συστήματα της κώμης, της οικογένειας ή του ατόμου, 
πράγμα που επίσης θα οδηγούσε στην αναίρεσή της («αναφήσει γαρ την πάλιν», Πολιτικά, 
1261 a 15 κ.ε. ' W. Kullmann, Η πολιτική σκέψη του Αριστοτέλη, ό.π., σ. 26 κ.ε.).

32. Οι νόμοι και το εν γένει θεσμικό, ρυθμιστικό ή κανονιστικό περιβάλλον επιτελούν αυ­
τό ακριβώς το έργο σε μια πολιτεία: ήτοι, τη διαμόρφωση ενός σταθερού πλαισίου εντός του 
οποίου και με βάση το οποίο οι πολίτες δρουν ελεύθερα αλλ’ όχι άναρχα προς αμοιβαίο όφε­
λος χωρίς να απειλείται με τρόπο διαλυτικό η συνοχή του όλου. Όπως θα γράψει σχετικά ο 
Πλάτων, «ουχ iva αφιή τρέπεσθαι όπη έκαστος βούλεται, αλλ’ iva καταχρήται αυτός αυτοίς ε­
πί τον σύνδεσμον της πόλεως» (Πολιτεία, 520 a 3-4).



172 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

Δεύτερος πλους

Απολύτως συναφής με αυτή την αντίληψη είναι η ιδέα του πολιτικού ως 
σχεδιαστή και εγγυητή της εφαρμογής των νόμων. Βέβαια, κατά την πλατω­
νική αντίληψη, οι νόμοι δεν είναι παρά ο «δεύτερος πλους», «the second 
best».33 Όταν απουσιάζει ή είναι δυσεύρετος ο πραγματικά κατάλληλος και 
σοφός πολιτικός άρχων -αυτός που δεν κηδεμονεύεται από νόμους, αλλά 
νόμος και τέχνη είναι η επιστήμη του («την τέχνην νόμον παρεχόμενος» Πο­
λιτικός, 297 a 3), αφού μπορεί να αποφασίζει και να ενεργεί με γνώμονα «το 
μετά νου και τέχνης δικαιώτατον» (Πολιτικός 297 b)- αν δεν είναι, λοιπόν, 
εφικτός ο πρώτος πλους, τότε οι θεσπισμένοι νόμοι, το θετικό δίκαιο, με την 
κατάλληλη και σώφρονα εφαρμογή τους μπορεί να διασφαλίσουν μια προ- 
σεγγιστική απομίμηση των αρχών και των επιλογών, στις οποίες θα προέβαι- 
νε εάν υπήρχε ο απόλυτα δίκαιος άρχων και κυβερνήτης.34

Οι νόμοι ως «μιμήματα της αλήθειας (Πολιτικός, 300 c) αναζητούν τη 
λύση στα προβλήματα την οποία θα έδινε ο ίδιος ο αρχικός νομοθέτης (ο ι­
δεατά δίκαιος άρχων), αν ήταν εκεί. Με τα λόγια του Αριστοτέλη, με τη νο­
μοθεσία επιδιώκεται να προσδιοριστεί ως ρυθμιστικός κανόνας της κοινωνι­
κής συμπεριφοράς «ό καν ο νομοθέτης αυτός αν είπεν εκεί παρών και ει ή- 
δει, ενομοθέτησεν αν» (Ηθικά Νικομάχεια, 1137 b 22).

Κατά μια πιο θετική, ωστόσο, εκδοχή της σημασίας των νόμων -έστω και 
ως δεύτερος πλους- στην αντίληψη των αρχαίων Ελλήνων, αρκεί να ανα­
φερθεί ότι οι ίδιοι επαίρονταν για τη διάθεσή τους να υποτάσσονται εθελού­
σια στον νόμο και όχι στα κελεύσματα των εκάστοτε εξουσιαζόντων. «Τοις 
νόμοις μάλλον εθέλοντές τε και δυνάμενοι δουλεύειν», όπως έγραφε στην 
Έβδομη Επιστολή του ο ίδιος ο Πλάτων (337 a). Ενώ στους Νόμους, το κύ-

33. «Δια τούτα δη τοις οτουούν νόμους και συγγράμματα τιθεμένοις δεύτερος πλους το 
παρά ταύτα μήτε ένα μήτε πλήθος μηδέν μηδέποτε εάν δραν μηδ’ οτιουν» (Πολιτικός, 300 c, 
πρβλ. επίσης 297 e). Η πολυνομία είναι περιττή, ίσως και επιβλαβής, αν υπάρχει η δυνατότη­
τα της ευθείας και δίκαιης κρίσης (ο πρώτος πλους): «Αλλ’ ουκ άξιον, έφη, ανδράσι καλοίς 
καγαθοίς εππάττειν' τα πολλά γαρ αυτών, όσα δει νομοθετήσασθαι, ραδίως που ευρήσουσιν» 
(Πολιτεία, 425 e 1-3). Στον Πολιτικό του, εξάλλου, θα διευκρινίσει ο Πλάτων ότι εάν έχουν 
εντοπισθεί και αναδειχθεί οι ικανοί και αληθινά κατάλληλοι άρχοντες για να κυβερνήσουν 
(«άρχοντας αληθώς επιστήμονας»), τότε μικρή θα έχει σημασία πώς ακριβώς αυτοί θα κυβερ­
νούν, δηλαδή με αυστηρή προσήλωση στη νομιμότητα ή όχι («εάντε κατά νόμους εάντε άνευ 
νόμων άρχουσι», 293 d 1 ).

34. Α.Ε. Taylor, Πλάτων, Ο άνθρωπος και το έργο του, ΜΙΕΤ, Αθήνα 1992, σ. 460' Κ. 
Τσάτσος, Η κοινωνική φιλοσοφία των Αρχαίων Ελλήνων, β' έκδ., Εστία, Αθήνα 1970, σ. 
138 κ.ε„ 159).



ΤΥΠΟΙ ΗΓΕΣΙΑΣ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΙΚΟ ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΟΣ 173

κνειο άσμα του, η διακυβέρνηση σύμφωνα με τον νόμο (ή το δίκαιο) χαρα­
κτηρίζεται ως «εκόντων αρχήν αλλ’ ού βίαιον.» (690 c).

Την πρωτοκαθεδρία, λοιπόν, στην οργανωμένη πολιτεία έχουν οι νόμοι 
-«δει τους νόμους είναι κυρίους, κειμένους ορθώς», θα αποφανθεί συνα- 
φώς ο Αριστοτέλης (Πολιτικά, 1282 b 3-4). Έργο του πολιτικού μετά την 
κατάρτιση είναι η συνεπής τήρηοη και εφαρμογή τους, ώστε «μηδέποτε κει­
μένων αυτοίς των νόμων μηδέν ποιείν παρά τα γεγραμμένα και πάτρια έθη», 
θα ορίσει ο Πλάτων (Πολιτικός, 301 a) -τουτέστιν, να μη συμβαίνει τίποτε 
που να αντιβαίνει και να είναι αντίθετο προς τους νόμους, τις γραπτές διατά­
ξεις και τα πατροπαράδοτα έθιμα.35 Πρόκειται για τη θεμελιώδη αρχή του 
κράτους δικαίου, θα λέγαμε με τη σύγχρονη ορολογία. Μια αρχή η σημασία 
της οποίας δεν ήταν φυσικά άγνωστη στους αρχαίους.36

Στο πλαίσιο της αρχής αυτής, οι φορείς της πολιτικής εξουσίας γίνονται 
αντιληπτοί ως «φύλακες νόμου τε και πόλεως» (Πολιτεία, 421 a 5), αλλά και 
προασπιστές των δικαιωμάτων και των ελευθεριών των πολιτών. Ενδεικτικά 
σημειώνεται ότι ο μεν Πλάτων χαρακτηρίζει τους πολιτικούς ως «δημιουρ­
γούς ελευθερίας πόλεως» (Πολιτεία, 393 c 1 ), ο δε ο Ηράκλειτος σε ένα από 
τα καίρια αποφθέγματά του αποφαινόταν ότι οι πολίτες θα έπρεπε να υπερα­
σπίζονται τη νομιμότητα και το δίκαιο όπως τα τείχη της πόλης τους: «μάχε- 
σθαι χρη τον δήμον υπέρ νόμου όκωσπερ τείχεος» (Απ. 44).37

Ο νόμος, λοιπόν, και η νομιμότητα, έστω ως «δεύτερος πλους>·> ή υποκα­
τάστατο της δίκαιης και ευθείας κρίσης της πολιτικής αρετής («κάλλιστ’ έχων 
ως δεύτερον», Πολιτικός, 297 e), πρέπει να τηρείται, αν πρόκειται η πολιτεία 
να αποφύγει την κατάπτωση και τον εκφυλισμό της. Γιατί πολιτεία «άνομος 
δε χαλεπή και βαρυτάτη συνοικήσαι» (302 e). « Τίνι γαρ αν πόλις αρέοκοι ά- 
νευ νόμων;», θα αναρωτηθεί ο Πλάτων στον Κρίτωνα (53 a 5-6). Συναφώς

35. Σε ένα άλλο χωρίο θα γίνει ακόμη πιο αυστηρός ο Πλάτων ως προς την ανάγκη πει­
θάρχησης στους νόμους: «το παρά τους νόμους μηδέν μηδένα τολμάν ποιείν των εν τη πόλει, 
τον τολμώντα δε θανάτω ζημιούσθαι και πάσι τοις εσχάτοις» (Πολιτικός, 297 e).

36. K. I. Δεσποτόπουλος, Μελετήματα Πολιτικής Φιλοσοφίας, ό.π., σ. 94 κ.ε., Γ. Βλάχος, 
Πολιτικές Κοινωνίες στον Όμηρο, ό.π., σ. 191 κ.ε., Γ. Μ. Σχινάς, Ιστορία της Ελληνικής Φι­
λοσοφίας του Δικαίου, Β' Τόμος, Σωκράτης και Πλάτων, εκδ. Αντ. Ν. Σάκκουλα, Αθήνα- 
Κομοτηνή 2008, σ. 480 κ.ε.

37. Όπως χαρακτηριστικά έγραφε προς τις αρχές της πατρίδας του ο σπαρτιάτης στρατη­
γός Αγησίλαος, «άρχω γαρ ουκ εμαυτώ αρχάν, αλλά τα πόλει και τοις συμμάχοις' και τότε άρ- 
χων άρχει αλαθέως κατά δίκην, όταν και άρχηται υπό τε νόμων και εφόρων...» (Αναφέρεται 
στα Λακωνικά Αποφθέγματα του Πλουτάρχου, K. I. Δεσποτόπουλος, Μελετήματα Πολιτικής 
Φιλοσοφίας, ό.π., σ. 53, 107).



174 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

ακόμη και στην ιδεατή του Πολιτεία ο Πλάτων θα επαναβεβαιώσει την προ­
τεραιότητα του δικαίου: «μέγιστον δη και αναγκαιότατον το δίκαιον» (540 e 
1-2). ((Μηδένπρο του δικαίου», είχε υποστηριχθεί στον Κρίτωνα (54 b 5).

Εφόσον έχουν τεθεί με τον κατάλληλο σχεδίασμά και την περισυλλογή 
(«κειμένους ορθώς») οι νόμοι, καθήκον του πολιτικού είναι η εναρμόνιση 
και ο συντονισμός όλων των δράσεων στο πλαίσιο και το πνεύμα των τεθει­
μένων νόμων. Εξ ου και η συνάφεια της ιδέας για τον ρόλο του πολιτικού 
ως υφαντή, ώστε να καταστεί δυνατή η κατάστρωση μιας ιεραρχίας ή συναρ- 
μογής των διαφόρων τεχνών, επαγγελμάτων και δράσεων στην κοινωνία 
των πολιτών.

Εδώ ο Πλάτων προσφέρει τον πληρέστερο συγκριτικά ορισμό της πολιτι­
κής σύμφωνα με το υπόδειγμα της υφαντικής τέχνης {«κατά το υφαντικής 
παράδειγμα»): η πολιτική γράφει είναι «η πασών τούτων άρχουοα» και «των 
νόμων και συμπάντων των κατά πόλην επιμελουμένην και πάντα συνυφαί- 
νουσα ορθότατα» {Πολιτικός 305e).

Η αντίληψη του πολιτικού ηγέτη ως υφαντή και της πολιτικής ως κατεξο- 
χήν υφαντικής τέχνης υποδηλώνει ίσως την ιδέα ότι πρέπει να την εκλαμβά­
νουμε ως ένα έργο τέχνης, έναν καμβά πάνω στον οποίο εξυφαίνονται οι 
μορφές και τα σχήματα, οι δομές και οι διαδικασίες της πολιτικής συνεργα­
σίας ή και της θεμιτής αντιπαράθεσης εντός του κοινωνικοπολιτικού πλέγμα­
τος. Όπως ανέφερε, εξάλλου, ο ίδιος ο Πλάτων στην Πολιτεία, οι συνειδη­
τοί πολιτικοί αντιλαμβάνονται κάποτε το έργο τους σαν αυτό του ζωγράφου 
απέναντι στον πίνακα του: «λαβόντες, ην δ’ εγώ, ώσπερ πίνακα πόλην τε και 
ήθη ανθρώπων...» ν501 a).

Η αντίληψη της πολιτικής ως ένα ή μάλλον το μείζον έργο τέχνης μιας πο­
λιτικής κοινωνίας δεν πρέπει να εκπλήσσει, όταν υποβάλλεται εμμέσως πλην 
σαφώς από έναν καλλιτέχνη όπως ο Πλάτων ο οποίος, βεβαίως, απέφευγε 
συστηματικά να ομολογήσει αυτή την κλήση του ή αρετή. Ίσως γιατί εν τέλει 
«ο καλλιτέχνης που υπήρχε μέσα του δεν μπορούσε να εκτοπίσει τον φιλό­
σοφο».38

38. Γρ. Βλαστός, Σωκράτης: ειρωνευτής και ηθικός φιλόσοφος, ό.π., σ. 100. Εξάλλου, ο 
αϊδιος ήρωάς του, ο Σωκράτης, δεν ήταν μόνο γιος γλύπτη, αλλά ήταν και ο ίδιος γλύπτης 
-αν πιστέψουμε τον Διογένη Λαέρτιο- οπότε γνώριζε τα μυστικά της τέχνης εκ των ένδον 
(Αλ. Νεχαμάς, Η τέχνη του Βίου, Σωκρατικοί στοχασμοί: από τον Πλάτωνα στον Φουκώ, 
ό.π., σ. 114). Τούτο, πέρα από το ενδεχόμενο ο ίδιος ο Σωκράτης, όπως αυτός εμφανίζεται 
στους Διαλόγους του Πλάτωνα, να μην είναι τελικά παρά ένα μείζον καλλιτέχνημα και φιλο­
σοφικό δημιούργημα του τελευταίου.



ΤΥΠΟΙ ΗΓΕΣΙΑΣ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΙΚΟ ΤΟΥ ΠΛΑΤΩΝΟΣ 175

Πολιτική σύνθεση

Κοντολογίς, η συνύφανση και ο εναρμονισμός της κοινωνικής συμβίωσης εί­
ναι ιδιαίτερα δύσκολη και απαιτητική υπόθεση. Όχι μόνο λόγω της πολλα­
πλότητας των στοιχείων και της περιπλοκότητας των διαδικασιών, όσο κυ­
ρίως λόγω της ανάγκης εναρμόνισης αντιτιθέμενων συμφερόντων, αντιφατι­
κών τάσεων και διαθέσεων. Πάνω απ’ όλα, μείζων πρόκληση για την πολιτι­
κή τέχνη και επιστήμη είναι η συμφιλίωση ή εναρμόνιση, η αμοιβαία εξισορ- 
ρόπηση των βαθύτερων τάσεων και ροπών στην πόλη αφενός για ριζική αλ­
λαγή και αφετέρου για συντήρηση και σταθερότητα. Αν η πρώτη αφεθεί ανε­
ξέλεγκτη με το στοιχείο της τόλμης, της καινοτομίας και της ριζοσπαστικότη- 
τας που τη διακρίνουν, μπορεί να οδηγήσει σε αστάθεια και συγκρούσεις, α­
κόμη και σε αγριότητα ή βία. Αν η δεύτερη επίσης δεν μετριαστεί, μπορεί να 
επιφέρει στατικότητα, συντηρητισμό, ακόμη και μαλθακότητα και τελικά υ­
ποδούλωση όχι μόνο στο εκάστοτε ισχύον αλλά στο ευτελές και το ανυπό­

φορο.
Έργο του γνήσιου πολιτικού είναι, συνεπώς, η εξισορρόπηση και η στάθ- 

μιση, η συνύφανση αυτών των δύο αντιφατικών τάσεων και ορμών στην 
κοινωνική δομή για το κοινό καλό. Τούτο δε θα επιτευχθεί με τον συνδυα­
σμό της τόλμης και της σωφροσύνης («κοινωνείν ήθους ανδρείου και σώ- 
φρονος», Πολιτικός, 308 e).

Έτσι, η πολιτική τέχνη και επιστήμη, σύμφωνα με την τρίτη και πιο πρό­
σφορη μεταφορική ιδέα που ανευρίσκεται στο έργο του Πλάτωνος, γίνεται 
αντιληπτή ως μια ικανότητα ευθυπλοκίας. Αυτή καθιστά δυνατή τη «δημι­
ουργία αρμονικής συνύπαρξης και συντελεί στον αμοιβαίο μετριασμό του 
παράτολμου και του διατακτικού χαρακτήρα»,39 Η πολιτική σύνθεση, ως α­
ρετή συνύφανσης, μπορεί να οδηγήσει στην κατάρτιση του πιο υπέροχου 
πλάσματος («μεγαλοπρεπέστατον υφασμάτων») στη δημόσια σφαίρα: ενός 
δημόσιου βίου δίκαιου και ευτυχισμένου, εξισορροπώντας και προάγοντας 
την ασφάλεια και την ελευθερία. Αλλά, εν τέλει, και στην ευδαιμονία και την 
ποιότητα ζωής (το ευ ζην) των πολιτών.

Το έργο αυτό αποτυπώνεται καλύτερα με τη μεταφορική αντίληψη του πο­
λιτικού ως υφαντή, την πληρέστερη από τις τρεις ιδέες ή υποδείγματα που 
εκθέτει στον Πολιτικό του ο Πλάτων. Όπως αναφέρεται στο χωρίο 311c που 
οριοθετεί και τον κολοφώνα του διαλόγου, τελικά ο απώτερος σκοπός της

39. Κ. Καστοριάδης, Ο Πολιτικός του Πλάτωνα, Επτά Σεμινάρια στης EHESS, ό.π., σ. 
107.



176 ΑΝΤΩΝΗΣ ΜΑΚΡΥΔΗΜΗΤΡΗΣ

«πολιτικής πράξεως» δεν είναι παρά η «ευθυπλοκία» με βάση «το των ανδρεί­
ων και σωφρόνων ανθρώπων ήθος». Αφού σχεδιαστεί και καταρτιστεί το «με- 
γαλοπρεπέστατον υφασμάτων και άριστον», μέσα σε αυτό το πλέγμα των ε­
ναρμονισμένων κοινωνικοπολιτικών σχέσεων θα συνέχεται και θα ευδαιμονεί 
η πολιτεία: «... συνέχη τούτω τω πλέγματι, και καθ’ όσον ευδαίμονι προσήκει 
γίγνεσθαι πόλει τούτου μηδαμά μηδέν ελλείπουσα άρχη τε και επιστάτη».

Εν κατακλείδι, η πραγματεία αυτή (Πολιτικός) του Πλάτωνος ίσως δεν στάθη­
κε τόσο γνωστή και διάσημη ανά τους αιώνες όσο η Πολιτεία [Hauptwerk], 
αλλά θέτει ζητήματα και εγείρει προβληματισμούς που όχι μόνο επηρέασαν 
μεταγενέστερους στοχαστές και φιλοσόφους, αλλά εξακολουθούν, με την 
κατάλληλη ανάλυση και ερμηνεία τους, να διατηρούν τη σημασία τους και 
σήμερα.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

