
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Τόμ. 34 (2009)

  

 

  

  Εκκλησιαστική περιουσία : από τον Καντ σ' εμάς 

  Κώστας Μ. Σταμάτης   

  doi: 10.12681/hpsa.14483 

 

  

  Copyright © 2017, Κώστας Μ. Σταμάτης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Σταμάτης Κ. Μ. (2017). Εκκλησιαστική περιουσία : από τον Καντ σ’ εμάς. Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής
Επιστήμης, 34, 5–23. https://doi.org/10.12681/hpsa.14483

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 04:54:46



ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 34, ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2009, σ. 5-23

ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΠΕΡΙΟΥΣΙΑ: 

ΑΠΟ TON KANT Σ’ ΕΜΑΣ

Κώστας Σταμάτης

Το πρόβλημα της τεράστιας εκκλησιαστικής και μοναστικής περιουσίας στην Ελλάδα ε­
πανέρχεται συχνά στην επικαιρότητα, χωρίς μέχρι στιγμής να έχει αντψετωπισθείμε απο­
φασιστικότητα και βάσει σαφών αρχών από την κρατική εξουσία. Το άρθρο αυτό θέτει 
ακριβώς βασικούς όρους θέσης του ζητήματος και, ακολούθως, εισηγείται μερικές θεμε­
λιώδεις αρχές για τη δικαιοπολιτική αντιμετώπισή του. Ως πλαίσιο φιλοσοφικής αναφο­
ράς το άρθρο χρησιμοποιεί την καντιανή δικαηκή και πολιτική φιλοσοφία, επειδή αυτή 
καταπιάσθηκε με το ζήτημα και κατέληξε σε μια εντελώς ριζοσπαστική γενική τοποθέτη­
ση, σύμφωνη με τη φύση και την αποστολή του σύγχρονου, κοσμικού συνταγματικού 
κράτους.

1. ΕΙΣΑΓΩΓΗ

Το ζήτημα της τεράστιας όσο και σε μεγάλο βαθμό απροσδιόριστης εκκλη­
σιαστικής και μοναστικής περιουσίας στην Ελλάδα1 επανέρχεται από καιρού 
εις καιρόν στο προσκήνιο, πυροδοτώντας προς στιγμήν έντονες διαμάχες, 
μέχρις ότου περιπέσει και πάλι στη λήθη. Το σύντομο κείμενο που ακολου­
θεί γράφηκε με την περιορισμένη πρόθεση να καταθέσει απλώς μια δικαιοφι- 
λοσοφική λήψη θέσης γύρω από το μέχρι τούδε άλυτο, μολονότι πελώριο, 
δικαιικό και πολιτικό πρόβλημα. Ως πλαίσιο αναφοράς επελέγη η καντιανή 
φιλοσοφία του δικαίου για διπλό λόγο: διαθέτοντας ούτως ή άλλως υψηλή 
ορθολογικότητα θεμελίωσης, έχει καταπιασθεί και ειδικά με το ζήτημα της 
εκκλησιαστικής περιουσίας, δι’ ολίγων έστω.

* Ο Κώστας Σταμάτης είναι Καθηγητής Φιλοσοφίας του Δικαίου στο Τμήμα Νομικής 
του Αριστοτελείου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης

1. Η ακίνητη περιουσία, υπαρκτή ή διεκδικούμενη, ανέρχεται πιθανώς σε δύο εκατομμύ­
ρια στρέμματα γης, σε μια χώρα στην οποία ατυχώς ούτε εθνικό κτηματολόγιο ούτε δασικοί 
χάρτες έχουν αποπερατωθεί ακόμη.



6 ΚΩΣΤΑΣ ΣΤΑΜΑΤΗΣ

Επειδή πρόκειται για χρόνιο πρόβλημα, κατωτέρω δεν θα αναφερθούμε 
καθόλου οε κάποια συγκεκριμένη αφορμή που οτάθηκε έναυσμα για το κεί­
μενο αυτό. Ούτε θα εμπλακούμε σε τεχνικές λεπτομέρειες ή επιμέρους δικαι- 
ικές όψεις του, οι οποίες εμπίπτουν στην επιστημονική δικαιοδοσία συνα­
δέλφων κατά πολύ αρμοδιότερων. Αντιθέτως, θα προσπαθήσουμε, προτού 
φθάσουμε σε ορισμένη τοποθέτηση περί του πρακτέου, να τεκμηριώσουμε 
την κεντρική αρχή υπό την οποία δικαιοπολιτικά επιβάλλεται να διευθετηθεί 
το όλο ζήτημα. Δίχως αυτό το προαπαιτούμενο η συζήτηση εύκολα μπορεί 
να κατατριβεί σε δαιδαλώδη περιπλάνηση, χωρίς να μπορεί να καταλήξει σε 
δεσμευτική τοποθέτηση de lege ferenda.

Περιττό να τονισθεί ιδιαίτερα ότι η υπό αναζήτηση πρακτική αρχή μονά­
χα ορθολογική μπορεί να είναι, δηλαδή καθολικά έγκυρη, καθότι επιστηρι- 
ζόμενη σε έλλογα επιχειρήματα, άρα δυνάμενη να γίνει αποδεκτή από κάθε 
καλόπιστο συνομιλητή. Ούτε μπορεί να βασίζεται σε κάποια δογματικά μετα­
φυσική αυθεντία, π.χ. θεολογική, όπως ότι «η περιουσία της Εκκλησίας απο­
τελεί θέλημα Θεού», ή σε μια παραδοσιοκεντρική αντίληψη του είδους «ό,τι 
παραδίδεται ιστορικά είναι κιόλας δικαιωμένο εις τον αιώνα τον άπαντα». 
Ούτε, από την άλλη πλευρά, μπορεί να απολήγει σε ευκαιριακή λύση, με επι­
χειρήματα σχετικιστικά, πραγματιστικά ή απλώς υπολογιστικά, του τύπου «η 
λύση αυτή φαίνεται μεν ορθή, πλην όμως θα συνεπαγόταν βαρύ πολιτικό 
κόστος, εκλογικά μεταφραζόμενο σε χαμένες ψήφους για την εκάστοτε κυ­
βερνούσα παράταξη».

2. ΙΔΙΟΠΟΙΗΣΗ ΧΑΡΙΝ ΑΥΤΟΝΟΜΙΑΣ ΤΟΥ ΠΡΟΣΩΠΟΥ ΣΤΗΝ
ΚΑΝΤΙΑΝΗ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑ

Η καντιανή φιλοσοφία συλλαμβάνει το νόημα της ιδιοποίησης του εξωτε­
ρικού κόσμου με πρωτότυπο τρόπο. Το νεωτεριστικό και συνάμα ισχυρό 
στοιχείο σ’ αυτήν έγκειται στο ότι η ιδιοποίηση εξωτερικών αντικειμένων δι­
καιώνεται και διεκδικείται ως δικαίωμα, στον βαθμό που συνάπτεται άρρη­
κτα με την αυτονομία των προσώπων. Ως προς την τελευταία, η καντιανή 
συμβολή υπήρξε όχι μόνον εξαιρετικά καινοτόμος, αλλά και κεφαλαιώδους 
σπουδαιότητας για τη σύγχρονη πρακτική φιλοσοφία.

Εάν η ελευθερία είναι το έμφυτο έρμα κάθε δικαιώματος,2 τότε και η από-

2. Είναι χο θεμελιακό δικαίωμα που προσιδιάζει σε κάθε ανθρώπινο υποκείμενο, ως ιδιό­
τητα εγγενής στην ίδια την ανθρώπινη φύση, Im. Kant, Metaphysische Anfangsgründe der



ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΠΕΡΙΟΥΣΙΑ: ΑΠΟ TON KANT Σ’ ΕΜΑΣ

κτηση αντικειμένων του εξωτερικού κόομου ως δικαίωμα σ’ αυτήν ανατρέχει 
και μέσω αυτής δικαιολογείται. Η ελευθερία εκδηλώνεται με δυνατότητα επι­
λογής γύρω από επιθυμίες και σκοπούς, καθώς και με δράση για την επιδίω­
ξή τους, αντικείμενο των οποίων είναι και πράγματα του εξωτερικού κό­
σμου. Επειδή η απόκτηση και χρήση τέτοιων πραγμάτων αφορά σε εξωτερι­
κή χρήση της ελευθερίας βάσει κανόνων θετικού δικαίου, δεν εγγράφεται 
στο εγγενές δικαίωμα εκάστου στην ελευθερία. Ωστόσο το δικαίωμα κατο­
χής είναι πρωταρχικό, αφού, χωρίς το αντίστοιχο ενέργημα ιδιοποίησης, ού­
τε αυτονομία μπορεί να αναπτύξει το πρόσωπο ούτε καν την επιβίωσή του 
να εξασφαλίσει.

Εν τούτοις, η αντίληψη αυτή αποκόπτεται συνειδητά από τον ατομισμό 
και την εγωκεντρική ηθική του, καθότι επενδύεται ηθική και πολιτική αξία 
προσανατολισμένη προς το καθολικό συμφέρον της κοινότητας. Η κοινότη­
τα δεν είναι απλώς ένας εξωτερικός περίγυρος που θα μπορούσε να είναι η­
θικά και πολιτικά αδιάφορος για το άτομο. Ενέχει σπουδαιότητα συγκροτη- 
σιακή για καθένα επιμέρους πρόσωπο, αφού μονάχα στους κόλπους μιας 
κοινότητας συντεταγμένης ως πολιτείας δικαίου ο καθένας αποκτά δικαιω­
ματικά «ένα μέρος από τα αγαθά -που παράγονται εντός της κοινότητας- και 
όλοι το όλον».* 3

Η σπουδαιότητα της κοινότητας ως πολιτείας δικαίου δεν περιορίζεται 
στο ότι μονάχα υπό τους όρους της έννομης τάξης της η ιδιοποίηση εξωτε­
ρικών αντικειμένων εξοπλίζεται με εμπράγματα δικαιώματα που απονέμονται 
καί προστατεύονται από κανόνες δικαίου. Προσκτάται και επιπρόσθετη αξία, 
επειδή η κοινότητα ως επικράτεια δικαίου αποτελεί όρο για να κατοχυρω­
θούν οι αξιώσεις της ελευθερίας οι οποίες, καθότι γενικές, είναι κοινές για ό­
λους. ' Ετσι, ξεπροβάλλει η δυνατότητα για εκπολιτισμό της ίδιας της κοινό­
τητας. Μονάχα βάσει κοινών όρων ελευθερίας μπορεί να καλλιεργηθεί άξια 
λόγου επικοινωνιακή δράση, ορθολογική σκέψη και καθολικός διαφωτι-

Rechtslehre, στο Metaphysik der Sitten, Felix Meiner V., Αμβούργο 1976, Διαίρεση της Θεω­
ρίας Δικαίου, §Β, ο. 43.

3. Ιμ. Καντ, «Απάνω στο κοινό απόφθεγμα: τούτο είναι ορθό στη θεωρία, αλλά για την 
πράξη δεν ισχύει», στο Δοκίμια, μτφρ. Ευ. Παπανούτσου, εκδ. Δωδώνη, Αθήνα-Ιωάννινα 
1971, σ. 137. ΙΙρβλ. Ζαν-Ζακ Ρουσσώ, Το κοινωνικό συμβόλαιο, μτφρ. Β. Γρηγοροπούλου 
και Αλ. Σταϊνχάουερ, εκδ. Πόλις, Αθήνα 2004, σ. 68-69. Βλ. και Ιόλη Πατέλλη, «“Καθένας να 
αποκτήσει κάποτε ένα μέρος και όλοι το όλον”. Ο Καντ για την ιδιοκτησία, την ισότητα και 
την αυτοτέλεια», στο Θεωρία, αξίες και κριτική. Αφιέρωμα στον Κοσμά Ψυχοπαίδη, εκδ. 
IΊόλις, Αθήνα 2008, σ. 423-463.



ΚΩΣΤΑΣ ΣΤΑΜΑΤΗΣ

ομός, δηλαδή προϋποθέαεις απαραίτητες για τον σχηματισμό γενικής βούλη­
σης ικανής να προωθήσει το γενικό καλό.

Ιδού λοιπόν οι συνδετικοί κρίκοι ανάμεσα σε ιδιοκτησία, αυτονομία και 
τη συμβολή έκαστου στο γενικό καλό της κοινότητας. Κύριος του εαυτού 
του είναι όποιος διαθέτει δικούς του πόρους ζωής, ώστε να μπορεί να ανα­
πτύσσει αυτόνομη πολιτική κρίση, τιθέμενη στην υπηρεσία της κοινότητας,4 
Ακόμη και η πρώιμη αστική φιλοσοφία στοχάσθηκε το νόημα της ιδιοκτη­
σίας με την ευρύτητα του προσωπικού αυτοκαθορισμού, συμπεριλαμβάνο- 
ντας την ελευθερία,5 τη ζωή, τη σωματική ακεραιότητα καθώς και τα υπάρ­
χοντα του προσώπου. Ως αγαθά αξιοπροστάτευτα υπό την προστασία των 
νόμων που θεσπίζει η κοινότητα, σε μία θεμελιώδη συνθήκη αμοιβαίας δια­
σφάλισης και συντήρησης των αγαθών αυτών από τα μέλη της κοινωνίας.6

Ενώ το πρόσωπο ως ιδιώτης νομιμοποιείται να επιδιώκει αυτονόμως δικά 
του συμφέροντα και σκοπούς ωφέλιμους για τον ίδιο, η αυτονομία του ως 
πολίτη καλείται να υπηρετεί το γενικό συμφέρον της πολιτικής κοινότητας. 
Στην ιδιωτική οικονομική σφαίρα επιτρέπεται ο καθένας να αποκτά μέρος α­
πό τον κοινωνικά παραγόμενο πλούτο «μόνο από την ικανότητα, την επιμέ­
λεια και την τύχη». Στην πολιτική σφαίρα, όμως, οι διαφορές σε χαρίσματα, 
προσωπική αξιοσύνη και πλούτο δεν επιτρέπεται να αλλοιώνουν την ισότητα 
στη διαμόρφωση της γενικής θέλησης μέσω της ψήφου.7

4. Ιμ. Κανχ, «Απάνω στο κοινό απόφθεγμα: τούτο είναι ορθό ατη θεωρία, αλλά για την 
πράξη δεν ισχύει», ό.π., σ. 137. Έτσι νοούμενη, η πολιτικο-οικονομική κοινότητα συνταυτί­
ζεται με το ρεπούμπλικανικό κράτος δικαίου στην ιδανικότητά του.

5. ' Οχι η κατοχή υλικών αγαθών, αλλά «η σκέψη αποτελεί την ιερότερη ιδιοκτησία του αν­
θρώπου» και για τον φιλελεύθερο Μπ. Κονστάν, Περί ελευθερίας και ελευθεριών, μτφρ. Ελ. 
Κάλλια και Τ. Δαρβέρη, εκδ. Ζήτρος, Θεσσαλονίκη 2000, σ. 115. Γι’ αυτόν τον λόγο η πολιτική 
κοινωνία μπορεί καταρχήν να επιφέρει περιορισμούς στην ιδιοκτησία ως εμπράγματο δικαίω­
μα, ενώ στην ελευθερία της σκέψης όχι. Όχι απεριόριστα, βεβαίως, αφού η ιδιοκτησία συνδέ­
εται και με άλλες, μη εμπράγματες, πλευρές της ανθρώπινης ύπαρξης, οι οποίες -ακριβώς με 
αυτή τη δικαιολογητική βάση- δεν υπόκεινται στη συλλογική δικαιοδοσία' στο ίδιο, σ. 74.

6. Τζων Λοκ, Δεύτερη πραγματεία περί κυβερνήσεως, μτφρ. Π. Κιτρομηλίδη, εκδ. Γνώ­
ση, Αθήνα 1990, §87, σ. 148, §123, σ. 179. Η παράμετρος αυτή έχει υποτιμηθεί από την εν 
μέρει μόνον εύλογη, για άλλους λόγους πάντως, εκτίμηση ότι η λοκιανή θεωρία αποτυπώνει 
πνεύμα κτητικού ατομισμού. Πόσο μάλλον επειδή η σημασιολογική βαρύτητα της «ιδιοκτη­
σίας» στον Λοκ εστιάζεται στην ικανότητα αυτοκυβέρνησης του προσώπου και όχι απλώς 
στην ικανότητα απόκτησης εξωτερικών αγαθών. Βλ. μια συνδυασμένη ανάγνωση των §§170 
και 173, σ. 219 και 222.

7. Ιμ. Καντ, «Απάνω στο κοινό απόφθεγμα: τούτο είναι ορθό στη θεωρία, αλλά για την 
πράξη δεν ισχύει», ό.π., σ. 137.



ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΠΕΡΙΟΥΣΙΑ: ΑΠΟ TON KANT Σ’ ΕΜΑΣ 9

Ως προς την ιδιοκτησία, η σκέψη του Καντ εκκινεί από το πρόδηλο γεγο­
νός ότι σε καμία προαστική κοινωνία η εξατομικευμένη πρόσβαση στον φυ­
σικό κόσμο δεν ήταν νοητή στη βάση γενικευμένης ελευθερίας και τυπικής ι­
σότητας μεταξύ των προσώπων, ούτε καν στο ρωμαιοβυζαντινό δίκαιο. Σε 
κοινωνίες όπου επικρατούσαν κοινωνικά επιβεβλημένες σχέσεις κυριαρχίας 
σχηματίζονταν προνομιακές και ανισότιμές σχέσεις έγγειος ιδιοκτησίας. 
Ωστόσο πρόβλημα γεννιέται στη νεωτερική κοινωνία από το ότι μέρος των 
σχέσεων ιδιοκτησίας σ’ αυτήν έχει κληροδοτηθεί ακριβώς από ηροαστικές 
κοινωνίες προνομίων και ανισότητας. Φορέας τέτοιων σχέσεων ιδιοκτησίας 
στον ευρωπαϊκό χώρο είναι και η χριστιανική Εκκλησία, ζήτημα που δεν διέ- 
λαθε της προσοχής του γερμανού διαφωτιστή.

3. ΒΑΣΙΚΗ ΑΡΧΗ ΓΙΑ ΤΗΝ ΑΝΤΙΜΕΤΩΠΙΣΗ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗΣ
ΠΕΡΙΟΥΣΙΑΣ

Για τον Καντ είναι ξεκάθαρο ότι οι ιστορικά διαμορφωμένες σχέσεις ιδιοκτη­
σίας υπόκεινται σε ευρεία αναμόρφωση με τη δημιουργία αστικής πολιτικής 
κοινότητας. Η σύνταξη πολιτείας δικαίου αποτελεί εγχείρημα καθαρώς αν­
θρώπινο, στο ενδάθε, γΓ αυτό και καμία επίγεια δύναμη δεν νομιμοποιείται 
να του αντισταθεί. Απεναντίας, οι πιστεύοντες διάφορα θρησκευτικά δόγμα­
τα και οι ιερωμένοι τους αναφέρονται σε επουράνιο βασίλειο ή σε κάποιον 
άλλον κόσμο. Παρά ταύτα, στον βαθμό που αποτελούν μέλη εγκόσμιας και 
δη κοσμικής Πολιτείας, «οφείλουν να υποτάσσονται στον επίγειο πόνο, υπό 
την ανώτατη εξουσία των ανθρώπων του παρόντος κόσμου».8

Σε αυτήν, η ένωση των ατομικών ιδιοκτησιών των μελών του λαού γίνεται 
κάτω από μία δημόσια εξουσία κυριαρχίας. Αυτή καθίσταται μόνη αρμόδια 
να καθορίζει καθολικά τους όρους για σύννομη εξατομίκευση της ιδιοκτη­
σίας σε επιμέρους υποκείμενα δικαίου.9 Ο κάτοχος της κρατικής κυριαρχίας 
θεωρείται ως ρυθμιστής των σχέσεων ιδιοκτησίας σε μια χώρα, στο σύνολό

8. Im. Kant, Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre, ό.π., «Επεξηγηματικές παρα­
τηρήσεις γύρω από τις πρώτες μεταφυσικές αρχές της θεωρίας του δικαίου», § 8.Β του Πα­
ραρτήματος, σελ. 191.

9. Γι’ αυτόν άλλωστε τον λόγο η εν λόγω πραγμάτευση του Καντ εντάσσεται συστηματικά 
στο τμήμα της Θεωρίας του Δικαίου που αφορά στο δημόσιο και όχι πλέον στο ιδιωτικό δί­
καιο («Γενική παρατήρηση περί των δικαπκών συνεπειών από τη φύση του πολιτικού δε­
σμού», παρ. Β). Βλ. Im. Kant, Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre, ό.π., σ. 148-
151.



10 ΚΩΣΤΑΣ ΣΤΑΜΑΤΗΣ

τους [dom inus territorii].10 Κανείς δεν μπορεί να επικαλείται του λοιπού προ­
νόμια αλλοτινώνεποχών, από το «παλαιό καθεστώς» [ancient régime] της φε­
ουδαρχικής κοινωνίας. Ανάλογης τάξης ζητήματα θα εγερθούν βεβαίως με 
τη συγκρότηση διεθνούς έννομης τάξης, ως διεθνούς κοινωνίας δικαίου."

Χάρη στην καθολικά νομοθετούσα δημόσια εξουσία κυριαρχίας, ό,τι 
προηγουμένως γινόταν απλώς de facto σεβαστό ως προς την κατοχή εξωτε­
ρικών αντικειμένων εφεξής καθίσταται de jure προστατευμένο, με ασφάλεια 
δικαίου. Εκτός εάν πρόκειται για σχέσεις ιδιοκτησίας που έχουν διαιωνισθεί 
από το απώτατο παρελθόν, από το παλαιό καθεστώς, με τρόπο προνομιακό 
για ορισμένες ευνοημένες, διακριτές κοινωνικές ομάδες. Παρέπεται ότι ορι­
σμένοι τύποι ιδιοκτησιακών σχέσεων μπορεί να κριθουν ότι δεν αξίζει να πε- 
ριβληθούν τον μανδύα νομιμότητας που, ceteris paribus, υπόσχεται η αστική 
πολιτική ένωση. Σε κάθε περίπτωση, ό,τι στην προϊστορία του αστικού πολι­
τικού δεσμού αναγνωριζόταν απλώς ως ανεκτό ή θεμιτό ως προς την κατοχή 
φυσικών αντικειμένων δυιλίζεται πλέον από τη δημόσια εξουσία κυριαρχίας, 
προκειμένου να καταστεί σύννομο, ώστε να καλύπτεται προσεχώς από το πέ­
πλο της ασφάλειας δικαίου.

Η προσωρινότητα της κατοχής μεταβάλλεται έκτοτε σε οριστικά κατοχυ­
ρωμένο δικαίωμα κυριότητας επί αντικειμένων του εξωτερικού κόσμου. 
Αλλά αυτό δέον να γίνει μέσα σε έννομη τάξη στην οποία η διανομή των 
σχέσεων ιδιοκτησίας διέπεται από καθολικά έγκυρους νόμους, μεταξύ ισότι­
μων υποκειμένων δικαίου. Ειδάλλως, η αστική Πολιτεία δικαιούται να απαλ- 
λοτριώσει «χωρίς αναστολές» (κατά την έκφραση του Καντ) ιδιοκτησίες που 
έχουν προκύψει κατά το ιστορικό παρελθόν χάριν εύνοιας προς προνομιού­
χες κοινωνικές ομάδες.12

10. Το δικαίωμα που έχει ο ιδιώτης πάνω στα ακίνητά του υπόκειται στο σφαιρικό δικαί­
ωμα της πολιτικής κοινότητας πάνω στα εδάφη της επικράτειας εν συνόλω. Έτσι και ο Ρουσ- 
σώ, Το κοινωνικό συμβόλαιο, ό.π., σ. 71.

11. Ανάμεσα σε άλλα ζητήματα γεννάται τότε η αξίωση να αποδοθεί η ελευθερία σε κατα- 
κτημένους λαούς. Επίσης θα κριθεί ο τρόπος απόκτησης γαιών που κατά καιρούς έχουν υ- 
φαρπαγεί εις βάρος αυτοχθόνων πληθυσμών. Θα τεθεί δηλαδή ζήτημα να επιστραφούν στους 
δικαιούχους λαούς γαίες που είχαν αφαιρεθεί από αυτούς δολίως ή διά της βίας εκ μέρους 
άλλων λαών. Και εδώ επίσης, προτού υπάρξει συντεταγμένη διεθνής έννομη τάξη, δεν πρέπει 
να παραβλέπεται ότι, ως προς το γεγονός της κατοχής τέτοιων γαιών, αυτό σε αδρές γραμμές 
θεωρείτο θεμιτό, «σύμφωνα με την τότε κοινή γνώμη». Αρμόζει δηλαδή μια διαφοροποιημένη 
και με αποχρώσεις κρίση, όχι μια απλή και καθαρή καταδίκη εκ των υστέρων. Βλ. Ιμ. Καντ, 
Για την αιώνια ειρήνη, μτφρ. Άν. Πόταγα, εκδ. Αλεξάνδρεια, Αθήνα 1992, σ. 33.

12. Im. Kant, Metaphysische Anfangsgründe der Rechcslehre, ό.π., §9, σ. 66, και §15, σ. 
76.



ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΠΕΡΙΟΥΣΙΑ: AHO TON KANT Σ' ΕΜΑΣ

Η διαίρεση του όλου της επικράτειας σε ιδιοκτησιακά δικαιώματα των με­
ρών πρέπει να διέπεται στο εξής από την ίση ελευθερία των υποκειμένων, α­
πό την ενεργητικότητα, την αξιοποίηση των χαρισμάτων καθενός ή και από 
περιστάσεις της τύχης. Σε καμία περίπτωση, όμως, από νομοκατεστημένες α­
νισότητες. Εύκολα μαντεύει κανείς ότι το πρόβλημα ανακύπτει κατεξοχήν με 
τις δύο προνομιούχες, νομοκατεστημένες τάξεις της φεουδαρχικής εποχής, 
την αριστοκρατία και τον κλήρο.

Η ετυμηγορία του Καντ είναι ανεπίδεκτη παρερμηνειών. Οι ιδιοκτησιακοί 
τίτλοι τους έχουν καταστεί απαρχαιωμένοι, δεδομένου ότι φθίνει ανεπιστρε­
πτί η κύρια λειτουργία, κοινωνική και πολιτισμική, καθεμίας από τις τάξεις 
αυτές. Της μεν αριστοκρατίας, διότι στη νεωτερική εποχή αυτή έχει παύσει 
πλέον να είναι η κύρια στρατιωτική δύναμη για την άμυνα μιας χώρας. Του 
δε κλήρου, διότι τα πνευματικά μέσα που αυτός μετερχόταν, υποτίθεται προ- 
κειμένου να προφυλάσσει τους ανθρώπους από το αιώνιο πυρ της Κολάσε- 
ως, δεν γίνονται πλέον πιστευτά.13 14

Κρίνεται, λοιπόν, από τον Καντ ότι η τάξη των ευγενών «μπορεί για ορι­
σμένη ιστορική περίοδο να αποτελεί θεσμό επιτρεπτό και μάλιστα αναγκαίο 
ανάλογα με τις ιστορικές συνθήκες».14 Εξ αυτού, όμως, δεν νομιμοποιείται 
αυτή να αντιτάσσει έναντι της συντεταγμένης πολιτείας κάποιο δήθεν αναφαί­
ρετο δικαίωμα ως προς την ιδιοκτησία της. Η αιτία είναι ότι η τελευταία απο­
κτήθηκε αυθαίρετα, είτε διά της βίας είτε βάσει παραχώρησης προνομίων από 
απόλυτο μονάρχη. Έκτοτε η αριστοκρατία, όπως άλλωστε και η Εκκλησία, 
δεν νομιμοποιείται να παραπονεθεί ότι της αφαιρείται κάτι πραγματικά δικό 
της. Η απολυταρχική μορφή κράτους (του παλαιού καθεστώτος) δεν υπάρ­
χει πια, για να της εγγυηθεί την προνομιακή νομιμότητα των κτήσεών της.15

Οι ιδιοκτησιακοί τίτλοι τόσο της αριστοκρατίας όσο και του κλήρου μπο­
ρούσαν να δικαιολογούνται από την κύρια λειτουργία που επωμίζονταν τα 
μέλη της μίας και του άλλου, ενόσω αυτή η λειτουργία ευλόγως κρινόταν ως 
νομιμοποιημένη από την κοινωνική συνείδηση του λαού [Volksmeinung], 
μέσα στις κοινωνικο-ιστορικές συνθήκες του Μεσαίωνα και της φεουδαρ­
χίας. Η νομιμοποίηση αυτή αρχίζει να διαλύεται, ωστόσο, μόλις η συνείδη­
ση αυτή μεταβληθεί μετά λόγου γνώσεως. Πώς στοιχειοθετείται όμως η με­
ταλλαγή αυτή;

13. Στο ίδιο, ο. 150.
14. Στο ίδιο, «Επεξηγηματικές παρατηρήσεις γύρω από τις πρώτες μεταφυσικές αρχές της 

θεωρίας του δικαίου», § 8.Γ του Παραρτήματος, σ. 204 (η υπογράμμιση του γράφοντος).
15. Στο ίδιο.



12 ΚΩΣΤΑΣ ΣΤΑΜΑΤΗΣ

Ως προς την αριστοκρατία, τούτο οφείλεται στις καινοφανείς μορφές κοι­
νωνικής συγκρότησης στη νεωτερική εποχή, μεταξύ άλλων ως προς τη συ­
γκρότηση τακτικών ένοπλων δυνάμεων, σε μόνιμη και λαϊκή βάση. Ως προς 
την επίσημη Εκκλησία, πάλι, ανάγεται στην επίδραση του Διαφωτισμού πά­
νω στις μορφές κοινωνικής και θρησκευτικής συνείδησης των ανθρώπων. Η 
σκέψη του Καντ ήταν ότι συν τω χρόνω οι άνθρωποι μπορούν να καταστούν 
ικανοί να αποτινάξουν από το πνεύμα και την ψυχή τους κάθε παραδοσιο- 
κρατική και ετερόνομα υποβαλλόμενη θρησκευτική πίστη. Μπορούν να χει­
ραφετηθούν από τη στερεοτυπική πνευματική επιρροή του κλήρου.

Δεν εκπλήσσει, λοιπόν, ότι το αναπαλλοτρίωτο της εκκλησιαστικής περι­
ουσίας κρίθηκε από τον Καντ ως ψευδαίσθηση που βαθμηδόν εξαφανίζεται 
με τον διαφωτισμό του λαού. Έτσι, «καταρρέει η φοβερή δύναμη του κλή­
ρου που στηριζόταν στην πίστη και το κράτος ιδιοποιείται δικαιωματικά την 
ιδιοκτησία της Εκκλησίας, ακόμη και αυτήν που της είχε παραχωρηθεί με 
διαθήκες των πιστών».16

Διττή είναι επομένως η αιτιολογική βάση για την αποφασιστική θέση του 
Καντ ως προς την εκκλησιαστική περιουσία. Πρώτον, η περιουσία αυτή έχει 
σχηματισθεί κυρίως χάρη σε αυθαίρετες αποφάσεις της απολυταρχικής εξου­
σίας, σε προνεωτερικό παρελθόν. Αυθαίρετες ήταν οι αποφάσεις εκείνες, επει­
δή βασίζονταν σε μια αντίληψη προνομιακής διαφοροποίησης ανάμεσα στους 
υπηκόους, δηλαδή σε βάση ανισότιμης μεταχείρισης. Εν προκειμένω, τούτο 
διενεργείτο επ’ ωφελεία του κλήρου, ο οποίος άλλωστε ανταπέδιδε ασμένως 
και με ζήλο την προνομιακή προς αυτόν -υλική και συμβολική- ευεργεσία. 
Όχι μόνο με την αμέριστη ιδεολογική υποστήριξη της απολυταρχικής εξου­
σίας ως δήθεν εκ Θεού προερχόμενης, αλλά και με την απηνή καταπολέμηση 
των χειραφετητικών ιδεών για ελευθερία, ισότητα και αλληλεγγύη.17

16. Στο ίδιο, «Επεξηγηματικές παρατηρήσεις...», § 8.Β του Παραρτήματος, σ. 203.
17. Πρβλ. την κραυγαλέα ανορθολογική, προνεωτερική απόρριψη της πρακτικής αυτονο­

μίας του προσώπου στην περιβόητη Πατρική Διδασκαλία (1798), έργο που συντάχθηκε με ε­
πίνευση του Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως Γρηγορίου Ε': «(...) λέγεται ελευθερία το να 
ζη τινάς κατά τους θείους και ανθρωπίνους νόμους, τουτέστι το να ζη ελεύθερος από κάθε έ­
λεγχον της συνειδήσεως, και από παιδείαν πολιτικήν». Σε αυτόν τον εκ πεποιθήσεως αντι-ορ- 
θολογικό ορισμό γίνεται εξόφθαλμη η αντίφαση στους όρους που χρησιμοποιούνται: πρώ­
τον, ελευθερία είναι η τυφλή υποταγή ενός θεληματικά ασυνείδητου υποκειμένου, και δεύτε­
ρον, σε νόμους άλλους από αυτούς που η ηθική συνείδηση μπορεί, παρόλα αυτά, να θέσει 
αυτόνομα. Δηλαδή σε νόμους που τίθενται ετερόνομα, αφενός ως υπερβατικά θέσφατα, αφε­
τέρου ως θεσπίσματα της (κατά προτίμηση απολυταρχικής) κρατικής εξουσίας. Στο ίδιο κείμε­
νο δικαιολογούνταν η βασιλεία των Οθωμανών και η απολυταρχική μοναρχία γενικότερα, ως



ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ 1ΙΕΡΙΟΥΣΙΑ: ΑΠΟ TON KANT Σ’ ΕΜΑΣ 13

Δεύτερον, η περιουσία αυτή αποκτήθηκε και χάρη στη γενικότερη, ετερό­
νομη πνευματική επίδραση του κλήρου πάνω στις συνειδήσεις των ανθρώ­
πων, ως προς τι είναι καλό και τι κακό, τι είναι ηθικό ή ανήθικο. Ετερόνομη 
ήταν η επίδραση αυτή, επειδή διεκδικούσε να αποφαίνεται άνωθεν, κατ’ α­
ποκλειστικότητα, επί ποινή αφορισμού ή και θανάτου, γύρω από τη διαχεί­
ριση του καλού και του κακού στον κόσμο. Αυτό γινόταν εξωτερικά ως 
προς την αυτόνομη ηθική συνείδηση καθενός έλλογου υποκειμένου και με 
επίκληση υπερβατικών, δηλαδή δογματικά μεταφυσικών, λόγων ισχύος των 
επιταγών που η ίδια η Εκκλησία εννοούσε να επιβάλλει στο ποίμνιό της επ’ 
ονόματι του Θεού.18 Έτσι, ηγεμόνες, αριστοκράτες, αλλά και ταπεινοί υπή­
κοοι ωθούνταν να επιδεικνύουν δαψιλή γενναιοδωρία προς τον κλήρο, με 
την ελπίδα, μέσω της μεσιτείας του τελευταίου, να εξασφαλίσουν τη μετεπί- 
γεια σωτηρία της ψυχής τους.

Η καντιανή σκέψη δεν διέθετε, βεβαίως, κάποια προχωρημένη αντίληψη 
για τη λειτουργία της πολιτικής οικονομίας. Ωστόσο, με αφορμή τα φεου­
δαρχικά προνόμια, διέβλεψε καθαρά πως ό,τι συνιστά για κάποιους προνό­
μιο στις κοινωνικο-οικονομικές σχέσεις μπορεί να αποτελεί πρόσκομμα για 
την ελευθερία των άλλων. Το εξαιρετικό φιλοσοφικό ενδιαφέρον της ανωτέ­
ρω καντιανής τοποθέτησης έγκειται στο ότι η ορθολογική νομιμοποίηση της 
ιδιοκτησίας δεν μπορεί να μείνει μέχρι τέλους ξένη προς τη λειτουργία των 
κοινωνικών σχέσεων ιδιοκτησίας, μέσα σε έναν ευρύτερο ιστορικό ορίζοντα.

Ο φιλόσοφος της κατηγορικής προσταγής λαμβάνει εν προκειμένω μια 
θέση που θα μπορούσε να ξενίσει αρκετούς σχολιαστές του ως ρέπουσα σε 
ιστορισμό. Και όμως, πρόκειται απλώς για μια μεστή ιστορική τοποθέτηση, 
σχεδόν υλιστική, αφού η δικαιολόγηση ανατρέχει ευθέως σε όρο αναπαρα­
γωγής του αντίστοιχου τύπου (φεουδαρχικής) κοινωνίας. Σε αντίθεση με

δοθείσα εκ Θεού, ώστε οι υποταγμένοι χριστιανοί «να έχουν πάντοτε προ οφθαλμών του Θε­
ού τον φόβον» και να τρέφουν «απαρασάλευτον υποταγήν εις την πολιτικήν διοίκησιν» της ο­
θωμανικής δεσποτείας. Αντιθέτως «το νυν θρυλούμενον σύστημα της ελευθερίας» -που εγκαι- 
νιάσθηκε με τη γαλλική επανάσταση- εξορκιζόταν απερίφραστα ως μεθόδευση του «αποστά­
τη Διαβόλου»! Η Πατρική Διδασκαλία συμπεριλαμβάνεται σε έκδοση Ανωνύμου, στην πραγ­
ματικότητα του Αδαμάντιου Κοραή, μαζί με καταπελτώδη αντίκρουση από τον έλληνα Δια­
φωτιστή, με τίτλο: Αδελφική Διδασκαλία προς τους ευρισκομένους κατά πάσαν την οθωμανι­
κήν επικράτειαν Γραικούς, Κωνσταντινούπολη 1798, ιδίως σ. 12, 18.

18. Ιδίως στο τέταρτο μέρος του έργου του, Η θρησκεία εντός των ορίων του Λόγου και 
μόνο, ο Καντ καυτηρίασε με ζέση την «κυριαρχία που έχει σφετερισθεί ο κλήρος πάνω στα 
πνεύματα, καθώς προφασίζεται πως έχει στην αποκλειστική του κατοχή τα μέσα της χάριτος», 
σε μτφρ. Κ. Ανδρουλιδάκη, εκδ. Πόλις, Αθήνα 2007, σ. 367.



14 ΚΟΣΤΑΣ ΣΤΑΜΑΤΗΣ

πολλούς επιγόνους του, ο Καντ είχε πλήρη επίγνωση όχι η πρόσβαση του 
δικαιοπολιτικά έλλογου στο ιστορικό καθίσταται εφικτή κατεξοχήνσε αστική 
πολιτική ένωση, άρα πρακτικά ως αιτούμενο των Νέων Χρόνων και δώθε.

Παρόλα αυτά, για τις προγενέστερες ιστορικές περιόδους ο Καντ δεν πα- 
ρασύρεται να εκτοξεύσει αφ’ υψηλού μία ισοπεδωτική και δη αναδρομική η- 
θικοπολιτική καταδίκη εις βάρος των αντίστοιχων κοινωνικο-πολιτικών μορ­
φωμάτων. Απεναντίας, προβαίνει σε λεπτή κοινωνικο-ιστορική κριτική απο­
τίμησή τους, με όσα επιστημονικά εφόδια επέτρεπε η σπαργανώδης ανάπτυ­
ξη των κοινωνικών επιστημών στη δική του εποχή. Σ’ εκείνες, λοιπόν, τις 
περιόδους υπήρξαν θεσμικές διαρθρώσεις που μπορούσαν να θεωρούνται α­
πό τη συνείδηση της αντίστοιχης κοινωνίας είτε ως αναγκαίο κακό είτε ως 
κάτι το ανεκτό ή ακόμη και εύλογο,19 όπως η εκκλησιαστική ιδιοκτησία και 
τα αριστοκρατικά προνόμια.

Εφόσον όμως προνομιακώς επωφελούμενα κοινωνικά στρώματα του πα­
λαιού καιρού συνεχίζουν κατά τους Νεότερους Χρόνους να προβάλλουν α­
ξιώσεις ισχύος που αντλούν από παρελθούσες εποχές πνευματικής και πολι­
τικής δεσποτείας, τότε αυτές οι αξιώσεις θα πρέπει να υποστούν δημόσια δο­
κιμασία υπό το φως του ορθού Λόγου. Τέτοιες αξιώσεις αρμόζει να απορρι- 
φθούν, εφόσον κριθεί ότι αντιβαίνουν στην έξοδο του ανθρώπινου γένους 
από την πνευματική και πολιτική ανωριμότητά του, προς τη διπλή χειραφέ­
τησή του.20

Εννοείται φυσικά ότι δικαίωμα οποιοσδήποτε είναι να μην συμμερίζεται 
την κρουστικότητα της καντιανής κριτικής ως προς τη συμβολική και πραγ­
ματική λειτουργία της Εκκλησίας ως τέτοιας. Εντούτοις πολύ δύσκολα θα 
μπορούσε κανείς να ανασκευάσει τη θεμελιωμένη θέση του Καντ ως προς 
προνομιακούς τίτλους κυριότητας, τους οποίους η Εκκλησία, ως κοσμικό 
νομικό πρόσωπο πλέον, δηλώνει ότι αντλεί από το ομιχλώδες βάθος απώτε­
ρων αιώνων.

19. «...für ein gewisses Zeitalter und den Umständen nach», κατά τη λίαν δηλωτική έκφρα­
ση του Καντ, Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre, ό.π., ο. 204

20. Βλ. ιδίως, Ιμ. Καντ, Η θρησκεία εντός των ορίων του Λόγου και μόνο, ό.π., την πραγ­
ματικά συγκλονιστική υποσημείωση, σ. 344-345, όπου, με νωπό ακόμη το παράδειγμα της 
γαλλικής επανάστασης, η πολιτική χειραφέτηση ενός λαού παραλληλίζεται ευθέως με την απε­
λευθέρωσή του από τον ζυγό της τυφλής θρησκευτικής πίστης.



ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΠΕΡΙΟΥΣΙΑ: ΑΠΟ TON KANT Σ’ ΕΜΑΣ 15

4. ΠΕΡΙ ΤΟΥ ΠΡΑΚΤΕΟΥ ΚΑΘ’ ΗΜΑΣ ΣΗΜΕΡΑ

Ο πυρήνας των παραπάνω οκέψεων αποκτά δραματικά επίκαιρο ενδιαφέρον 
για τη χώρα μας. Μέγα μέρος της εκκλησιαστικής και της μοναστηριακής πε­
ριουσίας φέρεται να ανατρέχει σε χρυσόβουλα βυζαντινών αυτοκρατόρων 
και σε αντίστοιχες χαριστικές πράξεις οθωμανών Σουλτάνων. Ποια ήταν ό­
μως η νομική ισχύς και ιδίως η πρακτική αξία τέτοιων τίτλων ιδιοποίησης; 
Και έναντι τίνος, άραγε, λειτουργούσε η προνομιακή ιδιότητά τους;

Καταρχάς, αυτά ήσαν παραχωρητήρια καθαρώς προνομιακά. Από άποψη 
κοινωνική η προνομιακή ιδιότητά τους στρεφόταν βασικά έναντι του ίδιου 
του ελληνικού λαού. Διότι οι περισσότερες από τις αντίστοιχες εκτάσεις κα­
θιστούσαν τις εκκλησιαστικές αρχές και τις μονές όχι μόνο πνευματικά καθο- 
δηγήτριες, αλλά και οικονομικά αυθέντες έναντι τοπικών κοινωνιών.21 Τέτοι­
οι τίτλοι ενδυνάμωναν και εμπέδωναν τη δοτή προνομιακή θέση του κλήρου 
απέναντι στη συντριπτικά μεγάλη πλειονότητα της ελληνικής κοινωνίας. Αυ­
τή, εξαιρουμένων των κοτσαμπάσηδων, των πλούσιων εμπόρων και κάποι­
ων λαϊκών αρχόντων, περιλάμβανε ανθρώπους φτωχούς, είτε ακτήμονες είτε 
μικροϊδιοκτήτες, δηλαδή πρόσωπα που ούτε καν διανοούνταν ανάλογα προ­
νόμια, ιδιοκτησιακά και φορολογικά.

Ατύπως και κατά βάθος, με αυτή την πρακτική οι δωρητές βασιλείς προ- 
σέβλεπαν στην ιδεολογική και πολιτική νομιμοφροσύνη της τότε κραταιάς

21. Βλ. επ’ αυτών τη γλαφυρή και λεπτομερή αφήγηση του Ανωνύμου Έλληνος, Ελληνι­
κή Νομαρχία, ήτοι λόγος περί ελευθερίας, εν Ιταλία 1806, νεότερη έκδοση εκδ. Κάλβος, Αθή­
να 1980, σ. 121 επ. Κληρικοί, μοναχοί και λαϊκοί που εντάσσονταν στο δίκτυο τούτο στη με­
γάλη τους πλειονότητα κατηγορούνταν ευθέως από τον σύγχρονό τους συγγραφέα ως «λαο- 
κλέπται» -και με ακόμη βαρύτερους χαρακτηρισμούς-, επειδή προέβαιναν σε συστηματική α­
φαίμαξη εισοδήματος εις βάρος των απλών ανθρώπων, συχνά υπό την απειλή κατάρας και α- 
φορισμού. Ο ανώνυμος συγγραφέας (Γεώργιος Καλαράς;) εντόπιζε ως αιτία της εγκάρσιας 
διαφθοράς του κλήρου το γεγονός ότι οι θέσεις του ανώτερου κλήρου, αρχίζοντας από τον 
πατριαρχικό θρόνο Κωνσταντινουπόλεως, ήταν εν τοις πράγμασιν ωνητές, δηλαδή εν πολλοίς 
εξαγοράζονταν σε συνέργεια με τις κορυφές της βαθύτατα και παραδοσιακά φαύλης οθωμα­
νικής διοίκησης. Ως εκ τούτου, «(...) δεν ευρίσκεται πόλις ή χωρίον, οπού να μην φυλάττη ή 
ένα ή δύο από αυτούς τους λαοκλέπτας, οι οποίοι παρησιάζονται εις τον αρχιερέα και αγορά­
ζουν παρ’ αυτού την άδειαν του κλεψίματος (...)», ο. 128. «Εκατόν χιλιάδες, και ίσως περισ­
σότεροι, μαυροφορεμένοι ζώσιν αργοί και τρέφονται από τους ίδρωτας των ταλαιπώρων και 
πτωχών Ελλήνων», στο ίδιο, σ. 131. Ο ελευθερόστομος ομοϊδεάτης του Ρήγα Φεραίου συ- 
μπέραινε ότι η «η αθλία και φοβερά κατάστασις του ελληνικού ιερατείου», τουλάχιστον στην 
αυγή του 19ου αιώνα, ήταν «η πρώτη αιτία οπού αργοπορεί την ελευθέρωσιν της Ελλάδος» 
(στο ίδιο).



16 ΚΟΣΤΑΣ ΣΤΑΜΑΤΗΣ

Εκκλησίας απέναντι στο βυζαντινό και αργότερα στο οθωμανικό καθεστώς ή 
επιζητούσαν κάποια έκτακτα υλικά ανταλλάγματα αντί φόρου. Τα εκκλησια­
στικά προνόμια, επομένως, παραχωρούνταν ως προσδοκία ή ευαρέσκεια της 
αυτοκρατορικής και αργότερα της σουλτανικής αυθεντίας για την οργάνωση 
θρησκευτικής νομιμοποίησης της υποταγής του χριστιανικού πληθυσμού 
προς την κατεστημένη απολυταρχική εξουσία. Ειδικά επί Τουρκοκρατίας, α- 
πονέμονταν επίσης ως διευκόλυνση, προκειμένου η Ορθόδοξη Εκκλησία να 
επιτελέσει θεσμική δομή αναφοράς των υπόδουλων χριστιανών έναντι του 
οθωμανικού καθεστώτος. Ως κανονικός φορέας κοσμικής εξουσίας, με διοι­
κητικές, δικαστικές, ακόμη και κάποιες φοροεισπρακτικές λειτουργίες, σε 
συναλληλία προς τις οθωμανικές αρχές.

Η νομική ισχύς αυτών των πράξεων προσδιοριζόταν από την πρακτική α­
ξία τους. Η δεσμευτικότητά τους γενικά ήταν χαλαρή, σχετική με την εκπε­
φρασμένη βούληση του απόλυτου μονάρχη που έτυχε να προβεί σ’ αυτές. 
Με την αλλαγή Αυτοκράτορα και αργότερα Σουλτάνου μπορούσε να εγερθεί 
-όπως και κατ’ επανάληψη συνέβη ιστορικά- ζήτημα επανεπικύρωσης των 
τίτλων από τον νέο άνακτα,22 συχνά έναντι κάποιων πρόσθετων ανταλλαγμά­
των προς αυτόν.

Επομένως, εν όψει της ίδιας της φύσεως της απολυταρχικής εξουσίας α­
πό την οποία προέρχονταν, τα παραχωρητήρια αυτά στερούνταν αληθινά 
διαχρονικής δεσμευτικότητας. Ακριβώς γι’ αυτόν τον λόγο, εκείνες τις επο­
χές, οι μονές μηχανεύονταν και τρόπους εκ του πλαγίου για τη διευκόλυνση 
της ποθητής επανεπικύρωσης τέτοιων τίτλων ή ακόμη και για την εσκεμμένη 
διεύρυνση του προνομιακού αντικειμένου τους, εν ανάγκη με την παραγωγή 
«πεποιημένων» εγγράφων ή με τη χάλκευση των πρωτοτύπων.23

Αξίζει να σημειωθεί ότι, από άποψη τεχνική, σε τέτοιους τίτλους, είτε ή- 
σαν γνήσιοι είτε πλαστοί, η περιγραφή των γαιών γινόταν μάλλον υποτυπω- 
δώς και ελλειπτικά, δίχως επακριβή προσδιορισμό χωρικών ορίων. Πάμπολ-

22. Γι’ αυτό και ξεκινούσαν με στερεότυπες εκφράσεις, όπως: «Ο Αυτοκράτωρ επικυ- 
ροί... » τίτλους που είχαν παραχωρηθεί από προκάτοχό του.

23. Βλ. την άκρως ενδιαφέρουσα, κλασική στο είδος της, εργασία αρχείου της Έρης Βρα- 
νούση, Έγγραφα Πάτμου. Αυτοκρατορικά, Κέντρο Βυζαντινών Ερευνών, έκδοση του Εθνι­
κού Ιδρύματος Ερευνών, Αθήνα 1980, ιδίως σ. 151 επ., όπου παρατίθεται εκτενές παράρτημα 
τίτλων «πεποιημένων» από μοναχούς, μονάχα για τη νήσο Πάτμο! Ιΐρος τη δύση της βυζαντι­
νής αυτοκρατορίας, πρωτότυποι τίτλοι αυτού του είδους είχαν παραχωρηθεί από ορισμένους 
Αυτοκράτορες, με την προσδοκία να ενθαρρυνθεί η εποίκηση της ολιγάνθρωπης νήσου με 
χριστιανικό πληθυσμό, ώστε να ενισχυθεί η αμυντική της ικανότητα απέναντι στον διαγραφό- 
μενο εξ ανατολών τουρκικό κίνδυνο.



ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΠΕΡΙΟΥΣΙΑ: ΑΠΟ TON KANT Σ’ ΕΜΑΣ 17

λα τοπωνύμια που αναφέρονταν σ’ εκείνους είναι πρακτικά αδύνατον να 
ταυτοποιηθούν σε ασφαλή αντιστοιχία με νεότερα και ακόμη λιγότερο με 
σύγχρονα τοπωνύμια. Εξάλλου, ακόμη και τότε μπορούσε να γεννηθεί σο­
βαρή αμφιβολία ως προς το ίδιο το αχπικείμενο του τίτλου, π.χ. αν αυτό α­
φορούσε σε πλήρη κυριότητα επί της εκτάσεως που παραχωρήθηκε ή μήπως 
απλώς σε δικαίωμα επί των καρπών. Ωστόσο, ποιος απλός άνθρωπος, ποια 
τοπική κοινωνία αποτολμούσε τότε να εγείρει αμφισβήτηση για τέτοια θέμα­
τα απέναντι στο «ελέω Θεού» οθωμανικό-εκκλησιαστικό δίκτυο πολιτικής, 
θρησκευτικής και οικονομικής εξουσίας;

Εάν ήδη υπό τις συνθήκες της βυζαντινής και ακολούθως της οθωμανι­
κής αυτοκρατορίας η ισχύς παρόμοιων «τίτλων» ήταν κατ’ είδος και κατά 
χρόνο περιορισμένη, αφού υπέκειντο στο διηνεκές σε επανεπικύρωση από 
όποιον νέο μονάρχη έθετε παρόμοιο θέμα, τότε κατά μείζονα λόγο πρόκειται 
για τίτλους που έχουν καταστεί ανίσχυροι υστέρα από την επαναστατική α­
νατροπή της οθωμανικής δεσποτείας στη χώρα μας.

Καθώς είναι γενικώς γνωστό, ειδικά επί οθωμανικής κυριαρχίας, η Ορθό­
δοξη Εκκλησία είχε αναγνωρισθεί από τον κατακτητή ως εθναρχεύουσα δύ­
ναμη, ελλείψει άλλης κοσμικής εξουσίας που θα μπορούσε να υποδυθεί λει­
τουργία αναφοράς προς τους υπόδουλους ελληνικούς και εν γένει τους ορ­
θόδοξους χριστιανικούς πληθυσμούς. Παρά ταύτα, στο νέο ελληνικό κράτος 
η Εκκλησία έχει πάψει να αποτελεί μία από τις οργανωτικές βάσεις του πολι­
τεύματος. Προ πολλού αποτελεί ήδη απλώς νομικό πρόσωπο δημοσίου δι­
καίου. Δεν νοείται να απολαύει προνομίων, αφού διατελεί προς τα άλλα 
θρησκεύματα σε συνθήκες ίσης θρησκευτικής ελευθερίας και φορολογικής ι­
σότητας, κατά το ισχύον Σύνταγμα και, μεταξύ άλλων διεθνών κειμένων, 
σύμφωνα με το άρθρο 18 του διεθνούς συμφώνου για τα ατομικά και τα πο­
λιτικά δικαιώματα.24

Ως γνωστόν, ειδικά στη χώρα μας η μεταβολή του «παλαιού καθεστώτος» 
καθόλου δεν έγινε ομαλά και ακλυδώνιστα. Η βυζαντινή αυτοκρατορία κα­
ταλύθηκε βιαίως από την οθωμανική και αυτή η τελευταία από την ελληνική 
επανάσταση, ύστερα από πολυετή και πολυαίμακτο αγώνα κατά του ξένου 
κατακτητή. Ειδικά ως προς τα αποκαλούμενα προνόμια κατά την οθωμανική 
κατοχή της χώρας, ηθικοπολιτικά είναι προκλητικά αντιφατικό η Ορθόδοξη

24. Σχετικά με τη φορολογική και τη θρησκευτική ισότητα στην ελληνική έννομη τάξη με­
ταξύ των θρησκευμάτων, βλ. εκτεταμένη ανάλυση και βιβλιογραφική κατατόπιση στο Κ. Γ. 
Παπαγεωργίου, Το φορολογικό καθεστώς των θρησκευμάτων. Φορολογική ισότητα και θρη­
σκευτική ελευθερία, εκδ. Σάκκουλα, Αθήνα-Θεσσαλονίκη 2005, πρώτο κεφάλαιο, σ. 21 κ.ε.



18 ΚΩΣΤΑΣ ΣΤΑΜΑΤΗΣ

Εκκλησία και τα μοναστήρια να συνεχίζουν να επικαλούνται προνόμια που 
έλαβαν χαριστικά από τον ξένο καταχτητή έναντι του ελληνικού λαού, ο ο­
ποίος όμως ανέτρεφε επαναστατικά τον απολυταρχικό οθωμανικό ζυγό!25

Από την άποψη της εγχώριας έννομης τάξης, οε καμία περίπτωση δεν 
μπορεί να θεωρηθεί το νεοπαγές, φιλελεύθερο ελληνικό κράτος ως διάδοχη 
πολιτειακή κατάσταση της οθωμανικής δεσποτείας, πολύ λιγότερο της ιστο­
ρικά απώτερης βυζαντικής αυτοκρατορίας. Αυτό σημαίνει ότι το νέο ελληνι­
κό κράτος νομιμοποιείτο να θέσει εξαρχής ζήτημα πλήρους ανατροπής εκεί­
νων των σχέσεων ιδιοκτησίας στην επικράτειά του, οι οποίες είχαν προκόψει 
οποτεδήποτε χάριν προνομίου πριν από τη σύστασή του.

Άρα, και αν ακόμη υποτεθεί ότι τα περίφημα βυζαντινά χρυσόβουλα ή 
ανάλογα οθωμανικά έγγραφα -εφόσον βεβαίως σώζονται τέτοια και είναι ό­
ντως αυθεντικά- ήσαν τότε κανονικοί τίτλοι κυριότητας, με τη μετεπαναστα- 
τική συγκρότηση του νεοελληνικού κράτους η προνομιακή ισχύς τους έχει 
εκπέσει τελεσίδικα έναντι του ελληνικού λαού.26 Ευχής έργο θα ήταν τούτο 
να είχε διακηρυχθεί και πανηγυρικά στη συνταγματική τάξη του ελληνικού 
κράτους. ' Εγινε εμμέσως μόνον από τα επαναστατικά συντάγματα, με μια γε­
νική, σημαίνουσα ωστόσο, τοποθέτηση εναντίον των προνομίων αδιακρίτως 
και της συμπαρομαρτούσας ανισότητας που αυτά συνεπάγονται.

25. Διαφορετικά πλανάται η υπόνοια κάποιας επιλεκτικής συνταυτίσεις Εκκλησίας και μο­
νών με την οθωμανική κυριαρχία και ξενική κατοχή, παρά την ιστορική κατάρρευση της τε­
λευταίας! Μια που αναφερθήκαμε προηγουμένως στον Καντ, δεν θα ήταν ίσως άσκοπο να 
προσθέσουμε και την εκτίμηση του γερμανού φιλοσόφου, αρκετά διαδεδομένη στην Ευρώπη 
της εποχής, ότι η χαρακτηριστική για τους Έλληνες ευαισθησία, με ζωηρότητα και ελαφράδα 
για τη ζωή, δεν εξαφανίσθηκε υπό το βάρος της βίαιης πίεσης των Τούρκων και «της όχι λι­
γότερο βίαιης πίεσης των καλογήρων (Caloyers) τους». Ο ίδιος εξέφρασε την ελπίδα ότι αυτά 
τα γνωρίσματα θα μπορούσαν να αναζωογονηθούν μονάχα εάν, ύστερα από κάποια ευτυχή 
γεγονότα, καθίστατο δυνατόν «η μορφή της θρησκείας και της κυβέρνησης να απέδιδε στους 
Έλληνες την ελευθερία να επανασυγκροτηθούν»’ Im. Kant, Anthropologie in pragmatischer 
Hinsicht, F. Meiner V., Αμβούργο 2000, σ. 255. Ως προς την πολιτική ελευθερία, τουλάχι­
στον, η ελπίδα που ο Καντ εξέφρασε εν έτει 1797 άρχισε να βλέπει φως με το «ευτυχές γεγο­
νός» της ελληνικής επανάστασης του 1821.

26. Η θέση αυτή καθόλου δεν αναιρείται από το γεγονός ότι, ήδη κατά τη διάρκεια της 
Επανάστασης, αποφασίσθηκε η επαναφορά του ρωμαιοβυζαντινού δικαίου στην εκκολαπτό­
μενη έννομη τάξη του νέου κράτους. Αυτό όμως δεν έγινε προκειμένου να δηλωθεί συμβολι­
κά κάποια πολιτειακή συνέχεια προς την αμετάκλητα απελθούσα βυζαντινή Αυτοκρατορία. 
Έγινε για εντελώς επιτακτικούς λόγους δικαιοπολιτικής διευθέτησης όχι ριζικά νέου θεσμι­
κού πλαισίου, με πλήρη παραγκωνισμό πάντως της οθωμανικής δικαιοταξίας. Ας μη λησμο- 
νείται, άλλωστε, ότι παράλληλα εισήχθη και η πολύ σύγχρονη εκείνη την εποχή γαλλική εμπο­
ρική νομοθεσία, ακριβώς για λόγους κοινωνικο-πολιτικούς και πάλι.



ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΠΕΡΙΟΥΣΙΑ: ΑΠΟ TON KANT Σ’ ΕΜΑΣ 19

Ως εκ. τούτου, η ελληνική πολιτεία οφείλει να προασπίσει εδώ και τώρα 
βασικές δικαιικές αρχές, που κανονικά θα έπρεπε να θεωρούνται ως εντελώς 
αυτονόητες για κάθε ευνομούμενο σύγχρονο κράτος. Οι αρχές αυτές, εν 
πολλοίς ήδη κατοχυρωμένες στην ελληνική έννομη τάξη, αναφέρονται, πρώ­
τον, στην ιδιοκτησιακή νομιμότητα και, δεύτερον, στη φοροδοτική υποχρέ­
ωση των εκκλησιαστικών νομικών προσώπων. Ειδικότερα:

α) Ως προς το ιδιοκτησιακό καθεστώς, η εκλησιασπκή και η μοναστηρια­
κή περιουσία υπόκεινται και αυτές στις κανονιστικές συντεταγμένες του ελ­
ληνικού αστικού δικαίου και του δικαίου προστασίας του περιβάλλοντος. Ας 
υπενθυμίσουμε εν τάχει δύο μόνον από αυτές: πρώτον, πράγματα κοινά σε 
όλους και κοινόχρηστα εμπίπτουν στα πράγματα εκτός συναλλαγής, άρα εί­
ναι ανεπίδεκτα μονομερούς ιδιοποιήσεως από οποιονδήποτε. Συνεπώς, οι­
κοσυστήματα διακριτά και ευαίσθητα (όπως μια λίμνη, λιμνοθάλασσα ή ένας 
δρυμός), σε κανενός την ατομική ιδιοκτησία δεν μπορούν να ανήκουν. Εξυ- 
πακούεται, βεβαίως, ότι ουδείς δικαιούται να μεταβιβάσει σε άλλον εμπράγ­
ματο δικαίωμα πάνω σε πράγμα που δεν του ανήκει. Δεύτερον, ο φερόμενος 
ως κάτοχος γαιοκτησίας δεν μπορεί να επικαλείται εμπράγματα δικαιώματα 
με αντικείμενο ή όρια εντελώς ασαφή, ώστε ο ίδιος να επωφελείται εσαεί από 
την προκύπτουσα συναλλακτική ανασφάλεια. Πόσο μάλλον για πράγματα, ως 
προς τα οποία ουδεμία πράξη κατοχής έχει ασκήσει ποτέ του και ουδεμία διά­
νοια κυρίου έχει εκδηλώσει.27 Ακόμη περισσότερο, φυσικά, αν πρόκειται για 
γαίες οι οποίες, τουναντίον, καλλιεργούνται ακατάπαυστα επί μακρότατο χρό­
νο ή και επί αιώνες από τον τοπικό πληθυσμό, ο οποίος και βιοπορίζεται εξ 
αυτών (όπως π.χ. στις παραλίμνιες περιοχές γύρω από τη λίμνη Βιστωνίδα).

Κατά συνέπεια, εφόσον δεν μπορεί να στοιχειοθετηθεί εμπράγματο δικαί­
ωμα βασιζόμενο σε χρησικτησία, οι αντίστοιχες γαίες εξακολουθούν να περι­
βάλλονται από το γενικό τεκμήριο ότι ανήκουν και αυτές στη δημόσια περι­

27. Είναι πολύ ενδεικτικό για τη σπουδαιότητα του προβλήματος ότι οι λίγες διαθέσιμες 
συναφείς αποφάσεις της ελληνικής νομολογίας δεν έχουν αρκεσθεί στην ύπαρξη χρυσοβού- 
λων και ανάλογων χαριστικών τίτλων, αλλά προσαπαίτησαν δικαιολογημένα και την εκδήλωση 
πράξεων διακατοχής από τις μονές και την Εκκλησία πάνω στα επίμαχα ακίνητα. Τέτοιες πρά­
ξεις, όμως, σχεδόν ποτέ δεν είναι σε θέση να επιδείξουν ναοί και μοναστήρια, προκειμένου 
για μεγάλης εκτάσεως ακίνητα που διεκδικούν έξω από τα όριά τους. Εξ αυτού του λόγου τί­
θεται εξάλλου και το απαράκαμπτο δικαιοπολιτικό ζήτημα: για ποιον άραγε ουσιαστικό λόγο, 
με ποια εύλογη σκοπιμότητα μπορεί να διεκδικούνται στη δική μας εποχή τέτοιες τεράστιες ε­
κτάσεις γης, αν όχι απλώς και μόνο για σκανδαλώδη πλουτισμό των μονών και για απόκτηση 
υψηλής κοσμικής επιρροής από φιλόδοξους και πολυπράγμονες ηγουμένους, δηλαδή αν­
θρώπους που υποτίθεται ότι ομνύουν στην ακτημοσύνη και την απόσυρση από τα εγκόσμια;



20 ΚΩΣΤΑΣ ΣΤΑΜΑΤΗΣ

ουσία του ελληνικού κράτους αυτοδικαίως. Σε καμία περίπτωση δεν μπορεί 
να γίνει εδώ σοβαρά λόγος για «δήμευση περιουσίας»,28 για τον απλούστατο 
λόγο ότι τέτοια ακίνητα δεν ανήκαν αληθινά στους αυτοχαρακτηριζόμενους 
ως ιδιοκτήτες.

β) Ως προς τη φορολογική υποχρέωση, η εκκλησιαστική και η μοναστη­
ριακή περιουσία, καθώς και δραστηριότητες κερδοσκοπικού χαρακτήρα, υ- 
πόκεινται κανονικά σε καταβολή φόρου. Η υποχρέωση αυτή καλύπτεται α­
φενός από την αρχή της νομιμότητας και της βεβαιότητας του φόρου, κατ' 
άρθρο 78 του Συντάγματος, αφετέρου από την αρχή της αναλογικής φορο­
λογικής ισότητας, κατ’ άρθρο 4 § 5 του Συντάγματος. Εξ αυτού συνεπάγεται 
ότι όσο μεγαλύτερη είναι η ιδιοκτησία των εκκλησιαστικών νομικών προσώ­
πων τόσο μεγαλύτερη είναι η φοροδοτική τους ικανότητα, άρα και τόσο υ­
ψηλότερη δέον να είναι η σχετική φορολογική κλίμακα, όπως εξάλλου δέον 
να συμβαίνει εξίσου και για κάθε άλλο οικονομικό υποκείμενο, φυσικό ή νο­
μικό, στην ελληνική πολιτεία.

Κατ’ εξαίρεση το ισχύον Σύνταγμα ορίζει ότι με νόμο θα καθορίζονται «τα 
τελωνειακό και φορολογικά πλεονεκτήματα του Αγίου ' Ορους» ειδικά (άρ­
θρο 105 § 5) και όχι, βεβαίως, της Εκκλησίας της επικρατούσας θρησκείας 
αδιακρίτως. Επειδή πρόκειται για εξαίρεση από τον γενικό κανόνα της ισότι­
μης (τελωνειακός και φορολογικής) μεταχείρισης, η ερμηνεία της πρέπει να 
γίνεται στενά, ώστε η παρέκκλιση από τη θεμελιώδη αρχή της (φορολογικής) 
ισότητας να είναι η μικρότερη δυνατή.

Υπό το πρίσμα αυτό δέον να κριθεί ότι ούτε αυτή ούτε άλλη διάταξη του 
Συντάγματος επιφυλάσσει προνομιακή προστασία της αγιορειτικής περιου­
σίας και των δραστηριοτήτων παραγωγής και ανταλλαγής εκτός των ορίων 
της μοναστικής πολιτείας του Άθω. Κατά τα λοιπά, η διάταξη του άρθρου 
105 του ισχύοντος Συντάγματος διατηρεί άθικτη την κυριαρχία του ελληνι­
κού κράτους επί της χερσονήσου του ' Αθω, όπως επίσης τη διοικητική επο- 
πτεία του επ’ αυτής, επί ζητημάτων μη πνευματικού χαρακτήρα, τα οποία 
δεν άπτονται της αυτοδιοίκησης των μονών.

Πέραν του ότι, στην ανωτέρω διάταξη, κατ’ ακριβολογία πρόκειται απλώς 
για κάποια «πλεονεκτήματα» αποκλειστικούς τελωνειακά και φορολογικά και 
πάντως όχι για «προνόμια»,29 η διευθέτησή τους αφήνεται στον κοινό νομο-

28. Η οποία, βεβαίως, θα ήταν και αντισυνταγματική και αντικείμενη στην ευρωπαϊκή 
σύμβαση για τα δικαιώματα του ανθρώπου.

29. Ευκαιρίας δοθείσης, ας σημειωθεί ότι τελωνειακό και φορολογικά προνόμια υπέρ της 
Ορθόδοξης Εκκλησίας μέχρι και σχετικά πρόσφατα γλωσσικά στεγάζονταν κάτω από τον χε-



ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΠΕΡΙΟΥΣΙΑ: ΑΠΟ TON KANT Σ’ ΕΜΑΣ 21

θέτη. Αλλά το νόημα της διάταξης αυτής, συστηματικά και τελολογικά, δεν 
μπορεί να είναι άλλο παρά ότι ο κοινός νομοθέτης απλώς οφείλει να επιδει­
κνύει κάποια ειδική προσοχή για τελωνειακά και φορολογικά θέματα ως 
προς το αγιορειτικό καθεστώς, με τη δεδομένη γεωγραφική ενότητά του και 
την αστοδιοικητική δομή του.

Θεμιτές είναι φοροαπαλλαγές που σχετίζονται φερ’ ειπείν με γεωργικές 
και υλοτομικές εργασίες, χρήσιμες για την εξεύρεση πόρων αναγκαίων για 
την επιβίωση των μοναχών των είκοσι αγιορειτικών μονών. Κατ’ ουδένα 
τρόπο, όμως, η διάταξη παρέχει έδαφος για φοροαπαλλαγές που θα εξυπη­
ρετούσαν σκοπούς άσχετους από αυτή την ιδιαιτερότητα του καθεστώτος 
του Αγίου ' Ορους. Χωρίς καμία αμφιβολία τέτοιοι άσχετοι σκοποί αναφέ- 
ρονται στην ανάπτυξη σαφώς εμπορικών δραστηριοτήτων και την επιδίωξη 
κερδοσκοπικών στόχων, λόγου χάριν με οργανωμένη οινοποιία ή αγοραπω­
λησίες ακινήτων. Αυτά αποτελούν μεν σύννομες δραστηριότητες, οι οποίες 
όμως πρέπει να φορολογούνται κανονικά, ακόμη και αν ασκούνται μέσα στα 
χωρικά όρια της αθωνικής κοινότητας, όπως άλλωστε φορολογείται και κάθε 
άλλος πολίτης που ασκεί παρόμοιες δραστηριότητες οπουδήποτε.

Αντιλαμβανόμαστε βέβαια ότι το όλο ζήτημα που θίγουμε στο κείμενο αυ­
τό βαρύνεται με κάποιες όχι αμελητέες νομικές περιπλοκές30 και πρισματικές 
όψεις. Ωστόσο κανείς καλόπιστος πολίτης, ως πολίτης και όχι ως πιστός, 
δεν θα μπορούσε να αρνηθεί ότι η προσήκουσα πολιτική λύση θα άρμοζε να 
προσανατολισθεί νομοθετικά προς την παραπάνω γενική κατεύθυνση.

5. ΣΥΜΠΕΡΑΣΜΑ

Ο καθείς αντιλαμβάνεται ότι το υπό κρίση πρόβλημα καθόλου δεν σχετίζεται 
με το πνευματικό έργο της Εκκλησίας, οτιδήποτε και αν σημαίνει αυτό, στη

νικό όρο «ασυδοσία». Για παλαιότερες εποχές επρόκειτο βεβαίως για τεχνικό όρο, με συγκε­
κριμένη γλωσσική χρήση (πρβλ. τη γαλλική λέξη franchise). Δεν στερείται ενδιαφέροντος, ω­
στόσο, να αναλογισθούμε την αρνητική μετασημασιολόγηση του ίδιου όρου στη νεωτερική ε­
ποχή.

30. Εάν παρεισέρχονται νομικές περιπλοκές, αυτές χρήζουν ειδικότερης εξέτασης, σύμ­
φωνα πάντως με τις θεμελιώδεις αρχές του ισχύοντος, αν μη τι άλλο μη θεοκρατικού, πολι­
τεύματος. Αντιθέτως, τυχόν μικροπολιτικές εμπλοκές οποιοσδήποτε μορφής και ψηφοθηρικοί 
λογαριασμοί απλώς δεν επιτρέπεται να παρεισφρέουν στον δημόσιο διάλογο σε κοσμικό κρά­
τος με χρηστή διοίκηση, που εννοεί να σέβεται τους θεσμούς του και το πολίτευμά του.



22 ΚΩΣΤΑΣ ΣΤΑΜΑΤΗΣ

θεωρία ή στην πράξη. Το πρόβλημα τούτο εμπίπτει ανενδοιάστως στο επίπε­
δο των υλικών συμφερόντων, της έννομης συναλλαγής και της επιχειρηματι­
κής δράσης. Δηλαδή σε πεδία όπου εν προκειμένω λαμβάνει χώρα διαιώνιση 
ή συσσώρευση πλούτου κυριολεκτικά ανυπολόγιστου, αφορολόγητου και 
ανεξέλεγκτου, άρα και συγκέντρωση μεγάλης κοσμικής ισχύος, προς προνο­
μιακό όφελος αρκετών μονών και της Εκκλησίας. Εκ των πραγμάτων αυτό 
συντελείται σε στενή διαπλοκή αφενός με την πολιτική εξουσία, ιδίως την 
κυβερνητική, αφετέρου με μεγάλα κερδοσκοπικά συμφέροντα, συχνά στα 
διάκενα μεταξύ νομιμότητας, νομιμοφάνειας και παρανομίας.

Σε αυτό το επίπεδο η Εκκλησία και οι μονές θα πρέπει να αντιμετωπι- 
σθούν από το κοσμικό κράτος αποκλειστικά ως αυτό που πράγματι είναι και 
όντως πράττουν: ως υποκείμενα δικαίου και φορείς οικονομικών συμφερό­
ντων. Από αυτή την άποψη δέον να αντιμετωπίζονται μονάχα με όρους ισο­
νομίας, όπως οποιοσδήποτε άλλος ιδιοκτήτης μεγάλης ακίνητης περιουσίας 
ή επιχειρηματίας που ασκεί κερδοσκοπική δραστηριότητα στη χώρα.31 Σε 
αυτό το επίπεδο, σε κράτος που θέλει να αποτελεί νεωτερικό κράτος δικαίου, 
προνόμια δεν χωρουν.

Τυχόν αντίθετη γνώμη, αν δεν μαρτυρεί έκφραση ωμού συλλογικού εγωι­
σμού όσων εννοούν να αγκιστρώνονται πεισματικά και αυθαίρετα σε απαρ­
χαιωμένα προνόμια απολυταρχικής προέλευσης για δικά τους οφέλη,32 απο­

31. Με παραπλήσιο πνεύμα τα συμπεράσματα και οι προτάσεις φορολογικής πολιτικής για 
την εκκλησιαστική και τη μοναστική περιουσία, στην ενδελεχή μελέτη του Κ. ΓΙαπαγεωργίου, 
Το φορολογικό καθεστώς των θρησκευμάτων. Φορολογική ισότητα και θρησκευτική ελευθε­
ρία, ό.π., σ. 331-344.

32. Θλιβερό αποκορύφωμα αυτής της παγιωμένης αντίληψης στάθηκε αναμφίβολα η από 
13/26 Απριλίου 1941 επιστολή την οποία οι αντιπρόσωποι της έκτακτης διπλής σύναξης των 
μονών του Αγίου Όρους έσπευσαν να αποστείλουν προς τον ηγέτη του «ενδόξου Γερμανι­
κού Έθνους» Αδόλφο Χίτλερ, μία μόλις ημέρα πριν από την είσοδο των ναζιστικών στρατευ­
μάτων στην πρωτεύουσα του μόλις ηττηθέντος ελληνικού κράτους (ο γράφων διαθέτει φωτο- 
τυπημένο αντίγραφο της εν λόγω επιστολής, όπως αυτή προσυπογράφηκε κατόπιν από τους 
πληρεξούσιους εκπροσώπους της Μονής Ιβήρων, την 17η Ιουλίου 1941). Σ’ αυτή την επι­
στολή οι αντιπρόσωποι των 20 μονών απηύθυναν την παράκληση και την «ικεσία» να ευαρε­
στηθεί να αναλάβει η «εξοχότητά του» τον ιερό τόπο «υπό την προσωπική προστασία και κη­
δεμονία του», εγγυώμενος —και αυτός με τη σειρά του— τα κτήματα και τα προνόμια των μο­
ναχών. Ο αιματοβαμμένος Καγκελάριος του Γ' Ράϊχ θεωρήθηκε expressis verbis από τους μο­
ναχούς ως διαδεχόμενος «εν τούτω τους ιδρυτάς και ευεργέτας του Ιερού τούτου Τόπου Βυ­
ζαντινούς Αυτοκράτορας και τους Διαδόχους αυτών», μεταξύ των οποίων, βεβαίως, και οι 
Οθωμανοί Σουλτάνοι. Διακηρύχθηκε και πάλι, δηλαδή, το παντελώς ανεπέρειστο πλάσμα 
[fieno] της ιστορικά αδιάσπαστης πολιτειακής συνέχειας από τη βυζαντινή αυτοκρατορία μέ-



ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΠΕΡΙΟΥΣΙΑ: ΑΠΟ TON KANT Σ’ ΕΜΑΣ 23

τελεί ανιστόρητη παρανόηση της νεωτερικής κοινωνίας. Σε κάθε περίπτωση 
αποδεικνύεται άντικρυς αντίθετη προς τις θεμελιώδεις δικαιολογήσεις των 
αρχών του φιλελεύθερου και δημοκρατικού κράτους δικαίου.

Στο κοσμικό νεοελληνικό κράτος η αυτοκρατορική πολιτειακή εξουσία «ε- 
λέω Θεού», με τις ευλογίες της Εκκλησίας προς τον εκάστοτε Μεγάλο Αυθέ- 
ντη -είτε Βυζαντινό είτε Οθωμανό-, αποτελεί πλέον μακρινή και αλγεινή α­
νάμνηση. Είναι αδύνατον, επομένως, σύγχρονο κράτος με αυτά τα θεσμικά 
χαρακτηριστικά και τις αξιακές δικαιολογήσεις που τα συνέχουν να συνεχί­
σει να αποδέχεται στους κόλπους του υπαρκτές ή υποτιθέμενες σχέσεις ιδιο­
κτησίας, οι οποίες ανατρέχουν σε μία -ιστορικά και ορθολογικά- καταδικα­
σμένη ιδέα περί «ελέω Θεού εκκλησιαστικής ιδιοκτησίας»! Αφού η αυτοκρα­
τορική δομή πολιτικού εξουσιασμού έχει καταπέσει οριστικά, έχει συμπαρα­
συρθεί μαζί της και η δοτή προνομιακή θέση οποιουδήποτε υποκειμένου εί­
χε πλουσιοπάροχα ωφεληθεί επί αιώνες από εκείνην, εις βάρος του υπόλοι­
που ελληνικού λαού.

χρι και τον πιο πρόσφατο κατακτητή της χώρας, ειδικά ως προς τα προνόμια του Αγίου 
' Ορους («εν τοΰτω»)!

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

