
  

  Greek Political Science Review

   Vol 36 (2010)

  

 

  

  Multiculturalism and anti-nationalist dicourse in
modern Greece : a critical overview 

  Ρόζα Βασιλάκη   

  doi: 10.12681/hpsa.14505 

 

  

  Copyright © 2017, Ρόζα Βασιλάκη 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Βασιλάκη Ρ. (2017). Multiculturalism and anti-nationalist dicourse in modern Greece : a critical overview. Greek Political
Science Review, 36, 5–36. https://doi.org/10.12681/hpsa.14505

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 23/01/2026 17:48:14



ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 36, ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2010, ο. 5-36

ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑνΤΙΕΘΝΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ 
ςτη Σύγχρονη Ελλαδα: μια κριτική επισκόπηση

Ρόζα Βασιλάκη

Το κείμενο εξετάζει τη διάρθρωση και τις ιδεολογικές και θεωρητικές αναφορές του λό­
γου περί «διαφοράς», όπως διαμορφώνεται κατά τις δυο τελευταίες δεκαετίες στο ελληνι­
κό πολιτικό πεδίο, διακρίνοντας αναλυτικά τα δυο ρεύματα που διεκδικούν ιδεολογική 
αυθεντία στο συγκεκριμένο πεδίο: τις Μη Κυβερνητικές Οργανώσεις και τους κοινωνι- 
κο-πολιτικούς σχηματισμούς του αντιεξουσιαστικού χώρου και της εξωκοινοβουλευτι­
κής Αριστερός. Ο λόγος αυτός, ετερογενής και με εν μέρει αλληλοσυγκρουόμενες τάσεις, 
στέκεται κριτικά απέναντι στον εθνικισμό και στις υποτιθέμενα «καθαρές», «αυθεντικές» 
κατηγορίες αξιολόγησης με βάση τις οποίες διακρίνει τους ανθρώπους. Αποπειράται να 
προτείνει νέους, εναλλακτικούς, μετα-εθνικιστικούς τρόπους για την οργάνωση των σύγ­
χρονων κοινωνιών, με στόχο την καλύτερη συμβίωση για όλες τις κοινωνικές ομάδες, 
την προώθηση της ανεκτικότητας, την αναγνώριση της διαφοράς, την εξάλειψη των ανι­
σοτήτων, τη διεύρυνση της συμμετοχής των υποκειμένων στη διαχείριση της εξουσίας ή 
ακόμη και τη συλλήβδην αλλαγή των σημερινών κοινωνικών δομών. Επιχειρούμε, έτσι, 
να ανιχνεύσουμε τους φορείς του λόγου αυτού, να αναδείξουμε τις κατηγορίες και τις α­
ντιφάσεις του, να διαχωρίσουμε τις τάσεις που τον συνθέτουν εστιάζοντας στη διαλογική 
τους διαμόρφωση, να περιγράφουμε το περιβάλλον μέσα στο οποίο παράγεται και να α­
ναρωτηθούμε για τις συνέπειες της κοινωνικής του διάχυσης.

Κατά την τελευταία δεκαπενταετία μια σημαντική αλλαγή έχει επέλθει στον 
δημόσιο πολιτικό λόγο στην Ελλάδα: ο εθνικιστικός λόγος, ως κυρίαρχη έκ­
φραση και ως λόγος πολιτικής ορθότητας, ως προτεραιότητα των κρατικών 
πολιτικών αλλά και ως επιλογή των πολιτικών υποκειμένων, έχει χάσει το 
πολιτικό προβάδισμα, τη συμβολική αίγλη που φαινόταν να απολαμβάνει 
κατά τη δεκαετία του 1990 (με κορυφαία έκφρασή του το λεγόμενο «Μακε-

* Η Ρόζα Βασιλάκη είναι διδάκτορας Ιστορίας της Ecole des Hautes Etudes en Sciences 
Sociales (Παρίσι) και υποψήφια διδάκτορας Κοινωνιολογίας του Πανεπιστημίου του Bristol 
(Αγγλία).



6 ΡΟΖΑ ΒΑΣΙΛΑΚΗ

δονικό ζήτημα»).1 Ένας νέος λόγος πολιτικής ορθότητας έχει αντικαταστήσει 
το εθνικιστικό πνεύμα που κυριαρχούσε στις πολιτικές, κοινωνικές και ιστο­
ρικές προσεγγίσεις, τουλάχιστον σε επίπεδο ρητορικής: η πολυπολιτισμικό- 
τητα. Ο όρος, μέχρι πρότινος άγνωστος εκτός του ακαδημαϊκού χώρου, 
χρησιμοποιείται στις μέρες μας όλο και πιο συχνά, τόσο για να περιγράφει 
μια κοινωνική σύνθεση με κύριο στοιχείο τον πολιτισμικό πλουραλισμό όσο 
και για να χαρακτηρίσει πολιτικές που επιδιώκουν τη διαπολιτισμική κατα­
νόηση, τον σεβασμό ή την προστασία της διαφοράς. Είχε ως μέρος των δια­
κηρύξεων των πολιτικών κομμάτων είτε ως μέρος των κυβερνητικών πολιτι­
κών των τελευταίων χρόνων είτε ως μέλημα για τις τοπικές αυτοδιοικήσεις 
είτε ως μέρος του τηλεοπτικού πεδίου και των μέσων μαζικής επικοινωνίας, 
η πολυπολιτισμικότητα φαίνεται ότι καταλαμβάνει όλο και περισσότερο χώ­
ρο στη συνείδηση της νεοελληνικής κοινωνίας. Τι έχει συμβεί, όμως, ώστε ο 
εθνικιστικός λόγος να αυτολογοκριθεί, να παραμεριστεί και να μετακινηθεί 
στα άκρα του πολιτικού και κοινωνικού φάσματος;

Βεβαίως, η ίδια η αλλαγή των κοινωνικών συνθηκών ανέδειξε την πολιτι-

1. Σε σχέση με τις θεωρητικές προσεγγίσεις του εθνικισμού, κλασικά έργα θεωρούνται τα: 
E. Gellner, Έθνη και Εθνικισμός, Αλεξάνδρεια, Αθήνα 1992. E.J. Hobsbawm, Έθνη και Εθνι­
κισμός από το 1780, Καρδαμίτσας, Αθήνα 1994. E. Kedourie, Ο Εθνικισμός, Κατάρτι, Αθήνα 
1999. Μ. Άνιερσον, Φαντασιακές Κοινότητες. Στοχασμοί για τις απαρχές και τη διάδοση του 
Εθνικισμού, Νεφέλη, Αθήνα 1997. M.C. Nussbaum, Υπέρ Πατρίδος. Πατριωτισμός ή Κο­
σμοπολιτισμός, Scripta, Αθήνα 1999. ]. Hutchinson - A.D. Smith (επιμ.), Nationalism, Oxford 
University Press, Οξφόρδη-Νέα Υόρκη 1994. N. Μουζέλης, Ο Εθνικισμός στην Ύστερη 
Ανάπτυξη, Θεμέλιο, Αθήνα 1994. Π. Λέκκας, Η Εθνικιστική Ιδεολογία, Κατάρτι, Αθήνα 
1996. Συγκεκριμένα για τη συζήτηση περί του ελληνικού εθνικισμού και της ελληνικής εθνι­
κής ταυτότητας, βλ. Θ. Βερέμης (επιμ.), Εθνική Ταυτότητα και Εθνικισμός στη Νεότερη Ελ­
λάδα, ΜΙΕΤ, Αθήνα 1997. R. Beaton - D. Ricks (επιμ.), The Making of Modern Greece: 
Nationalism, Romanticism, and the Uses of the Past (1797-1896), Centre for Hellenic 
Studies, Kings College, Ashgate, Λονδίνο 2009. A. Pollis, «Greek National Identity: Religious 
Minorities, Rights and European Norms», Journal of Modern Greek Studies, τόμ. 10, 1992, 
σ. 171-195. Για το Μακεδονικό ζήτημα, βλ. L. Danforth, Η Μακεδονική διαμάχη. Ο Εθνικι­
σμός σε έναν υπερεθνικό κόσμο, Αλεξάνδρεια, Αθήνα 1995. Αικ. Μιχαλοπούλου - Π. Τσάρ- 
τας - Μ. Γιαννητσοπούλου - Π. Καφετζής - Ευ. Μανώλογλου, Μακεδονία και Βαλκάνια, 
ΕΚΚΕ-Αλεξάνδρεια, Αθήνα 1998. A. Skoulariki, «Au nom de la nation. Le discours publique 
en Grèce sur la question macédonienne et le role des médias (1991-1995)», αδημοσίευτη διδα­
κτορική διατριβή, Université Paris Π, Μάρτιος 2005. V. Coufoudakis - H.J. Psomiades - A. 
Gerolymatos (επιμ.), Greece and the New Balkans-Challenges and Opportunities, Pella, Νέα 
Υόρκη 1999. M. Herzfeld, Cultural Intimacy: Social Poetics in the Nation State, Routledge, 
Νέα Υόρκη-Λονδίνο 1997. B. Γούναρης, Τα Βαλκάνια των Ελλήνων. Από τον Διαφωτισμό 
στονΑ' Παγκόσμιο Πόλεμο, Επίκεντρο, Θεσσαλονίκη 2007.



ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑΝΤΙΕΘΝΙΚΙΣΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ 7

σμική διαφορά, κυρίως με αφορμή τις μεγάλες μεταναστεύσεις πληθυσμών 
κατά την τελευταία δεκαπενταετία. Η μαζική παρουσία οικονομικών μετανα­
στών και προσφύγων στην Ελλάδα αμφισβήτησε, διά της εμπειρίας, το εθνι­
κιστικό αφήγημα περί πολιτισμικής ομοιογένειας της χώρας και έγινε το όχη­
μα για την εκδήλωση και την αναγνώριση των πολλαπλών συνειδητών πολιτι­
σμικών διαφορών που χαρακτηρίζουν τις μετανεωτερικές κοινωνίες. Ωστό­
σο, προτού η πολυπολιτισμικότητα γίνει κοινή έκφραση για το σύνολο του 
πολιτικού κόσμου και χωρίς να παραγνωρίζεται η παραδοσιακά κριτική στά­
ση της Αριοτεράς απέναντι στον εθνικισμό, ορισμένες κοινωνικές δυνάμεις 
που δραστηριοποιούνται εκτός των καθιερωμένων πολιτικών θεσμών, αμφι­
σβήτησαν, με την έμπρακτη δράση τους και την πίεση που άσκησαν, την πί­
στη στη μονοπολιτισμική σύνθεση της ελληνικής κοινωνίας. Οι κοινωνικές 
αυτές δυνάμεις, συγκροτημένες κυρίως σε οργανώσεις, επεξεργάστηκαν και, 
κυρίως, εκλαΐκευσαν σε μεγάλο βαθμό τις έννοιες της διαφοράς, της ετερό­
τητας και της οικουμενικότητας της ανθρώπινης φύσης. Με την έμπρακτη 
παρέμβασή τους ουνέβαλαν ώστε το ελληνικό κοινωνικό περιβάλλον να ανα­
μετρηθεί -όχι βεβαίως χωρίς τις αναμενόμενες αντιδράσεις- με νέες λογικές 
αξιολογήσεων της διαφορετικότητας και να αναστοχαστεί τη διαχείρισή της 
στα πλαίσια των αντιφάσεων που δημιουργούν οι ανακατατάξεις της οικονο­
μικής και πολιτιστικής παγκοσμιοποίησης.

Το κείμενο αυτό εξετάζει τη διάρθρωοη και τις ιδεολογικές και θεωρητι­
κές αναφορές ενός πολυφωνικού λόγου σε εξέλιξη, που διαμορφώνεται κυ­
ρίως κατά τις δύο τελευταίες δεκαετίες στο ελληνικό ιδεολογικο-πολιτικό πε­
δίο. Ο λόγος αυτός, ετερογενής και με αλληλοσυγκρουόμενες τάσεις, στέκε­
ται κριτικά απέναντι στον εθνικισμό και στις υποτιθέμενες «καθαρές», «αυθε­
ντικές» κατηγορίες αξιολόγησης με βάση τις οποίες αυτός διακρίνει τους αν­
θρώπους. Αποπειράται να προτείνει νέους, εναλλακτικούς, μετα-εθνικιστι- 
κούς τρόπους για την οργάνωση των σύγχρονων κοινωνιών, με στόχο την 
καλύτερη συμβίωση για όλες τις κοινωνικές ομάδες, την προώθηση της ανε­
κτικότητας, την αναγνώριση της διαφοράς, την εξάλειψη των ανισοτήτων, τη 
διεύρυνση της συμμετοχής των υποκειμένων στη διαχείριση της εξουσίας ή, 
ακόμη, και τη συλλήβδην αλλαγή των σημερινών κοινωνικών δομών. Το κεί­
μενο επιχειρεί να ανιχνεύσει τους φορείς του λόγου αυτού, να αναδείξει τις 
κατηγορίες και τις αντιφάσεις του, να διαχωρίσει τις τάσεις που τον συνθέ­
τουν εστιάζοντας στη διαλογική τους διαμόρφωση, να περιγράφει το περι­
βάλλον μέσα στο οποίο παράγεται και να αναρωτηθεί για τις συνέπειες της 
κοινωνικής του διάχυσης. Εμμένει, δηλαδή, σε ζητήματα ιδεολογίας και θε­



ΡΟΖΑ ΒΑΣΙΛΑΚΗ

ωρητικών αναφορών ίου λόγου περί πολυπολιτισμικότητας και ανπεθνικι- 
σμού και όχι οτη λεπτομερή εξέταση των δομών και της δράοης των φορέων 
που τον εκφέρουν.

1. ΤΑ ΚΥΡΙΑΡΧΑ ΡΕΥΜΑΤΑ ΕΚΦΟΡΑΣ ΑΝΤΙ-ΕΘΝΙΚΙΣΤΙΚΟΥ ΛΟΓΟΥ ΣΤΗΝ
ΕΛΛΑΔΑ

Δύο ρεύματα μπορούν να διακριθούν στην έμπρακτη κριτική και δράση κα­
τά του εθνικισμού, δύο τάσεις που μοιράζονται την ανησυχία και τα αιτήμα­
τα για χειραφέτηση των κοινωνικών υποκειμένων, για διεύρυνση της συμμε­
τοχής ή ανακατανομή της εξουσίας υιοθετώντας κοινές πρακτικές, όπως η έ­
μπρακτη αλληλεγγύη υπέρ των κοινωνικών ομάδων που υποστηρίζουν. Ω­
στόσο, οι τάσεις αυτές εμπνέονται από θεωρήσεις της κοινωνίας με διαφορε­
τικό προσανατολισμό, τόσο σε σχέση με τον τρόπο που προσλαμβάνουν και 
αναλύουν την παρούσα κοινωνία όσο και σε σχέση με τον τρόπο με τον ο­
ποίο παρεμβαίνουν σε αυτή και σκοπεύουν να χην αλλάξουν (είτε με κριτή­
ριο την πολιτισμική ταυτότητα του υποκειμένου είτε με κριτήριο τον ταξικό 
του προσδιορισμό). Το πρώτο ρεύμα περιλαμβάνει τις Μη Κυβερνητικές Ορ­
γανώσεις [ΜΚΟ] που εστιάζουν στη διεκδίκηση δικαιωμάτων και εμπνέονται 
από τη σχετικά πρόσφατη θεωρητική συζήτηση γύρω από το πεδίο της κοι­
νωνίας των πολιτών' το δεύτερο περικλείει τους κοινωνικο-πολιτικούς σχη­
ματισμούς του αντιεξουσιασπκού χώρου και του χώρου της εξωκοινοβου­
λευτικής Αριστερής που εμπνέονται από τη μαρξιστική θεωρητική παράδο­
ση. Οι δύο αυτοί τύποι οργανώσεων δεν διαφοροποιούνται τόσο από τη 
μορφή (ακτιβισμός) ή το αντικείμενο της δράσης τους (υποτελείς κοινωνικές 
ομάδες) όσο από τις ιδεολογίες από τις οποίες εμφορούνται και τις μακρο­
πρόθεσμες επιδιώξεις τους (διορθωτικές κινήσεις στο πλαίσιο του υπάρχο- 
ντος κοινωνικο-οικονομικού συστήματος για τις πρώτες, ριζική αλλαγή του 
για τις δεύτερες).

Οι οργανώσεις που αποτελούν το επίκεντρο αυτής της ανάλυσης ανή­
κουν στην κοινωνιολογική κατηγορία της λεγάμενης κοινωνίας των πολιτών 
(επισημαίνεται ότι συχνά οι εκφραστές του ανπεθνικιστικού λόγου αρνού- 
νται τη συμπερίληψή τους στον παραπάνω χαρακτηρισμό, ζήτημα που συζη- 
τείται παρακάτω) -με τον όρο αυτόν εννοούμε τις συλλογικές πρωτοβουλίες 
κοινωνικής παρέμβασης που διαχωρίζονται από το κράτος, την οικογένεια 
και την αγορά. Σύμφωνα με τον ορισμό του Κέντρου Κοινωνίας των Πολι-



ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑΝΤΙΕΘΝΙΚΙΣΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΛΑ 9

ιών [Centre for Civil Society] του Πανεπιστημίου LSE, η κοινωνία των πο­
λιτών ορίζεται ως εξής:

«Η κοινωνία των πολιτών αναφέρεται στο πεδίο της μη πειθαναγκαστικής 
συλλογικής δράσης γύρω από κοινά ενδιαφέροντα, στόχους και αξίες. 
Θεωρητικά, οι θεσμοθετημένες μορφές της διαφέρουν από το κράτος, την 
οικογένεια και την αγορά, ωστόοο, εμπράκτως, τα όρια μεταξύ κράτους, 
οικογένειας και αγοράς είναι συχνά σύνθετα, θολά και διαπραγματεύσιμα. 
Η κοινωνία των πολιτών συνήθως περικλείει μια ποικιλία χώρων, παρα­
γόντων και θεσμικών μορφωμάτων που διαφέρουν ως προς τον βαθμό 
τυπικότητας/επισημότητας, αυτονομίας και ισχύος. Η κοινωνία των πολι­
τών συχνά συμπεριλαμβάνει οργανισμούς, όπως καταχωρημένες φιλαν­
θρωπικές οργανώσεις, μη κυβερνητικές οργανώσεις για την ανάπτυξη, 
κοινοτικές ομάδες, οργανώσεις γυναικών, θρησκευτικές οργανώσεις, ε­
παγγελματικούς συλλόγους, εμπορικές ενώσεις, ομάδες αυτοβοήθειας, 
κοινωνικά κινήματα, επιχειρηματικές ενώσεις, συνασπισμούς και ομάδες 
συνηγορίας».2

Από την άλλη, ο όρος ΜΚΟ, ως μέρος του κοινωνικού χώρου της κοινω­
νίας των πολιτών, είναι σε ευρεία χρήση στην Ελλάδα από τη δεκαετία του 
1990 και έχει ταυτιστεί στον δημόσιο λόγο με την ανθρωπιστική δράση, την 
ενεργή υποστήριξη των εθνοτικών μειονοτήτων και των δικαιωμάτων τους 
αλλά και με τους πολέμους της Γιουγκοσλαβίας. Για λόγους που έχουν να 
κάνουν τόσο με την ευρύτερη οικονομική και ηθική υποστήριξη που παρέ­
χεται σε τέτοιες οργανώσεις αλλά και με την ισχύ των ρευμάτων του συρμού, 
ο όρος ΜΚΟ έχει αντικαταστήσει ευρέως τις ονομασίες των συλλογικοτήτων 
που δραστηριοποιούνται στο πεδίο του πολιτισμού, της αλληλεγγύης ή της 
βοήθειας, όπως οι «πολιτιστικοί» και οι «φιλανθρωπικοί» σύλλογοι.3

2. Βλ. http://www.lse.ac.uk/collections/CCS/introduction.htm. Η βιβλιογραφία για την 
κοινωνία ίων πολιτών είναι εξαιρετικά πλούσια και παρουσιάζει αυξητική τάση τα τελευταία 
χρόνια' βλ., ενδεικτικά, την ενδιαφέρουσα συλλογή θεωρητικών κειμένων, J.A. Hall (επιμ.), 
Civil Society. Theory, History, Ideas, Polity Press, Cambridge 1996. Επίσης, για την κοινωνία 
των πολιτών στην Ελλάδα, βλ. τον κατατοπιστικό διαδικτυακό τόπο της Ένωσης Πολιτών για 
την Παρέμβαση, με άρθρα για τον ορισμό, το περιεχόμενο, τους στόχους, τις επιδιώξεις της 
κοινωνίας των πολιτών, αναφορές στην ελληνική πραγματικότητα και κατατοπιστική βιβλιο­
γραφία: http://www.paremvassi.gr/lg.htm.

3. Αναλυτικοί κατάλογοι των ΜΚΟ που δρουν στην Ελλάδα σήμερα περιλαμβάνονται στα 
http://www.oneearth.gr/katalogos.htm και http://www.anthropos.gr/search.asp?Section=3 όπου 
μπορεί κανείς να αναζητήσει οργανώσεις βάσει της κατηγορίας δράσης ή της ονομασίας τους.



10 ΡΟΖΑ ΒΑΣ1ΛΑΚΗ

Στη ουζήτηοη που παρουσιάζεται εδώ γίνεται αναφορά στις ΜΚΟ που ε­
στιάζουν τη δράση τους κυρίως στην υποστήριξη των δικαιωμάτων των ε­
θνικών και εθνοτικών μειονοτήτων4 αλλά και, δευτερευόντως, στην υποστή­
ριξη κάθε μειονοτικής κουλτούρας, με την ευρεία έννοια του όρου,5 με κυ­
ρίαρχα παραδείγματα για τα ελληνικά δεδομένα το Ελληνικό Παρατηρητήριο 
για τα Ανθρώπινα Δικαιώματα και την Ελληνική Ομάδα για τα Δικαιώματα 
των Μειονοτήτων (που μοιράζονται τον ίδιο διαδικτυακό τόπο).6 Εξετάζο­
νται επίσης οργανώσεις του αντιεξουσιαστικού χώρου -αντιεξουσιαστικές, 
αντιρατσιστικές, αντιεθνικιστικές, υποστήριξης των δικαιωμάτων των μετα­
ναστών ή/και των μειονοτήτων- που συνιστούν συγκροτημένη και με σημα­
ντικό βάθος χρόνου ιδεολογική αντιεθνικιστική έκφραση (για τη συγκεκρι­
μένη έρευνα μελετήθηκαν οι οργανώσεις: Αντιεξουσιαστική Κίνηση,7 Αντι-

4. Ακολουθούμε την κατηγοριοποίηση του W. Kymlicka, κύριου υποστηρικτή της παρα­
χώρησης συλλογικών δικαιωμάτων σε ομάδες των οποίων οι εθνικές ή εθνοτικές κουλτούρες 
διαφέρουν από τον κυρίαρχο εθνικό πολιτισμό. Ο Kymlicka προβαίνει στον διαχωρισμό με­
ταξύ «πολυεθνικών κρατών» [multmation states], στα οποία πηγή της πολιτισμικής διαφοράς 
είναι η ύπαρξη ιστορικών κοινοτήτων, σε έναν βαθμό θεσμικά ολοκληρωμένων, που κατοι­
κούν σε συγκεκριμένο έδαφος, μοιράζονται διαφορετική γλώσσα και κουλτούρα και συμπερι- 
λήφθηκαν σε εθνικούς σχηματισμούς με τη βία ή τη συναίνεσή τους, και «πολυεθνοτικών 
κρατών» [multiethnic states], των οποίων πηγή της πολιτισμικής διαφοράς είναι η ατομική ή 
οικογενειακή μετανάστευση' βλ. W. Kymlicka, Multicultural citizenship, Clarendon Press, 
Οξφόρδη 1995/2003, ο. 10-26. Η διάκρισή του δεν είναι μόνο τυπολογική, αλλά έχει ιδιαίτε­
ρη σημασία για την κατανόηση των διαφορετικών αιτημάτων των ομάδων αυτών και την ανα­
νέωση του προβληματισμού γύρω από τις διαφορετικές πολιτικές που θα εξασφάλιζαν ανα­
γνώριση αλλά και ουσιαστική ισονομία για τις διακριτές ομάδες του πληθυσμού.

5. Οι «μειονοτικές» αυτές κουλτούρες, ορίζονται στο σύνολό τους, κατά γενική παραδοχή 
της σχετικής βιβλιογραφίας, ως συλλογικές κοινωνικές ταυτότητες, όπως οι εθνοτικές, οι 
«φυλετικές», οι θρησκευτικές, οι έμφυλες και οι σεξουαλικές. Οι εν λόγω συλλογικές ταυτό­
τητες έχουν διαφορετική σημασία τόοο για τους φορείς τους όσο και για τους άλλους, όπως 
εξηγεί ο Κ.Α. Appiah, «Ταυτότητα, αυθεντικότητα και επιβίωση», στο Τ. Ταίηλορ, Πολυπολι- 
τισμικότητα, Πόλις, Αθήνα 1997, σ. 185.

6. Ο διαδικτυακάς τόπος του Ελληνικού Παρατηρητηρίου για τα Ανθρώπινα Δικαιώματα 
και της Ελληνικής Ομάδας για τα Δικαιώματα των Μειονοτήτων είναι εξαιρετικά πλούσιος 
και κατατοπιστικός, περιέχει πληροφορίες για τις ίδιες τις οργανώσεις, τη δράση τους, δημο­
σιευμένα κείμενά τους, αναλυτική και συστηματική ανασκόπηση Τύπου και φιλοξενία άρ­
θρων με σχετική θεματολογία, βλ. http://www.greekhelsinki.gr/bhr/greek/index.html και τον 
νέο διαδικτυακό τόπο με υλικό από την 1η Μαρτίου 2005, http://cm.greekhelsinki.gr/ 
index.php?sec= 192.

7. Ο διαδικτυακάς τόπος της Αντιεξουσιαστικής Κίνησης περιέχει κείμενα, ειδήσεις και α- 
φίσες της οργάνωσης και το μηνιαίο newsletter για την εφημερίδα Βαβυλωνία, βλ. http:// 
www.resistance2003.gr/el/news/



ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑΝΤΙΕΘΝΙΚΙΣΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ

ρατσιστική I Ιρωτοβουλία Θεσσαλονίκης,8 το ελληνικό παράρτημα της YRE - 

Youth Against Racism,9 η ομάδα Οδυσσέας και η Αντιεθνικισπκή Κίνηση10). 
Για τη μελέτη του κριτικού απέναντι στον εθνικισμό λόγου χρησιμοποιήθηκε 
ως πρωτογενές υλικό κυρίως ο δημοσιευμένος ηλεκτρονικός λόγος των φο­
ρέων αυτών (άρθρα, ανακοινώσεις, δελτία Τύπου, παρεμβάσεις, απολογι­
σμοί δράσεων, ηλεκτρονικά περιοδικά κ.λπ.) και, δευτερευόντως, όπου κρί- 
θηκαν απαραίτητες περαιτέρω διευκρινίσεις, συζητήσεις-συνεντεύξεις με μέ­
λη των οργανώσεων.

Η έννοια του διαδικτύου έχει ιδιάζουσα σημασία για τις εν λόγω οργανώ­
σεις: όχι μόνον γιατί η άνθησή τους συμπίπτει χρονικά με τη διάδοση του νέ­
ου αυτού μέσου επικοινωνίας και πληροφορίας, ούτε μόνον επειδή οι οργα­
νώσεις δημοσιεύουν στους ιδιαίτερους διαδικτυακούς τους τόπους το σύνο­
λο σχεδόν των κειμένων τους, αλλά και γιατί η έννοια του δικτύου είναι κε­
ντρική στον τρόπο που δομούνται και λειτουργούν οι συγκεκριμένες συλλο- 
γικότητες. Στις περισσότερες περιπτώσεις, πρόκειται για ευρωπαϊκά και πα­
γκόσμια δίκτυα, μέρος των οποίων είναι και οι αντίστοιχες ελληνικές οργα­
νώσεις. Πρόκειται για πλέγματα ανθρώπων, για φαντασιακές κοινότητες που 
συνδυάζουν τη δια ζώσης με την εικονική επικοινωνία με πρωτοφανή αμε­
σότητα, αφού υπερβαίνουν τόσο τους γεωγραφικούς (μπορούν να επικοι­
νωνήσουν άμεσα ανά πάσα στιγμή) όσο και τους εθνικούς περιορισμούς λό­
γω της ίδιας της υπερεθνικής, διεθνούς φύσης τους. Σε ό,τι αφορά τις 
ΜΚΟ, πρόκειται για δίκτυα των οποίων τα μέλη έχουν εθελοντική και μη α- 
μειβόμενη συμμετοχή -χωρίς αυτό να αποκλείει την ταυτόχρονη παρουσία 
κάποιων αμειβόμενων στελεχών που διεκπεραιώνουν κυρίως την οικονομι­
κή διαχείριση του οργανισμού και, κατά κύριο λόγο, την εξοικονόμηση πό­

8. Ο διαδικτυακάς τόπος της Αντιρατσισπκής Πρωτοβουλίας Θεσσαλονίκης περιέχει 
κείμενα, ενημέρωση για την αντιρατσιστική και αντιεθνικισπκή δράση στην Ελλάδα, το αρχείο 
του Ενημερωτικού Δελτίου της Αντφατσιστικής Πρωτοβουλίας Θεσσαλονίκης και πληροφο­
ρίες για διεθνή δικτύωση με συναφείς οργανώσεις' βλ. http://www.geocities.com/ 
antiratsistiki_protovoulia/ αλλά και τον νέο διαδικτυακό τόπο του Στεκιού των Μεταναστών 
(το οποίο διαχειρίζεται η οργάνωση) http://www.socialcenter.gr/

9. Ο διαδικτυακάς τόπος της YRE φιλοξενεί κείμενα για το προφίλ και τη δράση της ορ­
γάνωσης αλλά και νέα σχετικά με την αντιρατσιστική δράση στην Ελλάδα' βλ. http:// 
www. geocities. com / yregreece/

10. Η Αντιεθνικισπκή Κίνηση φιλοξενεί στον διαδικτυακό της τόπο κείμενα της Οργάνω­
σης ή άλλων φορέων/συγγραφέων που εκφέρουν απόψεις με τις οποίες συμφωνεί' βλ. 
http://www.sitemaker.gr/antiethnikistik/page_GREEK_l.htm. Τα κείμενα είναι οργανωμένα σε 
θεματικές ενότητες κατά ηλεκτρονική σελίδα.



12 ΡΟΖΑ ΒΑΣΙΛΑΚΗ

ρων, εφόσον οι οργανώσεις αυτές χρηματοδοτούνται εν γένει από ιδιωτικές 
πηγές και εξοικονομούν πόρους κυρίως από δωρεές. Λειτουργούν συνήθως 
ως παραρτήματα διεθνών οργανώσεων και φορέων. Όμως και οι οργανώ­
σεις του αντιεξουσιασπκού χώρου λειτουργούν ως δίκτυα, είτε ως ομπρέλες 
οργανώσεων που ομονοούν σε κάποια βασικά ζητήματα και οργανώνουν 
κοινές παρεμβάσεις είτε ως μέλη ευρύτερων ευρωπαϊκών ή διεθνών κινημά­
των. Ορισμένες τέτοιες συλλογικότητες μάλιστα, τονίζοντας ακριβώς αυτή 
τους τη διάσταση, επιλέγουν για την ονομασία τους τον όρο «δίκτυο» σε 
σχέση με αυτόν της «οργάνωσης» που παραπέμπει στις σκληρές δομές των 
οργανώσεων της Αριστερός της προ του 1989 εποχής (π.χ. το Δίκτυο για τα 
Κοινωνικά Δικαιώματα). Αξιοσημείωτο στοιχείο, που ενισχύει τον χαρακτή­
ρα των οργανώσεων ως μελών παγκόσμιων δικτύων, είναι η ύπαρξη ξενό­
γλωσσης έκδοσης (κατά κύριο λόγο αγγλικής και, δευτερευόντως, ισπανι­
κής) του περιεχομένου των διαδικτυακών τους τόπων. Ο διεθνής τους όμως 
χαρακτήρας ενισχύεται και από τη θεματική ατζέντα τους -που συχνά είτε υ­
περβαίνει την ελληνική πραγματικότητα (ενασχόληση με διεθνή ζητήματα, ό­
πως είναι, για παράδειγμα, το Παλαιστινιακό ή οι μειονότητες στο Ιράκ) είτε 
συνδέει τα ζητήματα που ανακύπτουν στην ελληνική κοινωνία με διεθνείς 
τάσεις (π.χ. την ανεργία με τις νεοφιλελεύθερες οικονομικές πολιτικές ή τη 
μετανάστευση με την επικράτηση του πολυεθνικού κεφαλαίου). Ο διεθνής 
χαρακτήρας τους φαίνεται και από τις ίδιες τις κατά περίπτωση αντιεθνικιστι- 
κές ή πολύ πολιτισμικές προσεγγίσεις τους που βρίσκονται σε συνάφεια με 
διεθνείς πολιτικούς ή/και επιστημολογικούς προβληματισμούς.

2. ΜΚΟ: ΜΕΙΟΝΟΤΙΚΕΣ ΚΟΥΛΤΟΥΡΕΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΗ ΔΙΑΦΟΡΑ

Το πρώτο ρεύμα οργανώσεων -οι ΜΚΟ- εστιάζει κυρίως στην υποστήριξη 
των μειονοτικών ομάδων, οι οποίες προσδιορίζονται με βάση την πολιτισμική 
τους ταυτότητα: πρόκειται για ομάδες που αυτοπροσδιορίζονται ή αναγνωρί­
ζονται ως εθνικές («τουρκική», «μακεδονική», «αρουμάνικη», «τσάμικη», αλ­
λά και με τις ελληνικές μειονότητες εκτός συνόρων, στην Αλβανία και στην 
Τουρκία), για εθνοτικές μειονότητες (μετανάστες και κατά κύριο λόγο Αλβα­
νοί και Ανατολικοευρωπαίοι), για ομάδες προσφύγων (άνθρωποι που ζητούν 
πολιτικό άσυλο στην Ελλάδα), για κοινωνικές ομάδες που προβάλλουν ως 
κυρίαρχα τα έμφυλα χαρακτηριστικά τους (συνεργασία με ομάδες γυναικών 
και φεμινιστριών) ή για ομάδες ανθρώπων με διαφορετικό σεξουαλικό προ-



ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑΝΤΙΕΘΝΙΚΙΣΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ 13

σαναιολισμό, με διαφορετικές θρησκευτικές πεποιθήσεις (μουσουλμάνοι, κα­
θολικοί, προιεστάνιες, μάρτυρες του Ιεχωβά, νέα θρησκευτικά κινήματα/New 
Age). Πρόκειται επίσης για ομάδες εθνοτικές, που βιώνουν διακρίσεις λόγω 
προκαταλήψεων (όπως οι Εβραίοι ή οι Τσιγγάνοι) ή για κοινωνικές ομάδες 
ανθρώπων των οποίων η επιλογή και στάση ζωής έχει εμπράκτως αντιεθνικι- 
στικό ή αντιπολεμικό περιεχόμενο, όπως οι αντιρρησίες συνείδησης. Το πε­
ριεχόμενο της δράσης τους είναι σε γενικές γραμμές παραπλήσιο με αυτό 
των οργανώσεων του αντιεξουσιαστικού χώρου, εφόσον απευθύνονται κατά 
βάση στις ίδιες κοινωνικές ομάδες αλλά και δραστηριοποιούνται βάσει κοι­
νών κινήτρων (όπως η προστασία της διαφοράς από τις ομοιογενοποιητικές 
πρακτικές των σύγχρονων εθνικών κρατών, η αναγνώριση και η διεύρυνση 
των κοινωνικών και πολιτισμικών δικαιωμάτων) ενώ, με μακροκοινωνιολο- 
γικούς όρους, τα παραπάνω ζητήματα θα μπορούσαν να συνοψιστούν στον 
προβληματισμό περί της μετάβασης των εθνικά ομοιογενών κρατών της νεω- 
τερικότητας στα πολυεθνικά κράτη της μετανεωτερικότητας.

Οι ΜΚΟ και, ευρύτερα, οι πολλαπλές οργανώσεις που περιλαμβάνονται 
στην κατηγορία της κοινωνίας των πολιτών εμφανίζονται μέσα σε συγκεκρι­
μένο διεθνές ιστορικό και ιδεολογικό περιβάλλον (κατάρρευση των χωρών 
του πρώην Ανατολικού Μπλοκ και αποστελέχωση των αριστερών οργανώ­
σεων και κινημάτων), τα κύρια χαρακτηριστικά του οποίου είναι τα εξής: η 
λεγάμενη παρακμή των μεγάλων αφηγήσεων (εκ των οποίων ο εθνικισμός ί­
σως μπορεί να θεωρηθεί ως η πιο ισχυρή και επιτυχημένη, με καθολική ισχύ 
στη νεωτερικότητα), η κατίσχυση των μερικών έναντι των συνολικών ερμη­
νειών, η εμφάνιση και σημαντική απήχηση του μεταμοντερνισμού στις κοι­
νωνικές επιστήμες με την αντίστοιχη στροφή του ενδιαφέροντος από το κέ­
ντρο στη περιφέρεια, από τα κυρίαρχα αφηγήματα στους περιθωριακούς και 
υποτελείς πληθυσμούς, το ανανεωμένο ενδιαφέρον για τον πολιτισμό και τις 
κουλτούρες και η στροφή των κοινωνικών επιστημών από τους οικονομι- 
κούς/ταξικούς προσδιορισμούς σε πολιτισμικές κατηγορίες.11

Οι οργανώσεις αυτές, όπως και οι θεωρίες από τις οποίες εμπνέονται, 
προτείνουν ένα νέο, μετα-εθνικισπκό (και όχι αντιεθνικισπκό, όπως οι οργα­
νώσεις του αντιεξουσιαστικού χώρου) μοντέλο διαχείρισης της ανθρώπινης 
ποικιλότητας που αφορά, κατά κύριο λόγο, τις συνεχώς συνθετότερες πολι­
τισμικά κοινωνίες της Δόσης. Οι θεωρητικές τάσεις που εμπνέουν τις οργα-

11. Κατατοπιστική εισαγωγή, με ενδιαφέρουσα θεματοποίηση για τις αλλαγές που έχουν 
σημειωθεί στην περίοδο της ύστερης νεωτερικότητας, είναι το S. Hall - D. Held - A. McGrew, 
Η νεωτερικότητα σήμερα, Σαββάλας, Αθήνα 2003.



14 ΡΟΖΑ ΒΑΣ1ΛΑΚΗ

νώσεις οι οποίες υποστηρίζουν τις πολιτικές της αναγνώρισης, διακρίνονται 
από τη δυσπιστία τους στην κανονιστική θεωρία και την κλίση τους στην α- 
ποδόμηση των κυρίαρχων συστημάτων νοήματος, αλλά και των επιστημονι­
κών και ηθικών αυθεντιών, προερχόμενες εν πολλοίς από τον μεταμοντερνι- 
σμό χωρίς, ωστόσο, να ασπάζονται τον αρνητισμό του.12 Ο τρόπος που ορί­
ζεται η διαφορά, η ανθρώπινη ποικιλότητα, από τους υποστηρικτές των πο- 
λυπολιτισμικών θεωρήσεων εδράζεται στη μετανεωτερική εννοιολόγηση του 
πολιτισμού/κουλτούρας που δεν νοείται μόνον ως η κοινότητα στην οποία 
γεννιέται κανείς αλλά συμπεριλαμβάνει και τις πολλαπλές κοινότητες στις ο­
ποίες επιλέγει να ενταχθεί. Η κοσμοαντίληψη των οργανώσεων που αναλαμ­
βάνουν την προστασία και ανάδειξη της ανθρώπινης ποικιλότητας προϋπο­
θέτει την οργάνωση των σύγχρονων κοινωνιών με όρους πολιτισμού/κουλ- 
τούρας. Αυτούς τους όρους αντιπαραθέτουν σε εκείνους της τοξικότητας 
της μαρξιστικής παράδοσης, τους οποίους θεωρούν εν μέρει ξεπερασμένους 
(κρίνοντας ότι η παλιότερη κοινωνιολογική κατηγορία της τάξης δεν αποτε­
λεί πια τον καθοριστικό παράγοντα για τη συγκρότηση των συλλογικών ταυ­
τοτήτων των σύγχρονων υποκειμένων) και εν μέρει ανεπαρκείς (εφόσον ε­
γκλωβίζουν το υποκείμενο σε ένα μόνο χαρακτηριστικό του χωρίς να λαμβά­
νουν υπόψη τους την ποικιλότητα, την ετερογένεια αλλά και την αντιφατικό- 
τητα των σημερινών σύγχρονων ταυτίσεών του).

Έτσι, λοιπόν, η ετερότητα ή η διαφορά ορίζονται κυρίως σε σχέση με τον 
πολιτισμό. Η έννοια του πολιτισμού (ως κουλτούρα) μπορεί να ορίζεται ως 
σύνολο χαρακτηριστικών μιας εθνοτικής ομάδας ή ως κάποιο προεξάρχον 
πολιτισμικό χαρακτηριστικό μιας ομάδας, όπως για παράδειγμα η γλώσσα ή 
το θρήσκευμα. Εδώ θα πρέπει να σημειωθεί ότι, στην περίπτωση της Ελλάδας, 
το αυστηρά φυλετικό ζήτημα (Αφρικανοί, Ινδιάνοι, Ασιάτες, Λατινοαμερικά­
νοι) που είναι κεντρικό στη συζήτηση περί πολυπολιτισμικότητας στη Δυτι­
κή Ευρώπη και στην Αμερική, δεν ετέθη ποτέ. Και τούτο διότι η χώρα δεν α­
πέκτησε τέτοιες κοινότητες παρά μόνον πρόσφατα, ενώ οι ενυπάρχουσες ε- 
θνοτικές μειονότητες ανήκουν φυλετικά στην ίδια ομάδα με τους Έλληνες 
(λευκοί). Η ετερότητα όμως ή η διαφορά μπορεί εξίσου να ορίζεται και με 
άλλους τρόπους, αποσυνδεδεμένη από την έννοια της παραδοσιακής ή εθνι­
κής κοινότητας -εννοιολόγηση που διατηρεί σε έναν βαθμό την αίσθηση του

12. Για μια προσπάθεια συστηματικοποίησης και θεωρητικοποίησης του τρέχοντος προ­
βληματισμού περί πολυπολιτισμικότητας, βλ. C. Willen (επιμ.), Theorizing Mukiculturalism. 
A Guide co che Current Debate, Blackwell, Οξφόρδη και Μασαχουσέτη 1998 και, κυρίως, 
την εισαγωγή, σ. 1-15.



ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑΝΤΙΕΘΝΙΚΙΣΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ 15

αναπόδραστου ή έστω του αυτονόητου για το υποκείμενο- και σε συνάρτη­
ση με τις επιλογές του σύγχρονου life-style και των λεγάμενων life politics, 
με κυρίαρχο παράδειγμα τον διαφορετικό σεξουαλικό προσανατολισμό ή τις 
πολιτικές ταυτίσεις, όπως είναι, για παράδειγμα, οι αντιρρησίες συνείδησης.

Η χρήση του όρου πολυπολιτισμικότητα, στην περίπτωση των ΜΚΟ, έχει 
μια πρακτική, βιωμένη διάσταση, υπό την έννοια ότι οι σύγχρονες δυτικές 
κοινωνίες στις οποίες κατά βάση αναφέρεται -αλλά σε έναν βαθμό και πολ­
λές μη δυτικές κοινωνίες εφόσον η μετανάστευση πλέον δεν έχει μόνο δυτι­
κούς προορισμούς-, είναι εκ των πραγμάτων πολύ πολιτισμικές ως προς την 
εθνοτική καταγωγή των μελών τους. Ο όρος όμως έχει και μια πολιτική-ιδε- 
ολογική διάσταση, υπό την έννοια ότι επιδιώκεται η αναγνώριση, ο σεβα­
σμός της διαφοράς, η οποία προκρίνεται σε σχέση με την ομοιογένεια που 
προωθούνταν μέχρι προσφάτως στο εσωτερικό των εθνών-κρατών. Οι οργα­
νώσεις που διεκδικούν την αναγνώριση της ετερότητας και της ιδιαιτερότη­
τας αντιπαραβάλλουν τις έννοιες αυτές στην ομοιογένεια που προϋποθέτει 
και εφαρμόζει η εθνικιστική λογική των νεωτερικών εθνών-κρατών. Κοντο­
λογίς, προσλαμβάνουν και αναλύουν την κοινωνία με όρους τόσο της μετα- 
νεωτερικότητας -ως συνθήκη που αφορά πρωτίστως τη μεταπολεμική Δό­
ση— όσο και του μεταμοντερνισμού -ως τάση στην κοινωνική θεωρία. 
Ωστόσο, η απόλυτη προτεραιότητα της ιδιαιτερότητας σε σχέση με την οι- 
κουμενικότητα παραπέμπει σε μια πρόσληψη της κοινωνίας μάλλον ως α­
θροίσματος πολιτισμών παρά ως πολυπολιτισμικού μωσαϊκού.

Προχωρώντας παραπέρα, θα μπορούσαμε να πούμε ότι οι οργανώσεις που 
συνδέονται με τις πολιτικές της αναγνώρισης αντιλαμβάνονται την κοινωνία 
ως μια σύνθεση μειονοτήτων ή μειονοτικών ομάδων. Ο όρος μειονότητα -ό­
ρος που περιγράφει μια αποκλειστικά νεωτερική συνθήκη, εφόσον συναρτά- 
ται με την ίδρυση των σύγχρονων εθνικών κρατών— συνδέεται άρρηκτα με τη 
διεκδίκηση πολιτικών και συλλογικών δικαιωμάτων κατά τον 20ό αιώνα. Τι 
συνιστά όμως «μειονότητα» με σύγχρονους πολιτικούς όρους; Μέχρι στιγ­
μής δεν έχει επιτευχθεί συναίνεση γύρω από τον ορισμό της. Σύμφωνα με το 
Minority Rights Group International (MRG), έναν από τους κορυφαίους διε­
θνείς οργανισμούς για την υποστήριξη και προστασία των μειονοτήτων,

«δεν υφίσταται οικουμενικούς αποδεκτός ορισμός για τις “μειονότητες” και 
ο όρος ερμηνεύεται διαφορετικά σε διαφορετικές κοινωνίες. Τα Ηνωμένα 
Έθνη (OHE) απέτυχαν στην προσπάθεια συναίνεσης ορισμού περί του τι 
συνιστά “μειονότητα”, πέραν εκείνου που υπονοείται στον τίτλο της Δια­



16 ΡΟΖΑ ΒΑΣ1ΛΑΚΗ

κήρυξης των Δικαιωμάτων Ανθρώπων που ανήκουν οε εθνικές ή εθνοτι- 
κές, θρησκευτικές και γλωσσικές μειονότητες. Η απόπειρα διατύπωσης μιας 
ακριβέστερης δήλωσης επιβαρύνθηκε με δυσκολίες, εφόσον, σε ορισμέ­
νες περιπτώσεις, το κίνητρο για έναν περισσότερο ακριβή ορισμό κατέλη­
γε στην άρνηση ορισμένων δικαιωμάτων σε ορισμένους ανθρώπους».13

Στον σύγχρονο κόσμο, η μειονότητα έχει συνδεθεί αμετάκλητα με τη διεκδί­
κηση της προστασίας της από την κυριαρχία της ηγεμονικής κουλτούρας, τη 
διεκδίκηση της ισοτιμίας της στα πλαίσια των σύγχρονων κρατών και, ευρύτε­
ρα, με τη διασφάλιση εκείνων των συλλογικών δικαιωμάτων που εγγυώνται 
την ελεύθερη ανάπτυξη της προσωπικότητας των μελών της. Πρόκειται για 
κοινωνικές ομάδες διακριτές σε σχέση με τον κυρίαρχο πληθυσμό ή το ευρύ­
τερο σύνολο οι οποίες διαχωρίζονται εξαιτίας των διαφορετικών εθνοτικών, 
θρησκευτικών ή γλωσσικών χαρακτηριστικών τους, σύμφωνα με έναν ορισμό 
που παραπέμπει στους κλασικούς ορισμούς της κουλτούρας ως συνόλου συμ­
βόλων που κληροδοτούνται στα μέλη μιας κοινότητας περισσότερο ως αποτέ­
λεσμα του πεπρωμένου παρά ως αποτέλεσμα συνειδητών επιλογών. Ο ορισμός 
ετούτος έρχεται σε αντίθεση με τον πιο σύγχρονο, μετανεωτερικό ορισμό της 
κουλτούρας, ο οποίος περιλαμβάνει επίσης τις σύγχρονες ταυτότητες που ε­
μπίπτουν στη σφαίρα των συνειδητών επιλογών του υποκειμένου, όπως αυ­
τές του διαφορετικού σεξουαλικού προσανατολισμού, των πολιτικών ταυτίσε­
ων κ.λπ. Θα μπορούσαμε να συμπληρώσουμε ότι συνήθως η ομάδα αυτή υ- 
φίσταται με κάποιον τρόπο εμπόδια ή/και διώξεις στην ελεύθερη έκφραση 
της ιδιαιτερότητάς της, άρα χρήζει προστασίας. Ωστόσο, εξίσου απαραίτητο

13. Σύμφωνα με τις πληροφορίες που παρέχονται οτον διαδικτυακό τόπο της Minority 
Rights Group International (MRG), ο οργανισμός εστιάζει τη δράση του σε μη κυρίαρχες ε- 
θνοτικές, θρησκευτικές και γλωσσικές μειονότητες οι οποίες δεν συνιστούν απαραίτητα αριθ­
μητικές μειονότητες. Η δράση του περιλαμβάνει ανάληψη πρωτοβουλιών σε σχέση με τις κοι­
νότητες αυτοχθόνων και διαφορετικών φυλών και τις κοινότητες μεταναστών και προσφύγων 
οι οποίες, ωστόσο, μπορεί να μην επιθυμούν τη συμπερίληψή τους στην κατηγορία της «μειο­
νότητας» για διάφορους λόγους. Η MRG αναγνωρίζει επίσης ότι οι συγκεκριμένες κοινωνικές 
ομάδες δεν είναι ομοιογενείς και ότι μέλη τους δύνανται να αντιμετωπίζουν περαιτέρω περι­
θωριοποίηση λόγω ηλικίας, αναπηρίας, φύλου ή και άλλων χαρακτηριστικών. Θεωρεί ότι οι 
κοινωνικές ομάδες με τις οποίες συνεργάζεται είναι μεταξύ των φτωχότερων και των πιο περι­
θωριοποιημένων κοινωνικά και ότι αντιμετωπίζουν έλλειψη πρόσβασης στην πολιτική εξου­
σία, διακρίσεις, καταπάτηση των ανθρωπίνων δικαιωμάτων τους αλλά και την επιβολή πολιτι­
κών ανάπτυξης στις κοινότητές τους. Θεωρεί επίσης ότι η αναγνώριση των δικαιωμάτων των 
μειονοτικών και αυτοχθόνων κοινοτήτων είναι κρίσιμη για την εγκαθίδρυση και τη διατήρηση 
μιας δίκαιης και φιλειρηνικής κοινωνίας' βλ. http://www.minorityrights.org/.



ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑΝΤΙΕΘΝΙΚΙΣΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ 17

στοιχείο είναι το γεγονός όχι π εν λόγω ομάδα ενδέχεται να βιώνει ή να πι­
στεύει ότι βιώνει συλλογικές διακρίσεις εις βάρος της από το κυρίαρχο σύ­
νολο και να διεκδικεί ενεργά το στάτους της μειονότητας. Δεν θα συμφω­
νούσαν όμως όλοι με αυτήν την τελευταία ερμηνεία. Για παράδειγμα, η κατε- 
ξοχήν αρμόδια οργάνωση για την προστασία της διαφοράς (οριζόμενης ως 
μειονότητας), η Διεθνής Ομάδα για τα Δικαιώματα των Μειονοτήτων, θεω­
ρεί ότι δύναται να προβεί στη συμπερίληψη ορισμένων κοινωνικών ομάδων 
στην κατηγορία της «μειονότητας», ακόμη και αν οι ίδιες δεν επιθυμούν, για 
διάφορους λόγους, να χαρακτηρίζονται ως τέτοιες (βλ. σημ. 13). Εκείνο ό­
μως που προβληματίζει στην περίπτωση αυτή, είναι κατά πόσον οι ομάδες 
που αντιπαλεύουν τη δυτική -και εν πολλοίς εθνικιστική- ηγεμονία και θεω­
ρούν απαραίτητη την ανάδειξη των διαφορετικών, υποτελών έως σήμερα, α­
φηγημάτων περί ταυτότητας, δεν υποσκάπτουν το εγχείρημά τους, θεωρώ­
ντας ότι οι ίδιοι οφείλουν να αφυπνίσουν τις συνειδήσεις των καταπιεσμέ­
νων ώστε να διεκδικήσουν την αναγνώρισή τους ενάντια ακόμη και στη θέ­
λησή τους. Διότι, σε αυτήν την προοπτική, το εγχείρημα της αφύπνισης ή 
της συνειδητοποίησης μιας κοινότητας ως μειονότητας δεν είναι παρά ένα 
βήμα πίσω από το εγχείρημα του εθνικισμού που αποζητά να μετατρέψει τη 
μειονότητα σε έθνος και το μαχόμενο έθνος σε ανεξάρτητο κράτος. Επιπλέον, η 
ίδια η ανάληψη της ευθύνης από τους συνειδητοποιημένους έναντι των «πλα­
νημένων» ή των «αδαών» θυμίζει εν πολλοίς τον πατερναλισμό που εμφιλο- 
χωρεί στη μαρξιστική επιχειρηματολογία περί «ψευδούς συνείδησης», ερμη­
νεία με την οποία τόσο οι οργανώσεις υποστήριξης της διαφοράς όσο και η 
θεωρητική δεξαμενή από την οποία αντλούν (κυρίως ο μεταμοντερνισμός) 
βρίσκονται, τουλάχιστον σε επίπεδο διακηρυγμένων θέσεων, σε αντίθεση.

Εντούτοις, η πρόκριση της διαφοράς της ανθρώπινης συνθήκης σε δια­
φορετικά πολιτισμικά συμφραζόμενα σε σύγκριση με την οικουμενικότητα 
της ανθρώπινης εμπειρίας σε όλα τα γνωστά πολιτισμικά συμφραζόμενα, με 
άλλα λόγια η πολιτικοποίηση της κουλτούρας, δεν είναι χρήσιμο εργαλείο 
μόνον στα χέρια των απανταχού υποσχηρικτών της ισότητας αλλά και στα 
χέρια των υποσχηρικτών της ανισότητας, αφού προσφέρει επιχειρήματα εξί­
σου στις νεορατσιστικές ιδεολογίες (πολιτισμικός ρατσισμός) προς ενίσχυση 
και όχι προς εξάλειψη των αποκλεισμών.14 Πολλαπλές κριτικές έχουν ασκη­

14. Για την πολιτικοποίηση της κουλτούρας και τη χρήση της έννοιας της διαφοράς από 
τη Νέα Δεξιά στη Μ. Βρετανία, βλ. S. Wright, «Η πολιτικοποίηση της κουλτούρας», στο X. 
Δεμερτζόγλου - Μ. Σπυριδάκης (επιμ.), Ανθρωπολογία, Κουλτούρα και Πολιτική, Μεταίχ­
μιο, Αθήνα 2004, σ. 86-92.



18 ΡΟΖΑ ΒΑΣΙΛΑΚΗ

θεί από διαφορετικές σκοπιές τόσο στον θεωρητικό σχεδίασμά όσο και στο 
πρακτικό αποτέλεσμα των πολιτικών της πολυπολιτισμικότητας και της ανα­
γνώρισης της διαφοράς. Από τη μαρξιστική σκοπιά, η οποία εκφράζεται τό­
σο από τις οργανώσεις του αντιεξουσιαστικού χώρου που μελετώνται παρα­
κάτω όσο και από τους στοχαστές της Αριστερός, οι ΜΚΟ καθώς και οι θεω­
ρητικοί εκπρόσωποι των πολιτικών της αναγνώρισης επικρίνονται για τον α­
πολιτικό χαρακτήρα της δράσης τους, για την άρνησή τους ως προς τη δια­
τύπωση συνολικότερων ερμηνειών και προτάσεων για την οργάνωση των 
σύγχρονων κοινωνιών, για τη θέαση της κοινωνίας ως συνόλου κοινοτήτων 
με επιμέρους συμφέροντα αντί της στήριξης του στόχου για τη δημιουργία 
μιας μη καπιταλιστικής, αντιεξουσιαστικής και αντικρατικής παγκόσμιας κοι­
νωνίας. Η δεύτερη κριτική που ασκείται στις πολιτικές της αναγνώρισης 
στοχεύει στη στροφή από την «κοινωνία» προς την «κοινότητα», την οποία 
εισηγούνται, αλλά και στην -εν πολλοίς- άδικη ταύτισή τους με τη Νέα Δε­
ξιά και τον νεοφιλελευθερισμό. Ο φιλοσοφικός κοινοτισμός που προάγεται 
από τους υποστηρικτές των πολιτικών της αναγνώρισης (όπως εκπροσωπεί­
ται από τον φιλόσοφο Charles Taylor) ασχολείται κυρίως με οντολογικά και 
επιστημολογικά ζητήματα, τα οποία και διαχωρίζει από τις εφαρμοσμένες 
πολιτικές, και εστιάζει στον ρόλο της κοινότητας στη διαμόρφωση του υπο­
κειμένου, θεωρώντας ότι η αξία της κοινότητας δεν αναγνωρίζεται επαρκώς 
από τις φιλελεύθερες θεωρίες δικαίου.15 Ο φιλοσοφικός κοινοτισμός πρέπει 
να διακρίνεται από τον ιδεολογικό/πολιτικό κοινοτισμό. Ο δεύτερος, αν και 
διαχωρίζεται από τη νεοσυντηρητική Δεξιά λόγω της υποστήριξης του κρά­
τους πρόνοιας και της αντίθεσής του προς τις νεοφιλελεύθερες οικονομικές 
πολιτικές, εντούτοις ομονοεί με αυτήν σε ό,τι αφορά κοινωνικο-πολιτισμικά 
ζητήματα, όπως αυτό της θρησκευτικής ομολογίας και της εκπαίδευσης.16

15. Οι σύγχρονοι προβληματισμοί του φιλοσοφικού κοινοτισμού συγκροτήθηκαν γύρω 
από την απάντηση στο έργο του J. Rawls, A Theory of Justice (Belknap Press of Harvard 
University Press, Cambridge, Mass. 1999) που πρωτοεκδόθηκε το 1971, και στη φιλελεύθερη 
πρόσληψη του ανθρώπου ως ατομιστικού υποκειμένου την οποία προάγει.

16. Κύριος εκπρόσωπος του ιδεολογικού κοινοτισμού μπορεί να θεωρηθεί ο φιλόσοφος 
A. Etzioni, του οποίου ο προβληματισμός επικεντρώνεται στις σχέσεις ανάμεσα στο άτομο και 
την κοινότητα και στον ρόλο της κοινωνίας των πολιτών έναντι του φιλελευθερισμού, του α­
τομικισμού και του κράτους πρόνοιας. Ο Etzioni είναι ο ιδρυτής του Communitarian Network 
που, σύμφωνα με όσα διακηρύσσονται στον διαδικτυακό του τόπο: http://www.gwu.edu/ 
-ccps/index.html, έχει στόχο την επεξεργασία τρόπων ενδυνάμωσης των κοινωνικών και ηθι­
κών αρχών των κοινωνιών, των ατομικών δικαιωμάτων και της κοινωνικής ευθύνης και την 
προώθηση του κοινωνικού κεφαλαίου και της κοινωνίας των πολιτών,



ΠΟΛΥΙΙΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑΝΤΙΕΘΝΙΚΙΣΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ 19

Ο κοινοτισμός, όμως, που είτε προάγεται συνειδητά είτε εμφιλοχωρεί στις 
πολιτικές της αναγνώρισης, είναι ζήτημα το οποίο επισημαίνει και η κριτική 
που προέρχεται από την φιλελεύθερη σκοπιά: η ίδια η ουσία του επιχειρήμα­
τος της πολυπολιτισμικότητας ακυρώνεται, εφόσον μέοα από τις εφαρμοσμέ­
νες πολιτικές οι διαφορετικές κοινότητες απομονώνονται με βάση ένα μόνον 
κοινωνικό χαρακτηριστικό τους, συγκροτώντας στεγανούς θύλακες και 
προσδίδοντας στον κοινωνικό χάρτη τη μορφή μάλλον μιας πλουραλιστικής 
μονοπολιτισμικότητας παρά μιας πολύ πολιτισμικής σύνθεσης [plural mono­
cul turalism],17 Ο κίνδυνος για τις ατομικές ελευθερίες είναι εγγενής στις πο­
λύ πολιτισμικές πολιτικές, εφόσον το υποκείμενο κινδυνεύει να εγκλωβιστεί 
στο «πεπρωμένο» θρησκευτικών ή εθνοτικών κοινοτήτων, να περιοριστεί 
στην προαποφασισμένη από την κοινότητα ταυτότητά του.18 Το παράδειγμα 
των μουσουλμανικών κοινοτήτων και το αδιέξοδο στο οποίο έχουν περιέλ- 
θει οι πολύ πολιτισμικές κοινωνίες της Δυτικής Ευρώπης είναι χαρακτηριστι­
κό. Ο εγκλεισμός στην κοινότητα θέτει, βεβαίως, ένα επιπλέον ζήτημα για τις 
υποτελείς ομάδες του πληθυσμού, όπως είναι οι γυναίκες και τα παιδιά, οι 
φτωχοί, τα επαγγέλματα χαμηλού κοινωνικού στάτους -και ας μην ξεχνάμε 
ότι οι παραδοσιακές κοινότητες έχουν τις περισσότερες φορές ιεραρχική δο­
μή που προκρίνει την ανισότητα,19 σε αντίθεση με τη διαδεδομένη ρομαντική 
αντίληψη των κοινοτιστών που βλέπουν στην παραδοσιακή κοινότητα έναν 
παράδεισο ισότητας και ειρηνικού συμβιβασμού. Εξάλλου, ένα ακόμη ζήτημα 
που ανακύπτει σε σχέση με τις πολιτικές της πολυπολιτισμικότητας, κυρίως 
σε σχέση με τις εθνοτικές μειονότητες (τις κοινότητες των μεταναστών) είναι 
ο κίνδυνος να περιοριστεί η έννοια της κουλτούρας και το ενδιαφέρον μας 
γι’ αυτήν αποκλειστικά σε ζητήματα θρησκείας και των παραδόσεων που τη

17. Η ιδέα της πλουραλιστικής μονοπολιτισμικότητας αναπτύσσεται από τον A. Sen στη 
φιλελεύθερη κριτική που ασκεί στις πολιτικές της αναγνώρισης και της πολυπολιτισμικότητας, 
στο Identity and Violence. The Illusion of Destiny, Allen Lane, Λονδίνο 2006.

18. To πρόβλημα των ορίων της αναγνώρισης πολιτισμικών δικαιωμάτων σε σχέση με την 
ανεκτικότητα απέναντι σε ανελεύθερες πρακτικές και τη σύνθετη σχέση ανοχής και αυτονο­
μίας εξετάζει αναλυτικά ο W. Kymlicka στο Multicultural Citizenship, ό.π., κεφ. 8, σ. 152- 
172, εξηγώντας με ποιον τρόπο ο φιλελευθερισμός μπορεί να σταθεί θετικά τόσο απέναντι 
στην αναγνώριση όσο και στην αυτονομία.

19. Με αυτό θα διαφωνούσαν εκείνοι οι ανθρωπολόγοι που αναλύουν τον, κατά τη γνώ­
μη τους, ανηεξουσιασυκό και αντι-ιεραρχικό χαρακτήρα ορισμένων «πρωτόγονων» κοινω­
νιών, με ενδιαφέροντες συλλογισμούς και επιχειρήματα, βλ. χαρακτηριστικά τα έργα του Π. 
Κλαστρ, Εξουσία και ελευθερία στις πρωτόγονες κοινωνίες, Ελεύθερος Τύπος, Αθήνα 1999 
και Η κοινωνία ενάντια στο κράτος, Αλεξάνδρεια, Αθήνα 1992.



20 ΡΟΖΑ ΒΑΣΙΛΑΚΗ

συνοδεύουν. Η ενσωμάτωση των μεταναστών δεν μπορεί να επιτευχθεί χω­
ρίς την ανάπτυξη εκ μέρους τους συναισθηματικών δεσμών, όπως επισημαί­
νει ένας από τους κύριους εκπρόσωπους των πολύ πολιτισμικών πολιτικών 
θεωριών, ο Bhikhu Parekh.20 Ωστόσο, ο τρόπος που μπορεί να αναπτυχθεί ο 
ζητούμενος δεσμός και το κατά πόσον η αναπροσαρμογή της δημόσιας εκ­
παίδευσης στην ιστορία και τον πολιτισμό των κοινοτήτων των μεταναστών 
ή των μειονοτικών ομάδων θα αποτελούσε τη λύση στο πρόβλημα ταυτότη­
τας αυτών των υποκειμένων παραμένει ζήτημα προς το παρόν ανοιχτό.

Η ταυτότητα, σύμφωνα με τη σύγχρονη φιλελεύθερη οπτική, θα έπρεπε 
να είναι αποτέλεσμα επιλογών του υποκειμένου και όχι των δεσμεύσεων του 
πεπρωμένου του. Στην πράξη όμως, αυτό που συμβαίνει τις περισσότερες 
φορές είναι το δεύτερο, διότι τα υποκείμενα δεν γεννώνται σε κοινωνικό κε­
νό αλλά σε κοινωνικούς χώρους με σαφή χαρακτηριστικά. Παρόλο που το 
σύγχρονο υποκείμενο προβαίνει σε επιλογές μεταξύ των διαφορετικών και 
συχνά αποκλινουσών ομολογιών πίστης και των ταυτίσεών του, επιλέγοντας 
κάθε φορά σε ποια από τις ομάδες που ανήκει θα δώσει προτεραιότητα, πα­
ραμένει σε μικρότερο ή μεγαλύτερο βαθμό δέσμιο της κοινότητας καταγω­
γής, όπως κι αν ορίζεται αυτή. Βεβαίως, η ίδια η λογική της επιλογής σχετί­
ζεται άμεσα με τα ζητήματα του life-style και των πολιτικών ζωής. Η εποχή 
της ύστερης νεωτερικότητας συνδέεται με τη «στροφή στον εαυτό», τις εξα- 
τομικευμένες ανάγκες του μετανεωτερικού υποκειμένου και την αναζήτηση 
της «αυθεντικότητας» έξω και μακριά από τις μεγάλες κοινωνικές ταυτίσεις 
της νεωτερικότητας -εθνικές, πολιτικές, ιδεολογικές. Αυτή τη λογική, όπου 
η αναζήτηση της «αυτοπραγμάτωσης» επιβάλλει τη διαφορά ως θετικό σύμ­
βολο και η επιλογή της ταυτότητας μπορεί να περιλαμβάνει ακόμη και την 
περίπτωση της εθνοτικής ή φυλετικής καταγωγής, έχει ως αποτέλεσμα την 
εμφάνιση περιστατικών στις ΗΠΑ και στον Καναδά, όπου άνθρωποι διεκδι- 
κούν το χαμένο τους αληθινό ή ψεύτικο (σε κάθε περίπτωση φαντασιακό) α- 
νήκειν, διεκδικώντας τη συμμετοχή τους σε φυλετικά μειονοτικές ομάδες 
(Αφροαμερικάνοι, Ινδιάνοι) με τις οποίες δεν έχουν κανένα εμφανές χαρα­
κτηριστικό ομοιότητας (δεδομένου του ότι η ταύτιση με το συγκεκριμένο 
«αρνητικό» χαρακτηριστικό -αφρικανικό, ινδιάνικο κ.λπ.- είναι αυτό που 
νοηματοδοτεί και νομιμοποιεί τα σημερινά δικαιώματα της εκάστοτε μειονο­
τικής ομάδας). Δεν θα πρέπει βεβαίως να παραβλέψει κανείς και το πρακτικό

20. Η πρόταση αυτή αναπτύσσεται από τον B. Parekh στο Rethinking Multiculturalism: 
Cultural Diversity and Political Theory, Harvard University Press, Harvard 2000.



ΓΙΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑΝΤΙΕβΝΙΚΙΣΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ 21

όφελος που συνεπάγεται μια τέτοια ένταξη (η λογική των ποσοστώσεων έχει 
οδηγήσει πολλούς να αναζητήσουν τις «μαύρες» ή «ινδιάνικες» ρίζες τους 
στην Αμερική).21 Η αναζήτηση της ένταξης σε μια τέτοια κοινότητα δεν έχει 
βεβαίως πάντοτε πρακτικό συμφέρον, εντούτοις αυτό δεν σημαίνει ότι το 
σύγχρονο υποκείμενο δεν αναπτύσσει κάποια στρατηγική σε σχέση με την 
«κατασκευή» της βιογραφίας του.22 Παρόλα αυτά, θα ήταν άδικο και ανακρι­
βές να θεωρηθούν οι συγκεκριμένες επιλογές ταυτότητας μόνον ως πεδίο 
αυτοπραγμάτωσης του σύγχρονου υποκειμένου, ως «μόδα», ως απόρριψη 
των ευρύτερων κοινωνικών ταυτίσεων και διεκδικήσεων προς χάρη ενός νέ­
ου ατομισμού που ολοκληρώνεται μέσα από την ένταξη σε συνεχώς ανα- 
προσδιοριζόμενες και συγκυριακές κοινότητες, διότι αυτές καλύπτουν πραγ­
ματικές ανάγκες: οι άνθρωποι δεν είναι λιγότερο αληθινοί επειδή θεωρούν ό­
τι άλλες διαφορετικές ταυτίσεις είναι πιο σημαντικές από τις πολιτικές ή τις ε­
θνικές. Άλλωστε, η ανάπτυξη της κοινωνίας των πολιτών και των ΜΚΟ και η 
σύγχρονη συζήτηση περί πολυπολιτισμικότητας συνδέονται και με την εξέλι­
ξη της ίδιας της έννοιας και του περιεχομένου του δικαιώματος από τον 19ο 
αιώνα μέχρι σήμερα: από την καθολική ψηφοφορία και την ψηφοφορία των 
γυναικών στα κοινωνικά δικαιώματα της εκπαίδευσης και της περίθαλψης 
και στα πολιτισμικά δικαιώματα της καμπής του 20ού αιώνα.23

Βεβαίως, οι ελληνικές οργανώσεις που υποστηρίζουν τις πολιτικές της α­
ναγνώρισης και εργάζονται για την προστασία της διαφοράς δεν έχουν να α­
ντιμετωπίσουν ακόμη τα σύνθετα προβλήματα των κοινωνιών της Δυτικής 
Ευρώπης ή της Αμερικής, όπου η εκ των πραγμάτων πολυπολιτισμική σύν­
θεσή τους έχει άλλο μέγεθος και άλλο βάθος χρόνου, αλλά και το αποικιο- 
κρατικό τους παρελθόν δημιουργεί άλλου τύπου πολιτικά διακυβεύματα. Ω­
στόσο, αυτό δεν σημαίνει ότι η ενασχόληση με το ζήτημα των μειονοτικών 
ταυτοτήτων (κυρίως των εθνικών και εθνοτικών) στην ελληνική περίπτωση 
δημιουργεί προβλήματα εκ του μηδενός. Η δράση των οργανώσεων αυτών 
προκύπτει από πραγματικές ανάγκες, από πραγματικά προβλήματα και ανα­

21. Βλ. «Changer d’appartenance ethnique: ça vous dirait d’être indien?», Courrier 
International, τχ. 815, 15-21 Ιουνίου 2006, σ. 50-52.

22. Για την ανακατασκευή και την επανερμηνεία της βιογραφίας του νεωτερικού υποκει­
μένου σε σχέση με τους διαφορετικούς κοινωνικούς ρόλους που επιλέγει ή καλείται να διεκ- 
περαιώσει, βλ. Π. Μπέργκερ, Πρόσκληση στην κοινωνιολογία, Μπουκουμάνης, Αθήνα 
1983, σ. 68-82.

23. Ν. Μουζέλης, Παγκοσμιοποίηση. Αριστερά και Δεξιά (Τρία κείμενα), ΙΣΤΑΜΕ-Ανδρέ- 
ας Παπανδρέου, Αθήνα 2004, σ. 32.



22 ΡΟΖΑ ΒΑΣΙΛΑΚΗ

πτύσσεται σε ένα περιβάλλον όπου ακόμη και τα αριστερά κόμματα τηρούν 
συχνά αμφίθυμη στάση απέναντι στον εθνικισμό. Οι οργανώσεις δραστηριο­
ποιούνται σε ένα κοινωνικό πεδίο φορτισμένο από την εθνικιστική ιδεολογία 
και ρητορική και αυτό εξηγεί εν μέρει τη στράτευση, τον ακτιβισμό και την 
ακρότητα ορισμένων θέσεων τους.

3. ΑΝΤΙ-ΕΞΟΥΣΙΑΣΤΙΚΗ ΑΡΙΣΤΕΡΑ: ΑΝΤΙ-ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΤΑΞΙΚΟΤΗΤΑ

Παράλληλη με τη δράση των οργανώσεων που επικεντρώνονται στο αίτημα 
της αναγνώρισης, είναι και η δράση των οργανώσεων του λεγάμενου αντιε- 
ξουσιαστικού χώρου ή χώρου της εξωκοινοβουλευτικής Αριστεράς. Οι ορ­
γανώσεις αυτές, που έχουν κοινή ιδεολογική καταγωγή (μαρξιστική θεωρη­
τική παράδοση) και κοινό ιδεολογικό προσανατολισμό (πάλη κατά της εξου­
σίας), εστιάζουν το ενδιαφέρον τους κατά περίπτωση στην ανπεθνικισακή 
και την αντιρατσισπκή δράση, στην υπεράσπιση και υποστήριξη των μετανα­
στών και, δευτερευόντως, στην υπεράσπιση και προστασία της πολιτισμικής 
διαφοράς, συνεργαζόμενες περιστασιακά με οικολογικές και φεμινιστικές ο­
μάδες, με ομάδες του ομοφυλοφιλικού κινήματος καθώς και ομάδες υπο­
στήριξης των εθνοτικών μειονοτήτων. Η κύρια δράση τους, όμως, θα μπο­
ρούσαμε να πούμε ότι είναι η λεκτική και έμπρακτη κριτική του εθνικισμού, 
λαμβάνοντας υπόψη ότι, στην Ελλάδα, η εθνικιστική και η ρατσιστική ρητο­
ρική αλληλοκαλύπτονται και λόγω της περιορισμένης παρουσίας ανθρώπων 
με φυλετική διαφορά και λόγω της παρουσίας μεταναστών από τους παλιό- 
τερους ανταγωνιστικούς εθνικισμούς των Βαλκανίων. Επικεντρώνονται στην 
έμπρακτη υποστήριξη των μεταναστών και των προσφύγων (νομιμοποίηση, 
άσυλο και προστασία από την αυθαιρεσία των αρχών) και, προσφάτως, στην 
αντιεθνικιστική δράση (καμπανιές για την κατάργηση των παρελάσεων, αντί­
λογος στη δράση των εθνικιστικών οργανώσεων με τη ζωντανή αντίπαλη πα­
ρουσία τους στις δημόσιες εκδηλώσεις των εθνικιστών, προστασία των μετα­
ναστών κατά τη διάρκεια γεγονότων που επισύρουν τα τελευταία χρόνια ε­
κρήξεις εθνικισπκού/ρατσισπκού μίσους, όπως οι αθλητικές διοργανώσεις). 
Τα θέματα με τα οποία καταπιάνονται στην αρθρογραφία τους αφορούν τό­
σο την ελληνική όσο και τη διεθνή πραγματικότητα, εφόσον, όπως και στην 
περίπτωση των ΜΚΟ, πρόκειται για παγκόσμια δίκτυα ανθρώπων που αντι­
λαμβάνονται τα ζητήματα που τους απασχολούν ως παγκόσμια διακυβεύμα- 
τα. Η αντίθεσή τους στον εθνικισμό αναπτύσσεται μέσα από θεματικές όπως



ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑΝΤΙΕΘΝΙΚΙΣΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ 23

οι ελληνοτουρκικές σχέσεις, το Κυπριακό, το Μακεδονικό, τα αιτήματα της 
τουρκικής/μουσουλμανικής μειονότητας στη Θράκη αλλά και των μειονοτή­
των των Τσιγγάνων, των Αρουμάνων, των Βλάχων και των Τσάμηδων, τα 
ζητήματα των γενοκτονιών, ζητήματα θρησκευτικής μισαλλοδοξίας (π.χ. η α­
ντίθεση στην ίδρυση τζαμιού στην Αθήνα, ο αντισημιτισμός ως αποτέλεσμα 
θρησκευτικής προπαγάνδας) και, βεβαίως, με διεθνή ζητήματα, όπως το Πα­
λαιστινιακό και το Κουρδικό, τα οποία προσεγγίζουν με κύρια κατηγορία α­
νάλυσης τις εθνικιστικές πρακτικές των κρατών στο πλαίσιο των οποίων διά­
γουν οι συγκεκριμένες μειονότητες. Χαρακτηριστικό των οργανώσεων που 
δραστηριοποιούνται στον ιδεολογικό χώρο της εξωκοινοβουλευτικής Αρι­
στερός ή του αναρχισμού είναι ο αρνητικός προσδιορισμός της ύπαρξης και 
της δράσης τους: ο ίδιος ο προσδιορισμός του ιδεολογικού χώρου ως αντιε- 
ξουσιαστικού αλλά και η δράση τους ως αντιεθνικισπκή, αντικαπιταλιστική, 
αντιρατσιστική, αντι-ιμπεριαλιστική, αντικαταναλωτική, υποδεικνύουν τη 
συνολική αντίθεσή τους στον υπάρχοντα νεωτερικό, δυτικό πολιτισμό.

Ο χώρος των οργανώσεων του αντιεξουσιαστικού χώρου εμπίπτει ως 
κοινωνιολογική κατηγορία στην περίπτωση των ΜΚΟ και της ευρύτερης κα­
τηγορίας της κοινωνίας των πολιτών, εφόσον πρόκειται για πρωτοβουλίες 
πολιτών που δραστηριοποιούνται εκτός των πλαισίων του κράτους, της οι­
κογένειας και της αγοράς. Ωστόσο, τα ίδια τα μέλη των οργανώσεων αρνού- 
νται τη συμπερίληψή τους σε αυτές τις κατηγορίες. Η άρνησή τους σε σχέση 
με τις ΜΚΟ εστιάζεται στην ταύτιση της δράσης τους με την εθελοντική προ­
σφορά, η οποία, σύμφωνα με τις οργανώσεις του αντιεξουσιαστικού χώρου, 
παραπέμπει στην ηθική νομιμοποίηση της μη αμειβόμενης εργασίας, άρα και 
σε περαιτέρω εξασθένιση του κράτους πρόνοιας στο εσωτερικό των αστικών 
φιλελεύθερων δημοκρατιών. Οι αντιεξουσιαστικές οργανώσεις ερμηνεύουν 
και προσδιορίζουν τη δική τους στράτευση όχι ως εθελοντισμό αλλά ως έ­
μπρακτη αλληλεγγύη σε υποκείμενα που ορίζονται κυρίως σε σχέση με την 
ταξική προέλευσή τους. Η απορριπτική τους στάση απέναντι στον χώρο της 
κοινωνίας των πολιτών απορρέει πρωτίστως από τον αντικρατισμό τους και 
την προτεραιότητα που δίνουν στην έννοια του ανθρώπου σε σχέση με αυ­
τήν του πολίτη, θέτοντας ταυτόχρονα ένα ενδιαφέρον ερώτημα σε σχέση με 
τα δικαιώματα των μη πολιτών στις δυτικές κοινωνίες, των ανθρώπων που 
βρέθηκαν στη Δύση ως αποτέλεσμα των μεγάλων μεταναστευτικών ρευμά­
των του δεύτερου μισού του 20ού αιώνα. Επιπλέον, σε αντίθεση με τις ορ­
γανώσεις του αντιεξουσιαστικού χώρου, οι οποίες λειτουργούν με βάση τις 
συνεισφορές των μελών τους (που συνήθως δεν είναι τακτικές αλλά έκτα­



24 ΡΟΖΑ ΒΑΣΙΛΑΚΗ

κτες με βάση τις ανάγκες τους), οι ΜΚΟ είναι οργανώσεις με φιλανθρωπικό 
υπόβαθρο και κουλτούρα που επιτρέπει τη χρηματοδότηση μέσω χορηγιών, 
δωρεών, ιδιωτικών και κρατικών πόρων κ.λπ. Αυτό εξηγεί και την αντίθεση 
των αντιεξουσιαστικών οργανώσεων στις ΜΚΟ, αλλά σε έναν βαθμό και τις 
αρνητικές συνδηλώσεις του όρου στην Ελλάδα, που παραπέμπουν σε «ξένα» 
συμφέροντα, «διαπλεκόμενες σχέσεις» και «εξαγορά», σε αντίθεση με τις θε­
τικές συνδηλώσεις του όρου στη Δυτική Ευρώπη, όπου η λειτουργία της 
κοινωνίας των πολιτών είναι περισσότερο εδραιωμένη αλλά και η πρακτική 
της αναζήτησης πόρων δεν είναι απαξιωμένη.

Οι οργανώσεις της εξωκοινοβουλευτικής Αριστερής έχουν μακρόχρονο 
παρελθόν στον ελληνικό χώρο και θα μπορούσαμε, σε γενικές γραμμές, να 
τοποθετήσουμε την εμφάνισή τους στη μεταπολιτευτική Ελλάδα. Οι συγκε­
κριμένες οργανώσεις για τις οποίες γίνεται λόγος εδώ, αναπτύσσονται, όπως 
και οι ΜΚΟ που αναφέρονται παραπάνω, κατά τη δεκαετία του 1990. Ο πε­
ριορισμός του κύρους των παλαιότερων κομματικών οργανώσεων της Αρι­
στερός μετά την πτώση των ανατολικών σοσιαλιστικών καθεστώτων και η ά­
φιξη του πρώτου μεγάλου κύματος μεταναστών στην Ελλάδα από την Αλβα­
νία και την πρώην Σοβιετική Ένωση, έδωσαν χώρο αλλά και λόγο ύπαρξης 
σε συλλογικότητες με χαλαρότερη δομή και ιεραρχία, ευρύτερο ιδεολογικό 
προσανατολισμό, μεγαλύτερα περιθώρια πρωτοβουλίας και νέες κατευθύν­
σεις ως προς τα αιτήματα και τα ενδιαφέροντά τους.

Οι οργανώσεις του αντιεξουσιαστικού χώρου, αν και έχουν ξεκάθαρη α- 
ντικρατική τοποθέτηση -υπό την έννοια ότι αντιλαμβάνονται τα κράτη ως 
φορείς εξουσίας και επιδιώκουν ως μακροπρόθεσμο στόχο τη δημιουργία 
μιας ακρατικής, αταξικής κοινωνίας-, παρουσιάζουν μεγαλύτερη πολιτική 
ωριμότητα σε σχέση με την προηγούμενη γενιά οργανώσεων. Επιδιώκοντας 
διορθωτικές παρεμβάσεις στα πλαίσια της πρακτικά πολύ πολιτισμικής σύγ­
χρονης κοινωνίας, εφόσον τα αιτήματά τους και η δράση τους στοχεύουν τις 
κρατικές πολιτικές (νομιμοποίηση οικονομικών μεταναστών, αιτήματα πολι­
τικού ασύλου κ.λπ.), οι σύγχρονες οργανώσεις του αντιεξουσιαστικού χώρου 
δεν μεταθέτουν την επίλυση των λεγάμενων επιμέρους ζητημάτων (μετανα- 
στευτικό, γυναικείο, ομοφυλοφιλικό, οικολογικό κ.λπ.) στην επόμενη μέρα 
της κατάρρευσης του παγκόσμιου καπιταλιστικού και εθνικιστικού συστήμα­
τος διακυβέρνησης. Εμμένουν, βεβαίως, στην προτεραιότητα των οικονομι­
κών ανισοτήτων και των ταξικών διαφορών για την ερμηνεία και τη θερα­
πεία των προβλημάτων με τα οποία καταπιάνονται. Οι οργανώσεις του αντιε- 
ξουσιαστικού χώρου ελκύουν σε έναν βαθμό το ενδιαφέρον της «ξεκρέμα­



ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑΝΤΙΕΘΝΙΚΙΣΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΛΑ 25

στης» νεολαίας του 1990 αν και, κατά γενική ομολογία των ίδιων των συμμε- 
τεχόντων σε αυτές, το μεγαλύτερο κομμάτι της στρέφεται στις εθελοντικές, 
μη κυβερνητικές οργανώσεις. Αιτία είναι το λιγότερο έντονο πολιτικό προφίλ 
τους αλλά και το ενδιαφέρον που προκαλεί ο νεωτερισμός τους σε ό,τι αφο­
ρά τόσο τις ακτιβιστικές πρακτικές που είναι πρωτόγνωρες για την Ελλάδα 
όσο και το «εξωτικό» περιεχόμενο της δράσης τους (όπως, για παράδειγμα, 
οι εθνοτικές μειονότητες, όρος που εισάγεται ευρέως στον ελληνικό δημόσιο 
λόγο κατά τη δεκαετία του 1990).

Η βασική διαφορά ανάμεσα στις οργανώσεις του αντιεξουσιασπκού χώ­
ρου και τις ΜΚΟ σε ό,τι αφορά την κοσμοθεωρία τους, είναι ότι προσλαμβά­
νουν και κατανοούν την σύγχρονη κοινωνία με όρους της νεωτερικότητας, 
με βασική κατηγορία ανάλυσης όχι την πολιτισμική ταυτότητα, αλλά την τα­
ξική προέλευση, δίνοντας προτεραιότητα, σύμφωνα με τη μαρξιστική θεω­
ρητική παράδοση, όχι στο πεδίο του πολιτισμού αλλά σε αυτό της οικονο­
μίας. Οι οργανώσεις που υπερασπίζονται τις πολιτικές της διαφοράς και της 
αναγνώρισης αντιλαμβάνονται εν πολλοίς την κοινωνία ως ένα άθροισμα μει­
ονοτήτων, προβάλλοντας την ιδιαιτερότητα ως κυρίαρχη διάκριση, ενώ η 
πρόσληψη και η εξέταση του κόσμου γίνονται με όρους πολιτισμικούς, με 
άλλα λόγια, όρους πολυδιάσπασης της ανθρώπινης κοινωνικής εμπειρίας 
στη σύγχρονη κοινωνία. Αντίθετα, για τις οργανώσεις του αντιεξουσιαστικού 
χώρου προτεραιότητα έχει η οικουμενικότητα της κοινωνικής εμπειρίας του 
υποκειμένου στις συνθήκες του παγκοσμιοποιημένου καπιταλιστικού συστή­
ματος και η οικουμενικότητα σε σχέση με την ιδιαιτερότητα (σημείο στο ο­
ποίο ομονοούν με τη φιλελεύθερη φιλοσοφική παράδοση). Οι ίδιοι οι άν­
θρωποι που συμμετέχουν στις αντιεξουσιαστικές οργανώσεις κατανοούν τις 
ανισότητες και επομένως τη διεκδίκηση δικαιωμάτων ως επιδίωξη ενάντια 
στις ανισότητες ενός παγκόσμιου κοσμοσυστήματος που υπερβαίνει τις πο­
λιτισμικές κατατμήσεις. Συμμερίζονται, βεβαίως, τις διαφορές και θεωρούν ό­
τι η έκφραση και η υπεράσπισή τους είναι απαραίτητη συνθήκη για την ε­
λεύθερη ανάπτυξη της προσωπικότητας του σύγχρονου υποκειμένου, αλλά 
θεωρούν ότι τα προβλήματα και οι εντάσεις έχουν βάση οικονομική, σύμφω­
να με τη μαρξιστική προσέγγιση της κοινωνίας. Κύριος δηλαδή φορέας της 
κοινωνικής δυσλειτουργίας δεν είναι η ανεπαρκής αναγνώριση της διαφο­
ράς, αλλά τα μεγάλα συστήματα εξουσίας και, συγκεκριμένα, ο καπιταλισμός 
ως οικονομικό κοσμοσόστημα και ο εθνικισμός ως αρχή οργάνωσης των νε- 
ωτερικών κοινωνιών. Αν και οι θέσεις των δύο ρευμάτων αμφισβήτησης του 
εθνικισμού είναι κοινές σε ό,τι αφορά στις αρχές της ισότητας, των δικαιω­



26 ΡΟΖΑ ΒΑΣΙΛΑΚΗ

μάτων, της αναγνώρισης, του σεβασμού και της προστασίας της ετερότητας, 
ο λόγος των αντιεξουσιαστικών οργανώσεων σπανίως προβαίνει σε ικανο­
ποιητική διάκριση μεταξύ των διαφορετικών και ενίοτε συγκρουόμενων προ­
βλημάτων, αιτημάτων και προσδοκιών που μπορεί να χαρακτηρίζουν τα επι- 
μέρους κινήματα των μειονοτικών ομάδων -εθνοτικών, έμφυλων, διαφορε­
τικού σεξουαλικού προσανατολισμού, διαφορετικών θρησκευτικών πεποιθή­
σεων κ.ά. Ωστόσο, η αποφυγή της διάκρισης αυτής προσφέρει τη δυνατότη­
τα για μια συνολικότερη θέση επί των ζητημάτων που αναφύονται στις μετα- 
νεωτερικές συνθήκες, αλλά και σε ένα συνολικότερο όραμα περί εξάλειψης 
της κοινωνικής αδικίας που δεν περιορίζεται στη διεύρυνση της συμμετοχής 
των υποκειμένων στις δομές, αλλά σε μια συνολική αναδιάρθρωση της κοι­
νωνικής συγκρότησης. Έτσι, η στάση που τηρεί ο αντιεξουσιαστικός χώρος 
στη ρητορική και στις πολιτικές της πολυπολιτισμικότητας είναι σκεπτικιστι- 
κή ως προς τις μακροπρόθεσμες στοχεύσεις τους, αφού δεν βλέπει την ανα­
τροπή των δομών εξουσίας που οραματίζεται στη διεύρυνση της αναγνώρι­
σης της ανθρώπινης ποικιλότητας.

Ενδιαφέρον όμως θα είχε να θίξει κανείς και τις αντιφάσεις της αντιεθνι- 
κιστικής ιδεολογίας όπως εκφράζεται μέσα από τις εν λόγω οργανώσεις. Λό­
γω της εκ των προτέρων, γενικευμένης και μάλλον όχι ικανοποιητικά προσ­
διορισμένης στράτευσής τους κατά της εξουσίας, οι συγκεκριμένες οργανώ­
σεις μεταπηδούν ασύνειδα στην απέναντι πλευρά όταν πρόκειται για τους ε­
θνικισμούς λεγάμενων μικρών λαών, των μη αναγνωρισμένων εθνών ή αυ­
τών που έχουν υποστεί τις αδικίες της δυτικής κυριαρχίας (αποικιοκρατία, ε­
ντολές, οικονομικός και πολιτιστικός ιμπεριαλισμός), αλλά και των αυτονο- 
μιστικών ή εθνικοαπελευθερωτικών επαναστατικών κινημάτων. Σε αυτή τη 
λογική, οι εθνικιστικές αξιώσεις από την πλευρά των κρατουντών ή οι εθνι­
κιστικές διεκδικήσεις από την πλευρά των υποτελών χωρίζονται σε καλές και 
κακές, σε δίκαιες και άδικες, όπως είναι, για παράδειγμα, στην περίπτωση 
του ελληνικού αντιεθνικιστικού λόγου, ο απόλυτα άδικος τουρκικός κρατι­
κός εθνικισμός και ο απόλυτα δίκαιος επαναστατικός εθνικισμός των Κούρ­
δων αλλά και η αντίστοιχη, πιο περίπλοκη περίπτωση του κράτους του Ισραήλ 
και των Παλαιστινίων. Αν και μια παρόμοια λογική συνδέεται αναμφισβήτητα 
με τον οραματισμό ενός δικαιότερου κόσμου, η ιδεολογική τοποθέτηση που 
αντιτίθεται στον εθνικισμό μοιάζει με καθρέφτη που αντιστρέφει τις θέσεις 
δυνατών-αδυνάτων, στο πλαίσιο όμως των ίδιων δομών εξουσίας. Κι αν οι 
ταυτίσεις είναι πιο εύκολες στην περίπτωση των Κούρδων ή των Παλαιστι­
νίων, τα πράγματα περιπλέκονται όταν κάποια από τις εμπλεκόμενες δυνά­



ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑΝΤΙΕΘΝΙΚΙΣΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ 27

μεις είναι ταυτόχρονα θύμα και θύτης, όπως είναι για παράδειγμα η περίπτω­
ση της Σερβίας κατά τη διάρκεια των γιουγκοσλαβικών πολέμων, που υπήρ­
ξε ταυτόχρονα μια μικρή δύναμη που έπλητταν οι βομβαρδισμοί των δυνά­
μεων του ΝΑΤΟ, αλλά και μια σκληρή και βίαιη δύναμη, που μετήλθε απο­
τρόπαιων μέσων ώστε να εμποδίσει την απόσχιση μικρότερων λαών που επι­
ζητούσαν εθνική ανεξαρτησία. Οι γιουγκοσλαβικοί πόλεμοι κατέδειξαν τα ό­
ρια των δεδομένων και ορισμένες φορές ασυλλόγιστων ιδεολογικών ταυτί­
σεων της νεωτερικότητας, πρακτικά όμως παρήγαγαν περαιτέρω πολώσεις 
παρά προβληματισμούς.

Η παραδοσιακή ταύτιση της παγκόσμιας Αριστεράς με τα ένοπλα επανα­
στατικά κινήματα του δεύτερου μισού του 20ού αιώνα συνδέεται επιπλέον, 
σε ό,τι αφορά την Ελλάδα, με τον πρόσφατο ιστορικά αντιδικτατορικό αγώ­
να. Σε μια αντι-ιμπεριαλιστική και αντι-αμερικανική λογική, η ελληνική Αρι­
στερά υποστήριξε ένθερμα τα λατινοαμερικάνικα επαναστατικά κινήματα εξέ­
γερσης (τις Επαναστατικές Ένοπλες Δυνάμεις της Κολομβίας, τους Ζαπατί- 
στας στο Μεξικό, τους Σαντινίστας στη Νικαράγουα, το Φωτεινό Μονοπάτι 
στο Περού), αλλά και τα αυτονομιστικά, εθνικο-απελευθερωτικά υπ’ αυτήν 
την έννοια κινήματα στη Βόρεια Ιρλανδία εναντίον της Βρετανίας, στη Χώρα 
των Βάσκων εναντίον της Ισπανίας και στην Κορσική εναντίον της Γαλλίας, 
παραβλέποντας σε έναν βαθμό το θρησκευτικό ή εθνικιστικό προσανατολι­
σμό τους. Ο ενθουσιασμός των κινημάτων της Αριστερός για την επανάστα­
ση κατά του Σάχη στο Ιράν και η μετέπειτα αμηχανία απέναντι στο φαινόμε­
νο της θεοκρατίας ή στο φαινόμενο του μαχόμενου ισλαμισμού, όπως, για 
παράδειγμα, η περίπτωση των οργανώσεων-κινημάτων της Χαμάς και της 
Χεζμπολλά, αναδεικνύουν τη σύγχυση και αντιφατική στάση στην οποία 
μπορεί να οδηγήσει η αυτόματη γενικευμένη ταύτιση με οποιαδήποτε δύνα­
μη ή θέση αυτοπαρουσιάζεται ως «αντιεξουσιασπκή» ή «επαναστατική». Ο ι­
δεολογικός πυρήνας της φαινομενικής μόνον σύμπτωσης της Αριστερός με 
τον μαχόμενο ισλαμισμό είναι ο αντι-αμερικανισμός.24 Πρόκειται για μια ιδε­
ολογική ομπρέλα που συστεγάζει ιδεολογίες και κινήματα με διαφορετικές 
και συχνά συγκρουόμενες προοπτικές' ωστόσο, για λόγους που έχουν να

24. Για την αντίθετη θέση, που θεωρεί ότι στις μέρες μας η Αριστερά και ο ισλαμισμός ως 
πολιτικό κίνημα (και όχι θρησκευτικό, αλλά επί της ουσίας μετα-αποικιακό και αντι-εξουσια- 
σπκό) έχουν κοινά προτάγματα, βλ. τη διάλεξη της S. Buck-Morss, «Κριτική θεωρία και ισλα­
μισμός» στο, της ιδίας, Πέρα από τον τρόμο. Ισλάμ, κριτική θεωρία και Αριστερά, Αλεξάν­
δρεια, Αθήνα 2005, σ. 59-77, και S. Sayyid, A Fundamental Fear. Eurocentrism and the 
Emergence of Islam ism, Zed Books Ltd, Λονδίνο-Νέα Υόρκη 1997/2003.



28 ΡΟΖΑ ΒΑΙΙΛΑΚΗ

κάνουν με την ανακατάταξη της παγκόσμιας ισχύος μετά το 1989, γνωρίζει 
εντυπωσιακή και μάλλον οικουμενική απήχηση στις μέρες μας.

Κοντολογίς, η πολιτική και η ιδεολογία του αντιεθνικισμού, όπως και αυ­
τή του εθνικισμού στην οποία αντιτίθεται, αντιλαμβάνονται την πολιτική με 
τρόπο νεωτερικό, ιδεολογικό, όχι ως πεδίο εξισορρόπησης συμφερόντων 
αλλά ως πεδίο δικαίωσης αφηρημένων αρχών25 (της ανεξαρτησίας, της ισό­
τητας, της λαϊκής κυριαρχίας, της αναγνώρισης της διαφοράς, της αδελφο­
σύνης των λαών κ.ά.) που πρέπει να εφαρμόζονται παντού και πάντοτε, πέ­
ραν της εκάστοτε ιστορικής συγκυρίας. Ανεξαρτήτως των σκοπιμοτήτων αλ­
λά και των μέσων των οποίων μετέρχονται, η ίδια πεποίθηση περί απόλυτης 
ορθότητας ορισμένων αφηρημένων ιδεολογικών αρχών διέπει τόσο την υπο­
στήριξη ένοπλων, επαναστατικών ή εθνικο-απελευθερωτικών κινημάτων από 
την πλευρά της παγκόσμιας Αριστεράς, όσο και την επιβολή της «δημοκρα­
τίας» ως συστήματος διακυβέρνησης σε ολόκληρο τον κόσμο από την πλευ­
ρά της αμερικανικής εξωτερικής πολιτικής, τουλάχιστον από τη λήξη του Α' 
Παγκοσμίου Πολέμου και μέχρι τις μέρες μας. Από την άποψη αυτή, η το­
ποθέτηση των οπαδών τον πολύ πολιτισμικών θεωριών και πολιτικών, του­
λάχιστον στις εκδοχές της που ανατίθενται στον κοινοτισμό, είναι περισσότε­
ρο συνειδητοποιημένη ως προς την απόσταση που δημιουργείται στη νεωτε- 
ρικότητα μεταξύ αφαίρεσης και εμπειρίας, μεταξύ της σύλληψης αφηρημέ­
νων αρχών και του αποτελέσματος εφαρμοσμένων πολιτικών. Η τρέχουσα 
συζήτηση περί αναγνώρισης πολιτισμικών δικαιωμάτων στις εθνοτικές μειο­
νότητες βασίζεται σε μεγάλο βαθμό στη διαπίστωση της αναποτελεσματικό­
τητας αλλά και της αδικίας που μπορεί να επισύρει η αδιάκριτη εφαρμογή α­
φηρημένων αρχών στους υποτελείς πληθυσμούς.

4. Η ΣΗΜΑΣΙΑ ΚΑΙ ΟΙ ΣΥΝΕΠΕΙΕΣ ΤΟΥ ΑΚΤΙΒΙΣΜΟΥ ΩΣ ΙΙΡΟΝΟΜΙΑΚΗΣ 
ΣΤΡΑΤΗΓΙΚΗΣ ΥΠΟΣΤΗΡΙΞΗΣ ΤΗΣ «ΔΙΑΦΟΡΑΣ»

Πέραν όμως των πολιτικών και θεωρητικών τους διαφορών, οι οργανώσεις 
με πολυπολιτισμικό και οι οργανώσεις με αντιεξουσιασπκό προσανατολισμό 
συνδέονται μέσω της ιδεολογικής στράτευσής τους στη διεκδίκηση δικαιω­

25. Για πληρέστερη ανάλυση αυτής της νεωτερικής ιδεολογικής ρητορικής όπως αναπτύσ­
σεται από τον Kedourie, βλ. Π. Λέκκας, «Εισαγωγή. Ο Έλι Κεντούρι και η κριτική της νεωτε- 
ρικότητας από τη σκοπιά της παράδοσης», στο Ε. Kedourie, Μειονότητες, Θρησκεία και Πο­
λιτική. Δύο Δοκίμια, Κατάρτι, Αθήνα 2002, σ. 22.



ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑΝΤΙΕΘΝΙΚΙΣΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ 29

μάτων και στην έμπρακτη υποστήριξη των περιθωριοποιημένων και υποτε­
λών πληθυσμών, στάση που αναγκαστικά υποδεικνύει τον ακτιβισμό ως πρα­
κτική για την επίτευξη των στόχων τους. Ο ακτιβισμός των συγκεκριμένων 
οργανώσεων καλύπτει ένα ευρύ φάσμα δράσεων που περιλαμβάνει τόσο την 
ευαισθητοποίηση των πολιτών μέσω της δημοσιοποίησης των ζητημάτων 
που αφορούν τους υποτελείς πληθυσμούς —όπως πορείες διαμαρτυρίας, 
διοργανώσεις φεστιβάλ, παρουσίες σε διεθνή συνέδρια και φόρα συζητήσε­
ων, έκδοση δελτίων Τύπου- είτε την πρακτική λύση των προβλημάτων -ό­
πως νομική υποστήριξη στις διώξεις που υφίστανται οι μειονοτικές ομάδες, 
οι μετανάστες και οι πρόσφυγες, νομική υποστήριξη για τη διεκδίκηση πολι­
τικού ασύλου, διατύπωση διαμαρτυριών προς την κυβέρνηση ή τις αρμόδιες 
αρχές, διοργάνωση μαθημάτων ελληνικής γλώσσας, ενημέρωση και υποστή­
ριξη για τη διεκπεραίωση γραφειοκρατικών διαδικασιών. Μέρος του ακτιβι­
σμού τους και αποτέλεσμα της στράτευσής τους είναι και η μαχητική ρητο­
ρεία και ο καταγγελτικός τόνος των κειμένων τους.

Θα είχε, ωστόοο, ενδιαφέρον να θέσει κανείς το ερώτημα του πρακτικού 
αποτελέσματος του ακτιβισμού των οργανώσεων αυτών: πώς γίνεται αντιλη­
πτή και κατά πόσο γίνεται αποδεκτή η δράση τους από τους ανθρώπους 
στους οποίους απευθύνεται και ενδιαφέρεται να στηρίξει στη διεκδίκηση 
των δικαιωμάτων τους. Οι πιο εμφανείς επιπτώσεις των αταβιστικών πολιτι­
κών, που εμπνέονται από τις αρχές των νεωτερικών ιδεολογικών πολιτικών, 
μπορούν να εντοπιστούν στις περιπτώσεις των εθνικών μειονοτήτων: η πί­
στη στη νεωτερική αρχή της εθνικής αυτοδιάθεσης δεν μπορεί παρά να μετα­
τρέψει αμετάκλητα την εκάστοτε μειονότητα από κοινότητα σε έθνος το ο­
ποίο έχει ως ελάχιστο αίτημα την αναγνώριση και ως μέγιστο την ανεξαρτη­
σία.26 Το πιο χαρακτηριστικό ίσως παράδειγμα αυτής της μεταβολής μπορεί 
να παρατηρηθεί στην κοινότητα των Ρομά, την πιο διασπαρμένη νομαδική 
κοινότητα της νεότερης ιστορίας. Κατά τη διάρκεια των εργασιών των τεσσά­
ρων Διεθνών Συνεδρίων των Ρομά διατυπώθηκε (μεταξύ άλλων αποφάσεων 
για τη λήψη δράσεων που σηματοδοτούν τη διαδικασία της εθνογένεσης, ό­
πως η τυποποίηση της ρομάνι γλώσσας, η επιλογή εθνικής σημαίας και εθνι­
κού ύμνου) το αίτημα για διεθνή αναγνώριση των κοινοτήτων των Ρομά ως

26. Για ένα ιστορικό παράδειγμα του τρόπου με τον οποίο εφαρμόστηκε η νεωτερική αρχή 
της εθνικής αυτοδιάθεσης στην περίπτωση της μετατροπής των μειονοτήτων στην επικράτεια 
της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας από κοινότητες σε έθνη και, κυρίως, σε ομοιογενή έθνη με 
την τακτική του «ξεσκαρταρίσματος» των πληθυσμών, βλ. E. Kedourie, «Μειονότητες», στο 
Μειονότητες, Θρησκεία και Πολιτική. Δυο Δοκίμια, ό.π., σ. 35-103.



30 ΡΟΖΑ ΒΑΣΙΛΑΚΗ

ενιαίας εθνικής μειονότητας ινδικής καταγωγής, ως έθνους χωρίς κράτος. 
Ωστόσο, όσο νεωτερικό είναι το αίτημα αναγνώρισης των Ρομά, άλλο τόσο 
είναι και η άρνηση της ελληνικής κοινότητας Ρομά να το προσυπογράψει και 
να προτιμήσει την πλήρη αναγνώριση των μελών της ως ελλήνων πολιτών 
διαφοροποιώντας έτσι τη στάση της. Και τούτο διότι, κατά τη γνώμη της, «οι 
Τσιγγάνοι της Ανατολικής και Κεντρικής Ευρώπης, υπό πλήρη αμερικανική 
υποστήριξη, έχουν σηκώσει παντιέρα σε μια πρόδηλη προσπάθεια δημιουρ­
γίας κρατικής οντότητας».27 Η φράση συμπυκνώνει όχι μόνον τη δυναμική 
της αναγνώρισης στη περίπτωση των εθνικών μειονοτήτων, αλλά και την επί­
γνωση των υποκειμένων της ύστερης νεωτερικότητας ότι εμπλέκονται σε παι­
χνίδια πολιτικής εξουσίας στα οποία είναι ταυτόχρονα και ενεργοί δρώντες 
και ανίσχυροι θεατές.28 Ενδιαφέρον έχει όμως και η αντίδραση των ΜΚΟ 

που έχουν αναλάβει την υποστήριξη των Ρομά στην Ελλάδα, οι οποίες κατα­
δικάζουν τη στάση της συγκεκριμένης κοινότητας ως σύμπραξη με τον ελλη­
νικό εθνικισμό. Η αντίδραση αυτή επαναφέρει τον προβληματισμό που τέθηκε 
παραπάνω: σε ποιον βαθμό οι οργανώσεις υποστήριξης έχουν δικαίωμα να α­
ποφασίζουν για την αυθεντικότητα των αποφάσεων των εκάοτοτε μειονοτι­
κών κοινοτήτων, αλλά και κατά πόσο ο ακτιβισμός τους δημιουργεί και συ­
ντηρεί ζητήματα που τροφοδοτούν τον λόγο ύπαρξής του;

Επιπλέον, στην περίπτωση των εθνικών μειονοτήτων, κοινό χαρακτηριστικό 
των οργανώσεων και των δύο ρευμάτων είναι η κοινή πεποίθηση και συναι­
σθηματική ταύτιση των δυτικών ακτιβιστών με την εξ ορισμού θεώρηση των 
εθνικών κρατών ως κακοποιών και των μειονοτικών ομάδων ως ενάρετων.29

27. Οι δηλώσεις ίου εκπροσώπου της Ένωσης των Ελλήνων Τσιγγάνων και ο σχολιασμός 
τους από τον εκπρόσωπο του Ελληνικού Παρατηρητηρίου των Συμφωνιών του Ελσίνκι, πα­
ρατίθενται στο http://www.greekhelsinki.gr/greekyarticles/6-8-2000-aimgreelc8.html

28. Αναφερόμαστε στη θέση που αναπτύσσει ο Α. Giddens, Central Problems in Social 
Theory. Action, Structure and Contradiction in Social Analysis, MacMillan Press, Λονδίνο 1979 
και The Constitution of Society. Outline of the Theory of Structuration, Polity Press, Cambridge 
1986, για τον «δυϊσμό της δομής», αναδεικνύοντας τη διαδικασία με την οποία τα υποκείμενα 
προβαίνουν σε επιλογές χωρίς ωστόσο να καθορίζουν το σύνολο των επιλογών τους.

29. Η τοποθέτηση αυτή προέρχεται από τον Kedourie, ο οποίος, κατά την ανάλυση της 
σχέσης των χωρών της Μέσης Ανατολής με τις Δυτικές Δυνάμεις, σχολιάζει τον «δυτικό εκεί­
νο συναισθηματισμό του συρμού, σύμφωνα με τον οποίο οι Μεγάλες Δυνάμεις είναι [εξ ορι­
σμού] κακές, ενώ οι μικρές δυνάμεις [εξ ορισμού] ενάρετες» στο «The Middle-East and the 
Powers», στο E. Kedourie, The Chatman House Version and Other Middle-Eastern Studies, 
University Press of New England, Hanover και Λονδίνο 1970/1984, ο. 6. Βλ. και την εισαγω­
γή του Π. Λέκκα στο Ε. Kedourie, Μειονότητες, Θρησκεία και Πολιτική. Δύο Δοκίμια, ό.π., 
ο. 24 για τη μετάφραση του χωρίου που παρατίθεται.



ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑΝΤΙΕ0ΝΙΚΙΣΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ 31

Ένας τέτοιος συναισθηματισμός, φορτισμένος με τη συλλογική ενοχή της επο­
χής των μετα-αποκιακών αγώνων, των κινημάτων αμφισβήτησης, των μετα­
μοντέρνων ανησυχιών στις κοινωνικές επιστήμες, πεπεισμένος ωστόσο για 
τη συμβολική του υπεροχή επειδή ακριβώς παράγεται στη Δύση, δεν θα 
μπορούσε παρά να θολώνει μια πιο ψύχραιμη, πιο ζυγισμένη αξιολόγηση 
των συγκρουσιακών καταστάσεων. Αυτή η συναισθηματική και ενοχική ταύ­
τιση, μολονότι κανείς δεν αμφισβητεί τη βαθύτερη αντι-εξουσιασπκή, αντι- 
ιεραρχική και εντέλει πιο δίκαιη εφόρμησή της, συνεπάγεται μια διπολική, α­
ντιθετική πρόσληψη του κόσμου που, στην πρακτική εφαρμογή της, ενθαρ­
ρύνει τις ακραίες πολιτικές επιλογές και τον θαυμασμό της αδιαλλαξίας. 
Έτσι, όσο πιο ακραία είναι η μορφή που παίρνει η αντιπαράθεση των μικρών 
εναντίον των μεγάλων δυνάμεων -πόλεμοι, τρομοκρατικές ενέργειες- τόσο 
πιο δίκαιος θεωρείται ο αγώνας των πρώτων, νομιμοποιώντας τη χρήση όλο 
και πιο ακραίων μέσων: ο συμβιβασμός γίνεται συνώνυμο της προδοσίας ε­
νώ ο εξτρεμισμός, όπως το θέτει ο Kedourie, γίνεται το κατεξοχήν σύμβολο 
αγνότητας.30 Αποτέλεσμα της διπολικής πρόσληψης του κόσμου μεταξύ «κα­
λών» και «κακών» εθνών είναι η τάση να ανάγονται οι επιμέρους, τοπικές 
συγκρούσεις σε μια υποτιθέμενα γενικευμένη σύγκρουση εναντίον μιας γενι- 
κευμένης και απροσδιόριστης εξουσίας (όπως υπαγορεύει η θέση των ποικί­
λων κινημάτων ανά την υφήλιο για τις ΗΠΑ), αλλά και η αντίθετά της, που 
ταυτίζει τις επιμέρους και τοπικές συγκρούσεις με μια εξίσου γενικευμένη 
και αόρατη απειλή (όπως υπαγορεύει η θέση των ΗΠΑ για την τρομοκρατία).

Κοντολογίς, φαίνεται ότι συχνά η πρακτική εφαρμογή των αρχών της α­
ναγνώρισης των μειονοτήτων πέφτει στην παγίδα του εθνικισμού τον οποίο 
αντιμάχεται, αφού τις περισσότερες φορές δεν φαίνεται να οδηγεί στην πο- 
λυπολιτισμική συμβίωση εντός ενός έθνους-κράτους, αλλά μάλλον στην α­
πόσχιση της εθνικής μειονότητας, με στόχο να δημιουργήσει με τη σειρά της 
ένα νέο μονοπολιτισμικό κράτος. Η πολιτική της αναγνώρισης φαίνεται να 
πολλαπλασιάζει τα εθνικιστικά κινήματα αλλά και τις συγκρούσεις που ανα­
γκαστικά συνοδεύουν τη γένεσή τους. Έτσι, τα τελευταία χρόνια, ο πολιτικός 
χάρτης της υφηλίου γνώρισε τη μετατροπή της Σοβιετικής Ένωσης σε αρχι­
κά δεκαπέντε και της Γιουγκοσλαβίας σε αρχικά πέντε αναγνωρισμένες νέες

30. Βλ. Ε. Kedourie, Nationalism, Hutchinson & Co Ltd, Λονδίνο 1960/1971, σ. 18. Τη 
θέση του περί «έντιμου συμβιβασμού», τον οποίο αντιπαραβάλλει στον φανατισμό και την 
κουλτούρα του θανάτου που αυτός καλλιεργεί, αναπτύσσει και ο ισραηλινός συγγραφέας Α. 
Οζ σχετικά με την επίλυση του Παλαιστινιακού ζητήματος στο, Κατά του φανατισμού. Τρία 
κείμενα που αντιδρούν στην παγκόσμια ρητορεία, Καστανιώτης, Αθήνα 2005.



32 ΡΟΖΑ ΒΑΣΙΛΑΚΗ

δημοκρατίες, των οποίων όμως οι μειονότητες εμπνέονται από τις ίδιες εθνι­
κιστικές ιδέες και φιλοδοξίες, από την ίδια αδιαλλαξία και την ίδια «ανάγκη» 
εθνικής αναγνώρισης και ομοιογένειας, όπως και οι κρατικοί εθνικισμοί 
στους κόλπους των οποίων γεννώνται' οι καυκασιανές περιοχές του Να- 
γκόρνο-Καραμπάχ στο Αζερμπαϊτζάν, της Αμπχαζίας και της Νότιας Οσε- 
τίας στη Γεωργία, αλλά και η περαιτέρω διάσπαση μεταξύ Βόρειας Οσσετίας 
και Ινγκουσετίας, η περιοχή της Υπερδνειστερίας στη Μολδαβία στην καρδιά 
της Ευρώπης ή του Κοσόβου στη Σερβία και της αλβανόφωνης περιοχής 
του Τετόβου στην ΓΊΓΔΜ, για να έλθουμε στα οικεία παραδείγματα των Βαλ­
κανίων, υποδεικνύουν ότι οι κάτοικοι των περιοχών αυτών δεν υπολείπο­
νται ούτε σε συναισθηματισμό ούτε σε ακτιβισμό από εκείνους που λίγα μό­
λις χρόνια νωρίτερα υπόσχονταν την αυτόματη λύση των δεινών με την από­
σχιση από τη Σοβιετική ή τη Γιουγκοσλαβική Ομοσπονδία.

Σημαντική όμως είναι και η μετάλλαξη την οποία διέρχονται και τα λεγά­
μενα παραδοσιακά στοιχεία των κοινοτήτων προς προστασία: η τυποποίηση 
της γλώσσας τους, η μουσειοποίηση του υλικού πολιτισμού τους, η απώλεια 
της λειτουργικότητας των παραδόσεων τους και η μετατροπή τους σε φολ­
κλόρ, ψυχαγωγικές εκδηλώσεις και τουριστικές ατραξιόν, είναι χαρακτηρι­
στικές διαδικασίες που αναδεικνύουν την αντίφαση που εμφιλοχωρεί στις 
πολιτικές της ταυτότητας, της αναγνώρισης και της διαφοράς. Το «δικαίωμα 
της επιβίωσης» που υποστηρίζει ο Ταίηλορ στο διάσημο δοκίμιό του, που εν 
πολλοίς συμπυκνώνει τη λογική και τις επιδιώξεις του φιλοσοφικού κοινοτι­
σμού,31 συνδέεται με τη λογική επιβίωσης παραδόσεων που παρουσιάζονται 
γεννημένες σε χρόνο κενό και όχι ως αποτέλεσμα επιλογών και αλλαγών, α­
φού στην πράξη κάθε παραδοσιακή λειτουργία ή δραστηριότητα εισήχθη κά­
ποτε ως καινοτομία.32 Η ιδιαίτερη αξία των παραδόσεων αυτών αναγνωρίζε­
ται στα πλαίσια της νεωτερικότητας και η διάσωσή τους οφείλεται σε μεγάλο 
βαθμό στις αντιφάσεις της, που προκαλούν τη γένεση των κινήματων του 
ρομαντισμού και του κοινοτισμού και των αξιώσεών τους (αξιώσεις για αυ­
θεντικότητα, αναγνώριση και επιβίωση). Τα παραδείγματα δεν λείπουν, είτε

31. Τ. Ταίηλορ, «Η πολιτική της αναγνώρισης», στο του ιδίου, ΠολυποΑιτισμικότητα, ό.π.
32. Αυτή τη θέση περί πολιτισμικών παραδόσεων υποστηρίζει ο φιλόσοφος Κ.Α. Appiah 

στο Cosmopolitanism, Ethics in A World of Strangers, Allen Lane, Λονδίνο 2006. Στο πολιτι­
κό και φιλοσοφικό αυτό μανιφέστο, προκρίνει την ανάγκη ανάδειξης της οικουμενικότητας 
της ανθρώπινης φύσης και του ανθρώπινου πολιτισμού, σε αντίθεση με την έμφαση στην πο­
λιτισμική διαφορά και τη διατήρησή της, θέση στην οποία εστιάστηκε η συζήτηση τα τελευ­
ταία χρόνια από τους διανοούμενους τόσο της Αριστερός όσο και της Δεξιάς.



ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑΝΤΙΕΘΝΙΚΙΣΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ 33

από τον δυτικό είτε από τον λεγόμενο αναπτυσσόμενο κόσμο: οι γαλλόφω­
νοι του Κεμπέκ, οι κοινότητες των Ινδιάνων στις ΗΠΑ και τον Καναδά, οι 
Βάσκοι της Ισπανίας, οι Βρετόνοι της Γαλλίας, οι Σκώτοι και οι Ουαλλοί της 
Βρετανίας, αλλά και οι κοινότητες των Βουσμάνων/Κάνγκ στη Ναμίμπια, ό­
πως και πολλές άλλες πολιτισμικά διακριτές ομάδες δεν θα ήταν σε θέση να 
περισώσουν τη διακριτότητα της κουλτούρας τους χωρίς την αναγνώρισή 
της, αλλά ούτε και να αποφύγουν τη μετάλλαξη που αυτή υφίσταται από 
τους νεωτερικούς θεσμούς και την τεχνητή υποστήριξη που παρέχουν.

Επιπλέον, η πολιτική της αναγνώρισης μεταλλάσσει τις ταυτότητες εκεί­
νων για τους οποίους αγωνίζεται, όπως σημειώνει ο Appiah.33 Αυτό που αλ­
λάζει σε κάθε περίπτωση είναι τόσο το περιεχόμενο της συλλογικής κοινωνι­
κής ταυτότητας της ομάδας όσο και το ίδιο το υποκείμενο. Η υποκειμενικό­
τητα οφείλει να συμμορφωθεί με τη συλλογική ταυτότητα της ομάδας, αφού, 
για να αναγνωριστεί η «συλλογική ιδιαιτερότητα», πρέπει η ατομική μοναδι­
κότητα να συμμορφωθεί στις προσδοκίες που δημιουργούνται τόσο στους 
«άλλους» όσο και στους «ομοίους». Από τη στιγμή που η συλλογική ιδιαιτε­
ρότητα κεφαλαιοποιείται συμβολικά με αυτόν τον πολιτικό τρόπο, το υπο­
κείμενο οφείλει να πείσει οικείους και ετέρους για το «αυθεντικό» δικαίωμα 
συμμετοχής του στην ομάδα, είτε πρόκειται για την ήπια προσαρμογή που 
τελικά επιλέγεται από τα μέλη των εκάστοτε μειονοτικών ομάδων -όπως η 
περίπτωση των στρατευμένων ομοφυλοφίλων ή των στρατευμένων Αφροα- 
μερικανών που παρουσιάζεται από τον Appiah34- είτε για τη βίαιη επιβολή 
των διακρπών χαρακτηριστικών της —όπως η περίπτωση των μουσουλμά­
νων μεταναστριών δεύτερης ή τρίτης γενιάς που πέφτουν θύματα σωματι­
κών επιθέσεων από φονταμενταλιστές ομόθρησκούς τους επειδή δεν καλύ­
πτουν το πρόσωπο ή το κεφάλι τους.

Εντούτοις, αν ο ακτιβισμός έχει την ιδιότητα να μεταλλάσσει τις ταυτότη­
τες των ομάδων και των υποκειμένων των οποίων αναλαμβάνει την υποστή­
ριξη, όπως το είδαμε με την περίπτωση των εθνικών μειονοτήτων, δεν πρέπει 
να παραβλέψει κανείς και το αντίστροφο αποτέλεσμα, όσον αφορά μειονοτι­
κές ομάδες με άλλου τύπου πολιτισμικό περιεχόμενο, όπως είναι οι μετανά­
στες. Η χλιαρή διάθεση με την οποία συχνά υποδέχονται οι μετανάστες τις ε­
νέργειες που απευθύνονται στους ίδιους -για παράδειγμα η μικρή συμμετο­
χή τους, κατά κοινή παραδοχή των μελών των οργανώσεων, στις πρωτοβου­

33. Κ.Α. Appiah, «Ταυτότητα, αυθεντικότητα και επιβίωση», ό.π., ο. 202.
34. Στο ίδιο, ο. 197-202.



34 ΡΟΖΑ ΒΑΣΙΛΑΚΗ

λίες που διοργανώνονται από τις διάφορες ομάδες υποστήριξης, όπως το α- 
ντιρατσιστικό φεστιβάλ, αλλά και η περιορισμένη στελέχωση των οργανώσε­
ων από τα ίδια τα ενδιαφερόμενα κοινωνικά υποκείμενα- είναι ένα ζήτημα 
που προβληματίζει τόσο για το περιεχόμενο όσο και για το νόημα της δρά­
σης των οργανώσεων που δραστηριοποιούνται στον χώρο. Η διαπίστωση 
αυτή δεν ακυρώνει βεβαίως τον λόγο ύπαρξης της δράσης τους, αλλά τον α­
ναπροσδιορίζει ως προς το εξής: το αποτέλεσμα της δράσης των εν λόγω ορ­
γανώσεων είναι μάλλον η ευαισθητοποίηση των φορέων της κυρίαρχης 
κουλτούρας γύρω από τα ζητήματα των υποτελών πληθυσμών, παρά η συ- 
νειδητοποίηση των ίδιων των υποτελών υποκειμένων ως ομάδων με κοινά 
προβλήματα και επομένως συμφέρον για κοινή δράση.

5. ΣΥΜΠΕΡΑΣΜΑΤΑ

Η πλήρης κατανόηση της παραγωγής του κριτικού απέναντι στον εθνικισμό 
λόγου προϋποθέτει τη συμπερίληψη του «αντίπαλου» εθνικιστικού λόγου 
που αρθρώνεται στη σύγχρονη Ελλάδα. Οι άνθρωποι τους οποίους προσπα­
θούν να επηρεάσουν και να αλλάξουν οι οργανώσεις προβαίνουν σε αντιφα­
τικές πρακτικές στην καθημερινότητά τους, όπως για παράδειγμα σε ξενοφο- 
βικές ή ρατσιστικές αντιδράσεις εναντίον των ξένων που ζουν στην πόλη 
τους και στη γειτονιά τους, αλλά και στην ταυτόχρονη προτίμηση των φθη­
νότερων υπηρεσιών που προσφέρουν οι μετανάστες και των φθηνότερων 
καταναλωτικών προϊόντων που παράγονται στον Τρίτο Κόσμο. Οι άνθρωποι 
φαίνονται μπερδεμένοι και αμφίθυμοι σε σχέση με τις αλλαγές που επιφέρει 
η παγκοσμιοποιημένη σημερινή κοινωνία στην καθημερινότητα και στον 
τρόπο που έχουν μάθει να καταλαβαίνουν τον κόσμο, και τούτο σε χρονικό 
διάστημα λιγότερο μιας γενιάς. Έως την περίοδο της Μεταπολίτευσης οι άν­
θρωποι στην Ελλάδα βίωσαν μια μακρά και συνεχόμενη πορεία διακυβέρνη­
σης εθνικιστικού προσανατολισμού. Από τη λήξη του Β' Παγκοσμίου Πο­
λέμου και, επί της ουσίας, μέχρι τη δεκαετία του 1980, δηλαδή για χρονικό 
διάστημα τριάντα-τριανταπέντε ετών, οι πολίτες χωρίζονταν σε πρώτης και 
δεύτερης κατηγορίας, αναλόγως με την πιστοποίηση των πολιτικών τους 
φρονημάτων: η εθνικοφροσύνη, το μίσος για τον «τουρκικό ζυγό» και τους 
«σλαβοβούλγαρους κομμουνιστές», η αγάπη για τις «χαμένες πατρίδες», «την 
αδελφή Βόρεια Ήπειρο» και τη «Βασιλεύουσα» ήταν τα διαπιστευτήρια του 
καλού πολίτη, ενώ λεκτικές πρακτικές όπως η συστηματική χρήση των ελλη­



ΠΟΛΥΠΟΛΙΤΙΣΜΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΑΝΤΙΕΘΝΙΚΙΣΤΙΚΟΣ ΛΟΓΟΣ ΣΤΗΝ ΕΛΛΑΔΑ 35

νικών τοπωνυμίων για τις περιοχές και τις πόλεις των όμορων κρατών και ο 
βίαιος εξελληνισμός των λεγάμενων «σλαβόηχων» ή «βουλγαρόηχων» τοπω­
νυμίων, εφαρμόστηκαν με στόχο την ελληνικοποίηση της εδαφικής επικρά­
τειας. Βεβαίως, αν και είναι αλήθεια ότι κανένα έθνος-κράτος δεν μπορεί να 
ισχυριστεί τη μη επιβολή δια της βίας ορισμένων ομογενοποιητικών διαδικα­
σιών, στην περίπτωση της Ελλάδας οι διαδικασίες αυτές συνοδεύτηκαν από 
μεγάλης έκτασης καταστολή (διωγμούς, φυλακίσεις, διακρίσεις) στο πρό­
σφατο βιωμένο παρελθόν. Η προπαγάνδα, σε συνδυασμό με τον φόβο, αλλά 
και οι ιστορικοί λόγοι που συμπεριλάμβαναν την Ελλάδα στις τροχιές των 
μεταναστευτικών ρευμάτων ως χώρα μεταναστών και όχι ως χώρα υποδο­
χής, συνετέλεσαν στην κατίσχυση ενός ισχυρού μονοπολιτισμικού μοντέλου. 
Στην πορεία, όμως, οι γεωπολιτικές ισορροπίες άλλαξαν, ο «κομμουνιστικός 
κίνδυνος» των βαλκάνιων γειτόνων εξέλιπε, οι χώρες της Δυτικής Ευρώπης 
αναγκάστηκαν να αναγνωρίσουν τις εκ των πραγμάτων πολύ πολιτισμικές 
συνθέσεις των κοινωνιών τους. Η Ελλάδα μετατράπηκε σε χώρα υποδοχής 
των μεγάλων μεταναστευτικών ρευμάτων στην καμπή του αιώνα, οι διεκδι­
κήσεις των κινημάτων αμφισβήτησης κατά των πολιτικών και κοινωνικών ιε­
ραρχιών και οι ευαισθησίες του μεταμοντέρνου κινήματος για τις υποτελείς 
ομάδες διαχύθηκαν ευρέως, και έτσι οι άνθρωποι βρέθηκαν μπροστά σε μια 
κοινωνική πραγματικότητα με ανεστραμμένες πολιτικο-κοινωνικές αξίες. Ο 
πατριωτισμός έλαβε αρνητικό πρόσημο και έγινε εθνικισμός, η πραγματολο­
γική ακρίβεια των ακλόνητων θρύλων του ελληνισμού (με κορυφαίο παρά­
δειγμα το «κρυφό σχολειό») αμφισβητήθηκε και προωθήθηκε η αντίληψη 
της χρήσης τους ως συμβολισμών, οι ελληνοτουρκικοί έρωτες σάρωσαν τις 
τηλεοπτικές ακροαματικότητες και η ανιστορική αντίληψη περί «τουρκικής 
βαρβαρότητας» αντικαταστάθηκε από την εξίσου ανιστορική αντίληψη περί 
«πολύπολιτισμικής Οθωμανικής Αυτοκρατορίας».35 Οι έλληνες εθνικιστές, 
που είχαν μάθει να βλέπουν τους γείτονες ως εχθρούς, που επαινέθηκαν και 
ανταμείφθηκαν για τον πατριωτισμό τους, βρέθηκαν εκτός ιστορίας και 
στράφηκαν κατά των λεγάμενων ευρωπαίων γραφειοκρατών, κατά της πα­
ρουσίας ξένων στη χώρα αλλά και κατά εκείνων που πρεσβεύουν μια περισ­
σότερο ανεκτική και ποικιλόμορφη κοινωνία.

Αυτό εξηγεί σε μεγάλο βαθμό τη δυναμική εμφάνιση και απήχηση των ε­

35. Για τη σημερινή αντιμετώπιση Οθωμανικής Αυτοκρατορίας ως ιστορικού παραδείγμα­
τος πολύ πολιτισμικής κοινωνίας, βλ. Ν. Ροτζώκος, «Πολυπολιτισμικές αναγνώσεις του οθω­
μανικού παρελθόντος: προς ένα μεταμοντέρνο ρομαντισμό», Ο Πολίτης, τχ. 144, Μάιος 
2006, σ. 25-28.



36 ΡΟΖΑ ΒΑΣΙΛΑΚΗ

θνικιστικών λαϊκιστικών κομμάτων, ρευμάτων και προσωπικοτήτων, που η 
ρητορική τους στηρίζει την επιτυχία της στο κράμα κινδυνολογίας, συνωμο- 
σιολογίας και αίσθησης ταυτόχρονης αδικίας κατά του έθνους και της «φυ­
σικής» ανωτερότητάς του. Έτσι, είναι αναμενόμενο τα ξενοφοβικά, ρατσιστι­
κά, εθνικιστικά και αντιδυτικά ρεύματα να βρίσκουν προσφορότερο έδαφος 
σας περιοχές που πλήττονται περισσότερο από τις ανακατατάξεις της παγκο- 
σμιοποιημένης οικονομίας, όπως παρατηρείται στις μέρες μας σε περιοχές 
της Βόρειας Ελλάδας και κυρίως στη Θεσσαλονίκη. Στο περιβάλλον αυτό, η 
δράση και ο λόγος των οργανώσεων που πρεσβεύουν την πολυπολιτισμικό- 
τητα και τον αντιεθνικισμό —χωρίς βεβαίως να είναι αυτές οι μόνες φωνές, οι 
μόνες συλλογικότητες που εκφράζουν τις εν λόγω ιδεολογίες- είναι και απα­
ραίτητος και δημιουργικός. Μέσα στις αντιφάσεις, την αφέλεια αλλά και τις 
σκοπιμότητές του, την ανεπιτυχή ορισμένες φορές αναπαραγωγή μοντέλων 
που δεν ταιριάζουν στις τοπικές συνθήκες, τον νεο-ρομαντισμό του που 
βλέπει τη σωτηρία στη μετατροπή των εθνών σε λαούς ή πολιτισμούς, ο λό­
γος αυτός προκρίνει την αλληλεγγύη, εκλαϊκεύει και συμφιλιώνει έμπρακτα 
με τη διαφορά, συμβάλλοντας εντέλει στη συνειδητοποίηση της οικουμενι- 
κότητας των ανθρώπινων χαρακτηριστικών και των ανθρώπινων αναγκών.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

