
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Vol 36 (2010)

  

 

  

  Η εκκλησία της Κύπρου ως φορέας ιδεολογικών
και πολιτικών διεργασιών 

  Γιάννος Κατσουρίδης   

  doi: 10.12681/hpsa.14506 

 

  

  Copyright © 2017, Γιάννος Κατσουρίδης 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Κατσουρίδης Γ. (2017). Η εκκλησία της Κύπρου ως φορέας ιδεολογικών και πολιτικών διεργασιών. Ελληνική
Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, 36, 37–71. https://doi.org/10.12681/hpsa.14506

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 21/01/2026 06:53:11



ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 36, ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2010, ο. 37-71

Η Εκκλησία της Κυπρου

ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ

Γιάννος Κατσουρίδης*

Η Εκκλησία της Κύπρου αποτελεί έναν από τους κυρτότερους δρώντες στην πολιτική, 
κοινωνική, οικονομική και πολιτισμική ιστορία της νήσου. Το γεγονός αυτό καθιστούσε, 
διαχρονικά, δυσδιάκριτο τον διαχωρισμό της από το κράτος και την κοινωνία. Η επιρ­
ροή της αντικατοπτρίστηκε στη μετά την ανεξαρτησία περίοδο με την εκλογή του Αρχιε­
πισκόπου Μακαρίου Γ' στο ανώτατο κρατικό αξίωμα και εκτείνεται, έστω και μειωμένη, 
μέχρι σήμερα. Στο άρθρο αυτό εξετάζεται ο ρόλος της κυπριακής Εκκλησίας στις πρώτες 
δεκαετίες της αγγλιικής κατοχής και, ιδιαίτερα, μέσα από το σχίσμα για τον αρχιεπισκοπι­
κό θρόνο που εκδηλώθηκε στους εκκλησιαστικούς θεσμούς στις αρχές του 20ού αιώνα 
και την επίδρασή του στο πλέγμα των πολιτικών διεργασιών και σχέσεων εξουσίας της 
ελληνικής κοινότητας. Συναφές ζήτημα διερεύνησης συνιστά και η αντίστοιχη «κομματι­
κοποίηση» του θρησκευτικού θεσμού, η μετατροπή του, δηλαδή, σε αρένα αντιπαράθε­
σης και εκδήλωσης μιας σύγκρουσης που σημάδεψε όχι μόνο τη συγκεκριμένη περίοδο, 
αλλά ολόκληρη την εξέλιξη της πολυτικής ζωής στην Κύπρο.

Ο ρόλος του εκκλησιαστικού θεσμού σε μία κοινωνία εξετάζεται, συχνά, μέσα 
στο πλαίσιο του δίπολου «παράδοση-νεωτερικότητα», όροι οι οποίοι χρησι­
μοποιούνται από πολλούς ερευνητές ως αναλυτικά εργαλεία για την κατα­
νόηση της εμφάνισης των σύγχρονων κοινωνιών.* 1 Ένα από τα κύρια πολιτι­
σμικά ζητήματα της πορείας προς τη νεωτερικότητα είναι η μετάβαση από μια 
θρησκευτική σε μια υλιστική θεώρηση των πραγμάτων και από μια ιερή σε μια 
εκκοσμικευμένη θεμελίωση των κοινωνικών και ηθικών αξιών.2 Με τη νεωτε-

* Ο Γιάννος Κατσουρίδης είναι Research Fellow στο Institute of Commonwealth Studies 
στο University of London.

1. Για τις έννοιες παράδοση και εκσυγχρονισμός, βλ. Π. Ε. Λέκκας, Η Εθνικιστική Ιδεο­
λογία: Πέντε Υποθέσεις Εργασίας στην Ιστορική Κοινωνιολογία, β' έκδ., εκδόσεις Κατάρτι, 
Αθήνα 1996, σ. 197-227.

2. St. Hall - Β. Gieben, Η Διαμόρφωση της Νεωτερικότητας. Οικονομία, Κοινωνία, Πο­
λιτική, Πολιτισμός, β' έκδ., εκδόσεις Σαββάλας, Αθήνα 2003, σ. 20.



38 ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

ρικότητα, ο ίδιος ο πυρήνας των παραδοσιακών τρόπων ζωής αλλά και η ι­
δεολογική θεμελίωση της κυριαρχίας των θρησκευτικών θεσμών τέθηκαν υπό 
αίρεση, προκαλώντας συγκρούσεις, ανατροπές αλλά και συμβιβασμούς. Οι ι­
δεολογικές συγκρούσεις που επηρέασαν τις σύγχρονες κοινωνίες αφορούσαν, 
μεταξύ άλλων, το πρόβλημα της θέσης της Εκκλησίας μέσα στο σύστημα.1 * 3

Η έλευση των Βρετανών στην Κύπρο το 1878 θεωρείται, αφενός, ότι επέ­
φερε τουλάχιστον την επιτάχυνση εκείνων των κοινωνικών και πολιτικών δι­
εργασιών (εκσυγχρονισμός) που ανατρέπουν, σταδιακά, την παραδοσιακή τά­
ξη πραγμάτων της οποίας οργανικό κομμάτι ήταν η Εκκλησία της Κύπρου. 
Αφετέρου, έθεσε στο επίκεντρο αυτής της εγγενώς συγκρουσιακής κατάστα­
σης τη θέση και τα προνόμια της κυπριακής Εκκλησίας, ως αποτέλεσμα της 
ρήξης που επιχείρησαν οι Βρετανοί με τον εκκλησιαστικό θεσμό. Αυτό που 
δεν συνέβη στην Κύπρο κατά τη διαδικασία αυτή, ήταν η εξασθένηση της 
θρησκείας ως πνευματικής και πολιτικής δύναμης' το αποτέλεσμα ήταν να 
καταφέρει η κυπριακή Εκκλησία να διατηρήσει σε σημαντικό βαθμό τα προ­
νόμια και τον πρωταγωνιστικό της ρόλο.

Η τεκμηρίωση της εξέλιξης αυτής βασίζεται σε δύο στοιχεία της βρετανι­
κής περιόδου που θεωρούνται de facto αντιθετικά μεταξύ τους: από τη μία, 
η διατήρηση της πολιτικής διάκρισης χριστιανών και μουσουλμάνων και, ε­
πομένως, η θεσμοποίηση δύο αναγνωρισμένων πολιτικών και όχι απλά πλη- 
θυσμιακών συνόλων' και, από την άλλη, η επιχειρούμενη κατάργηση της 
προνομιακής εξουσίας της Εκκλησίας. Αυτά τα στοιχεία δημιουργούσαν ου­
σιαστικά ένα πλέγμα ταυτόχρονης συνέχειας και ασυνέχειας, αφού ο ένας 
παράγοντας επέτρεπε στους παλαιούς θεσμούς να επιδρούν, ενώ ο άλλος ο­
δηγούσε σε περιορισμό, κατά κάποιον τρόπο, της δράσης και επιρροής τους.

1. ΙΣΤΟΡΙΚΕΣ ΠΗΓΕΣ ΙΣΧΥΟΣ ΤΗΣ ΚΥΠΡΙΑΚΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ

Για να κατανοηθεί η σημασία του εκκλησιαστικού θεσμού στην Κύπρο και ο 
ρόλος της Εκκλησίας στην κοινωνία, πρέπει πρώτιστα να εξεταστεί η ισχύς 
που αυτή κατάφερε να συγκεντρώσει στους αιώνες που προηγήθηκαν. Οι δε­
σμοί των ορθόδοξων κατοίκων της Κύπρου με την Εκκλησία ανάγονται στο 
ιστορικό παρελθόν και ήταν ιδιαίτερα ισχυροί, η δε ιστορία της συνδέεται ά­
μεσα με την πολιτική ιστορία του νησιού. Ήταν ο βασικός θεσμός έκφρασης

3. S. Lipset, «Political Cleavages in Developed and Emerging Polities», oro E. Allardt - S. 
Rokkan (επιμ.), Mass Politics, Free Press, Νέα Υόρκη 1970, σ. 25.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 39

της ελληνικής ορθόδοξης κοινότητας στους αιώνες της οθωμανικής κυριαρ­
χίας και αποτελεί τον μεγαλύτερο και μακροβιότερο θεσμό συνέχειας στην ι­
στορία του τόπου.4 Σύμφωνα με κάποιες απόψεις, συνιστούσε τον πραγματι­
κό κυβερνήτη στην Κύπρο από τον 18ο αιώνα και μέχρι την έλευση των 
Βρετανών, φαινόμενο που απέρρεε από τον τρόπο διοίκησης που εφάρμο­
ζαν οι Οθωμανοί.5

Η Οθωμανική Αυτοκρατορία, για τους δικούς της σκοπούς ελέγχου των 
ορθόδοξων κατοίκων, αναγνώριζε την Εκκλησία ως τον μοναδικό πολιτικό 
αντιπρόσωπό τους στην Κύπρο, πρακτική που εφάρμοζε σε όλες τις περιο­
χές με ορθόδοξους κατοίκους. Την αντιμετώπιζε ως «εργαλείο ελέγχου» των 
ελλήνων υπηκόων.6 Ο καθορισμός των υπηκόων της Οθωμανικής Αυτο­
κρατορίας βάσει της θρησκείας τους, επέτρεπε στους ιεράρχες να «διορίζο­
νται» ως οι πολιτικοί ηγέτες των υπόδουλων λαών. Η εθναρχική κληρονο­
μιά, επομένως, του εκάστοτε Αρχιεπισκόπου Κόπρου αποδίδεται, εν πολ- 
λοίς, στα πολιτικά και οικονομικά προνόμια που διατηρούσε η Εκκλησία στη 
νήσο. Απόρροια των προνομίων αυτών ήταν μια σειρά λειτουργιών που προ­
σομοίαζαν σε κοομική εξουσία: της παραχωρήθηκε μεγάλη γαιοκτησία, είχε 
δικαιώματα είσπραξης εισοδημάτων και συλλογής φόρων ενώ, παράλληλα, η 
ίδια εξαιρούνταν της καταβολής φόρων, συμμετείχε αυτοδίκαια στο Κεντρι­
κό Συμβούλιο Διοίκησης της Κύπρου καθώς και στα Επαρχιακά Συμβούλια, 
ήταν υπεύθυνη για την εκπαίδευση των Ελλήνων και δίκαζε τις υποθέσεις 
μεταξύ των χριστιανών κατοίκων.7

Σημαντικός μηχανισμός συγκέντρωσης οικονομικής ισχύος αποτελούσαν 
οι μεταβιβάσεις κτημάτων από τους αγρότες προς την Εκκλησία.8 Πολλοί μι- 
κροϊδιοκτήτες γης μεταβίβαζαν σε αυτή την κυριότητα της ιδιοκτησίας τους, 
είτε εικονικά είτε πραγματικά, για να αποφύγουν τη φορολογία, τους τοκο­
γλύφους και τους ενοικιαστές φόρων.9 Αυτή η ανασφάλεια συνέδεε σημαντι­

4. Β. Εγγλεζάκης, «Η Εκκλησία της Κύπρου τον 18ο και 19ο Αιώνα», Διαλέξεις Λαϊκού 
Πανεπιστημίου, αρ. 1, εκδόσεις Δήμου Λευκωσίας, Λευκωσία 1984, σ. 309.

5. Ρ. Persianis, Church and State in Cyprus Education, Λευκωσία 1978, σ. 9.
6. Στο ίδιο, ο. 7.
7. G. Georghailides, A Political and Administrative History of Cyprus 1918-1926 with a 

Survey of the Foundations of British Rule, Cyprus Research Center, Λευκωσία 1979, σ. 56. 
Βλ. επίσης P. Persianis, Church and State in Cyprus Education, ό.π., σ. 13-14.

8. G. Hill, A History of Cyprus, τόμ. IV, Cambridge University Press, Cambridge 1952, o. 
310.

9. Πλούσιοι Ελληνοκύπριοι που αγόραζαν από τους Οθωμανούς το δικαίωμα συλλογής 
φόρων και απέδιδαν σε αυτούς ένα σταθερό ποσό.



40 ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

κά τους ελληνοκύπριους μικροϊδιοκτήτες με την Εκκλησία: οι αγρότες που με­
ταβίβαζαν τα κτήματά τους απέφευγαν τη φορολόγηση και συνέχιζαν να τα 
εκμεταλλεύονται, καταβάλλοντας σε αυτή, ως αντάλλαγμα, διάφορες δωρεές 
και δικαιώματα. Μετά τον θάνατο του ιδιοκτήτη, η Εκκλησία έπαιρνε συνή­
θως στην κατοχή της την περιουσία του, αφού σε πολλές περιπτώσεις δεν υ­
πήρχαν επίσημα έγγραφα.10 Αυτές οι παράμετροι συνέβαλαν στο να αποκτή­
σει η Εκκλησία εκτεταμένη περιουσία την οποία διαθέτει μέχρι και σήμερα.

Ενδεικτική του μεγέθους της περιουσίας της, κατά την εξεταζόμενη περίο­
δο, είναι η οικονομική έκθεση της Ιεράς Αρχιεπισκοπής, που δημοσίευσε η 
εφημερίδα Ελευθερία: σύμφωνα με αυτή, το 1923, το ενεργητικό των εκκλη­
σιαστικών σωματείων ανερχόταν στο ποσό των 1.125.000 λιρών Αγγλίας,11 
ενώ σύμφωνα με τον Γεωργαλλίδη, η Εκκλησία την ίδια εποχή κατείχε το 
5,3% της καλλιεργήσιμης γης της Κύπρου.12

Οι κοινωνικές σχέσεις της περιόδου διαπερνιούνταν από ένα δίκτυο αλ­
ληλεξαρτήσεων και πελατειακών δεσμών. Βασικό υπόβαθρο για την ανάπτυ­
ξη πελατειακών σχέσεων ήταν σε μεγάλο βαθμό η οικονομική δυσπραγία της 
πλειοψηφίας των Κυπρίων και η ανυπαρξία αξιόπιστου τραπεζικού ή άλλου 
συστήματος κρατικής δανειοδότησης και αρωγής. Στο δίκτυο αυτό εμπλεκό­
ταν ως ο μεγαλύτερος ιδιοκτήτης γης και η Εκκλησία η οποία ενοίκιαζε τα 
κτήματά της είτε σε πλούσιους, οι οποίοι τα υπενοικίαζαν σε μικρούς καλ­
λιεργητές, είτε απευθείας στους τελευταίους.13

Το χαμηλό μορφωτικό επίπεδο του πληθυσμού δεν του επέτρεπε να αντι- 
ληφθεί την πραγματική διάσταση των κοινωνικών σχέσεων και τα πιθανά 
στοιχεία εκμετάλλευσης που αυτές περιείχαν, με συνέπεια να μην μπορεί να 
διακρίνει τις πραγματικότητες και τον αληθινό ρόλο του κάθε θεσμού. Επι­
πλέον, ο απόλυτος έλεγχος του εκπαιδευτικού μηχανισμού από την Εκκλη­
σία -καθώς τα περισσότερα εκπαιδευτικά ιδρύματα ήταν εκκλησιαστικά-, 
καθόριζε και τη συμπεριφορά της κοινωνικής και πολιτικής ελίτ της Κύπρου 
έναντι της ίδιας της Εκκλησίας. Ως οφειλέτης και πολλές φορές εξαρτώμενη

10. R. Katsiaounis, Labour, Society and Politics in Cyprus During the Second Half of the 
Nineteenth Century, Texts and Studies of the History of Cyprus, XXIV, Cyprus Research 
Center, Λευκωσία 1996, σ. 29.

11. Ελευθερία, 22 Δεκεμβρίου 1923, σ. 2.
12. Βλ. G. Georghallides, A Political and Administrative History of Cyprus 1918-1926 

with a Survey of the Foundations of British Rule, ό.π., σ. 294.
13. H. Faustmann, «Clientelism in the Greek Cypriot Community of Cyprus Under 

British Rule», The Cyprus Review, ιόμ. 10, αρ. 2, φθινόπωρο 1998, σ. 45.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 41

από την Εκκλησία, η ελίτ αυτή υπεράσπιζε τα συμφέροντα της.14
Παρά τις εκτροπές, όμως, και τη λειτουργία του εκκλησιαστικού θεσμού 

μέσα στο πλαίσιο των σχέσεων εκμετάλλευσης και πελατείας, η ορθόδοξη Εκ­
κλησία ήταν κάτι περισσότερο από χώρος έκφρασης της χριστιανικής λατρευ­
τικής ζωής. Σε αυτό συνεισέφερε το γεγονός ότι διατήρησε μια κεντρική, αν 
και συχνά αμφιλεγόμενη, θέση ως θεματοφύλακας του ελληνικού στοιχείου 
στην Κύπρο. Γι’ αυτό, μερικοί, συνδέουν στενά την επιβίωση της Εκκλησίας 
με αυτή του ελληνισμού στο νησί.15 Τα γεγονότα της 9ης Ιουλίου του 1821, 
με την εκτέλεση του αρχιεπισκόπου Κυπριανού και των άλλων ιεραρχών, της 
έδωσαν την ευκαιρία να αποκτήσει μάρτυρες, τα σύμβολά της. Για όλη την 
υπό εξέταση περίοδο, η Εκκλησία παρέμεινε ο κεντρικός θεσμός γύρω από 
τον οποίο περιστρεφόταν η πολιτική, πνευματική και πολιτιστική ζωή των 
Ελλήνων της Κύπρου.16

Η ιδεολογική κυριαρχία συμπληρωνόταν από αισθητή χωρική παρουσία 
και ισχυρή οργανωτική συγκρότηση. Πολύ εύστοχα έχει υποδειχθεί ότι «κα­
μιά ιδέα δεν προχώρησε πολύ χωρίς έναν οργανισμό πίσω της. [...] Η ιδεο­
λογική πειθώ απαιτεί ένα ισχυρό οργανωτικό δίκτυο επικοινωνίας».17 Η 
Εκκλησία της Κύπρου διέθετε αυτόν τον ισχυρό οργανωτικό μηχανισμό, ο 
οποίος περιλάμβανε μεγάλο αριθμό τοπικών εκκλησιών,18 αλλά και τις πολ­
λές εκκλησιαστικές επιτροπές που λειτουργούσαν σε επίπεδο ενορίας. Το δί­
κτυο αυτό τη συνέδεε με τον λαό και της επέτρεπε να μεταδίδει με ευκολία 
τις πολιτικές της θέσεις.

Η Εκκλησία ήταν μέρος της καθημερινότητας για τους περισσότερους αν­
θρώπους, κάτι που πρακτικά σήμαινε ότι η διάκριση μεταξύ ιερού και κοσμι­
κού ήταν, μάλλον, δυσδιάκριτη. Σε μια κοινωνία με πολύ υψηλό ποοοστό α­
ναλφαβητισμού,19 κλειστή και ιεραρχική όπως ήταν η κυπριακή, η θρησκεία

14. «Ο φόρος εισοδήματος», Ελευθερία, 14 Σεπτεμβρίου 1927, σ. 1.
15. R. Holland, Η Βρετανία και ο Κυπριακός Αγώνας, εκδόσεις Ποταμός, Αθήνα 1999, σ. 

25-26.
16. X. Ρίχτερ, Ιστορία της Κύπρου, τόμ. Α' (1878-1949), εκδόσεις Εστία, Αθήνα 2007, σ. 63.
17. G. Sartori, «The Sociology of Parties: A Critical Review», στο P. Mair, The West 

European Parry System, Oxford University Press, Οξφόρδη 1990, o. 169-170.
18. Είναι χαρακτηριστικό ότι το 1901 αναλογούσε ένα θρησκευτικό ίδρυμα (εκκλησία ή 

μοναστήρι) ανά 288 έλληνες κατοίκους και το 1931 ένα ανά 375. Για τον αριθμό των εκκλη­
σιών στην κυπριακή επικράτεια, βλ. Cyprus Blue Book 1900-01, σ. 256' Cyprus Blue Book 
1916-17, σ. 228' Cyprus Blue Book 1931, o. 186.

19. Ακόμα και το 1911, μετά από 33 χρόνια αγγλικής κατοχής, το 73,21% του πληθυσμού 
δεν ήξερε γραφή και ανάγνωση' βλ. Census of Cyprus 1911, σ. 15.



42 ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

εξαπλωνόταν κατά τρόπο φυσικό και της προσέφερε ιδεολογική συνεκτικό­
τητα. Η κοινωνία είχε προσαρμοστεί πλήρως στον θρησκευτικό οργανισμό. 
Πολύ χαρακτηριστικό είναι το γεγονός ότι για αρκετά χρόνια, η Κυριακή, 
προτού καθιερωθεί ως ολοήμερη αργία το 1927,20 ήταν αργία μέχρι τις εννέα 
το πρωί και το άνοιγμα των μαγαζιών απαγορευόταν διά νόμου μέχρι εκείνη 
την ώρα, ώστε να μπορούν οι ορθόδοξοι χριστιανοί να ασκούν τα εκκλησια­
στικά τους καθήκοντα.

Η περιουσία και το κύρος που διέθετε έδωσαν, έτσι, στην Εκκλησία δομι­
κό πλεονέκτημα στον καταμερισμό ισχύος εντός της ελληνικής ορθόδοξης 
κοινότητας και την έφεραν σε θέση υπολογίσιμου συνομιλητή έναντι, ακόμα, 
και των ξένων κυρίαρχων. Αυτή η κατάσταση πραγμάτων διατηρήθηκε και ε­
πί βρετανικής κατοχής, παρά την αμφισβήτηση (και αφαίρεση ορισμένων) 
των εκκλησιαστικών προνομίων που επιχείρησαν οι Βρετανοί και παρά τις 
πολιτικές αλλαγές που εισήγαγαν με τους αντιπροσωπευτικούς θεσμούς εκ­
προσώπησης.21

Η πολιτικοποίηση της διάκρισης χρισπανών-μουσουλμάνων, την οποία 
κατοχύρωσαν οι κατοχικές αρχές με τη δομή του Νομοθετικού Συμβουλίου, 
επέτρεψε στην Εκκλησία να νομιμοποιήσει την εξουσία της και στο πλαίσιο 
του νέου πολιτικού συστήματος. Η ερμηνεία της πολιτικής των Βρετανών έ­
γκειται στο ότι, με αυτό τον τρόπο, μπορούσαν να διατηρήσουν ζωντανή και 
να υποδαυλίσουν την αντιπαράθεση σε εθνικό και θρησκευτικό επίπεδο με­
ταξύ Ελλήνων και Τούρκων, ώστε η δική τους παρουσία και διαμεσολάβηση 
να θεωρείται απαραίτητη, ακόμα και ουδέτερη. Αυτή η αντιπαράθεση, η ο­
ποία έντεχνα κατοχυρώθηκε σε θεσμικό επίπεδο μέσω των εκλογικών ρυθμί­
σεων για το Νομοθετικό Συμβούλιο και τα Δημαρχεία,22 απέτρεπε ουσιαστι-

20. Νέα Λαϊκή, 18 Νοεμβρίου 1927, σ. 1.
21. Για τον περιορισμό των εκκλησιαστικών προνομίων, βλ. X. Ρίχτερ, Ιστορία της Κύ­

πρου, τόμ. Α' (1878-1949), ό.π., σ. 89' P. Loizos, «Αλλαγές στη Δομή της Κοινωνίας», Δια­
λέξεις Λαϊκού Πανεπιστημίου, αρ. 2, εκδόσεις Δήμου Λευκωσίας, Λευκωσία 1986, σ. 103' 
G. Georghallides, A Political and Administrative History of Cyprus 1918-1926 with a Survey 
of the Foundations of British Rule, ό.π., σ. 57-58' R. Katsiaounis, Labour, Society and Politics 
in Cyprus During the Second Half of the Nineteenth Century, ό.π., σ. 73.

22. Για τα χαρακτηριστικά των δύο θεσμών και τις εκλογικές πρόνοιες, βλ. ενδεικτικά: Ν. 
Καταλάνος, Κυπριακόν Λεύκωμα Ο Ζήνων, εκδόσεις Λιθογραφεία Κυριακίδη, Λευκωσία 
2003 [1914], σ. 83, 125' Γ1. Παπαδημήτρης, Ιστορική Εγκυκλοπαίδεια της Κύπρου 1878- 
1978, εκδόσεις Επιφανίου, Λευκωσία 1979-1980, τόμ. Β’, σ. 154-174' Ελευθερία, 14 Μαρτί­
ου 1908, σ. 2' Cyprus Blue Book 1886-87, σ. 87-98' Σ.Γ. Γεωργαλλίδης, «Αποικιοκρατία 
1878-1960: Σύντομη Επανεκτίμηση», Διαλέξεις Λαϊκού Πανεπιστημίου, αρ. 4, εκδόσεις Δή­
μου Λευκωσίας, Λευκωσία 1994, σ. 82.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 43

κά τους Κύπριους να λειτουργήσουν ενιαία και οτο σύνολό τους ενάντια 
στη βρετανική κατοχή. Επιπροσθέτως, η αποτυχία των Βρετανών να προο­
δεύσουν ουσιαστικό αντίκρισμα στους πολιτικούς θεσμούς, επέτρεψε στην 
Εκκλησία να διατηρεί ηγεμονικό ρόλο στην πολιτική ζωή.

Πέραν του πρωταγωνιστικού πολιτικού της ρόλου, η Εκκλησία διατήρη­
σε σε σημαντικό βαθμό και την οικονομική της επιφάνεια. Παρά τις απώλειες 
που υπέστη, εξακολουθούσε να διαθέτει πλούτο και να αποτελεί τον μεγαλύ­
τερο ιδιοκτήτη γης στη χώρα.23 Αν και φορολογήθηκε, δεν της αφαιρέθηκε 
περιουσία' παράλληλα, διατήρησε το δικαίωμα απονομής του οικογενειακού 
δικαίου (γάμοι, διαζύγια). Η παραδοσιακή αφοσίωση των Κυπρίων στην 
Εκκλησία τους και η μεγαλύτερη αποδοτικότητα των φορολογικών πρακτό­
ρων της κυβέρνησης συνέτειναν στο κλίμα εχθρότητας έναντι των Βρετανών 
και πρόσδεσης του λαού με την Εκκλησία.24 Υπήρχε, όμως, και το ζήτημα 
της ιδεολογικής νομιμοποίησης -ζήτημα καθοριστικό για όλους τους θρη­
σκευτικούς θεσμούς που επιδιώκουν να ελέγχουν τη διακίνηση ιδεών25- το 
οποίο αποκτούσε ιδιαίτερη σημασία στο νέο περιβάλλον που διαμόρφωνε η 
βρετανική αποικιοκρατική παρουσία και η ανάπτυξη της πολιτικής ιδεολο­
γίας του εθνικισμού.

2. Ο ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΩΣ ΕΡΓΑΛΕΙΟ ΝΟΜΙΜΟΠΟΙΗΣΗΣ

Μπροστά στα νέα δεδομένα, η Εκκλησία έπρεπε να βρει έναν καινούριο μη­
χανισμό νομιμοποίησης τόσο της παρουσίας της όσο και της πολιτικής της 
δραστηριότητας.26 Εργαλείο της εκ νέου νομιμοποίησής της αποτέλεσε ο ε­
θνικισμός του οποίου κυρίαρχο πρόταγμα ήταν η Ένωση με την Ελλάδα. Η 
Εκκλησία υιοθέτησε το ενωτικό αίτημα και το αξιοποίησε συστηματικά προς 
υποβοήθηση του στόχου της για αμφισβήτηση της αποικιοκρατικής εξου­
σίας και διατήρηση του συσχετισμού δυνάμεων υπέρ της στο πλαίσιο της ελ­

23. Βλ. R. Katsiaounis, Labour, Society and Politics in Cyprus During the Second Half of 
the Nineteenth Century, ό.π., o. 77.

24. Βλ G. Georghallides, A Political and Administrative History of Cyprus 1918-1926 
with a Survey of the Foundations of British Rule, ό.π., σ. 63.

25. M. Beaud, Η Ιστορία του Καπιταλισμού, εκδόσεις Ηλεκτρα, Αθήνα 2008, σ. 45.
26. Σ. Αναγνωστοπούλου, «Η Εκκλησία της Κύπρου και ο Εθναρχικός της Ρόλος: 1878- 

1960. Η Θρησκευτικοποίηση της Κυπριακής Πολτικής Δράσης: Ένωση», Σύγχρονα Θέμα­
τα, τχ. 68-69-70, 1999, σ. 200.



ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

ληνικής κοινότητας του νησιού. Σε αυτή δε τη στροφή της συνέδραμε το κοι­
νωνικό και ιδεολογικό πλαίσιο της εποχής' όταν έκανε την εμφάνισή της η 
εθνικιστική ιδεολογία, η Εκκλησία ήταν ο κατεξοχήν θεσμός της ταυτότητας 
των χριστιανών της Κύπρου. Η ελληνοκυπριακή εθνική ταυτότητα προσδιο­
ρίστηκε εξαρχής και καταλυτικά από τη θρησκεία, με την Εκκλησία να πα­
ρουσιάζεται ως ο φορέας που διατήρησε το ελληνικό στοιχείο στη χώρα.27

Έτσι, οι πρώτες δραστηριότητες εθνικού περιεχομένου ενάντια στην αποι­
κιακή εξουσία προήλθαν από τους επισκόπους και τη μορφωμένη αστική τά­
ξη που σχετιζόταν με αυτούς, λόγω της επίθεσης που δέχτηκε η Εκκλησία.28 
Ενδεικτικό του νέου αυτού ρόλου της ήταν, επίσης, ότι πρωταγωνίστησε στη 
διεξαγωγή εκδηλώσεων εθνικού χαρακτήρα (έρανοι, μνημόσυνα κ.λπ.) στη 
διάρκεια των Βαλκανικών Πολέμων (1912-13),29 αλλά και στην κινητοποίη­
ση του πληθυσμού υπέρ του ενωτικού αιτήματος. Η σύγκρουση με την α- 
ποικιοκρατική κυβέρνηση επέφερε μια πιο στενή σύνδεση του εθνικισμού με 
τη θρησκεία, πρόβαλε σημαντικά εμπόδια στη διαδικασία εκκοσμίκευσης και 
διατήρησε τη θρησκευτική ζωή σε υψηλά επίπεδα.30 Η Εκκλησία της Κύ­
πρου ευρισκόμενη προ του φάσματος της εξαοθένηαης της εξουσίας της, α­
φενός, και της εισαγωγής λαϊκών μορφών εξουσίας, αφετέρου, κατασκεύασε 
μια «εικόνα εχθρού»31 (Βρετανοί) η οποία βασιζόταν βεβαίως στο δεδομένο 
της αναπτυσσόμενης εχθρότητας του κυπριακού λαού έναντι των νέων κυ­
ρίαρχων και, για την ίδια, αποτελούσε πηγή εξουσίας. Δεν θα πρέπει ωστόσο 
να παραγνωριστεί και το λαϊκό έρεισμα που εξακολουθούσε να έχει. Σύμφω­
να με αυτή τη συλλογιστική, η ύπαρξη και παρουσία του εχθρού αποτελεί 
συλλογική απειλή για την τάξη και τις αξίες του ποιμνίου, τις οποίες η Εκ­
κλησία ανέλαβε να προστατέψει και να διασφαλίσει.

Η αλληλεπίδραση εθνικισμού και Εκκλησίας οδήγησε σε ένα παράξενο

27. Για τον ρόλο της Εκκλησίας της Κύπρου στη διάπλαση αυτής της ελληνικότητας, βλ. 
Π. Τζερμιάς, Ιστορία της Κυπριακής Δημοκρατίας, τόμ. I και II, εκδόσεις Libro, Αθήνα 2001, 
σ. 90.

28. R. Katsiaounis, «Social and Political Change in Cyprus: 1878-1924», Επετηρίς του Κέ­
ντρου Επιστημονικών Ερευνών, XXI, Λευκωσία 1995, σ. 227.

29. Γ1. Παπαπολυβίου, Η Κύπρος και οι Βαλκανικοί Πόλεμοι. Συμβολή στην Ιστορία του 
Κυπριακού Εθελοντισμού, Κέντρο Επιστημονικών Ερευνών, Λευκωσία 1997, σ. 108, 170.

30. N. I Ιερισπάνης, «Θρησκεία και Εκκλησία στην Κύπρο», Διαλέξεις Λαϊκού Πανεπι­
στημίου, αρ. 3, εκδόσεις Δήμου Λευκωσίας, Λευκωσία 1993, σ. 256.

31. Ο Beck γράφει ότι σε όλες τις μέχρι τώρα κοινωνίες υπάρχουν δύο είδη εξουσίας: η 
μία πηγάζει από τον λαό και η άλλη από τον εχθρό' Ul. Beck, Η Επινόηση του Πολιτικού, 
εκδόσεις Νέα Σύνορα- A. Λ. Λιβάνη, Αθήνα 1996, σ. 171.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 45

και, μερικώς, αντιφατικό ιδεολογικό κράμα. Η αντιφατικότητα προκύπτει α­
πό τη θεωρητική ασυμβατότητα των εκκλήσεων των δύο: η δεύτερη δικαιο­
λογεί τα πάντα με επίκληση μιας μεταφυσικής δύναμης και του επέκεινα, ενώ 
ο πρώτος στρέφεται στην εγκοσμιότητα.32 Ο εθνικισμός, μια νεωτερική και 
δυνητικά επαναστατική ιδεολογία, υιοθετήθηκε από τον πλέον συντηρητικό 
θεσμό της κυπριακής κοινωνίας ο οποίος χαρακτηριζόταν από υπερβολική 
προσήλωση στην παράδοση και εμμονή στην κοινωνική στατικότητα.33

Η πολυπλοκότητα της σχέσης Εκκλησίας και εθνικισμού και τα ασαφή ό­
ρια και των δύο καθιστούν εξαιρετικά δύσκολο να αποδειχθεί με βεβαιότητα 
πότε η πρώτη επηρεάζει και χρησιμοποιεί τον δεύτερο, πότε εκείνος επιδρά 
στην Εκκλησία και πότε συμβαίνουν και τα δύο ταυτόχρονα. Ο εθνικιστικός 
πολιτικός λόγος χρησιμοποίησε θρησκευτικές αναφορές -πράγμα καθόλου 
παράδοξο εάν αναλογιστούμε ότι η βασική ορίζουσα της ταυτότητας των 
Ελλήνων ήταν η ορθόδοξη θρησκεία. Η πρόσμιξη των δύο στοιχείων διευ­
κολυνόταν από το γεγονός ότι ο εθνικισμός, ως πολιτική ιδεολογία, έχει το 
μεγάλο πλεονέκτημα να μπορεί να «συνυφαίνεται ταυτόχρονα και με εκσυγ­
χρονιστικά και με παραδοσιακά κινήματα».34 Η διείσδυση θρησκευτικών πα­
ραμέτρων στον εθνικιστικό λόγο, οδήγησε, βαθμιαία, στη συντηρητικοποίη- 
σή του εθνικισμού. Ως αποτέλεσμα, αυτός μετρίασε τις απαιτήσεις του απέ­
ναντι τόσο στην αποικιοκρατική δύναμη όσο και στο ελληνοκυπριακό κοι­
νωνικό κατεστημένο' μάλιστα αρκετοί από τους εκφραστές του αποτέλεσαν 
σταδιακά μέρος αυτού του κατεστημένου.35

Αφορμή και καταλύτης «εθνικοποίησης» αλλά και «κομματικοποίησης» 
της Εκκλησίας υπήρξε το αρχιεπισκοπικό ζήτημα που εκδηλώθηκε το 1900, 
μέσω του οποίου η Εκκλησία στράφηκε στον εθνικισμό, αφενός, για να κερ­
δίσει και πάλι τη νομιμοποίηση από τον κόσμο, και, αφετέρου, για να τον 
χρησιμοποιήσει ως εργαλείο ομογενοποίησης των πολιτικών αιτημάτων υπό 
την ηγεσία της.36

32. S. Grosby, Εθνικισμός, εκδόσεις Ελληνικά Γράμματα, Αθήνα 2006, σ. 94.
33. X. Γιαλλουρίδης, «Το Κυπριακό Κομματικό Σύστημα», στο Γ. Ράσκε - Ηλ. Κατσούλης, 

Τα Πολιτικά Κόμματα της Δυτικής Ευρώπης, 2 τόμοι, εκδόσεις Παρατηρητής, Θεσσαλονίκη 
1993, σ. 165.

34. Βλ. Π. Ε. Λέκκας, Η Εθνικιστική Ιδεολογία: Πέντε Υποθέσεις Εργασίας στην Ιστορική 
Κοινωνιολογία, ό.π., σ. 13, 73.

35. Βλ. Σ. Αναγνωστοπούλου, «Η Εκκλησία της Κύπρου και ο Εθναρχικός της Ρόλος: 
1878-1960. Η Θρησκευτικοποίηση της Κυπριακής Πολιτικής Δράσης: Ένωση», ό.π., σ. 205.

36. Βλ. R. Katsiaounis, Labour, Society and Politics in Cyprus During the Second Half of 
the Nineteenth Century, ό.π., o. 76. Βλ., επίσης, Σ. Αναγνωστοπούλου, «Η Εκκλησία της Κύ­



46 ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

3. ΤΟ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΙΚΟ ΖΗΤΗΜΑ (1900-1909)

Η Εκκλησία, ως εθνικοπολιτικός θεσμός, υπήρξε ο φορέας και το πλαίσιο 
πολιτικών και ιδεολογικών διεργασιών, αντιθέσεων και συγκρούσεων, οι ο­
ποίες εκφράζονταν μέσα από τις εκκλησιαστικές διαδικασίες όπως η εκλογή 
αρχιεπισκόπων και επισκόπων από τον λαό. Πέραν του αγώνα για τη διαδο­
χή του αποθανόντος αρχιεπισκόπου Σωφρονίου, που υπήρξε το έναυσμα 
για την αρχιεπισκοπική διαμάχη, και άλλες εκλογές ιεραρχών αποτέλεσαν πε­
δίο αντιπαράθεσης εκτεινόμενες εκτός των καθαρώς θρησκευτικών και εκ­
κλησιαστικών πλαισίων, όπως έγινε, για παράδειγμα, με την εκλογή Αρχιεπι­
σκόπου το 1916, όταν αντιπαρατέθηκαν ένας μητροπολίτης που θεωρούνταν 
«βενιζελικός» και ένας ιεράρχης που θεωρούνταν «βασιλικός».

Η καταστολή κάθε άλλης μορφής έκφρασης των ελλήνων κατοίκων της 
Κύπρου επί οθωμανικής κατοχής κατέστησε την Εκκλησία τον μοναδικό χώ­
ρο ζύμωσης και οργάνωσής τους. Κάθε συλλογικό αίτημα για εθνική αποκα­
τάσταση της Κύπρου, αλλά και κάθε συλλογική προσπάθεια για προώθηση 
των εθνικών συμφερόντων, περνούσε μέσα από την Εκκλησία, η οποία ε- 
κλαμβανόταν ως η φυσική ηγεσία των Ελληνοκυπρίων.37 Η κατάσταση αυτή 
των πραγμάτων επιβεβαιώθηκε, σταδιακά, και επί βρετανικής κυριαρχίας πα­
ρά τις αλλαγές που εισήχθησαν. Όσο με τον καιρό διαφαινόταν ότι το Νομο­
θετικό Συμβούλιο δεν μπορούσε να λειτουργήσει ελεύθερα και με επιτυχία 
ως εκφραστικό όργανο των ελλήνων πολιτικών ηγετών, η Εκκλησία, άρχισε 
να προβάλλεται ως ένας εναλλακτικός πολιτικός φορέας ο έλεγχος του οποίου 
συνιστούσε μείζον πολιτικό ζήτημα για την ορθόδοξη ελληνική κοινότητα.

Η μεγάλη σύγκρουση για τον αρχιεπισκοπικό θρόνο πρέπει να τοποθετη­
θεί στο προαναφερθέν πλαίσιο. Το Αρχιεπισκοπικό, λόγω του διακυβεύμα- 
τός του, συντάραξε την ελληνοκυπριακή κοινότητα και χώρισε κλήρο και 
λαό σε δυο στρατόπεδα με διαφορετικό και αντιπαραθετικό πολιτικό λόγο 
και αιτήματα. Οι υποστηρικτές του ενός διεκδικητή του θρόνου, του μητρο­
πολίτη Κιτίου, ονομάστηκαν Κιτιακοί και οι αντίστοιχοι του μητροπολίτη 
Κερύνειας, Κυρηνειακοί.38 Η ένταση της ιδεολογικής σύγκρουσης επεκτά­

πρου και ο Εθναρχικός της Ρόλος: 1878-1960. Η Θρησκευτικοποίηση της Κυπριακής Πολι­

τικής Δράσης: Ένωση», ό.π., ο. 202.
37. Μ. Μιχαήλ, «Το Αρχιεπισκοπικό Ζήτημα (1900-1910), το Ιδεολογικό του Περιεχόμε­

νο και η Ανάδειξη της Εκκλησίας της Κύπρου ως Εθνικής Αρχής στο Βρετανικό Πλαίσιο Δι­
οίκησης», Επετηρίδα Κέντρου Επιστημονικών Ερευνών, XXXI, 2005, ο. 322.

38. Για πληροφορίες για τους δύο υποψήφιους Αρχιεπίσκοπους, βλ. Α. Λυμπουρίδης,



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΟΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 47

θηκε σε ολόκληρη τη νήσο εμπλέκοντας για πρώτη φορά τις μάζες σε ένα ζή­
τημα που αφορούσε την πολιτική εξουσία στα πλαίσια της ελληνικής κοινό­
τητας της Κύπρου —ένδειξη εθνικοποίησης της πολιτικής ζωής. Αποκτά με­
γάλη σημασία, λοιπόν, να εξεταστούν οι αιτίες της κρίσης, τα διακυβεύματα 
και ο χαρακτήρας της, επειδή ακριβώς αντικατοπτρίζουν τη φύση και τον 
χαρακτήρα της πολιτικής της περιόδου.

Για την ποιότητα της διένεξης υπάρχουν δύο διαφορετικές εκδοχές. Η 
πρώτη, θέλει τη διαμάχη να έχει εντελώς προσωπική διάσταση και να αφορά 
«έριδες κομματικές, χαρακτηριστικό γνώρισμα της ελληνικής φυλής». Τη δια­
τυπώνει γλαφυρά ο Φραγκούδης και τη συμμερίζεται και ο Λυμπουρίδης:

«Ο περί διαδοχής του Σωφρονίου αγώνας, αν και φέρει τον χαρακτήρα 
Εκκλησιαστικής έριδας, πηγή είχε τα προσωπικά καί τον κομματισμό. 
Πρόκειται δηλαδή περί απλής πολιτικής ή καλύτερα κομματικής πάλης. Η 
γενική αρχή είναι ότι όλα τα Ελληνικά κόμματα είναι κατά το μάλλον και 
ήττον ανήθικα και προσωπικά και μέχρι προδοσίας εμπαθή και καταστρε­
πτικά [... ] Τα κόμματά μας δεν είναι κόμματα αρχών, ανταγωνιζόμενα για 
την προαγωγή της πατρίδας, αλλά αποτελούν είδος κακοποιών συμμο­
ριών, οι οποίες κατεργάζονται τον όλεθρο αυτής. Η πλειοψηφία προσπα­
θεί να εκμεταλλευτεί την εξουσία για προσωπικό όφελος και για κομματι­
κή επικράτηση των ηγετών, η δε μειοψηφία αποτελεί την αχρειότερη αντι­
πολίτευση των νεωτέρων χρόνων».39

Υπάρχει, όμως, και ο αντίλογος, που φαίνεται πιο πειστικός, ακριβώς λό­
γω των διακυβευμάτων. Η δεύτερη άποψη, υποστηρίζει, ότι ο χαρακτήρας 
της διαίρεσης ήταν πολύ πιο ουσιαστικός και βαθύτερος από απλές προσω­
πικές έριδες και κομματικά πάθη, χωρίς ωστόσο να παραγνωρίζει την ύπαρ­
ξη και αυτών:

«Ήταν και σύγκρουση μεταξύ δύο τάξεων, της παλιάς και της νέας, δύο ι­
δεολογιών, του φιλελεύθερου συντηρητισμού της Λευκωσίας που έβγαι­
νε από την τουρκοκρατούμενη Κύπρο και του συντηρητικού φιλελευθερι­
σμού της Λεμεσού και της Λάρνακας, που εμφανίστηκε με τη νέα γενιά, 
που δεν είχε ουσιαστικά γνωρίσει την τουρκοκρατία, με τους μασόνους

Το Πολύκροτο Αρχιεπισκοπικό Ζήτημα της Κύπρου, εκδόσεις Φακός, Λευκωσία 1997, σ. 14.
39. Γ. Φραγκούδης, Ιστορία του Αρχιεπισκοπικού Ζητήματος Κύπρου, 1900-1910, εκδό­

σεις Αιχμή, Αλεξάνδρεια 2002 [1911], σ. 2, 6. Βλ., επίσης, Α. Λυμπουρίδης, Το Πολύκροτο 
Αρχιεπισκοπικό Ζήτημα της Κύπρου, ό.π., σ. 3.



ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

και τους Ελλαδίτες τύπου Καταλάνου και Ζανέττου. Αυτόματα ήταν η σύ­
γκρουση δύο στάσεων και προγραμμάτων έναντι της Αγγλίας».40

Το αρχιεπισκοπικό ζήτημα αποτέλεσε την έκφραση της σύγκρουσης δύο 
πολιτικών και ιδεολογικών σχηματισμών. Κυρίαρχο πλαίσιο εξέτασης και κα­
τανόησης της διένεξης συνιστούσε το εθνικό ζήτημα: η στάση που υιοθε­
τούσε, δηλαδή, κάθε παράταξη, κάθε επίσκοπος και κάθε πολιτευτής απένα­
ντι στην κατοχική αποικιακή αρχή. Τα προγράμματα των δύο πλευρών έναντι 
των Βρετανών είχαν σημαντικές διαφοροποιήσεις, παρά τον σεβασμό που και 
οι δύο επιδείκνυαν απέναντι τους. Οι μεν Κιτιακοί ήθελαν Ένωση χωρίς κα- 
νέναν ενδιάμεσο συμβιβασμό, σε αντίθεση με τους Κυρηνειακούς που απο­
δέχονταν τη συνεργασία με την αποικιακή αρχή σε βραχυπρόθεσμες μεταρ­
ρυθμίσεις. Το αρχιεπισκοπικό ζήτημα αποτέλεσε έτσι το πρόσχημα για την εκ­
δήλωση των δύο υφερπουσών τάσεων στην κυπριακή κοινωνία: της ριζοσπα­
στικής, «αδιάλλακτης», εθνικιστής, από τη μία, και της συντηρητικής «διαλ­
λακτικής» που υποστήριζε τη συνεργασία με το καθεστώς, από την άλλη.

Η διένεξη αυτή είχε εκδηλωθεί για πρώτη φορά το 1889 σχετικά με την α­
ποστολή πρεσβείας στο Λονδίνο η οποία θα επιχειρούσε να επηρεάσει τη βρε­
τανική κυβέρνηση στο θέμα της Ένωσης. Οι εθνικιστές ήθελαν την αποστολή 
της, αλλά οι πιο συντηρητικοί, κυρίως στη Λευκωσία και την Κερύνεια, με η­
γέτη τον Αρχιεπίσκοπο Σωφρόνιο, ήταν αντίθετοι, διότι αντιλαμβάνονταν ότι, 
εάν γινόταν αυτό το βήμα, θα ακολουθούσαν και άλλες εκδηλώσεις πολιτικής 
διαμαρτυρίας οι οποίες θα καθιστούσαν ανενεργή τη δική τους ηγεσία τους 
και επισφαλή τη θέση τους. Το ζήτημα της πρεσβείας επέτρεψε να εκφραστεί 
μια υποβόσκουσα διαίρεση στις τάξεις της ελληνοκυπριακής άρχουσας τά­
ξης, η οποία ήταν ενδεικτική δύο διαφορετικών πολιτικών φιλοσοφιών προ­
σέγγισης της ξένης αποικιακής δύναμης και συμβόλιζε την αλλαγή που συ­
ντελούνταν στο εσωτερικό ισοζύγιο δυνάμεων. Για πρώτη φορά το παραδο­
σιακό πολιτικό κατεστημένο της Λευκωσίας και της Κερύνειας αναγκάστηκε 
να ακολουθήσει την αστική τάξη της Λεμεσού και της Λάρνακας η οποία α­
νέλαβε έκτοτε και τα ηνία του εθνικοά-αντικυβερνητικού κινήματος.41

Η διένεξη επανήλθε στο προσκήνιο και το 1895, κατά τη σύνταξη ενός πα- 
γκύπριου υπομνήματος που απευθυνόταν στην κυβέρνηση και στο οποίο πε­
ριλαμβάνονταν διάφορα οικονομικά και διοικητικά αιτήματα. Με αυτή την

40. Β. Εγγλεζάκης, «Η Εκκλησία της Κύπρου τον 18ο και 19ο Αιώνα», ό.π., ο. 39.
41. Βλ. R. Katsiaounis, Labour, Society and Politics in Cyprus During the Second Halt ot 

the Nineteenth Century, ό.π., o. 186-187.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 49

ευκαιρία οριαμένοι νέοι επιστήμονες, κυρίως δικηγόροι με σπουδές στην Ελ­
λάδα, έθεσαν ως βασικό ζήτημα την προτεραιότητα της Ένωσης έναντι κάθε 
άλλου οικονομικού ή κοινωνικού αιτήματος. Αντίθετα, οι διαλλακτικοί θεω­
ρούσαν ότι η προώθηση και επίλυση άμεσων προβλημάτων δεν έπρεπε να πα­
ρεμποδίζεται από τη διεκδίκηση του απώτερου στόχου.42 Η διαίρεση μεταξύ 
εθνικιστών και συντηρητικών (διαλλακτικών) εκφράστηκε και στον Τύπο, με 
τις εφημερίδες να χωρίζονται στα δύο. Η ρήξη συνεχίστηκε και στις εκλογές 
για το Νομοθετικό Συμβούλιο, το 1896, με τους νέους σπουδαγμένους στην 
Αθήνα, κυρίως, υποψήφιους να αμφισβητούν την πρωτοκαθεδρία των φίλα 
διακείμενων προς την κυβέρνηση υποψηφίων -χωρίς όμως επιτυχία.43

Η δεύτερη βασική ορίζουσα της σύγκρουσης αφορούσε τη διασφάλιση 
του ελέγχου επί του θεσμού της κυπριακής Εκκλησίας, την οποία κατοχύ­
ρωνε η πρόσβαση στον αρχιεπισκοπικό θρόνο. Αυτή, με τη σειρά της, μετα­
φραζόταν σε πρόσβαση στη διαχείριση και τον έλεγχο της εκκλησιαστικής 
περιουσίας και στον εσωτερικό συσχετισμό δυνάμεων εντός της ελληνικής 
κοινότητας, όπως αυτός διαμορφωνόταν μετά τη βρετανική κατοχή. Μέσα 
σε αυτό το πλαίσιο μπορεί να γίνει κατανοητό το αίτημα του εκδημοκρατι­
σμού της λειτουργίας της Εκκλησίας εκ μέρους των Κιτιακών. Η παράταξη 
αυτή, που στερούνταν πρόσβασης στα ανώτερα κλιμάκια της εκκλησιαστικής 
ιεραρχίας, επιδίωκε την πιο ενεργή συμμετοχή των λαϊκών μέσα από δημο­
κρατικότερες διαδικασίες στη διαχείριση των εκκλησιαστικών ταμείων, ως 
μοχλό με τον οποίο η αστική τάξη, την οποία εκπροσωπούσε, θα μπορούσε 
να επέμβει και να έχει λόγο στη διαχείριση της εκκλησιαστικής περιουσίας 
αλλά και συμμετοχή στα όργανα λήψης αποφάσεων της κοινότητας. Έτσι, 
κυρίαρχο στοιχείο του πολιτικού λόγου της κιτιακής παράταξης ήταν η αλ­
λαγή στους κανονισμούς διαχείρισης των εκκλησιαστικών ταμείων και η α­
μεσότερη εμπλοκή του λαϊκού στοιχείου στη γενικότερη οικονομική πολιτική 
της Εκκλησίας της Κύπρου. Είναι χαρακτηριστικό ότι οι Κιτιακοί αποκαλού- 
σαν την αντίπαλη παράταξη «σπείρα» η οποία λυμαίνεται τον υλικό πλούτο 
της Εκκλησίας.'44 Από την άλλη, η παράταξη των Κυρηνειακών επιδίωκε δια­
τήρηση της κατάστασης ως είχε.

Η ανερχόμενη αστική τάξη, που εξέφραζε τις νέες δυνάμεις της κυπρια­
κής κοινωνίας, συγκρούστηκε με τις δυνάμεις του παλαιού κατεστημένου, το 
οποίο αντλούσε την ισχύ του από την παλαιά φεουδαρχικών δομών οθωμα-

42. Βλ. Ν. Καταλάνος, Κυπριακόν Λεύκωμα Ο Ζήνων, ό.π., σ. 97-98.
43. Στο ίδιο, ο. 114-115.
44. «Η σπειραίων απόγνωσις», Ευαγόρας, 15 Σεπτεμβρίου 1901, σ. 4.



50 ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

ντκή κοινωνία -ένα σχήμα που, σύμφωνα με τον Hobsbawm, εμφανίζεται σε 
όλες τις κοινωνίες στο μεταβατικό αυτό στάδιο.45 Η ανερχόμενη αστική τά­
ξη, για να επιβληθεί, έπρεπε να αποσπάσει τον πολιτικό έλεγχο από το πα­
λαιό κατεστημένο των γαιοκτημόνων και την Εκκλησία, και η πρόσβαση 
στον αρχιεπισκοπικό θρόνο συνιστούσε καταλύτη σας βλέψεις της. Η σχέση 
των δύο στρατοπέδων, όμως, δεν ήταν μονίμως συγκρουσιακό. Ο Περτσιτά- 
νης σημειώνει ότι «η τοκογλυφική-εμπορομεσιτική τάξη είχε μια ιδιόρρυθμη 
σχέση με την Εκκλησία, που χαρακτηριζόταν από περιόδους σύγκρουσης 
και περιόδους συνεργασίας. Γενικά όμως, η τάξη αυτή, που ήταν πολύ αδύ­
νατη και αβέβαιη για τον εαυτό της, δεχόταν την ηγεσία της Εκκλησίας».46

Το Αρχιεπισκοπικό ήταν μια διαμάχη που καταγράφηκε και χωρικά, μεταξύ 
δηλαδή της αστικοποιημένης κοινωνίας των επαρχιών της Λάρνακας και της 
Λεμεσού, αφενός, και της αγροτικής συντηρητικής κοινωνίας των επαρχιών 
της Λευκωσίας και της Κερύνειας, αφετέρου.47 Η κυρηνειακή παράταξη α­
σκούσε ισχυρή επιρροή στις επαρχίες της Λευκωσίας, της Κερύνειας και της 
Αμμοχώστου οι οποίες, εκκλησιαστικά, βρίσκονταν υπό τη δικαιοδοσία της 
Αρχιεπισκοπής και της Μητρόπολης Κερύνειας —σε αυτές υπήρξε η εντονό­
τερη και καλύτερη δικτύωση των Κυρηνειακών, ενώ στις επαρχίες της Λεμε­
σού, της Λάρνακας και της Πάφου η επικράτηση των Κιτιακών ήταν σχεδόν 
απόλυτη.

Ο διχασμός εκδηλώθηκε έντονα και προβλήθηκε από την αρθρογραφία και 
σχολιογραφία των εφημερίδων της εποχής48 οι οποίες αποτέλεσαν τον κατεξο- 
χήν χώρο αντιπαράθεσης των επιχειρημάτων και προώθησης της πολιτικής κά­
θε πλευράς. Κυρτότερες κιτιακές εφημερίδες ήταν ο Κυπριακός Φύλαξ και ο 
Ευαγόραςστη Λευκωσία, η ΣαλαμίςΑμμοχώστου, το ΝέονΈθνοςκαι η Εφη­
μερίδα του Λαού στη Λάρνακα. Κυρτότερες κυρηνετακές εφημερίδες ήταν η 
Φωνή της Κύπρου κατ ο Κύπριος στη Λευκωσία, η Σάλπιγξ, η Πατρίς κατ η

45. E.J. Hobsbawm, Η Εποχή των Επαναστάσεων 1789-1848, δ' ανατύπωση, Μορφωτι­
κό Ίδρυμα Εθνικής Τραπέζης, Αθήνα 2002, ο. 42.

46. Βλ. Ν. Περισπάνης, «Θρησκεία και Εκκλησία στην Κύπρο», ό.π., σ. 251.
47. Βλ. Μ. Μιχαήλ, «Το Αρχιεπισκοπικό Ζήτημα (1900-1910), το Ιδεολογικό του Περιε­

χόμενο και η Ανάδειξη της Εκκλησίας της Κύπρου ως Εθνικής Αρχής στο Βρετανικό Πλαίσιο 
Διοίκησης», ό.π., σ. 309. Βλ., επίσης, Σ. Αναγνωστοπούλου, «Η Εκκλησία της Κύπρου και ο 
Εθναρχικός της Ρόλος: 1878-1960. Η Θρησκευτικοποίηση της Κυπριακής Πολιτικής Δρά­
σης: Ένωση», ό.π., σ. 203.

48. Αν. Σοφοκλέους, Οι Πρώτες Ελληνικές Εφημερίδες της Λευκωσίας: Από τα Πρώτα 
Χρόνια της Αγγλοκρατίας μέχρι την Προσάρτηση της Κύπρου το 1914, εκδόσεις Intercollege, 
Λευκωσία 1997, σ. 8.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 51

Αλήθεια οτη Λεμεσό, η Ένωσις στη Λάρνακα και ο Αγών της Πάφου.49
Για πρώτη φορά, από την εισαγωγή του συστήματος των πολιτειακών ε­

κλογών από τους Βρετανούς, παρουσιάστηκαν στις ομιλίες και στην αρθρο- 
γραφία προσωπικοί λίβελοι και ανυπόστατες κατηγορίες. Η εφημερίδα Ευα­
γόρας χρησιμοποίησε ως πολιτικό όπλο τη σάτιρα ενώ, για πρώτη φορά επί­
σης, έγινε χρήση αφίσας και φυλλαδίων σε εκλογές (για τους αντιπροσώ­
πους). Όλα αυτά μαρτυρούν τον βαθιά ιδεολογικό και πολιτικό χαρακτήρα 
που είχαν οι συγκεκριμένες εκλογές και συνιστούν καλή ένδειξη της ατμό­
σφαιρας και του πάθους που επικρατούσε.50 Ο προεκλογικός αγώνας ήταν 
έντονος και με βαριές εκφράσεις εκατέρωθεν. Κάποιες από τις φράσεις που 
απέδιδαν οι Κιτιακοί στους Κυρηνειακούς είναι χαρακτηριστικές: «καταχθό­
νιοι», «αδηφάγοι λύκοι», «πολιτικά πτώματα», «κακοποιός σπείρα», «δηλητη­
ριώδη ερπετά», «τυραννίσκοι», «καταχθόνια κυβερνητική μερίδα», «δολοφο­
νική συμμορία», «βδέλλαι αδηφάγοι»,51 ενώ οι εκπρόσωποι της κιτιακής πα­
ράταξης χαρακτηρίζονταν από τους αντιπάλους τους «ανθέλληνες, λειτουρ- 
γούντες ενάντια των εθνικών συμφερόντων».52

Οι δύο παρατάξεις ενέπλεξαν τον λαό σε αυτή τη σύγκρουση μέσω της 
δημόσιας δραστηριοποίησής τους, με μαζικές συγκεντρώσεις, ομιλίες, περιο­
δείες κ.λπ.53 54 Οι δραστηριότητες αυτές, ειδικά σε εκλογικές περιόδους, διεγεί­
ρουν το λαϊκό ενδιαφέρον για τα μεγάλα ζητήματα που απασχολούν μια κοι­
νωνία. Η σύγκρουση, λοιπόν, μεταξύ Κιτιακών και Κυρηνειακών αποχέλεσε 
το βασικό πεδίο ενσωμάτωσης των μαζών στο σύστημα εξουσίας αφού, με 
αφορμή το Αρχιεπισκοπικό, συμμετείχαν για πρώτη φορά σε διαμάχη για 
αυτή (βλ. παρακάτω).5*1 Η διαμάχη είχε, κατά συνέπεια, κοινωνικό περιεχό­
μενο -εξέφραζε, δηλαδή, διαφορετικές κοινωνικές ομάδες και συμφέροντα' 
είχε επίσης και οργανωτικές μορφές συγκρότησης.

49. Βλ. Γ. Φραγκούδης, Ιστορία του Αρχιεπισκοπικού Ζητήματος Κύπρου, 1900-1910, 
ό.π., σ. 379. Βλ., επίσης, Ν. Καιαλάνος, Κυπριακόν Λεύκωμα Ο Ζήνων, ό.π., ο. 167.

50. Βλ. R. Katsiaounis, Labour, Society and Politics in Cyprus During the Second Half of 
the Nineteenth Century, ό.π., σ. 238.

51. «Το μέγα εν Μόρφου συλλαλητήριον», παράρτημα Ευαγόρας, 8 Σεπτεμβρίου 1901. 
«Ο θρίαμβος της εθνικής μερίδος», παράρτημα Ευαγόρας, 20 Σεπτεμβρίου 1901.

52. Βλ. Μ. Μιχαήλ, «Το Αρχιεπισκοπικό Ζήτημα (1900-1910), το Ιδεολογικό του Περιε­
χόμενο και η Ανάδειξη της Εκκλησίας της Κύπρου ως Εθνικής Αρχής στο Βρετανικό Πλαίσιο 
Διοίκησης», ό.π., σ. 316.

53. Βλ., ενδεικτικά, «Το μέγα εν Μόρφου συλλαλητήριο», ό.π.
54. Α. Panayiotou, «Lenin in the Coffee-shop: the Communist Alternative and Forms of 

non-western Modernity», Postcolonial Studies, τόμ. 9, αρ. 3, 2006, σ. 273.



52 ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

4. Η ΚΟΙΝΩΝΙΚΗ ΔΙΑΣΤΑΣΗ ΤΗΣ ΣΥΓΚΡΟΥΣΗΣ

Το κοινωνικό περιεχόμενο της σύγκρουσης καθοριζόταν από τα στρώματα 
και τις δυνάμεις που υποστήριζαν κάθε υποψήφιο και από τα αιτήματα που 
προωθούσαν. Το παλαιό κοινωνικό κατεστημένο συσπειρώθηκε γύρω από 
την υποψηφιότητα του Μητροπολίτη Κερύνειας Κύριλλου Βασιλείου, ενώ 
οι εθνικιστές, που εκπροσωπούσαν την ανερχόμενη αστική τάξη υποστήρι­
ξαν τον Μητροπολίτη Κιτίου, Κύριλλο Παπαδόπουλο. Ακολούθως εξετά­
ζουμε διεξοδικά τις δύο παρατάξεις.

Οι Κυρηνειακοί αποκαλούνταν «διαλλακτικοί» λόγω της μετριοπαθούς 
στάσης τους έναντι των βρετανών αποικιοκρατών. Στην αρχή της τελευταίας 
δεκαετίας του 19ου αιώνα αποτελούσαν την επικρατέστερη πολιτική μερίδα 
στην Κύπρο. Πολλοί δημόσιοι υπάλληλοι στήριζαν την κυρηνειακή παράτα­
ξη διότι όφειλαν τη θέση τους σε αυτούς ή ήλπιζαν σε προαγωγές. Οι «διαλ­
λακτικοί» έλεγχαν επίσης την αστυνομία και το Κεντρικό Διοικητικό Συμ­
βούλιο της νήσου ' είχαν εξάλλου υπό την επιρροή τους τον Αρχιεπίσκοπο 
Σωφρόνιο και τη μεγαλύτερη μερίδα της ανώτατης εκκλησιαστικής ιεραρχίας, 
ελέγχοντας κατά αυτόν τον τρόπο την πλειοψηφία του κλήρου, τόσο του 
λαϊκού όσο και του μοναστηριακού.5S Έλεγχαν, επίσης, τις εκπαιδευτικές ε­
πιτροπές και τα διοικητικά συμβούλια των επαρχιών, γεγονός που τους επέ­
τρεπε να ασκούν αποτελεσματικό έλεγχο στους δασκάλους και στους περισ­
σότερους «μουχτάρηδες» (κοινοτάρχες). Η κυρηνειακή παράταξη, στο στά­
διο αυτό, φέρεται να απολαμβάνει και τη στήριξη της βρετανικής διοίκησης.56

Στους βασικότερους οπαδούς των Κυρηνειακών συγκαταλέγονταν παλαι­
οί συντηρητικοί πολιτευτές της Λευκωσίας, οι σημαντικότερες οικογένειες ε­
μπόρων και δανειστών χρημάτων της Λευκωσίας, της Αμμοχώστου και της 
Κερύνειας (ενώ στη Λάρνακα και στη Λεμεσό η απήχησή τους ήταν πολύ πε­
ριορισμένη) καθώς και όλοι όσοι είχαν δοσοληψίες με τα μοναστήρια, την 
Αρχιεπισκοπή, τα σχολεία κ.λπ. δεδομένου ότι ο αντίπαλος υποψήφιος, ο 
Κιτίου, διακήρυττε στο πρόγραμμά του τον έλεγχο των οικονομικών τους.57 
Οι περισσότεροι από τους υποστηρικτές του Κερύνειας είχαν σχέσεις με την 
Αρχιεπισκοπή προτού εκδηλωθεί το Αρχιεπισκοπικό και συμμετείχαν στις 
Επαρχιακές Εκπαιδευτικές Επιτροπές ή στις Σχολικές Εφορίες, στους διορι­

55. Βλ Ν. Καταλάνος, Κυπριακόν Λεύκωμα Ο Ζήνων, ό.π., σ. 156-160.
56. «Η νίκη της 27ης Σεπτεμβρίου», Ευαγόρας, 4 Οκτωβρίου 1901, σ. 1.
57. «Ο λόγος του Θεοδότου», παράρτημα Ευαγόρας, 8 Σεπτεμβρίου 1901. Βλ., επίσης, 

Ν. Καταλάνος, Κυπριακόν Λεύκωμα Ο Ζήνων, ό.π., σ. 158.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 53

σμούς των οποίων είχαν βαρύνοντα λόγο οι μητροπολίτες.58 Αρκετοί περι­
λαμβάνονταν στους συνιδρυτές του Παγκυπρίου Γυμνασίου, το οποίο είχε 
ιδρύσει και χρηματοδοτούσε κατά κύριο λόγο η Αρχιεπισκοπή, και οι περισ­
σότεροι είχαν έδρα τη Λευκωσία και την Κερύνεια. Σημαντικός αριθμός εξ 
αυτών ασχολούνταν με εμπορικές δραστηριότητες και είχαν μεγάλα κτηματι­
κά συμφέροντα.

Ανάμεσα στους ηγέτες των διαλλακτικών, από την πλευρά των κληρικών, 
συναντούμε τον Μητροπολίτη Κερύνειας και τον Ηγούμενο Κύκκου. Ο 
δεύτερος, σύμφωνα με την κυριότερη κυρηνειακή εφημερίδα, ήταν ο μεγα­
λύτερος ιδιοκτήτης και διαχειριστής κτηματικής περιουσίας στη νήσο.59 Από 
τους λαϊκούς, οι κυριότεροι εκπρόσωποι του Κερύνειας στη Λευκωσία ήταν 
οι Αχ. Λιασίδης και Π. Κωνσταντινίδης, κυρίαρχες πολιτικές φυσιογνωμίες 
της νήσου στο μεταίχμιο του 19ου και 20ού αιώνα και στενοί συνεργάτες 
του αποθανόντος Αρχιεπισκόπου. Στις επαρχίες Λεμεσοό-Πάφου βασικοί υ- 
ποστηρικτές του Κερύνειας ήταν οι Νεόφυτος Νικολαίδης (δικηγόρος, δι­
καστής, έμπορος και εκδότης της εφημερίδας Αγών Πάφου), Σπάρος Αρα- 
ούζος (βουλευτής και έμπορος) και Μ. Μιχαηλίδης (βουλευτής, έμπορος 
και γαιοκτήμονας).60

Μαζί τους είχε συμπαραταχθεί η πλειοψηφία του κατώτερου κλήρου, ι­
δίως του μοναστηριακού, καθώς και οι βασικότεροι μαγαζάτορες και αρχιτε­
χνίτες. Μεγάλος αριθμός χρεωμένων και εξαρτημένων αγροτών και το φτω­
χότερο τμήμα των εργαζομένων ήταν επίσης υποστηρικτές του Μητροπολίτη 
Κερύνειας. Αυτά τα λιγότερο προνομιούχα στρώματα συνδέονταν με τους 
συντηρητικούς, όχι λόγω προσωπικών συμφερόντων, αλλά κυρίως λόγω της 
εμπλοκής τους σε κοινωνικές σχέσεις που συντηρούσαν τις παραδοσιακές α­
ξίες και της εξάρτησης που αυτές προκαλούσαν.61

58. Αυτό προκύπτει από την ανάλυση των βιογραφικών τους -βλ. Αρ. Κουδουνάρης, 
Βιογραφικό Λεξικόν Κυπρίων, 1800-1920, 3η έκδ., Λευκωσία 1995.

59. «Οι απαραίτητοι εις το Νομοθετικό», Φωνή της Κύπρου, 28 Σεπτεμβρίου 1901, σ. 3.
60. «Τα βουλευτικά», Φωνή της Κύπρου, 21 Σεπτεμβρίου 1901, σ. 1. Βλ. επίσης Αρ. 

Κουδουνάρης, Βιογραφικό Λεξικόν Κυπρίων, 1800-1920, ό.π., σ. 28, 142-143, 155-156, 
191,210.

61. Ρ. Κατσιαούνης, «Κοινωνικές, Εθνικές και Πολιτικές Αντιθέσεις στην Κύπρο την Πε­
ρίοδο της Αγγλοκρατίας 1878-1950», Διαλέξεις Λαϊκού Πανεπιστημίου, αρ. 16, εκδόσεις Δή­
μου Λευκωσίας, Λευκωσία 2004, ο. 27' Σ. Αναγνωστοπούλου, «Η Εκκλησία της Κύπρου και 
ο Εθναρχικός της Ρόλος: 1878-1960. Η Θρησκευτικοποίηση της Κυπριακής Πολιτικής Δρά­
σης: Ένωση», ό.π., σ. 204' Γ. Φραγκούδης, Ιστορία του Αρχιεπισκοπικού Ζητήματος Κύ­
πρου, 1900-1910, ό.π., σ. 15, 22.



54 ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

Στην ουσία, ο συντηρητισμός τον οποίο εκπροσωπούσαν οι Κυρηνειακοί, 
βασιζόταν σε εκείνους που υπεραμύνονταν της παράδοσης και της παλαιός 
και ιεραρχημένης κοινωνίας και αντιτίθεντο σε αλλαγές. Κατά συνέπεια, είχε 
ζωτική σημασία για αυτούς ο έλεγχος της επίσημης Εκκλησίας και άλλων 
δομών που απειλούνταν από ό,τι συμβόλιζαν οι καινούριες ιδέες του έθνους 
και του (έστω συντηρητικού) φιλελευθερισμού. Αν και δεν είχαν υπέρ τους 
την πλειοψηφία των λαϊκών στρωμάτων, είχαν την ικανότητα να κινητοποι­
ούν εναντίον των καινούριων αυτών ιδεολογικών τάσεων ισχυρές δυνάμεις 
λόγω των δικτύων κοινωνικής και οικονομικής εξάρτησης που εξούσιαζαν.

Από την άλλη πλευρά, επικεφαλής των Κιτιακών ήταν η νέα αστική τάξη 
των πόλεων και η εθνικιστική διανόηση. Υποστηρίζονταν κυρίως από τα κα­
τώτερα στρώματα, τους βιοτέχνες και τους διάφορους βιοπαλαιστές, οι ο­
ποίοι κατέκλυσαν τις πόλεις στις αρχές του 20ού αιώνα, από πολλούς μι­
σθωτούς τεχνίτες και ανειδίκευτους εργάτες και από τμήμα των κατώτερων 
στρωμάτων της αγροτικής τάξης, κυρίως στις περιοχές κοντά στις πόλεις. 
Ηγετικές μορφές ανάμεσα στους Κιτιακούς, πέραν του Μητροπολίτη Κιτί- 
ου, ήταν ένας σημαντικός αριθμός λαϊκών προσωπικοτήτων, με εξέχουσες 
φυσιογνωμίες τους βουλευτές Θεοφάνη Θεοδότου (δικηγόρο), Αντώνη 
Θεοδότου (ιατρό και τραπεζικό), Γ. Σιακαλλή (φιλόλογο και νομικό), Χρ. 
Σώζο (νομικό και εκ των ιδρυτών του Ταμιευτηρίου Λεμεσού -μετέπειτα Λαϊ­
κή Τράπεζα) και I. Κυριακίδη (νομικό). Επίσης οι Ν. Ρώσσος (νομικός και 
εκδότης εφημερίδας), Φ. Ζαννέτος (ιατρός και εκδότης εφημερίδας), ο έμπο­
ρος Ευάγγελος Λοΐζου από την Αμμόχωστο και ο εκπαιδευτικός και μασό­
νος Ν. Καταλάνος.62 Παρατηρούμε ότι, στη συντριπτική τους πλειοψηφία, 
τα βασικά στελέχη της κιτιακής παράταξης ανήκαν στην αναδυόμενη αστική 
τάξη: δικηγόροι, γιατροί, εκπαιδευτικοί και λιγότεροι έμποροι και γαιοκτήμο­
νες. Η κιτιακή παράταξη παραδεχόταν ότι στις τάξεις της περιλαμβάνονταν 
έμποροι και κεφαλαιούχοι οι οποίοι, όμως, όπως υποστήριζαν, «παρείχαν 
στον κόσμο καλύτερες τιμές και ασφαλείς εγγυήσεις».63

Οι κύριοι υποστηρικτές του Κιτίου βρίσκονταν στις τάξεις των επιστημό­
νων της νέας γενιάς, οι οποίοι είχαν σπουδάσει στα ελληνικά πανεπιστήμια, 
δεν είχαν γνωρίσει την Τουρκοκρατία και εκπροσωπούσαν τη λεγάμενη «α­

62. Βλ. Ν. Καταλάνος, Κυπριακόν λεύκωμα Ο Ζήνων, ό.π., σ. 18Γ Γ Φραγκούδης, Ιστορία 
του Αρχιεπισκοπικού Ζητήματος Κύπρου, 1900-1910, ό.π., σ. 15, 22’ Αρ. Κουδουνάρης, 
Βιογραφικό Λεξικόν Κυπρίων, ό.π., σ. 39, 75-76, 84-85, 117, 160, 272, 281, 295.

63. «Αποδιώκετε τους νυκτοκόρακας», παράρτημα Ευαγόρας, 22 Σεπτεμβρίου 1901. «Ζή- 
τω ο εθνικός συνδυασμός», παράρτημα Ευαγόρας, 26 Σεπτεμβρίου 1901.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 55

διάλλακτη» μερίδα του πολιτικού κόσμου του νησιού. Είχαν αρχίσει να απο­
κτούν οικονομική ισχύ, αρκετοί είχαν καλή μόρφωση χωρίς όμως να έχουν 
κερδίσει την αντίστοιχη κοινωνική και πολιτική αναγνώριση. Έτσι, στη σύ­
γκρουση για τον Αρχιεπίσκοπο, διείδαν έναν τρόπο κατοχύρωσης της δικής 
τους κοινωνικής θέοης. Το γεγονός ότι κατάφεραν να συοπειρώσουν την 
πλειοψηφία των κατώτερων στρωμάτων δεν πρέπει να παραξενεύει: σε όλες 
τις χώρες οι κατώτερες τάξεις επιδεικνύουν σημεία αγανάκτησης ενάντια στο 
υφιστάμενο σχήμα κατανομής του πλούτου, ενισχύοντας τις δυνάμεις εκεί­
νες που υποστηρίζουν κάποιας μορφής αναδιανομή.64

5. ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΗ ΕΚΦΡΑΣΗ

Στο ιδεολογικό επίπεδο συγκρούστηκαν δύο αντιτιθέμενες φιλοσοφίες. Η 
κυρηνειακή παράταξη, με άξονα τη θρησκεία, εκπροσωπούσε το παλαιό 
πνεύμα της κοινωνικής ιεραρχίας η οποία ήταν νομικά κατοχυρωμένη και 
κάθε κοινωνική τάξη γνώριζε τη θέση της απέναντι στις υπόλοιπες. Αυτήν α­
κριβώς τη θεσμοθετημένη ανισότητα απάλειφε η πολιτική ιδεολογία του ε­
θνικισμού, όπως προβλήθηκε από τους Κιτιακούς.65 Η κιτιακή παράταξη 
προέβαλλε τον εαυτό της ως την «εθνική μερίδα» και τα μέλη της ως τους «υ­
περασπιστές της σεμνής και ιεράς ιδέας της εθνότητας».66 Κατηγορούσε, μά­
λιστα, τους Κυρηνειακούς ότι ζητούσαν από τους γονείς να μη στέλνουν τα 
παιδιά τους για σπουδές στην Αθήνα διότι αυτή αποτελούσε πηγή διαφθο­
ράς. Η παράταξη που στήριζε τον Μητροπολίτη Κιτίου λειτούργησε ως φο­
ρέας ιδεών νεωτερισμού, οι οποίες αντιτίθεντο στην απόλυτη και αυθαίρετη 
εξουσία της Εκκλησίας. Παρά τις εκκλήσεις του κατεστημένου για προσήλω­
ση στην ορθοδοξία και τις παραδοσιακές αξίες, ο εθνικισμός ήταν πλέον η ι­
δεολογία βάσει της οποίας θα κρίνονταν τα θέματα.67 Ενδεικτικό της κυριαρ­
χίας της εθνικιστικής ιδεολογίας ήταν ότι από το 1901 είχαν επικρατήσει στις 
εκλογές του Νομοθετικού Συμβουλίου οι αδιάλλακτοι εθνικόφρονες, παρά

64. S.M. Lipset, Politicai Man, Anchor Books, ΝέαΥόρκη 1963, σ. 48.
65. Βλ. Ρ. Κατσιαούνης, «Κοινωνικές, Εθνικές και Πολιτικές Αντιθέσεις στην Κύπρο την 

Περίοδο της Αγγλοκρατίας 1878-1950», ό.π., σ. 28.
66. «Ο λόγος του Θεοδότου», παράρτημα Ευαγόρας, 8 Σεπτεμβρίου 1901 ‘ «Ο θρίαμβος 

της εθνικής μερίδος», παράρτημα Ευαγόρας, 20 Σεπτεμβρίου 1901 ' «Ζήτω ο εθνικός συν­
δυασμός», ό.π.

67. Βλ. R. Katsiaounis, Labour, Society and Politics in Cyprus During the Second Half of 
the Nineteenth Century, ό.π., o. 227-228.



56 ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

τη διοικητική και οικονομική επιρροή των διαλλακτικών -μάλιστα, αυτοί συ­
νέχισαν να επικρατούν μέχρι και το 1925, όταν υπέστησαν εκλογική ήττα.

Παρόλα αυτά, οι λαϊκοί εκπρόσωποι της κιτιακής παράταξης δεν λειτούρ­
γησαν ως φορείς μιας εντελώς ανατρεπτικής ιδεολογίας, συγκρουόμενοι με 
την εκκλησιαστική εξουσία στο σύνολό της' αντίθετα, περιόρισαν τη ριζο­
σπαστικότατα των ιδεών τους και αποδέχτηκαν την ηγεμονική θέση της 
Εκκλησίας στον ελληνικό πληθυσμό. Στην επιχειρηματολογία τους άλλωστε 
κατονόμαζαν την Εκκλησία ως «το ασφαλέστερον και βεβαιότερον εθνικόν 
κέντρον» και απέδιδαν στους Κυρηνειακούς προσπάθεια υποδούλωσής της 
σε ξένα και μη ορθόδοξα κέντρα.68 Ο πολιτικός λόγος του Μητροπολίτη Κι- 
τίου ήταν τόσο νεωτερικός όσο επέβαλλε η συμπόρευσή του με τους εθνικι- 
στές και όσο επέτρεπε (δηλαδή, περιόριζε) η θρησκευτική του ιδιότητα. Η υ­
ποστήριξη προς το πρόσωπο του Κιτίου είχε ευρύτατη λαϊκή βάση, γεγονός 
που τον υποχρέωνε να προσαρμόζει την πολιτική του πορεία σε σχέση με τα 
αιτήματα της βάσης αυτής, αλλά και η ίδια αυτή βάση τον νομιμοποιούσε ως 
εκφραστή των δικών της πολιτικών αιτημάτων.69 Οι πιο επιφανείς από τους 
Κιτιακούς, που αναμενόταν να είναι πιο δεκτικοί στη δυσμενή κατάσταση 
των λαϊκότερων στρωμάτων, δεδομένης της υποστήριξης που αυτά τους πα­
ρείχαν, διατηρούσαν πολύ συντηρητικές κοινωνικές απόψεις. Το υπόβαθρό 
τους ήταν παρόμοιο με εκείνο των Κυρηνειακών, μια παράμετρος που διευ­
κόλυνε την επαναπροσέγγισή τους μετά.

Στο γεγονός ότι η σύγκρουση προσέλαβε έντονη ιδεολογική χροιά, διαδρα­
μάτισαν ρόλο και οι πρώτοι μασόνοι που εμφανίστηκαν στην Κύπρο και οι 
οποίοι αποτέλεσαν ουσιαστικά την ψυχή του εθνικού κινήματος. Ο Χριστό­
φορος Τορναρίτης, στο μοναδικό, ίσως, βιβλίο που εκδόθηκε για τον κυπρια­
κό ελευθεροτεκτονισμό προσφέρει αρκετές πληροφορίες για τις στοές που ι­
δρύθηκαν και κυρίως για τους Ελληνοκύπριους που μετείχαν σε αυτές. Από 
τα ονόματα που παραθέτει και τα αξιώματα αυτών των ατόμων, παρατηρούμε 
ότι πολλοί από αυτούς συμμετείχαν ενεργά στο εθνικό κίνημα και στις εθνικές 
οργανώσεις: βουλευτές, δήμαρχοι και εξέχουσες, ευρύτερα, προσωπικότητες 
της εποχής.70

68. «Ο θρίαμβος της εθνικής μερίδος», ό.π.' «Ζήτω ο εθνικός συνδυασμός», ό.π.
69. Βλ. Μ. Μιχαήλ, «Το Αρχιεπισκοπικό Ζήτημα (1900-1910), το Ιδεολογικό του Περιε­

χόμενο και η Ανάδειξη της Εκκλησίας της Κύπρου ως Εθνικής Αρχής στο Βρετανικό Πλαίσιο 
Διοίκησης», ό.π., σ. 320, 331-332.

70. X. Γ. Τορναρίτης, Ιστορία του Συγκεκροτημένου Κυπριακού Τεκτονισμού και Άλλαι 
Τεκτονικά!Πραγματίαι και Ομιλίαι, Λεμεσός 1948.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 57

Την περίοδο αυτή, οι μασόνοι αποτελούσαν τα πλέον φιλελεύθερα και α­
νεπτυγμένα στοιχεία του τόπου. Κυριότεροι εκφραστές αυτής της τάσης, η 
οποία στήριξε έντονα τον Μητροπολίτη Κιτίου, ήταν οι Ν. Καταλάνος και 
Θ. Θεοδότου στη Λευκωσία, Χρ. Σώζος και I. Κυριακίδης στη Λεμεσό και 
Φ. Ζαννέτος και I. Οικονομίδης στη Λάρνακα. Γνωρίζοντας ότι, ιδίως, οι 
χωρικοί ήταν προληπτικοί, οι Κυρηνειακοί εκμεταλλεύτηκαν το ζήτημα της 
μασονίας, προσπαθώντας να περάσουν στον λαό το μήνυμα ότι όλοι οι Κι- 
τιακοί, ακόμα και ο ίδιος ο Μητροπολίτης, ήταν μασόνοι. Ο Κιτίου υποστη­
ριζόταν από όλους τους μασόνους της Κύπρου και άρα δεν μπορούσε, σύμ­
φωνα με τους αντιπάλους του, να μην είναι και αυτός μασόνος.71 Από την 
άλλη, οι Κιτιακοί κατηγορούσαν τους αντιπάλους τους για «μακρακισμό», 
μια αίρεση που είχε αναπτυχθεί την εποχή εκείνη στην Ελλάδα, επειδή ένας 
ιερωμένος εκ των βασικών υποστηρικτών του Κερύνειας, ο Τεκνόπουλος, α­
νήκε σε αυτή.72

6. Η ΟΡΓΑΝΩΤΙΚΗ ΚΙΝΗΤΟΠΟΙΗΣΗ

Ο αγώνας για υπερίσχυση προϋπέθετε οργάνωση. Αυτή η πλευρά του ζητή­
ματος πρέπει να γίνει κατανοητή μέσα στο πλαίσιο μιας κοινωνίας η οποία 
βρισκόταν ακόμα σε μεταβατικό στάδιο όπου οι οιεσδήποτε οργανωτικές 
προσπάθειες ήταν σε εμβρυακή μορφή. Οι οργανώσεις της περιόδου δεν εί­
χαν αποκτήσει ακόμα τα στοιχεία της διάρκειας και της μονιμότητας και ήταν 
πολύ συγκεκριμένου χαρακτήρα (συνήθως μονοθεματικές) ' ανταποκρίνο- 
νταν δηλαδή στο επίπεδο οικονομικής και κοινωνικής εξέλιξης της περιό­
δου, όπως συνέβαινε σε όλες τις κοινωνίες.73

Πέραν του δικτύου πελατειακών σχέσεων που εξούσιαζαν και οι δύο πα­
ρατάξεις, στον μεταξύ τους αγώνα για επικράτηση αξιοποιήθηκαν οι διάφο­
ρες λέσχες και σωματεία υπό την ηγεσία επιφανών στελεχών κάθε μιας. Οι

71. Βλ. Ν. Καταλάνος, Κυπριακόν Λεύκωμα Ο Ζήνων, ό.π., σ. 182. Βλ., επίσης, Γ. Φρα- 
γκούδης, Ιστορία του Αρχιεπισκοπικού Ζητήματος Κύπρου, 1900-1910, ό.π., σ. 23-24. Βλ., 
ενδεικτικά, «Ο μασονισμός», παράρτημα Φωνή της Κύπρου, 9 Μαρτίου 1900' «Αι κατά Χρι­
στιανισμού βλασφημίαι του κ. Καταλάνου», παράρτημα Φωνή της Κύπρου, 23 Μαρτίου 
1900.

72. Παράρτημα Ευαγόρας, 8 Σεπτεμβρίου 1901. Βλ., επίσης, Ν. Καταλάνος, Κυπριακόν 
Λεύκωμα Ο Ζήνων, ό.π., σ. 194-195.

73. S. Rokkan, Citizen, Elections, Parties, McKay Co, Νέα Υόρκη 1970, σ. 89.



58 ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

Κιτιακοί αξιοποίησαν, κυρίως, την αλυσίδα εθνικών λεσχών και συλλόγων 
που είχαν ως άξονα τον σύλλογο «Αγάπη του Λαού» υπό τον Καταλάνο. Οι 
Κυρηνειακοί δημιούργησαν, ως αντίβαρο, τον σύλλογο «Ορθοδοξία», ο ο­
ποίος εγκαινιάστηκε στις 20 Ιουλίου 1900 και αυτοαποκαλείτο «θρησκευτι­
κός», γεγονός που καταδεικνύει και την έμφαση στην ιδέα της θρησκείας.74 
Παρόλο που έγινε προσπάθεια να παρουσιαστεί η «Ορθοδοξία» ως οργάνω­
ση που αγκάλιαζε όλες τις τάξεις, δεν μπορούσε να παρασιωπηθεί το γεγο­
νός ότι καθοδηγούνταν από το συντηρητικό κατεστημένο του κεφαλαίου.75 
Ο σύλλογος έγινε το «κομματικό» κέντρο των Κυρηνειακών με επίτιμο μάλι­
στα πρόεδρό του τον μητροπολίτη Κερύνειας. Οι Κιτιακοί κατηγορούσαν το 
σωματείο αυτό ως «αντεθνικόν» και «προτεσταντικόν».76 Υπέρ του Κερύνειας 
τάχθηκαν ορισμένα ακόμα αναγνωστήρια (λέσχες) της πρωτεύουσας, όπως ο 
«Πατριωτισμός», ο «Φοίνικας» και ο «Κύπριος».77 Η λειτουργία συλλόγων 
με σκοπό τον συντονισμό της δράσης των δύο παρατάξεων δεν παρατηρή­
θηκε μόνο στη Λευκωσίας αλλά ήταν παγκύπριο φαινόμενο. Στη Λεμεσό, για 
παράδειγμα, λειτουργούσαν η «Μεταρρύθμιση» (κιτιακή), «Τα Πάτρια» (κυ- 
ρηνειακή) και η «Ισότης» (κυρηνειακή).78

Η αρχιεπισκοπική διαμάχη είχε επηρεάσει και την εκπαιδευτική ζωή της 
νήσου τόσο ώστε οι Κιτιακοί ίδρυσαν ξεχωριστό γυμνάσιο και οι δύο παρα­
τάξεις διεκδικούσαν με ξεχωριστούς συνδυασμούς τις εκλογές για τις Επαρ­
χιακές Εκπαιδευτικές Επιτροπές, καθώς και τις Εκκλησιαστικές Επιτροπές 
και τις εκλογές των Σχολικών Εφοριών.79 Συστάθηκαν, επίσης, και λειτουρ­
γούσαν διπλά δημοτικά σχολεία καθώς και παρθεναγωγεία.80

74. «Θρησκευτικός σύλλογος Ορθοδοξία», Φωνή της Κύπρου, 17 Αύγουστου 1900, ο. 3. 
Βλ., επίσης, Ν. Καταλάνος, Κυπριακόν Λεύκωμα Ο Ζήνων, ό.π., ο. 189.

75. Βλ. R. Katsiaounis, Labour, Society and Politics in Cyprus During the Second Half of 
the Nineteenth Century, ό.π., o. 227-228.

76. «Ζήτω ο εθνικός συνδυασμός», ό.π.
77. «Ψήφισμα προς την Σύνοδον», Φωνή της Κύπρου, 19 Οκτωβρίου 1900, ο. 2. Βλ., ε­

πίσης, Ν. Καταλάνος, Κυπριακόν Λεύκωμα Ο Ζήνων, ό.π., σ. 210.
78. «Ψήφισμα», Ευαγόρας, 8 Σεπτεμβρίου 1901, ο. 2' Κ. Χρυσάνθης, «Σωματεία και 

Οργανώσεις της Κύπρου από το 1878-1955», Διαλέξεις Λαϊκού Πανεπιστημίου, αρ. 2, εκδό­
σεις Δήμου Λευκωσίας, Λευκωσία 1986, σ. 287.

79. «Κομματικοί Πρωτοτυπίαι», Ελευθερία, 18 Δεκεμβρίου 1908, σ. 3. Βλ. επίσης Ν. Κα­
ταλάνος, Κυπριακόν Λεύκωμα Ο Ζήνων, ό.π., σ. 161-164,384.

80. Βλ. Λ. Λυμπουρίδης, Το Πολύκροτο Αρχιεπισκοπικό Ζήτημα της Κύπρου, ό.π., σ.
64-65.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 59

7. Η ΑΠΑΡΧΗ ΤΗΣ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΤΩΝ ΜΑΖΩΝ

Το αρχιεπισκοπικό ζήτημα είχε επιπτώσεις και πέραν του αμιγώς θρησκευτι­
κού χώρου ή του πεδίου σύγκρουσης των διαφόρων συνιοταμένων της άρ- 
χουσας κοινωνικοπολπικής ελίτ, η οποία όριζε και διεύθυνε κατά το δοκούν 
τους όρους του πολιτικού ανταγωνισμού. Σηματοδότησε την έναρξη της ε­
παφής των μαζών με την πολιτική διαδικασία και τη συμμετοχή σε αυτή για 
ένα ζήτημα που αφορούσε τη δομή της εξουσίας στο εσωτερικό της ελληνι­
κής κοινότητας της Κύπρου. Η εξέλιξη αυτή συμβαδίζει με τη θέση ότι, όταν 
μια χώρα διέρχεται περιόδους μεγάλων αλλαγών στο οικονομικό, πολιτικό 
και κοινωνικό της σύστημα ή στη διεθνή της θέση, το εκλογικό σώμα συνο­
λικά ενδιαφέρεται και συμμετέχει περισσότερο.81

Η συμπεριφορά των λαϊκών στρωμάτων σε όλες τις εκλογικές διαδικα­
σίες, είτε ενδοεκκλησιασπκές είτε βουλευτικές, καθοδηγούνταν σε μεγάλο 
βαθμό από τους πολιτευτές και τα ανώτερα στρώματα της κοινωνίας. Η πλει- 
οψηφία των αγροτών και των εργατών δεν είχε, ακόμα, κάνει αισθητή μια α­
νεξάρτητη παρουσία στον εκλογικό στίβο. Οι περιοριστικές πρόνοιες του ε­
κλογικού νόμου, με τα ιδιοκτησιακά κριτήρια που έθετε ως προϋπόθεση για 
την ψήφο, άφηναν εκτός πολιτικής και εκλογικής διαδικασίας τη συντριπτι­
κή πλειοψηφία του λαού.82 Το γεγονός ότι η πλειοψηφία μπορεί να μην είχε 
άμεσο προσωπικό ή ταξικό συμφέρον στη διαμάχη δεν επηρέασε τη συμμε­
τοχή της στις διαδικασίες, είτε διότι της ασκούνταν πιέσεις είτε λόγω αισθη­
μάτων κοινωνικής υποχρέωσης έναντι των πολιτευτών.

Προτού εξετάσουμε την επίπτωση του αρχιεπισκοπικού ζητήματος στην 
πολιτική συμμετοχή των μαζών, πρέπει να θέσουμε το πλαίσιο και τους ό­
ρους διεξαγωγής των εκκλησιαστικών εκλογικών διαδικασιών, οι οποίες 
ρυθμίζονταν κατά τρόπο διαφορετικό από τις αντίστοιχες «πολιτειακές». 
Ακολούθως, έχοντας υπόψη τις προδιαγραφές των εκλογών, θα μπορέσουμε 
να εξετάσουμε τη δημοκρατική διάστασή τους με βάση δύο παραμέτρους: τις 
ίδιες τις εκλογικές πρόνοιες και το πώς αντιμετώπιζαν την εμπλοκή του λαού 
οι δύο παρατάξεις. Παρενθετικά δε, αξίζει να σημειώσουμε ότι, σήμερα, οι 
διαδικασίες για την εκλογή του Αρχιεπισκόπου Κύπρου καθορίζονται από

81. Βλ. Lipset, Political Man, ό.π., ο. 195.
82. Το εκλογικό δικαίωμα ατην Κύπρο αυνδεόταν με την καταβολή ενός ειδικού φόρου ι­

διοκτησίας, ο οποίος ονομαζόταν vergi' βλ. Cyprus Blue Book 1883-84, ο. 4 και Cyprus Blue 
Book 1901-02, σ. 7. Για τη ούνδεση του φόρου αυτού με το δικαίωμα άσκησης εκλογικού δι­
καιώματος, βλ. Cyprus Blue Book 1883-84, σ. 124.



60 ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

τον καταστατικό χάρτη της Εκκλησίας, ο οποίος συντάχθηκε το 1914,83 λό­
γω ακριβώς του τρόπου με τον οποίο έγιναν οι εκλογές κατά τη διάρκεια της 
αρχιεπισκοπικής διαμάχης.

Το 1900, καθώς δεν υπήρχε γραπτός κανονισμός εκλογής Αρχιεπισκό­
που, η εκλογή καθορίστηκε αρχικά με εγκύκλιο της Ιεράς Συνόδου.84 Καθό­
ριζε ότι όλο το ελληνικό χριστιανικό ορθόδοξο πλήρωμα της νήσου θα εξέ­
λεγε τους ειδικούς αντιπροσώπους (κατά ενορία σε πόλεις, κωμοπόλεις ή 
χωριά κατ’ αναλογία του πληθυσμού) οι οποίοι, με τη σειρά τους, θα εξέλε­
γαν 60 γενικούς αντιπροσώπους -40 λαϊκούς και 20 κληρικούς, σύμφωνα 
με τα έθιμα της κυπριακής Εκκλησίας' αυτοί, μαζί με την Ιερά Σύνοδο, θα ε­
ξέλεγαν τον νέο Αρχιεπίσκοπο. Οι 60 γενικοί αντιπρόσωποι καθορίστηκαν 
αναλογικά με τον πληθυσμό των τεσσάρων θρόνων της νήσου (Αρχιεπισκο­
πική περιφέρεια, Πάφος, Κερύνεια και Κίτιο). Οι σχετικές πρόνοιες είχαν ο­
ρισμένους σημαντικούς περιορισμούς. Πρώτα απ’ όλα, το εκλογικό σώμα 
περιοριζόταν εξαρχής στο ήμισυ, αφού δικαίωμα ψήφου είχαν μόνον οι ά­
ντρες. Δεύτερον, υπήρχαν ηλικιακοί περιορισμοί με διαβαθμίσεις αναλόγως 
του επιπέδου συμμετοχής στη διαδικασία. Το ηλικιακό όριο αυξανόταν όσο 
πιο προσβάσιμο γινόταν στον εκλέκτορα το σώμα που θα εξέλεγε τον Αρχιε­
πίσκοπο: για να εκλεγεί κανείς ειδικός αντιπρόσωπος έπρεπε να είναι άνω 
των 25 ετών και για να εκλεγεί γενικός αντιπρόσωπος, άνω των 30. Τρίτον, 
οι κληρικοί είχαν ειδικό βάρος στην όλη διαδικασία: μαζί με τα έξι μέλη της 
Ιεράς Συνόδου, έφταναν τους 26, πάνω από το ένα τρίτο του σώματος που 
εξέλεγε τελικά τον Αρχιεπίσκοπο' δυνητικά, επομένως, θα μπορούσαν να 
αλλοιώσουν τη λαϊκή βούληση.

Οι διαδικασίες είχαν, επίσης, αρκετά κενά που θα μπορούσαν να επιτρέ­
ψουν τη δωροδοκία τόσο του λαού που εξέλεγε τους ειδικούς αντιπροσώ­
πους όσο και των ίδιων των αντιπροσώπων. Η ανυπαρξία ελέγχου των δια­
δικασιών από την κυβέρνηση δημιουργούσε σοβαρό κενό στην αμεροληψία 
των εκλογικών διαδικασιών όπως και στην εκδίκαση τυχόν ενστάσεων από 
την Ιερά Σύνοδο.85

Σε ό,τι αφορά τη δημοκρατική διάσταση των εκλογικών διαδικασιών, πα­
ρά τους περιορισμούς και τα κενά που είχαν, μπορούμε να πούμε ότι ήταν

83. Το καταστατικό δημοσιεύτηκε στις 15 Ιουνίου 1914 στο περιοδικό Εκκλησιαστικός 
Κήρυκας που δημοσίευε την αρχιεπισκοπική εγκύκλιο ημερομηνίας 21 Μαΐου 1914.

84. Δημοσιεύτηκε στην εφημερίδα Φωνή της Κύπρου στις 24 Αυγούστου 1900, σ. 1-2.
85. «Ο θεσμός της εκλογής επισκόπων: γνώμαι των πολιτευτών», Ελευθερία, 1η Ιουνίου 

1918, σ. 2, 8 Ιουνίου 1918, σ. 1, και 15 Ιουνίου 1918, σ. 1.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 61

αρκετά «περιεκτικές» [inclusive], έχοντας υπόψη ότι, κατά την περίοδο στην 
οποία αναφερόμαστε, τα πολιτικά δικαιώματα ήταν περιορισμένα (και όχι 
μόνο στην Κύπρο) στους άντρες συγκεκριμένης ηλικιακής ομάδας, αλλά και 
το γεγονός ότι αφορούσαν έναν θεσμό φύσει συντηρητικό, όπως η Εκκλη­
σία. Σε αντίθεση με τις εκλογές για το Νομοθετικό Συμβούλιο —που ήταν 
«πολιτειακός» θεσμός-, στις οποίες υπήρχαν σημαντικοί ιδιοκτησιακοί πε­
ριορισμοί, στις ενδοεκκλησιασπκές αυτές διαδικασίες δεν υπήρχε ανάλογος 
περιορισμός και όλοι οι ενήλικοι άντρες είχαν δικαίωμα συμμετοχής σε κά­
ποιο επίπεδο των διαδικασιών.

Η λαϊκή συμμετοχή στη διαδικασία εκλογής επισκόπων και Αρχιεπισκό­
που ενείχε μια ακόμη λειτουργία καθοριστική για τον συνολικό χαρακτήρα 
της κυπριακής πολιτικής της περιόδου. Πρόκειται για τη νομιμοποίηση του 
εκάστοτε Αρχιεπισκόπου και των μητροπολιτών να εκπροσωπούν ολόκληρο 
τον πληθυσμό, αφού αποτελούσαν εκλεγμένους αξιωματούχους των Ελλή­
νων της Κύπρου, στα πλαίσια του μοναδικού θεσμού που βρισκόταν υπό 
τον δικό τους αποκλειστικό έλεγχο' από αυτή τη νομιμοποίηση απορρέει σε 
μεγάλο βαθμό η εθναρχική ιδιότητα του Αρχιεπισκόπου.

Το συγκεκριμένο σύστημα εκλογής, με την ευρεία λαϊκή συμμετοχή, δέ­
χτηκε κριτική μεταγενέστερα. Αρκετές προσωπικότητες και βουλευτές το χα­
ρακτήρισαν «οχλοκρατικό», προσάπτοντάς του ότι μετέτρεπε τις επισκοπικές 
διαδικασίες σε κομματική αντιπαράθεση και πρότειναν είτε την κατάργηση 
της εκλογής ειδικών αντιπροσώπων από τον λαό είτε την εκλογή των Επι­
σκόπων από ένα προκαθορισμένο σώμα αποτελούμενο από ex officcio πρού­
χοντες -σύμφωνα δε με ορισμένες απόψεις, το σώμα αυτό θα έπρεπε να α­
παρτίζεται μόνο από την Ιερά Σύνοδο, τους βουλευτές και τους δημάρ­
χους.86 Η συγκεκριμένη αντίληψη είναι ενδεικτική μιας νοοτροπίας εχθρικής 
προς τη διεύρυνση των πολιτικών δικαιωμάτων των μαζών και της ενεργού 
εμπλοκής τους σε πολιτικές διαδικασίες, καθώς και της επίδειξης ολιγαρχι­
κού πνεύματος εκ μέρους αρκετών πολιτευτούν της περιόδου.

Όσον αφορά τη στάση των δύο παρατάξεων έναντι των δημοκρατικών 
διαδικασιών και της λαϊκής συμμετοχής, η παράταξη των Κιτιακών υπήρξε 
έντονος πολέμιος της παλαιάς τάξης και κάθε απόπειρας διατήρησης δεσπο- 
τικών συστημάτων διοίκησης. Οι ιδέες περί λαϊκής κυριαρχίας και εκλογής 
των ηγετών κάθε λαού αποτελούσαν σημείο αναφοράς στον πολιτικό λόγο 
των Κιτιακών οι οποίοι, με αυτόν τον τρόπο, επιθυμούσαν να ισχυροποιή-

86. «Ο θεσμός της εκλογής επισκόπων: γνώμαι των πολιτευτών», Ελευθερία, 1η Ιουνίου 
1918, σ. 2 και 8 Ιουνίου 1918, ο. 1.



62 ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

σουν τη θέση τους ότι η εκλογή του Μητροπολίτη Κιτίου, ο οποίος απολάμ­
βανε της αποδοχής της πλειοψηφίας των Κυπρίων, θα σήμαινε και εκουγ- 
χρονιαμό των διαδικασιών για ανάδειξη της ηγεσίας των Ελλήνων της Κύ­
πρου. Είναι χαρακτηριστικό ότι έθεταν τον λαό ως την ισχυρότερη νομιμο­
ποιητική βάση της εξουσίας της ηγεσίας.87 Αυτό βεβαίως υπέκρυπτε την 
προσπάθεια της αστικής τάξης, που στήριζε τον Κιτίου, να αποκτήσει πρό­
σβαση στην πολιτική και οικονομική ισχύ του αρχιεπισκοπικού θρόνου χρη­
σιμοποιώντας την ισχύ των λαϊκών μαζών.

Η κυρηνειακή παράταξη, από την άλλη πλευρά, επιχείρησε σε όλη τη 
διάρκεια του Αρχιεπισκοπικού να πετύχει τη διευθέτηση του θέματος χωρίς 
την εμπλοκή του λαού. Αυτό εκφράστηκε με τις συνεχείς προσπάθειές τους 
για σύγκληση της Μείζονος Συνόδου της Ορθοδοξίας -στο θέμα αυτό είχαν 
στο πλευρό τους και τον Οικουμενικό Πατριάρχη, ο οποίος επιθυμούσε την 
εκλογή του Κερύνειας' η άποψη περί μη εμπλοκής του λαού ήταν εμφανής 
και αργότερα, όταν μετά την ψήφιση του κυβερνητικού νομοσχεδίου για ε­
κλογές, συγκόλεσαν Ιερά Σύνοδο της Εκκλησίας της Κύπρου και ενθρόνισαν 
αυθαίρετα τον Κερύνειας ως Αρχιεπίσκοπο.

Η πρώτη σύγκρουση των δύο παρατάξεων έλαβε χώρα στις 3 Σεπτεμβρί­
ου 1900, στο πλαίσιο της εκλογής των ειδικών αντιπροσώπων. Στα έντυπα, 
τα οποία αποτέλεσαν βασικό πεδίο της αντιπαράθεσης, αντικατοπτριζόταν το 
κλίμα πόλωσης αλλά και το ενδιαφέρον για την επιλογή των αντιπροσώπων. 
Τις ημέρες πριν από τις εκλογές επικρατούσε σε όλα τα χωριά της Κόπρου 
«ασυνήθιστη κίνηση» και «εκλογικός πυρετός»'88 τη δε παραμονή, κόσμος 
συγκεντρώθηκε στα διάφορα σωματεία, στα καφενεία και στους συλλόγους 
της πρωτεύουσας όπου διεξάγονταν συζητήσεις για το φλέγον θέμα ενώ 
πραγματοποιήθηκαν και πορείες στους δρόμους.

Στις εκλογές εκείνες κυριάρχησαν οι Κιτιακοί, οι οποίοι είχαν βασίσει την 
εκστρατεία τους σε μια εθνικά προσανατολισμένη Εκκλησία της οποίας τα οι­
κονομικά θα ελέγχονταν από τον λαό: εξέλεξαν 47 από τους 66 αντιπροσώ­
πους. Οι Κυρηνειακοί αμφισβήτησαν τα αποτελέσματα προκαλώντας έτσι ό- 
ξυνση των πνευμάτων στον πληθυσμό. Οι οπαδοί του Κερύνειας πραγματο­
ποίησαν στη Λευκωσία μεγάλη συγκέντρωση και πορεία διαμαρτυρίας η ο­
ποία κατέληξε στην Αρχιεπισκοπή, όπου και επιδόθηκε ψήφισμα υπογεγραμ­

87. Βλ. Μ. Μιχαήλ, «Το Αρχιεπισκοπικό Ζήτημα (1900-1910), το Ιδεολογικό του Περιε­
χόμενο και η Ανάδειξη της Εκκλησίας της Κύπρου ως Εθνικής Αρχής στο Βρετανικό Πλαίσιο 
Διοίκησης», ό.η., σ. 326.

88. «Εκλογικά», Φωνή της Κύπρου, 21 Σεπτεμβρίου 1900, ο. 2.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 63

μένο από επιφανείς προσωπικότητες που αμφισβητούσαν την εγκυρότητα των 
εκλογικών διαδικασιών.89

Τα παραπάνω είχαν ως αποτέλεσμα να οδηγηθεί το ζήτημα σε τελμάτωση 
για οκτώ περίπου χρόνια, οπότε επενέβη δραστικά η βρετανική διοίκηση με 
νομοσχέδιο το οποίο καθόριζε τις εκλογικές διαδικασίες βασισμένο σε μεγάλο 
βαθμό στην εγκύκλιο της Ιεράς Συνόδου του 1900.90 Το νομοσχέδιο ψηφί­
στηκε στις 4 Μαΐου 1908 και δημοσιεύτηκε στην επίσημη εφημερίδα της κυ­
βέρνησης σας 25 Μαΐου 1908.91 Ο νόμος τέθηκε σε ισχύ και η κυβέρνηση 
απέστειλε εγκυκλίους ορίζοντας ως ημερομηνία έναρξης της εκλογής των ει­
δικών αντιπροσώπων τη 10η Φεβρουάριου 1909. Οι συνολικά 993 ειδικοί α­
ντιπρόσωποι εξέλεξαν τους 60 γενικούς οι οποίοι, μαζί με την Ιερά Σύνοδο, 
εξέλεξαν τον νέο Αρχιεπίσκοπο. Οι Κυρηνειακοί απείχαν από τις εκλογές ε­
πειδή συνειδητοποιούσαν ότι θα έχαναν, αλλά οι εκλογές διεξήχθησαν κανο­
νικά. Οι αντιπρόσωποι που εξελέγηοαν ήταν στην ολότητα τους Κιτιακοί.92

8. ΕΠΙΔΡΑΣΗ ΣΤΙΣ ΠΟΛΙΤΕΙΑΚΕΣ ΕΚΛΟΓΕΣ

Η συμμετοχή των μαζών καθορίστηκε σε μεγάλο βαθμό από την ένταση που 
χαρακτήριζε όλες τις εκλογικές αναμετρήσεις της περιόδου. Το μεγάλο διά­
στημα που μεσολάβησε από την πρώτη εκλογή αντιπροσώπων το 1900 μέχρι 
το 1909, όταν επαναλήφθηκε η διαδικασία, μετέφερε το πεδίο της αντιπαρά­
θεσης μεταξύ των δύο παρατάξεων στις εκλογές για το Νομοθετικό Συμβού­
λιο καί στις Δημαρχιακές. Όλες οι εκλογές της περιόδου αυτής σημαδεύτη­
καν από έντονες διαμάχες, οργανωμένη διεκδίκηση των ψήφων με σχηματι­
σμούς καί από τις δύο πλευρές και αυξημένη λαϊκή συμμετοχή. Αντίθετα, 
στις αμέσως επόμενες εκλογές, μετά τη λήξη του Αρχιεπισκοπικού, το ενδια­
φέρον ήταν υποτονικό και η συμμετοχή σαφώς περιορισμένη.

Η έντονη αντιπαράθεση επηρέασε θετικά τη συμμετοχή των λαϊκών στρω­
μάτων. Ο ανταγωνισμός συνέτεινε στη διεύρυνση του πολιτικού σώματος

89. «Ψήφισμα προς την Σύνοδον», ό.π., ο. 2.
90. Βλ. Α. Λυμπουρίδης, Το Πολύκροτο Αρχιεπισκοπικό Ζήτημα της Κύπρου, ό.π., ο. 

53-55. Βλ, επίσης, Ν. Καταλάνος, Κυπριακόν Λεύκωμα Ο Ζήνων, ό.π., σ. 389.
91. Βλ Π. Παπαδημήτρης, Ιστορική Εγκυκλοπαίδεια της Κύπρου 1878-1978, ό.π., τόμ. 

Δ', σ. 135.
92. Βλ Γ. Φραγκούδης, Ιστορία του Αρχιεπισκοπικού Ζητήματος Κύπρου, 1900-1910, 

ό.π., σ. 475.



64 ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

ενσωματώνοντας ολοένα και μεγαλύτερα τμήματα του λαού στις πολιτικές 
διαδικασίες αφού, πέραν των ίδιων των πολιτών που ενδιαφέρονταν να εγ- 
γραφούν στους εκλογικούς καταλόγους, και οι δύο παρατάξεις παρότρυναν 
στην ίδια κατεύθυνση. Ενδεικτικά, ο αριθμός των εγγεγραμμένων για τις ε­
κλογές του Νομοθετικού Συμβουλίου εκτινάχθηκε από 12.093 το 1896, σε 
24.952 το 1901, μια αύξηση της τάξης του 106%.93 Από αυτούς, στις κάλ­
πες προσήλθαν 17.816 άτομα (το 71,4% του εκλογικού σώματος). Στις ε­
κλογές του 1901 οι δύο παρατάξεις διεκδικοόσαν τις έδρες με πλήρεις συν­
δυασμούς και καλούσαν με ανακοινώσεις τον λαό να τους στηρίξει.94 Η ε­
κλογική πάλη ήταν ζωηρότατη με ομιλίες, ύβρεις, συλλαλητήρια, προεκλογι­
κά προγράμματα κ.λπ. Οι Κιτιακοί προπαγάνδιζαν τους υποψηφίους τους 
ως «εθνικούς» και ζητούσαν από τον λαό να τους τιμήσει, «μαυρίζοντας» 
ταυτόχρονα τους «σπειραίους».95 Το ίδιο έπρατταν και οι Κυρηνειακοί που, 
σύμφωνα με τον Τύπο που τους υποστήριζε, χαρακτηρίζονταν η «υγιής με­
ρίδα» του πληθυσμού.96 Η αντιπαράθεση διεξήχθη οε όλες τις πόλεις με την 
ίδια ένταση -σε ορισμένες μάλιστα περιπτώσεις χαρακτηριζόταν «πόλεμος».97 
Το αποτέλεσμα των εκλογών υπήρξε θριαμβευτικό για τους Κιτιακούς οι ο­
ποίοι εξέλεξαν με μεγάλη πλειοψηφία και τους εννέα βουλευτές.98

Οι εκλογές του 1906 χαρακτηρίστηκαν από ιδιαίτερη οξύτητα. Λόγω του 
φανατισμού που επικρατούσε, ο τότε Ύπατος Αρμοστής King Harman, με 
προκήρυξή του στις 18 Au γούστου 1906, όρισε για πρώτη φορά τη διενέρ­
γεια μυστικής ψηφοφορίας. Οι εκλογές έληξαν με εκ νέου νίκη των Κιτια- 
κών. Αυτή τη φορά, όμως, στο διαμέρισμα Λεμεσού-Πάφου εκλέχτηκε και 
ένας Κυρηνειακός, ο Σπύρος Αραούζος. Ο αριθμός των ψηφοφόρων αυξή­
θηκε και πάλι, κατά 33%, ενώ ο αριθμός όσων προσήλθαν στις κάλπες ήταν 
17.166 (ποσοστό 51,65% επί του εκλογικού σώματος).99 Στις δημοτικές ε­
κλογές του 1908, ιδιαίτερη ένταση επικράτησε οτη Λευκωσία, όπου λόγω 
της διάσπασης προέκυψε η εκλογή τούρκου δημάρχου, για πρώτη φορά από

93. Cyprus Blue Book 1903-04, σ. 90-91.
94. «Ζήχω ο εθνικός συνδυασμός», ό.π. ' «Ποιους να εκλέξη ο λαός», Φωνή της Κύπρου, 

21 Σεπτεμβρίου 1901, σ. 1 ' «Τα βουλευτικά», Φωνή της Κύπρου, 21 Σεπτεμβρίου 1901, σ. 3.
95. «Ζήτω ο εθνικός συνδυασμός», ό.π.
96. «Ποιους να εκλέξη ο λαός», ό.π.
97. «Από την Πάφον. Τα βουλευτικά», Φωνή της Κύπρου, 21 Σεπτεμβρίου 1901, σ. 3. 

«Εκ Βαρωσίων. Τα βουλευτικά», Φωνή της Κύπρου, 3 Οκτωβρίου 1901, σ. 4.
98. Μ. Ατταλίδης, «Τα Κόμματα στην Κύπρο (1878-1955)», Διαλέξεις Λαϊκού Πανεπιστη­

μίου, αρ. 2, εκδόσεις Δήμου Λευκωσίας, Λευκωσία 1986, σ. 130.
99. Cyprus Blue Book 1908-09, σ. 98-99.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 65

βρετανικής κατοχής, καθώς οι δύο πλευρές δεν συμφώνησαν στην επιλογή 
ατόμου κοινής αποδοχής.100

Στις εκλογές του 1911, μετά τον τερματισμό του αρχιεπισκοπικού ζητήμα­
τος, επικράτησε πνεύμα ενότητας το οποίο εκφράστηκε με κοινές υποψηφιό­
τητες των δύο παρατάξεων. «Διαλλακτικοί» και «αδιάλλακτοι» συνενώθηκαν 
με αποτέλεσμα οι εκλογές να διεξαχθούν χωρίς ουσιαστικό διακύβευμα και 
ενδιαφέρον. Ο αριθμός των εγγεγραμμένων ψηφοφόρων παρουσίασε ορια­
κή μόνο αύξηση, της τάξης του 3,3%, ενδεικτική του κλίματος αδιαφορίας 
που επικράτησε, ενώ ο αριθμός των ατόμων που προσήλθαν στις κάλπες μει­
ώθηκε δραματικά στα 8.241 άτομα.101 Μάλιστα, σε μία από τις εκλογικές πε­
ριφέρειες (Λεμεσού-Πάφου) δεν πραγματοποιήθηκαν οι εκλογές διότι οι υ­
ποψήφιοι ήταν όσες και οι θέσεις. Τον ίδιο χρόνο επανενώθηκαν τα δημοτι­
κά σχολεία, τα παρθεναγωγεία και τα γυμνάσια. Η συνένωση που επιτεύχθη­
κε είχε βεβαίως βαθύτερες προεκτάσεις: σηματοδότησε τη συνένωση της πα­
λιάς κατεστημένης τάξης με τη νέα αστική, με άμεσο στόχο τη διεκδίκηση της 
Ένωσης της Κύπρου με την Ελλάδα.102

9. ΜΙΑ ΑΠΟΤΙΜΗΣΗ

Η σύγκρουση, η οποία διεξήχθη με σφοδρότητα, λύθηκε με την οριστική ε­
πικράτηση των Κιτιακών και την υιοθέτηση από την Εκκλησία μιας «εθνικής 
ελληνικής» πολιτικής. Αυτό σήμανε την έναρξη μιας νέας περιόδου για την 
κυπριακή κοινωνία. Ο τερματισμός της σύγκρουσης βρήκε τα δύο στρατό­
πεδα σε μια σταδιακή πορεία σύγκλισης. Η διαχωρισπκή γραμμή ανάμεσα 
στις δύο παρατάξεις δεν ήταν πια τόσο αυστηρή και οι νέοι, χάνοντας τη φυ- 
γόκεντρη δυναμική που είχαν αναπτύξει στο πλαίσιο της ίδιας της Εκκλη­
σίας, ενσωματώθηκαν οριστικά στον κύκλο της εξουσίας της. Αυτό είχε ως 
συνέπεια, πρώτον, τη ριζοσπασπκοποίηση και άρα την εθνικοποίηση του 
λόγου του συνόλου της Εκκλησίας και, δεύτερον, τη συντηρητικοποίηση 
του λόγου των νέων αφού, στερημένοι του ρόλου της πρωτοπορίας, εξέ­
φραζαν πλέον έναν πολιτικό λόγο χωρίς κανένα απολύτως κοινωνικό περιε­

100. Βλ. Π. Παπαδημήτρης, Ιστορική Εγκυκλοπαίδεια της Κύπρου 1878-1978, ό.π., τόμ. 
Γ',σ. 181.

101. Cyprus Blue Book 1911-12, σ. 104-105.
102. Βλ Ν. Καταλάνος, Κυπριακόν Λεύκωμα Ο Ζήνων, ό.π., σ. 441, 444. Βλ., επίσης, 

Μ. Ατταλίδης, «Τα Κόμματα στην Κύπρο (1878-1955)», ό.π., σ. 131.



66 ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

χόμενο.103 Με επαναλήψεις και εναλλαγές, το σχήμα που εξηγεί αυτή ιη σύ­
γκρουση και τη μετέπειτα συνένωση των τμημάτων της αστικής τάξης είναι 
το ακόλουθο: η αντίσταση και η αντίδραση των πιο προοδευτικών και φιλε­
λεύθερων τμημάτων της ακολουθείται από μαζική κινητοποίηση και μετατό­
πιση προς μια προοδευτικότερη κατεύθυνση σε σχέση με τα αιτήματα που 
προωθεί και ολοκληρώνεται με διάσπαση των μετριοπαθών και μετατόπισή 
τους προς τα «δεξιά», ωσότου η πλειοψηφία των κατώτερων στρωμάτων και 
της κατώτερης αστικής τάξης να περάσει στο συντηρητικό στρατόπεδο.104

Η εκλογή του Αρχιεπισκόπου Κύπρου, μέσα από τις συνθήκες που διαμορ­
φώθηκαν κατά τη δεκαετία 1900-1910, δεν ήταν ένα απλό εκκλησιαστικό ζή­
τημα, αλλά ένα μείζον πολιτικό και ιδεολογικό θέμα της νεότερης κυπριακής 
Ιστορίας. Μέσα από τη δεκαετία του αρχιεπισκοπικού ζητήματος και, κυρίως, 
με την εκλογική νίκη του Μητροπολίτη Κιτίου οι Έλληνες της νήσου διατήρη­
σαν ως εθνική πολιτική τους αρχή τον θρησκευτικό τους θεσμό, δηλαδή την 
Εκκλησία της Κύπρου. Τουλάχιστον μέχρι την εμφάνιση άλλων πολιτικών δυ­
νάμεων στο κυπριακό πολιτικό σκηνικό, η Εκκλησία παρέμεινε ο αποκλειστι­
κός εκφραστής του αιτήματος για εθνική αποκατάσταση. Η απόληξη του Αρχι­
επισκοπικού σήμαινε νίκη της εθνικής παράταξης, εκείνων δηλαδή που υπο­
στήριζαν την επιτακτική διεκδίκηση του αιτήματος της Ένωσης, γεγονός που 
παρέπεμπε σε μια πορεία σύγκρουσης της Εκκλησίας με τη βρετανική διοίκη­
ση. Η σημαντικότερη ίσως επίδραση του αρχιεπισκοπικού ζητήματος και του 
τρόπου με τον οποίο αυτό έληξε, σε σχέση με την ίδια την Εκκλησία και ιδι­
αίτερα με τον ανώτατο κλήρο, είναι το γεγονός ότι και εντός του βρετανικού 
πλαισίου διοίκησης ο εκκλησιαστικός θεσμός διατήρησε μια πολιτική εξουσία. 
Η Εκκλησία αντιμετωπιζόταν με τη λογική ενός πολιτικού οργανισμού ο οποί­
ος εξέφραζε σε πολιτικό επίπεδο (και όχι μόνο σε πνευματικό) τους Έλληνες 
της Κύπρου.105

103. Βλ. Σ. Αναγνωστοπούλου, «Η Εκκλησία της Κύπρου και ο Εθναρχικός της Ρόλος: 
1878-1960. Η Θρησκευτικοποίηση της Κυπριακής Πολιτικής Δράσης: Ένωση», ό.π., σ. 205.

104. Βλ. E.J. Hobsbawm, Η Εποχή των Επαναστάσεων 1789-1848, ό.π., σ. 96. Ο 
Michels, έγραφε για τους νέους που ήθελαν να ανατρέψουν τους παλιούς σε διάφορα σώμα­
τα και πλαίσια ότι, μόλις πετύχαιναν τον στόχο τους να καταλάβουν οι ίδιοι θέσεις ισχύος, με­
ταμορφώνονταν εσωτερικά και γίνονταν επί της ουσίας όπως οι προκάτοχοί τους: «οι επανα­
στάτες του σήμερα είναι οι αντιδραστικοί του αύριο» - R. Michels, Κοινωνιολογία των Πολι­
τικών Κομμάτων στη Σύγχρονη Δημοκρατία, εκδόσεις Γνώση, Αθήνα 1997, σ. 289.

105. Βλ. Μ. Μιχαήλ, «Το Αρχιεπισκοπικό Ζήτημα (1900-1910), το Ιδεολογικό του Περιε­
χόμενο και η Ανάδειξη της Εκκλησίας της Κύπρου ως Εθνικής Αρχής στο Βρετανικό Πλαίσιο 
Διοίκησης», ό.π., σ. 355-357.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 67

10. Ο ΡΟΛΟΣ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΣΤΟ ΚΙΝΗΜΑ ΤΗΣ ΕΝΩΣΗΣ

Η πορεία συμφιλίωσης των δύο μερίδων της άρχουσας τάξης αποδίδεται 
στο κοινό συντηρητικό τους υπόβαθρο, το οποίο διευκόλυνε την επαναπρο­
σέγγισή τους.106 107 108 Η ενότητα αυτή εκφράστηκε με τη δημιουργία οργανώσεων 
προώθησης του ενωτικού αιτήματος. Στη διάρκεια της περιόδου στην οποία 
αναφερόμαστε ιδρύθηκαν από τους Έλληνες της Κύπρου τέσσερις εθνικές 
οργανώσεις με ευθύνη τον χειρισμό του εθνικού θέματος. Η Κυπριακή Πο­
λιτική Οργάνωση,107 η Πολιτική Οργάνωση Κύπρου (1921),108 η Εθνική 
Οργάνωση (1930)109 και η Εθνική Ριζοσπαστική Ένωση Κύπρου (ΕΡΕΚ)110 το 
1931. Η Εκκλησία, σε όλες τις προσπάθειες κινητοποίησης που αναλήφθηκαν 
κατά την περίοδο αυτή, αποτέλεσε ουσιαστικά τον πυρήνα κάθε μορφής ορ­
γάνωσης. Στην απουσία άλλου θεσμοθετημένου και με διάρκεια συλλογικού 
σώματος, λειτούργησε ως συνεκτικός κρίκος και πόλος συσπείρωσης ενά­
ντια στη βρετανική διοίκηση.

Η δομή και τα μέλη των ανώτατων σωμάτων των οργανώσεων αυτών -με 
την εξαίρεση της ΕΡΕΚ που συνιστούσε τομή στις μέχρι τότε πρακτικές και 
αντιλήψεις περί εκπροσώπησης η οποία όμως δεν πρόλαβε να εδραιωθεί λό­
γω της καταστολής της εξέγερσης του Οκτωβρίου 1931 (Οκτωβριανά) και 
της κατάργησης όλων των πολιτικών δικαιωμάτων καί ελευθεριών των Κυ­
πρίων- προδιέγραφαν τη σταθερή και αναλλοίωτη παρουσία και έλεγχο τους 
από την πολιτική ελίτ της θρησκευτικής ιεραρχίας και των βουλευτών. Η 
συμμετοχή των κατώτερων στρωμάτων διευρυνόταν σημαντικά, εξακολου­
θούσε όμως να διατηρείται στο πλαίσιο μιας αντίληψης που ήθελε την προώ­
θηση και διαχείριση των πολιτικών ζητημάτων να επαφίεται σε μια μικρή εγ­
γράμματη ελίτ (δασκάλοι, διευθυντές εφημερίδων, δικηγόροι, ιατροί). Δεν 
υπήρχε καμιά πρόνοια για άμεση, λαϊκή εκλογή των αξιωματούχων των ορ­
γανώσεων σε οποιαδήποτε βαθμίδα. Τα λαϊκά στρώματα απούσιαζαν παντε­
λώς από τις δομές τους. Η θέση της Εκκλησίας κατοχυρωνόταν σε όλα τα η­

106. Βλ. R. Katsiaounis, «Social and Political Change in Cyprus: 1878-1924», ό.π., o. 239.
107. Βλ. Κανονισμός Κυπριακής Πολιτικής Οργάνωσης, Δημοτική Βιβλιοθήκη Λεμεσού.
108. «Σχέδιον καταστατικού Πολιτικής Οργανώσεως Κύπρου», Ελευθερία, 5 Νοεμβρίου 

1921,0.5.
109. «Εθνική Οργάνωσις», Νέα Λαϊκή, 10 Ιανουάριου 1930, σ. 3' «Η σύστασις πολιτικής 

οργανώσεως», Ελευθερία, 11 Ιανουάριου 1930, σ. 2' «Η εθνοσυνέλευση; της αρχιεπισκο­
πής», Ελευθερία, 29 Ιανουάριου 1930, σ. 2.

110. Σ. Λοϊζίδης, Άτυχη Κύπρος, εκδόσεις Μπεργαδή, Αθήνα 1980, σ. 25-26.



68 ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

γετικά κλιμάκια μέσα από τις διαδικασίες επιλογής και σύνθεσης. Ο Αρχιεπί­
σκοπος προέδρευε όλων των οργανώσεων, οι εκκλησιαστικοί ταγοί συμμε­
τείχαν ex officcio στα ανώτερα καθοδηγητικά σώματα και προέδρευαν στα ε­
παρχιακά όργανα εκπροσώπησης και η εκκλησιαστική γραμμή συνήθως περ­
νούσε και στις πολιτικές θέσεις των οργανώσεων αυτών.

Με βάση το καταστατικό τους, οι οργανώσεις ήταν αμιγώς ελληνικές, α­
φού μέλη δικαιούνταν να γίνουν μόνο Έλληνες και ορθόδοξοι, κάτι που δι­
ευκόλυνε περαιτέρω την κυριαρχία της Εκκλησίας. Οι εθνικές οργανώσεις, 
αν και όχι μέσω καταστατικής πρόνοιας αλλά με δηλώσεις και δημοσιεύματα, 
απέκλειαν από τις τάξεις τους όσους δήλωναν μέλη ή υποστηρικτές του 
Κομμουνιστικού Κόμματος Κύπρου.111 Το ΚΚΚ επικρίθηκε από το τοπικό 
κατεστημένο (Εκκλησία και αστική τάξη), με την επίκληοη μιας ρητορικής 
περί θρησκείας, παράδοσης και έθνους' του καταλογιζόταν μη ανοχή στις ι­
δέες της θρησκείας και της πατρίδας, επιδίωξη κατάσχεσης περιουσιών και 
μη αποδοχή της αρμονικής συνεργασίας στα πλαίσια της κοινωνίας.112

Στην πολιτική αποκλεισμού του Κομμουνιστικού Κόμματος από τον α- 
ντιαποικιακό αγώνα σημαντικό ρόλο διαδραμάτισε η Εκκλησία. Τον Απρίλιο 
του 1931, σύνοδος της Ιεραρχίας που «επιλήφθηκε του ζητήματος του κομ­
μουνισμού» αποφάσισε ότι οι κομμουνιστές θα καλούνται από τον Μητρο­
πολίτη της επαρχίας τους για συμβουλές «προς διόρθωσιν, άλλως θα επιβάλ- 
λωνται εις αυτούς τα Εκκλησιαστικά επιτίμια μέχρις αφορισμού».113 Σε σύ­
σκεψη που πραγματοποιήθηκε στην Αρχιεπισκοπή, για την οποία δίνει λε­
πτομέρειες ο ημερήσιος Τύπος, σημειώνεται:

«Την εσπέραν της παρελθούσης Δευτέρας συνήλθον εν τη αρχιεπισκοπή
αντιπρόσωποι όλων σχεδόν των σωματείων της Λευκωσίας και συνεσκέ-
φθησαν περί του τρόπου της καταπολεμήσεως της κομμουνιστικής προπα­

111. Βλ. Π. Παπαδημήτρης, Ιστορική Εγκυκλοπαίδεια της Κύπρου 1878-1978, ό.π., ιόμ. 
Ε', σ. 313. Ο Λοϊζίδης σε άρθρο του, σημείωνε ότι ο κομμουνισμός αποτελούσε κοινωνικό 
κίνημα που δεν είχε θέση στην τότε φάση διεκδίκησης του εθνικού αιτήματος. Βλ. τρία άρθρα 
του Λοϊζίδη με τον ίδιο τίτλο, «Πολιτικώς είμεθα νήπια», Ελευθερία, 26 Νοεμβρίου 1930, σ. 
1, 29 Νοεμβρίου 1930, σ. 1 και 6 Δεκεμβρίου 1930, σ. 1.

112. Βλ. Α. Panayiotou, «Lenin in the Coffee-shop: the Communist Alternative and Forms 
of non-western Modernity», ό.π., σ. 274. Οι αστικές εφημερίδες και πολιτικοί κατηγορούσαν 
το κόμμα για αθεΐα, κατάργηση του γάμου και διάλυση της οικογένειας. Βλ., ενδεικτικά, «Η ε­
ρυθρά Ρωσία. Ο εξευτελισμός της θρησκείας», Ελευθερία, 24 Ιανουάριου 1925, σ. 5, «Με έ­
ντιμον εργασίαν», Ελευθερία, 29 Απριλίου 1925, σ. 1.

113. «Εργασίαι Ιεράς Συνόδου. Κομμουνισμός», Ελευθερία, 6 Μαΐου 1931, σ. 3.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 69

γάνδας. Η σύσκεψις κατέληξε εις την απόφασιν όπως απευθύνη έκκλησιν 
προς τους καταστηματάρχας, εργοστασιάρχας, τεχνίτας, εργολάβους, επι­
στήμονας, διδασκάλους, εκκλησιαστικά σωματεία, σχολικάς επιτροπάς, δη­
μαρχεία, κτλ, εις την οποίαν τονίζονται τα ακόλουθα. Να μη προσλαμβά­
νονται υπό ατόμων και σωματείων εγνωσμένοι κομμουνισταί τεχνίται και 
εργάται, τους δε τυχόν αποκαλυπτόμενους τούτους να απολύουν. Να κα­
ταγγέλλονται υπό των γονέων οι κομμουνισταί διδάσκαλοι εις το Γραφεί- 
ον της Παιδείας και τον Αρχιεπίσκοπον και να αποσύρονται των σχολεί­
ων οι μαθηταί μέχρις ώτου επιτευχθή η απομάκρυνσις των κομμουνιστών 
διδασκάλων. Να αποτρέπονται οι εκ των χωρίων ερχόμενοι εις τας πόλεις 
προς εκμάθησιν της τέχνης νεαροί από του να έρχονται εις επικοινωνίαν 
με άτομα προσβεβλημένα από το μικρόβιον του κομμουνισμού».114

Τον Μάιο του 1931 η Ιερά Σύνοδος αφόρισε τον ποιητή και μέλος του ΚΚΚ 
Τεύκρο Ανθίαλόγωτου κειμένου του «Η Δευτέρα Παρουσία».115 Η ένταση της 
περιόδου αντικατοπτρίστηκε και με δηλώσεις αποκήρυξης μεταξύ μελών της ί­
διας οικογένειας. Στην εφημερίδα Λαϊκή Δύναμις, στις 14 Αυγούστου 1931, 
δημοσιεύθηκε δήλωση αποκήρυξης ενός κομμουνιστή από τη μητέρα του, στο 
χωριό Ακανθού, διότι πρέσβευε «αντιχριστιανικάς και αντεθνικάς αρχάς».116

Ο κληρικός της Αρχιεπισκοπής, Γεννάδιος Μαχαιριώτης, σε άρθρο του 
με αφορμή τις κατηγορίες εναντίον τριών δασκάλων ότι ασπάστηκαν τον 
κομμουνισμό, διαπίστωνε «δηλητηριασμό των απλοϊκών ανθρώπων με κομ­
μουνιστικήν προπαγάνδα». Δήλωνε, μάλιστα, ότι δεν μπορούσε κάποιος να 
είναι δάσκαλος και κομμουνιστής και καλούσε τους κομμουνιστές δασκά­
λους να παραιτηθούν, αλλιώς «εκείνο το οποίο δεν κάμνετε μόνοι σας, πρέ­
πει να σας το επιβάλουν οι θρησκευτικοί αρχηγοί», οι οποίοι θα έπρεπε να 
τους «απομακρύνουν από το επάγγελμα και να τους αποκόψουν από το σώ­
μα της Εκκλησίας».117 Δημοσιεύθηκαν, επίσης, σειρά άρθρων του Αρχιερατι­
κού Επιτρόπου Κερύνειας και Μόρφου εναντίον του ΚΚΚ.118 Με αυτές τις

114. «Προς λήψιν μέτρων κατά του κομμουνισμού. Σύσκεψις σωματειακών αντιπροσώ­
πων», Ελευθερία, 17 Ιουνίου 1931, σ. 2.

115- «Αφορισμός αθεϊστού διδασκάλου», Ελευθερία, 2 Μαΐου 1931, σ. 3.
116. Παρατίθεται στο Γ. Ιωάννου, «Κοινωνικοοικονομική Ανάπτυξη και Εθνικισμός: Εθνι­

κισμός και Διαφήμιση στον Κυπριακό Τύπο, 1900-1931», Επετηρίδα Κέντρου Επιστημονι­
κών Ερευνών, XXXIII, Λευκωσία 2007, σ. 383-413.

117. «Οι παραβάται. Εκπαίδευσις και κομμουνισμό», Ελευθερία, 25 Απριλίου 1931, σ. 1-2.
118. «Κομμουνισμός και ισότης», «Κομμουνισμός και θρησκεία», «Κομμουνισμός και ι­

διοκτησία», «Κομμουνισμός και η πατρίς», Ελευθερία, 10 Ιουνίου 1931, σ. 1,4 Ιουλίου 1931, 
σ. 1, 5 Αυγούστου 1931, σ. 1 και 26 Αυγούστου 1931, σ. 1 αντίστοιχα.



70 ΓΙΑΝΝΟΣ ΚΑΤΣΟΥΡΙΔΗΣ

ενέργειες, η πολιτική της περιόδου και οι συλλογικότητες διεκδίκησης του ε­
νωτικού αιτήματος, διελάμβαναν ιδεολογικό χαρακτήρα και, ταυτόχρονα 
(παρά τη μικρή αριθμητικά δύναμη του Κομμουνιστικού Κόμματος), δημι- 
ουργείτο πρόβλημα ενότητας και συνοχής στον αντιαποικιακό αγώνα.

11. ΚΑΤΑΛΗΚΤΙΚΑ ΣΧΟΛΙΑ

Συνοψίζοντας τα προλεχθέντα, ένας συνδυασμός παραγόντων επέτρεψε στην 
Εκκλησία να συνεχίσει να ασκεί κυρίαρχο ρόλο στο πλαίσιο της ελληνικής 
κοινότητας, παρά την αμφισβήτηση των προνομίων και εξουσιών της από 
τους Βρετανούς. Οι παράγοντες αυτοί είναι: υλικοί -η οικονομική ισχύς της-, 
πολιτικοί -όπως η συνεχιζόμενη διάκριση του πολιτικού (εκλογικού) σώμα­
τος σε χριστιανούς και μουσουλμάνους-, πολιτισμικοί, πνευματικοί, ιστορι­
κοί αλλά και η ίδια η προσαρμοστικότητά της. Η σύγκρουση με τους Βρετα­
νούς και ο ρόλος της ως ο μόνος αυτόχθων φορέας εξουσίας τη συγκεκριμέ­
νη περίοδο, της επέτρεψαν να τεθεί επικεφαλής του κινήματος με στόχο την 
Ένωση της Κύπρου με την Ελλάδα. Η υιοθέτηση αυτού του πολιτικού αιτή­
ματος της έδωσε τη δυνατότητα να αποκτήσει ένα ισχυρό ιδεολογικό εργα­
λείο επιβολής στο οποίο δεν μπορούσε εύκολα να αναταχθεί κανένας Ελλη­
νοκύπριος.

Η Εκκλησία της Κύπρου αποτέλεσε, σε σημαντικό βαθμό, συλλογικό εκ­
φραστή του ευρύτερου αστικού και συντηρητικού πολιτικού χώρου, καθώς 
και του ενωτικού αιτήματος. Το οργανωτικό της δίκτυο ήταν το υπόβαθρο 
πάνω στο οποίο οικοδομήθηκε η επαφή με τις λαϊκές μάζες και, ιδιαίτερα, τις 
αγροτικές. Ο σεβασμός του οποίου τύγχανε η Εκκλησία στους κόλπους της 
κυπριακής κοινωνίας βοηθούσε στη συμμόρφωση των κατώτερων στρωμά­
των με τις επιταγές της. Ολόκληρη η πολιτική ζωή τελούσε υπό ένα ιδιότυπο 
καθεστώς δικαιώματος «αρνησικυρίας» το οποίο διέθετε και διατηρούσε ο α­
νώτερος κλήρος της Εκκλησίας της Κύπρου. Οι κοινωνικές και ιδεολογικές 
διεργασίες που σημειώνονταν δεν προκάλεσαν τις ανατροπές εκείνες που θα 
μπορούσαν να επηρεάσουν τον παραδοσιακό εκκλησιαστικό θεσμό, ο οποίος 
κατόρθωνε σε σημαντικό βαθμό να τις ενσωματώνει. Η δύναμη ορισμένων 
κοινωνικών θεσμών (όπως η εκκλησία) είναι τόσο μεγάλη που, ακόμα και αν 
αποδομηθούν μέσω της αποκάλυψης της κοινωνικής τους καταγωγής, δεν 
σταματούν να ασκούν επίδραση στην κοινωνία στο σύνολο της.119

119. S. Bruce, Κοινωνιολογία, εκδόσεις Ελληνικά Γράμματα, Αθήνα 2007, σ. 39.



Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΗΣ ΚΥΠΡΟΥ ΩΣ ΦΟΡΕΑΣ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΩΝ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΩΝ ΔΙΕΡΓΑΣΙΩΝ 71

Η ανάδειξη της διαίρεσης μεταξύ αδιάλλακτων και διαλλακτικών, μέσα στα 
πλαίσια των εκκλησιαστικών θεσμών, αποτέλεσε καταλυτικό στοιχείο στην ε­
ξέλιξη της κυπριακής πολιτικής ζωής. Η διαίρεση αυτή σημάδεψε τη μετέ- 
πειτα συγκρότηση των πολιτικών δυνάμεων της Κύπρου, ιδιαίτερα εκείνων 
του ευρύτερου χώρου της Δεξιάς και της Κεντροδεξιάς. Το δε συγκεκριμένο 
σχίσμα συνιστά το πλαίσιο κατανόησης των θέσεων πολιτικών προσώπων 
και οργανώσεων σε κάθε φάση και μορφή του κυπριακού ζητήματος.

! Κυκλοφόρησε
Νίκος 11. Μουζέλης

ΝΙΚΟΣ Π. ΜΟΥΖΕΛΗΣ

μεταξύ
νεω: ρ κ και μετανεωιερι

KotvuiviKÓs θεωρίαβ

ΓΕΦΥΡΕΣ
ΜΕΤΑΞΥ Νεωτερικης

ΚΑΙ ΜΕΤΑΝΕΩΤΕΡΙΚΗΣ

it 1 j - %
ΚΟΙΝΩΝΙΚΗΣ ΘΕΩΡΙΑΣ

φ. βΤ Μετάφραση:
ΒΑΣΙΛΗΣ ΚΑΠΕΤΑΝΓΙΑΝΝΗΣ

Âéjê Επιμέλεια:
ΒΑΓΓΕΛΗΣ ΛίΟΤΖΗΣ

ÆM 
. /

Μ
HEM EMO ISBN 978-960-310-347-9

1‘Æ> Σελίδες 420

ΕΚΔΟΣΕΙΣ Σόλωνος 84, τηλ. 210 36 08 180, 210 36 02 646, FAX 210 36 12 092 

ΘΕΜΕΛΙΟ http://www·themelio-ekdoseis.gr, e-mail: info@themelio-ekdoseis.gr

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

