
  

  Greek Political Science Review

   Vol 41 (2013)

   Special Issue: From the point of view of gender: aspects of the existing crisis

  

 

  

  From father to citizen. From the teleological to the
historical approach of the transition as seen in
Marsilius' of Padua defensor pacis. 

  Αναστάσιος Πεχλιβανίδης   

  doi: 10.12681/hpsa.14540 

 

  

  Copyright © 2017, Αναστάσιος Πεχλιβανίδης 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Πεχλιβανίδης Α. (2017). From father to citizen. From the teleological to the historical approach of the transition as seen
in Marsilius’ of Padua defensor pacis. Greek Political Science Review, 41, 117–139.
https://doi.org/10.12681/hpsa.14540

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 15:10:46



ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 41, ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2013, ο. 117-139 

ΑΠΟ ΤΟΝ ΠΑΤΕΡΑ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΗ. 

Ano ΤΗΝ ΤΕΛΟΛΟΓΙΚΉ ΣΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΚΉ ΠΡΟΣΈΓΓΙΣΗ 

ΤΗΣ ΜΕΤΑΒΑΣΗΣ ΣΤΟ DEFENSOR PAUS 

ΤΟΥ ΜΑΡΣΙΛΙΟΥ ΤΗΣ ΠΑΔΟΥΑΣ 

Αναστάσιος Πεχλιβανίδης 

Το κείμενο αυτό αναδεικνύει τη στρατηγική αξιοποίηση της πολιτικής σκέψης του Αρι­
στοτέλη από την πολιτική φιλοσοφία του Μαρσίλιου της Πάδουας. Ειδικότερα μελετά 
τις συγκλίσεις και τις αποκλίσεις της γενεαλογίας των πολιτικών κοινοτήτων που επιχει­
ρεί ο Μαρσίλιος σε σχέση με την αντίστοιχη αριστοτελική μεθοδολογία. Υποβοηθούμενη 
η ανάλυση και από την αντίστιξη με τις απόψεις άλλων σημαντικών αριστοτελικών πολι­
τικών στοχαστών του όψιμου δυτικού Μεσαίωνα, επικεντρώνεται στη συσχέτιση των 
σημείων απόκλισης του Μαρσίλιου από την αριστοτελική προσέγγιση με ορισμένα από 
τα καινοτόμα στοιχεία που αυτός εισάγει στην πολιτική σκέψη της εποχής του, κυρίως 
ως προς τα ζητήματα της συγκρότησης της πολιτικής κοινωνίας και της διακυβέρνησης 
των πολιτικών κοινοτήτων. 

ΕΙΣΑΓΩΓΗ 

Ο Μαρσίλιος της Πάδουας 1 είναι ο στοχαστής εκείνος που πρώτος έθεσε στον 

πυρήνα της πολιτικής φιλοσοφίας του όψιμου δυτικού Μεσαίωνα το ερώτημα 

* Ο Αναστάσιος Πεχλιβανίδης είναι διδάκτορας Πολιτικής Θεωρίας του Τμήματος Πολι­
τικής Επιστήμης και Δημόσιας Διοίκησης του Πανεπιστημίου Αθηνών. 

1. Ο Μαρσίλιος γεννήθηκε στην Πάδουα μεταξύ 1275 και 1280' ο θάνατος του, σύμφω­
να με υπολογισμούς, τοποθετείται αμέσως μετά τη συγγραφή του τελευταίου σπουδαίου έρ­
γου του, του Defensor Minor, το 1342. Η πληροφορία αυτή προκύπτει από την παπική col-
latioxnc, 10ης Απριλίου 1343 όπου σημειώνεται ότι ο Μαρσίλιος είναι πλέον νεκρός. Στο ίδιο 
έγγραφο ο Πάπας Κλήμης ΣΤ' αναφέρεται στον στοχαστή ως εξής: «...και τολμούμε να πού­
με ότι σχεδόν ποτέ δεν διαβάσαμε κάποιον χειρότερο αιρετικό από τον Μαρσίλιο. Επειδή από 
το παπικό μήνυμα του προκατόχου μας Βενέδικτου για ένα συγκεκριμένο βιβλίο του έχουμε 
εξαγάγει περισσότερα από 240 αιρετικά άρθρα». Το βιβλίο που μνημονεύει ο Πάπας είναι το 



118 ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΠΕΧΛΙΒΑΝΙΔΗΣ 

τι είναι «κράτος» και πώς αυτό συγκροτείται.2 Η υποβάθμιση σε ζήτημα ήσ­
σονος σημασίας του ερωτήματος περί του ιδανικού πολιτεύματος, που απο­
τελούσε το κατ' εξοχήν ζήτημα της πολιτικής φιλοσοφίας του δυτικού Με­
σαίωνα, δεν είχε ως επιδίωξη τον εξοβελισμό του από την όλη φιλοσοφική συ­
ζήτηση αλλά την οριοθέτηση του βάσει ορισμένων κρίσιμων προϋποθέσεων, 
που προέκυπταν ως σταθερές από την απάντηση στο ερώτημα περί κρατικής 
συγκρότησης που ανέλαβε να αναζητήσει ο Μαρσίλιος. Οι σταθερές αυτές θα 
έπρεπε να έχουν πεδίο εφαρμογής σε κάθε μεταβλητή μορφή πολιτικής δια­
κυβέρνησης. Συνεπώς, όσες μορφές πολιτικής διακυβέρνησης ήταν ασύμβα­
τες προς τις σταθερές που έθεσε, θα έπρεπε να απορριφθούν ως ακατάλληλες. 

Τις δύο κατ' εξοχήν σταθερές ως πόρισμα της μελέτης του Μαρσίλιου α­
ποτελούν ο κοσμικός χαρακτήρας του κράτους με τον συνεπαγόμενο εξοβε­
λισμό της εκκλησίας από την εμπλοκή της στις εγκόσμιες υποθέσεις, καθώς 
και ο εντοπισμός του ποιητικού αιτίου της κρατικής εξουσίας, της διακυβέρ­
νησης και της νομοθέτησης στη συνέλευση του πλήρους σώματος των πολι­
τών (universitas civium) ή του κρείττονος μέρους της (valentior pars) και στη 
ρητά εκπεφρασμένη συναίνεση της.3 

Στην προσπάθεια στοιχειοθέτησης και συγκρότησης του επιχειρήματος 
του είναι χαρακτηριστική η συνεχής επίκληση της αυθεντίας του Αριστοτέλη. 
Ωστόσο, παρά την επίκληση αυτή, ο Μαρσίλιος εισάγει καινοτόμες ερμηνευ­
τικές προσεγγίσεις του αριστοτελικού corpus, οι οποίες συχνά οδηγούν σε α­
ποκλίσεις από τις αντίστοιχες θέσεις του Σταγειρίτη. Μια χαρακτηριστική τέ­
τοια πτυχή ταυτόχρονης επίκλησης και απόκλισης από τη σκέψη του φιλο­
σόφου απαντάται όταν ο Μαρσίλιος εξετάζει το ζήτημα της καταγωγής των 

σημαντικότερο έργο του Μαροίλιου, το Defensor Pacis [Υπερασπιστής της Ειρήνης) τη συγ­

γραφή του οποίου ολοκλήρωσε το 1324. Σε αυτό ο στοχαστής επιτίθεται στην Καθολική Εκ­

κλησία και τις πολιτικές της αξιώσεις ως την κυριότερη αιτία της κοινωνικής διαμάχης στην 

ευρωπαϊκή κοινωνία. Κατά την προσπάθεια του αυτή κατασκευάζει μια πολιτική θεωρία η πρω­

τοτυπία της οποίας έγκειται σε μια ερμηνεία της αριστοτελικής μεθοδολογίας η οποία δέχεται 

την επιρροή των σπουδών του στην ιατρική και στη φυσική φιλοσοφία, στον έντονο εγκόσμιο 

προσανατολισμό της και στην οντολογική υποτίμηση της αιώνιας και αμετάβλητης σφαίρας 

του υπερβατικού με τη συνακόλουθη μετακίνηση της προσοχής προς τον μεταβλητό κόσμο 

της εμπειρίας, καθώς επίσης στη δημοκρατική για την εποχή του νομιμοποιητική αρχή της πο­

λιτικής εξουσίας, του κυβερνητικού μέρους του κράτους και της κατασκευής των νόμων. 

2. Βλ. M.J. Tooley, «Introduction» στο J. Bodin, Six Books of rhe Commonwealó, Basil 
Blackwell, Οξφόρδη 1967, σ. xiv. 

3. Marsilius of Padua, Defensor Pads, επιμ.: C.W. Previté-Orton, Cambridge University 
Press, Cambridge 1928,1.xii.3. 



ΑΠΟ ΤΟΝ ΠΑΤΕΡΑ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΗ 119 

πολιτικών κοινοτήτων. Ειδικότερα ο στοχαστής θεωρεί απαραίτητο, προτού 

προχωρήσει στη μελέτη του «κράτους», να ξεκινήσει με μια γενεαλογία των 

πολιτικών κοινοτήτων, εφόσον το «κράτος» συνιστά την τέλεια πολιτική κοι­

νότητα. Μια τέτοια αφετηρία κρίνεται αναγκαία, διότι οι άνθρωποι σύμφωνα 

με την αριστοτελική μεθοδολογία αδυνατούν να αποκτήσουν επιστημονική 

γνώση ενός πράγματος, αν δεν παρακολουθήσουν τη φυσική του πορεία α­

πό το ατελές στο τέλειο ώστε να γνωρίσουν τα πρώτα του αίτια έως ότου ξε­

χωρίσουν τα στοιχεία και οι αρχές που το διέπουν.4 

ΕΝΟΤΗΤΑ Α 

Παρά τη διατύπωση της πρόθεσης του να ακολουθήσει την αριστοτελική μέ­

θοδο, η ανάλυση του Μαρσίλιου συμπίπτει με εκείνη του Σταγειρίτη μόνο 

στο τυπικό οντολογικό της περιεχόμενο. Χρησιμοποιεί δηλαδή και αυτός την 

τριμερή διάκριση του Αριστοτέλη σε οίκο, κώμη και πόλη, αλλά μετατρέπει 

τις κατηγορίες αυτές από αναλυτικές σε ιστορικές. Ακολουθώντας την προ­

σέγγιση αυτή διαπιστώνει ότι ο μικρότερος συνδυασμός ανθρωπίνων όντων 

είναι αυτός του αρσενικού και του θηλυκού. Από τον συνδυασμό τους προ­

κύπτουν τα νοικοκυριά και από τον συνδυασμό των τελευταίων και την αν­

θρώπινη αναπαραγωγή προκύπτουν τα πρώτα μικρά χωριά. Αυτά ήταν οι 

πρώτες ανθρώπινες κοινότητες. Ως εδώ αναφέρεται δύο φορές στα Πολιτικά 

για να τεκμηριώσει τη γνώμη του.5 Ωστόσο ο Αριστοτέλης αρχίζει την ανά-

4. Παραθέτει αυτούσια μάλιστα μια φράση του Αριστοτέλη με αυτό το νόημα. Πρόκειται 

για την πρώτη παράγραφο με την οποία ο τελευταίος ανοίγει τα Φυσικά. Βλ. Marsilius, 

Defensor Pads, ό.π., Lui.2 και Αριστοτέλης, Φυσικά, 184a 1-10. Να προσθέσουμε ωστόσο ό­

τι ήδη η σύνδεση της προτεινόμενης πορείας μελέτης του Μαρσίλιου, από το ατελές προς το 

τέλειο, συνιστά μια απόκλιση από τη ρητή ερμηνεία του ίδιου του Αριστοτέλη ο οποίος αμέ­

σως παρακάτω, στα Φυσικά, επεξηγεί ότι με τη θέση του περί της αναγκαιότητας να γνωρί­

ζουμε τα πρώτα αίτια και τις πρώτες αρχές έως το στοιχειακό επίπεδο ενός πράγματος εννοεί 

ότι πρέπει να ξεκινάμε τη μελέτη μας από τα γενικά και γνωριμότερα προς τις αισθήσεις μας 

και να προχωράμε προς τα μερικά, βλ. Αριστοτέλης, Φυσικά, 184a 9-21. Συνέκρινε επίσης με 

Αριστοτέλης, Αναλυτικά Ύστερα, 71b 3- 72a 5. 

5. Αριστοτέλης, Πολιτικά, Βιβλίο A', 1252a 25-35 και 1252b 9-31. Ο Αριστοτέλης χρησι­

μοποιεί τη λέξη «κοινωνία» και όταν αναφέρεται στη σχέση άνδρα-γυναίκας και στις κώμες, 

θεωρεί δε ότι η «πόλις» είναι η τέλεια και ολοκληρωμένη μορφή της. Στο 1252b 28-31, όπου 

παραθέτει τον περίφημο ορισμό της πόλεως, μας λέει απλώς πως η κώμη ως κοινωνία απο­

βλέπει στον προσπορισμό αγαθών πέρα από τα στοιχειώδη και τα αφορώντα άμεσα την επι­

βίωση, ενώ η πόλις αποβλέπει στο ευ ζην. 



120 ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΠΕΧΛΙΒΑΝΙΔΗΣ 

λυσή του για την πόλη ξεκινώντας από τη σχέση αρσενικού-θηλυκού και θε­

ωρεί την οικογένεια, με την έννοια της οικίας και του οίκου, ως τη στοιχειώ­

δη και πρωταρχική από τις κοινωνικές συμβιώσεις. Η αριστοτελική προσέγ­

γιση της πόλεως είναι αναλυτική, μ' έναν τρόπο που οριοθετείται από την α­

ντίστοιχη τελολογία, γενετική και ιεραρχική.6 Ο φιλόσοφος διαμορφώνει έ­

τσι μια γενεαλογική και αξιολογική ιεραρχία των κοινωνικών συμβιωτικών 

ομάδων: οίκος, κώμη, πόλις. Κάθε μία απ' αυτές τις μονάδες συγκροτήθηκε 

για κάποιον ειδικό σκοπό και κάθε μορφή κοινωνικού σχηματισμού εγκλείε­

ται σε κάποιον άλλο, ανώτερο. Η πόλις αποτελεί την κορυφή των φυσικών 

μορφών κοινωνικής συμβίωσης καθόσον βρίσκεται στο υψηλότερο σημείο 

της ιεραρχίας των αγαθών. Όλες αυτές οι μορφές κοινωνικής συμβίωσης 

διαθέτουν ένα κοινό χαρακτηριστικό, μοιράζονται ένα συλλογικό «εμείς». Το 

τελευταίο συγκροτείται από αυτό που ο Αριστοτέλης προσδιορίζει ως φιλία. 

Διαμορφώνουν δηλαδή σχέσεις αμοιβαίας εμπιστοσύνης και αγάπης, επιτυγ­

χάνοντας εντέλει έναν βαθμό δικαιοσύνης ο οποίος φτάνει στο απόγειο και 

ολοκληρώνεται στην πόλη.7 

Ο Μαρσίλιος έντεχνα και σκόπιμα διαφοροποιείται από την ανάλυση του 

Αριστοτέλη.8 Αν παρακολουθήσουμε το κείμενο του Defensor Pads θα δια­

πιστώσουμε ότι ο στοχαστής μάς λέει πως, σύμφωνα με τα Πολιτικό, η πρώ­

τη ανθρώπινη κοινότητα ήταν το χωριό ή το χωριουδάκι.9 Εσκεμμένα εξοβε­

λίζει την οικογένεια και το νοικοκυριό από την έννοια της κοινωνίας και θε­

ωρεί ως πρώτη κοινωνία το χωριό, αποδίδοντας τη θέση αυτή στον Αριστο­

τέλη. Η πρόθεση του είναι να στοιχειοθετήσει με διαφορετικό τρόπο την πη­

γή νομιμοποίησης της κυβερνητικής εξουσίας της πολιτικής κοινότητας. 

Ξεκινά και αυτός με την παρατήρηση ότι ο πρώτος και απλούστερος συν­

δυασμός ανθρώπινων όντων ήταν αυτός του αρσενικού και του θηλυκού. 

Από αυτόν τον συνδυασμό προκύπτουν παιδιά, γεγονός το οποίο οδηγεί 

στον πολλαπλασιασμό των νοικοκυριών, ο μεγάλος αριθμός των οποίων ε­

πέβαλε το κτίσιμο πολλών κατοικιών. Το αποτέλεσμα αυτής της διαδικασίας 

6. Βλ. F. Wolff, Ο Αριστοτέλης και η Πολιτική, Καρδαμίτσας, Αθήνα 1995, σ. 73. 

7. Βλ. Αριστοτέλης, Πολιτικά, 1260b 10-21 και 1280b 35-1281a 10. Επίσης, Αριστοτέλης, 

Ηθικά Νικομάχεια, 1134b 15-17. 

8. Αρκετοί μελετητές βλέπουν εύκολα την υπαρκτή αντιστοιχία με την ανάλυση του Αρι­

στοτέλη σε οικογένεια, κώμη και πόλη και θεωρούν ότι ο Μαρσίλιος απλώς την επαναλαμβά­

νει παραβλέποντας την κρίσιμη διαφοροποίηση που εισάγει, π.χ. βλ. J. Quillet, La Philo­

sophie Polkique de Marsile de Padue, Librairie Philosophique J. Vrin, Παρίσι 1970, σ. 80-81. 

9. «Est vicus seu vicinia, et haec fuit prima communitas, sicut scribitur etiam ubi supra», 

Marsilius, Defensor Pacis, ó.n., Lui.3. 



ΑΠΟ ΤΟΝ ΠΑΤΕΡΑ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΗ 121 

ήταν η δημιουργία των χωριών. Στο σημείο αυτό μπορούμε να παρατηρή­

σουμε ότι για τον Μαρσίλιο η έννοια του οίκου, του νοικοκυριού και της οι­

κογένειας, καθώς περιλαμβάνει αποκλειστικά τη σχέση ανδρός-γυναικός και 

των γονέων με τα παιδιά τους, βρίσκεται τρόπον τινά εγγύτερα στη σύγχρο­

νη αντίληψη της οικογένειας παρά στην αριστοτελική έννοια του οίκου.10 

Επίσης σε αντίθεση με τον Αριστοτέλη από την οπτική του απουσιάζει εντε­

λώς η έννοια του δούλου ως συστατικού στοιχείου του οίκου.11 

Ο Μαρσίλιος παραμένει για λίγο στην οικογένεια ώστε να μιλήσει για τον 

τρόπο οργάνωσης των λειτουργιών της. Η κεντρική μορφή που δεσπόζει 

στην οργάνωση αυτή είναι εκείνη του επικεφαλής του οίκου (paterfamilias). 

Στον οίκο επιφορτισμένος με την απόδοση δικαιοσύνης12 ήταν ο γηραιότε­

ρος άνδρας, ο οποίος φυσιολογικά ήταν ο πατέρας. Αυτός αποφάσιζε για ό­

λα τα ζητήματα σύμφωνα με το συμφέρον ή την ευχαρίστηση του, ανεξάρ­

τητα από νόμους ή έθιμα, θεσμοί που αμφότεροι δεν είχαν ακόμη διαμορ­

φωθεί. Όμως η μετάβαση από το νοικοκυριό στο χωριό δημιούργησε ένα 

νέο δεδομένο στην απονομή της δικαιοσύνης. Εκείνο το οποίο μπορούσε να 

κάνει ο πατέρας απαγορευόταν στον επικεφαλής ενός χωριού. Πολλές φορές 

στον οίκο η απόφαση της τιμωρίας ή μη λαμβανόταν υπό το καθεστώς της α­

νάγκης που υπαγόρευε ο μικρός αριθμός ανθρώπων, καθώς τυχόν αυστηρή 

τιμωρία θα μπορούσε να προκαλέσει επιπλέον ζημία στον επικεφαλής του 

οίκου.13 Ο Μαρσίλιος χρησιμοποιεί ρητά το παράδειγμα της συγχώρεσης 

10. Όπως παρατηρεί ο Nederman, για τον Μαρσίλιο φαίνεται πως η οικιακή μονάδα συ­

γκροτείται από πρόσωπα τα οποία σχετίζονται μεταξύ τους διά του γάμου και της γέννησης, 

βλ. C. Nederman, Community and Consent, Rowman & Littlefield Publishers, Lanham-

Maryland 1995, o. 33. 

1 1 . 0 Μαρσίλιος, μολονότι σε άλλα χωρία του Defensor Pads αναφέρεται σε σκλάβους, 

αφενός αποφεύγει να τους τοποθετήσει στα όρια του νοικοκυριού και αφετέρου αρνείται να 

αποδεχθεί το αριστοτελικό αρχέτυπο των φύσει δούλων ανθρώπων, βλ. Α. Gewirth, Marsilius 

of Padua. The Defender of the Peace, Τόμος 1: Marsilius of Padua and Medieval Political 

Philosophy, Columbia University Press, Νέα Υόρκη 1951, σ. 177-179. 

12. «... και ειδικά για τις πράξεις εκείνες που από δω και πέρα θα αποκαλούμε "πολιτι­

κές"». Marsilius, Defensor Pads, ό.π., Lui. 4. 

13. Για τον λόγο αυτόν, λέει ο Μαρσίλιος, «δενμπορεί να υπάρχει πολιτική δικαιοσύνη α­

πό τον πατέρα σε σχέση με τον γιο του όπως επεσήμανε ο Αριστοτέλης. Πράγματι υπάρχει 

αυτή η αναφορά στο Αριστοτέλης, Ηθικά Νικομάχεια, 1134b 9-14. Ο Μαρσίλιος όμως απο­

φεύγει να συναγάγει ομοιότητες ανάμεσα στο οικογενειακό και στο δημόσιο δίκαιο ούτε θεω­

ρεί ότι στην οικογένεια υπάρχουν απλώς διαφορετικές αρχές δικαιοσύνης από εκείνες που ι­

σχύουν στο πολιτικό πεδίο, όπως κάνει ο Αριστοτέλης. Ο Σταγειρίτης χρησιμοποιεί το πολιτι­

κό δίκαιο με μια ευρεία έννοια η οποία θα μπορούσε να συμπεριλάβει όλες τις μορφές δικαίου 



122 ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΠΕΧΛΙΒΑΝΙΔΗΣ 

που έδωσε ο Αδάμ στον Κάιν μετά τον φόνο του αδελφού του, Άβελ, και με 
μια μη θεολογική ερμηνεία μάς εκθέτει το επιχείρημα του: 

«Εάν κάποιος στο μόνο και πρώτο σπίτι ή οικογένεια του σπιτιού σκότωνε ή 
με άλλον τρόπο έθιγε τον αδερφό του, τότε ο επικεφαλής του σπιτιού, εάν 
το επιθυμούσε, μπορούσε να μην τιμωρήσει με τη μεγαλύτερη ποινή τον 
θύτη χωρίς να προκληθούν επικίνδυνες συνέπειες απ' αυτό: γιατί η ζημιά 
φαινόταν να έχει γίνει στον πατέρα μόνο, που τον συγχώρησε, αλλά και ε­
ξαιτίας του ελάχιστου αριθμού των ανθρώπων. Και τέλος, επειδή ήταν λι­
γότερο ατυχές και θλιβερό για τον πατέρα να χάσει έναν γιο αντί για δύο».14 

Στο χωριό όμως οι σχέσεις των ανθρώπων έχουν ήδη γίνει περισσότερο 
σύνθετες, διαφορετικές από εκείνες της οικογένειας και οι ηλικιωμένοι έπρεπε 
να αποφασίζουν για τα θέματα αυτά με κάποιο λογικό τρόπο σκέψης ή κά­
ποιον «οιονεί φυσικό νόμο» (lege quasi naturali). Απέδιδαν βεβαίως δικαιο­
σύνη όχι έχοντας κάνει κάποια παρατεταμένη έρευνα -αυτό συμβαίνει σε πιο 
ολοκληρωμένες μορφές κοινοτήτων-, αλλά αποκλειστικά με βάση ό,τι υπα­
γορεύει η κοινή λογική και κάποιο καθήκον απέναντι στην ανθρώπινη κοινω­
νία. Διαφορετικά, αν δεν αποκαθιστούσαν τη δικαιοσύνη τιμωρώντας ή ρυθ­
μίζοντας τις ζημιές που προκαλούνταν, τότε θα ξεσπούσαν διαμάχες μεταξύ 
των χωρικών, περίπτωση κατά την οποία οι κοινότητες θα καταστρέφονταν. 

Στη δήλωση αυτή του Μαρσίλιου μπορούμε να διακρίνουμε τα ουσιώδη 
χαρακτηριστικά του τρόπου με τον οποίο συγκροτεί τη θεώρηση του για τη 
φύση της κοινότητας. Το πρώτο απ' αυτά είναι ότι οι κοινότητες πρέπει να 
κυβερνώνται με κάποια πρότυπα τα οποία συνιστούν την ποιοτική διαφορά 
τους από το φυσικό βασίλειο της οικογένειας. Για να συμβαίνει αυτό θα πρέ­
πει τα εν λόγω πρότυπα να είναι εξωτερικά, δηλαδή να έρχονται και να δημι­
ουργούνται έξω και πέρα από τη διακριτική ευχέρεια που είχε ο γηραιότερος 

ου που συνυπάρχουν στο σύστημα της πόλης και με μια στενή έννοια η οποία αναφέρεται 

στις σχέσεις μεταξύ των ελεύθερων πολιτών. Οι υποδεέστερες μορφές δικαίου, οι οποίες συ­

νυπάρχουν μαζί με το πολιτικό δίκαιο στο σύστημα της πόλης, είναι το δεσποτικό, το πατρικό 

και το οικο-νομικό δίκαιο. Οι μορφές αυτές δικαίου αντιστοιχούν και σε διαφορετικά είδη 

σχέσεων, μεταξύ συζύγων, μεταξύ κυρίου και δούλου και μεταξύ πατέρα και τέκνου. Οι σχέ­

σεις αυτές συνέχουν και συνιστούν τον οίκο, την ελάχιστη μονάδα κοινωνικής συμβίωσης και 

ορίζουν με τη σειρά τους τρεις αντίστοιχες μορφές εξουσίας, βλ. Αριστοτέλης, Ηθικά Νικο-

μάχεια, 1138b 6-9, Ο Nederman, «Private Will, Public Justice: Household, Community and 

Consent in Marsiglio of Padua's Defensor Pads», The Western Political Quarterly, τχ. 43, 

1990, σ. 703 καθώς και F. Wolff, Ο Αριστοτέλης και η Πολιτική, ό.π., ο. 71. 

14. Marsilius, Defensor Pacis, ό.π., Lui. 4. 



ΑΠΟ ΤΟΝ ΠΑΤΕΡΑ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΗ 123 

επικεφαλής του οίκου να αποκαθιστά τις ισορροπίες σύμφωνα με τη βούλη­
ση, την επιθυμία και τη σωφροσύνη του.15 Τούτο σημαίνει -ο Μαρσίλιος εί­
ναι σαφής ως προς αυτό- ότι η διακυβέρνηση στις κοινότητες θα πρέπει να 
ασκείται βάσει προτύπων των οποίων η διαμόρφωση είναι ανοικτή, συμβαί­
νει δηλαδή στον δημόσιο χώρο και βασίζεται στον λόγο (reason). Το δεύτε­
ρο ουσιώδες χαρακτηριστικό που προκύπτει από την παραπάνω δήλωση του 
στοχαστή είναι ότι κάθε ξεχωριστό μέλος της κοινότητας πρέπει να αποδεχτεί 
και να αναγνωρίσει τα πρότυπα αυτά μέσω της ρητής του συγκατάθεσης, η 
οποία θα νομιμοποιεί τους κανόνες με τους οποίους οι πρεσβύτεροι θα απο­
νέμουν τη δικαιοσύνη. Εκείνο που παρατηρούμε εδώ είναι ότι για τον Μαρ-
σίλιο η μετάβαση από τη σφαίρα της οικογένειας σε εκείνη της κοινότητας 
που διαμορφώνει ένα χωριό, αν και ατελής ακόμα ως προς τους μηχανι­
σμούς απόδοσης δικαιοσύνης, συνιστά κάτι παραπάνω από μια απλή μετά­
βαση από το βασίλειο της βούλησης στη σφαίρα του λόγου (reason) ως μέ­
σου ρύθμισης των πράξεων μεμονωμένων ανθρώπων. Η μετάβαση αυτή α­
ναδεικνύει μια κοινή συμφωνία για τους επικοινωνιακούς κανόνες στα πλαί­
σια της κοινωνίας. Όμως το σημαντικότερο είναι ότι ο ισχυρισμός του πατέ­
ρα πως αποδίδει δικαιοσύνη σύμφωνα με τη λογική, αν μεταφερθεί στον δη­
μόσιο βίο ως αντίστοιχος ισχυρισμός των γηραιότερων που έχουν αναλάβει 
αυτό το καθήκον στην κοινότητα ενός χωριού, δεν είναι πλέον αρκετός. Στο 
εξής κάθε μεμονωμένος ιδιώτης ο οποίος υπόκειται στις κρίσεις και στις α­
ποφάσεις τους οφείλει να εξετάζει, να ελέγχει ενδελεχώς και να δίνει τη συ­
γκατάθεση του στις αρχές βάσει των οποίων αποτιμώνται οι πράξεις του.16 

Κατά τον Μαρσίλιο στις κοινότητες αυτές, στα χωριά, οι λειτουργίες ήταν 
αρχικά αδιαφοροποίητες και υπήρχε ελλιπής καταμερισμός των αρμοδιοτή­
των. Επίσης αυτές οι κοινότητες δεν διέθεταν τόσο μεγάλη ποικιλία τεχνών 
και κανόνων ζωής. Το αποτέλεσμα ήταν το ίδιο πρόσωπο να ασκεί περισσό­
τερες από μια λειτουργίες, να έχει το επάγγελμα του και συγχρόνως να είναι 
άρχοντας ή δικαστής. Καθώς όμως οι κοινότητες μεγάλωσαν και πολλαπλα­
σιάστηκαν, αυξήθηκε η εμπειρία των ανθρώπων και οι ικανότητες τους σας 
τέχνες, ανακάλυψαν νέους κανόνες και τρόπους διαβίωσης, ώσπου τα μέρη 

15. «Γιατί μολονότι η κεφαλή ενός και μόνο σπιτιού επιτρεπόταν να δίνει χάρη ή να τιμω­

ρεί για τις ζημιές του οίκου εντελώς με βάση τη δική του βούληση και ευχαρίστηση, αυτό δεν 

επιτρεπόταν στην κεφαλή της πρώτης κοινότητας, καλούμενης χωριό», Marsilius, Defensor 

Pads, ό.π., I.iii. 4. 

16. Βλ. σχετικά και C. Nederman, «Private Will, Public Justice: Household, Community 

and Consent in Marsiglio of Padua's Defensor Pads», ό.π., σ. 706. 



124 ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΠΕΧΛΙΒΑΝΙΔΗΣ 

της πολιτικής κοινότητας να διαφοροποιηθούν και αυτή να ολοκληρωθεί 

φθάνοντας στην τέλεια πολιτική κοινότητα. Μετά από τη συζήτηση αυτή, ο 

Μαρσίλιος μας λέει ότι εξελίχθηκαν στην ολότητα τους, με την εμπειρία και 

τη λογική των ανθρώπων, τα πράγματα εκείνα που διασφαλίζουν όχι μόνο 

το ζην αλλά την αυτάρκεια και το ζην καλώς. Το επιχείρημα με το οποίο ο­

λοκληρώνει τη μετάβαση από το χωριό στην τέλεια πολιτική κοινότητα, το 

«κράτος», δεν είναι άλλο από την ακαταλληλότητα των κανόνων κοινωνικής 

συνύπαρξης που διαμορφώνουν, ένας ή πολλοί, οι γεροντότεροι. Η συνθε-

τότητα της ζωής της πόλης και η μεγαλύτερη διαφοροποίηση των λειτουρ­

γιών της απαιτούν έναν εξελιγμένο καταμερισμό εργασιών στον οποίο δεν 

μπορεί να ανταποκριθεί ένας ηλικιωμένος, ο οποίος ασκεί μερικώς το καθή­

κον αυτό εξαιτίας του ότι έχει να φροντίζει συγχρόνως και για τις ιδιωτικές 

του υποθέσεις.17 Για να μην καταστραφούν από τις διαμάχες οι πόλεις ή τα 

βασίλεια, έπρεπε εγκαθιδρυθεί ένα κριτήριο δικαιοσύνης και κάποιος φύλα­

κας και δημιουργός του.18 Η έννοια της δικαιοσύνης, η οποία λαμβάνει την 

υπόσταση της στον νόμο, αποτελεί για τον Μαρσίλιο ουσιώδες χαρακτηρι­

στικό της τέλειας πολιτικής κοινότητας.19 

Ο παραπάνω τρόπος με τον οποίο ο στοχαστής εξετάζει το θέμα του είναι 

ελαφρώς διαφορετικός από τον αντίστοιχο του Αριστοτέλη. Εκείνο που εμ­

φανώς απουσιάζει είναι η τελολογική οπτική του τελευταίου όπως αυτή ε­

κτίθεται στο πρώτο βιβλίο των Πολιτικών. Η προσέγγιση του φιλοσόφου εί­

ναι περισσότερο αναλυτική και μόνο συμπτωματικώς ιστορική. Γι' αυτόν η 

αλληλουχία που ξεκινά από την ύπαρξη του αρσενικού και του θηλυκού έ­

ως την εμφάνιση της πόλης συνοδεύεται από μία αλληλουχία τελών που ξε­

κινούν από τον ελάσσονα βαθμό για να φτάσουν διαμέσου μιας σειράς κλι­

μακούμενων λογικών υπαγωγών στον μέγιστο. Ο σκοπός του ζευγαρώμα­

τος είναι η αναπαραγωγή, ο σκοπός της κώμης η παραγωγή περισσότερων 

αγαθών από εκείνα που καλύπτουν τις άμεσες ανάγκες επιβίωσης και τέλος ο 

σκοπός της πόλεως είναι η εξασφάλιση της εντελέχειας της κοινωνίας, του 

ευ ζην, της ευδαιμονίας, συμπεριλαμβανομένης της ηθικής διάστασης του ό­

ρου. Οι αριστοτελικοί του Μεσαίωνα δίνουν την ίδια έμφαση στο τελικό αί-
ι ι ι ι ι 7(1 

τιο όταν συγκρίνουν το κράτος με τις μικρότερες κοινότητες. 

17. Marsilius, Defensor Pads, ό.π., I.iii.4. 

18. Στο Ιδιο, Ι .WA. 

19. Βλ. Ε. Lewis, «The "Positivism" of Marsiglio of Padua», Speculum, τόμ. 38, τχ. 4, 

Οκτώβριος 1963, ο. 550. 

20. Ενδεικτικά βλ. Thomas Aquinas, On Kingship, μτφρ. G. Phelan, εις.-σχολ. I. Th. 



ΑΠΟ ΤΟΝ ΠΑΤΕΡΑ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΗ 125 

Από την προσέγγιση του Μαρσίλιου, όπως την παραθέσαμε προηγουμέ­
νως, συνάγεται εύκολα ότι αυτός διαφοροποιείται αρκετά από τον παραπά­
νω τρόπο θεώρησης. Εξαιτίας της έμφασης που δίνει μάλλον στο ποιητικό 
παρά στο τελικό αίτιο, η προσέγγιση του είναι κυρίως ιστορική και λιγότερο 
αναλυτική. Η αλληλουχία ανάμεσα στα διάφορα είδη των ανθρωπίνων κοι­
νοτήτων δεν καθοδηγείται από τον ντετερμινισμό παγίων τελών, αλλά είναι 
αποτέλεσμα κυρίως της ιστορικής ανάπτυξης, η οποία οδηγεί ανάλογα με το 
μέγεθος της κοινότητας σε μια ποιοτική διαφοροποίηση των χαρακτηριστι­
κών της, τα οποία εντέλει αντιστοιχούν στην ανάλογη ιστορική περίοδο. 
Όμως, αν δούμε κατ' αυτόν τον τρόπο την πορεία ετούτη, διαπιστώνουμε ό­
τι τα χαρακτηριστικά των κοινοτήτων διαμορφώνονται όχι πάνω σε μια λογι­
κή των τελών αλλά σε μια λογική των συγκεκριμένων αναγκών επιβίωσης 
των κοινοτήτων, άρα σε μια λογική διαχείρισης των πολιτικών πράξεων και 
υποθέσεων, επομένως της χρήσης των πολιτικών μέσων. Πρόκειται για την 
εμμονή στην έμφαση επί του «πολιτικού» η οποία διαπερνά όλο το έργο του 
Μαρσίλιου. Το σημαντικό εδώ είναι η απ' αυτόν επιχειρούμενη σύνδεση της 
πορείας των κοινοτήτων από το μικρότερο μέγεθος με την ατελέστερη δια­
μόρφωση των μηχανισμών άσκησης της εξαναγκαστικής εξουσίας του «κρά­
τους» προς το μεγαλύτερο μέγεθος και την τελειοποίηση των μηχανισμών 
αυτών. Τούτη η τελειοποίηση συνδέεται, όπως προκαταρκτικά έχει διαφανεί, 
με την ύπαρξη του θεσμοθετημένου νομοθετικού πλαισίου το οποίο νομιμο­
ποιεί την άσκηση της εξουσίας αυτής. Ο νόμος και η διακυβέρνηση αναδει­
κνύονται ως τα πλέον σημαντικά θέματα πάνω στα οποία θεμελιώνεται η τέ­
λεια πολιτική κοινότητα.21 

ΕΝΟΤΗΤΑ Β 

Τα ιστορικά χαρακτηριστικά της προσέγγισης του Μαρσίλιου αφενός απη­
χούν μια νατουραλιστική θεώρηση και μια αντίληψη της φύσης περισσότερο 
υλιστική και βιολογικού τύπου από τις αντίστοιχες του Αριστοτέλη' αφετέ-

Eschmann, Pontifical Institute of Medieval Studies, Τορόντο 1982, Βιβλίο Ι, Κεφ. i, §14, ο. 9-

10, καθώς και Dante, Monarchy, επιμ.-μτφρ. P. Shaw, Cambridge University Press, 

Cambridge 2003, σ. I.iii και v. 

21. Γιατί, όπως το έθεσε, στην οικογένεια δεν υπάρχει νόμος και πολιτική δικαιοσύνη, ενώ 

στα χωριά υπάρχει απλώς ένας «οιονεί φυσικός νόμος». Για τα παραπάνω βλ. και G. Alan, 

Marsilius of Padua. The Defender of the Peace, ό.π., σ. 86-87. 



126 ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΠΕΧΛΙΒΑΝΙΔΗΣ 

ρου διαμορφώνουν έναν κανονιστικό πυρήνα ο οποίος μας λέει ότι, στον 
βαθμό που κάποιος είναι ο απόλυτος κύριος μιας ιδιοκτησίας, διαχειρίζεται 
κατά το δοκούν και αυτή και τα εξαρτώμενα από αυτήν πρόσωπα. Εφόσον 
λοιπόν όλα υπάγονται στην ιδιοκτησία του και συνεπώς στην εξουσία του, η 
έννοια της απονομής της δικαιοσύνης χάνει το νόημα της. Τούτο δεν σημαί­
νει ότι χάνει το νόημα της και η έννοια της δικαιοσύνης διότι, στον βαθμό 
που μέσα σ' αυτήν την επικράτεια υπάρχουν άνθρωποι, διαμορφώνονται και 
ανθρώπινες σχέσεις και εφόσον υπάρχουν ανθρώπινες σχέσεις υπάρχουν και 
πράξεις οι οποίες είναι άδικες και δίκαιες. Εκείνο το οποίο απουσιάζει είναι 
ένας εξωτερικός κανόνας αυτοπεριορισμού ή ένας κανόνας που θα υποδει­
κνύει τον τρόπο επανόρθωσης για τις αδικίες που συμβαίνουν. Ο κανόνας 
αυτός δεν είναι άλλος από τον νόμο ή έστω το έθιμο. Το συμπέρασμα είναι 
ότι τότε δεν μπορούμε να μιλάμε για κανόνες δικαιοσύνης παρά μόνο για τη 
βούληση του κυρίου ως προς τη διαχείριση των συμφερόντων του. Στο κρί­
σιμο αυτό σημείο θα βασιστεί ο Μαρσίλιος για να συναγάγει μια έννοια πο­
λιτικής ελευθερίας την οποία υπηρετεί, όπως ο ίδιος λέει, η θεωρία του για 
το κράτος. Από την προσέγγιση αυτή προκύπτει μια διαχωριστική γραμμή 
μεταξύ της οικογένειας και της πολιτικής κοινότητας -είτε της πρώτης και α­
τελούς, του χωριού, είτε της ολοκληρωμένης, της πόλεως. Είναι η ίδια δια­
χωριστική γραμμή η οποία σηματοδοτεί τη μετάβαση από τον πατέρα που 
παράγει αποφάσεις, κρίσεις και κανόνες κατά το δοκούν, στον πολίτη ο ο­
ποίος κρίνει, αποφασίζει, συμμετέχει στη διαμόρφωση του θεσμικού πλαισί­
ου της πολιτικής δικαιοσύνης και στο τέλος συναινεί. 

Ποια είναι η ειδοποιός διαφορά ανάμεσα στις δύο αυτές σφαίρες; Πώς 
εισάγεται η διαφορά αυτή στη συζήτηση περί πολιτικού από τον Μαρσίλιο 
και πού αποσκοπεί; Πρόκειται εδώ για την εισαγωγή της διάκρισης ανάμεσα 
στον ιδιωτικό και τον δημόσιο βίο. Η ρύθμιση των υποθέσεων και η ικανο­
ποίηση των αναγκών της οικογένειας αποτελούν υποθέσεις του ιδιωτικού 
βίου. Οι πολιτικές πράξεις που ρυθμίζουν τις σχέσεις των ξεχωριστών οικο­
γενειών βάσει κανόνων δικαίου ανήκουν στον δημόσιο βίο. Η μετάβαση α­
πό την ιδιωτική σφαίρα στη δημόσια αποτελεί συγχρόνως και τη μετάβαση 
από τον πατέρα-οικογενειάρχη (paterfamilias) στον πατέρα-πολίτη. Ο πυρή­
νας που βρίσκεται σ' ένα δεύτερο επίπεδο, πίσω από αυτή τη θεώρηση, είναι 
ο τρόπος κατανόησης της έννοιας του πατέρα-οικογενειάρχη από τον Μαρ­
σίλιο. Τα χαρακτηριστικά που ο τελευταίος δίνει στον όρο προέρχονται από 
τη φεουδαλική κοινωνία της εποχής του, όπου η κεφαλή του οίκου έχει α­
πόλυτη δικαιοδοσία στα πρόσωπα και στα αγαθά του. Αυτή η έννοια της α-



ΑΠΟ ΤΟΝ ΠΑΤΕΡΑ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΗ 127 

πόλυτης δικαιοδοσίας του ιδιοκτήτη είναι η έννοια-κλειδί για να κατανοή­
σουμε τις βαθύτερες αναλογίες που επιχειρεί να παρουσιάσει ο στοχαστής. 
Η έννοια του πατέρα-οικογενειάρχη ταυτίζεται με εκείνη του πατέρα-ιδιο-
κτήτη. Ο πατέρας-ιδιοκτήτης είναι συγχρόνως και φορέας απόλυτης δικαιο­
δοσίας, κατοχής (dominium), συνεπώς εξουσίας ή και «κυριαρχίας» στα 
πρόσωπα και τα πράγματα που υπάγονται στη σφαίρα κατοχής του, είναι δη­
λαδή κυριολεκτικά αφέντης (dominus), κάτοχος μιας δεσποτικής εξουσίας. 

Ο Μαρσίλιος, στα πλαίσια της στρατηγικής του αντιπαράθεσης με τον 
Πάπα, υποστήριξε το αίτημα των φραγκισκανών μοναχών περί πενίας του 
κλήρου και διαμόρφωσε μια εντελώς ιδιόμορφη αντίληψη για την έννοια του 
dominium. Γι' αυτόν, η εν λόγω έννοια μπορεί να χρησιμοποιηθεί για να υ­
ποδηλώσει συγχρόνως τον ισχυρισμό κάποιου ότι είναι ο νόμιμος ιδιοκτή­
της ενός αντικειμένου ή ότι έχει τη χρήση ή την επικαρπία του αντικειμένου 
αυτού. Δηλαδή, το dominium για τον στοχαστή είναι ένα δημόσιο δικαίωμα 
ή εξουσία πάνω σ' αντικείμενο και είναι ανεξάρτητο από την έννοια της 
πραγματικής ιδιοκτησίας, της κατοχής ή της χρήσης του.22 Έτσι αμφότεροι, 
χρήστης και κύριος, στερούνται τα αποκλειστικά διακριτικά δικαιώματα ή τα 
δικαιώματα ιδιοκτησίας και εξουσίας πάνω σε ένα αντικείμενο.23 Ωστόσο ο 
Μαρσίλιος έχει επίγνωση της ιδιομορφίας της θέσης που εκφράζει και ανα­
γνωρίζει πως το dominium συνήθως σημαίνει το δικαίωμα κατοχής και χρή­
σης ενός αντικειμένου, είναι δηλαδή η δύναμη του να διεκδικεί κάποιος κάτι 
που έχει αποκτηθεί έννομα.24 Η εξουσία είναι ένα δικαίωμα οικειοποίησης 
και χρήσης, ένα δικαίωμα το οποίο επεκτείνεται και στον άρχοντα, σαν ένα 
είδος προνομιακής σχέσης μ' ένα αντικείμενο. Αυτό που έχει σημασία εδώ 

22. Βλ. Marsilius, Defensor Paris, ό.π., II.xii.l4 και 19. Η αντίληψη αυτή αναλύεται από 

την Coleman στο J. Coleman, «Medieval Discussions of Property: Ratio and Dominium 

According to John of Paris and Marsilius of Padua», History of Political Thought, τόμ. IV, τχ. 

2, 1983, ο. 225-226. 

23. Βλ. C. Nederman, Community and Consent, ό.π., σ. 35 και συνδυαστικά, Marsilius, 

Defensor Paris, ό.π., II.xiii.3-

24. Στο ίδιο, Il.xii. 13. Η Brett διακρίνει επίσης ανάμεσα στις δύο όψεις που έχει η έννοια 

του dominium στον Μαρσίλιο και επισημαίνει πως από το 12ο κεφ. της 2ης Διάλεξης του 

Defensor Paris έχει δανειστεί τον τρόπο με τον οποίο διαμορφώνει την αντίληψη του γι' αυτό 

ο Γουλιέλμος του Όκαμ. Αναγνωρίζει βέβαια ότι ο Μαρσίλιος χρησιμοποιεί διαφορετικά την 

έννοια του δικαιώματος (ius), καθώς αναφέρεται περισσότερο σε πράξεις, ενώ ο Όκαμ εφαρ­

μόζει διαφορετική και εντελώς νέα στρατηγική, βλ. Α. Brett, Liberty, Right and Nature: 

Individual rights in later scholastic thought, Cambridge University Press, Cambridge 2003, o. 

62-63. 



128 ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΠΕΧΛΙΒΑΝΙΔΗΣ 

είναι ότι το dominium υπ' αυτή την έννοια συνδυάζει τις ιδιότητες της ιδιώ­
τευσης και του αποκλεισμού.25 Αποκλεισμός διότι η εξουσία δεν επιτρέπει σε 
κανέναν άλλο εκτός από τον κάτοχο της να τη διαχειριστεί παρά μόνο με τη 
ρητή του συναίνεση. Αυτή η έννοια της αποκλειστικότητας δημιουργεί την 
αίσθηση ότι το dominium είναι κάτι απολύτως ιδιωτικό, το δικαίωμα πάνω 
σε κάτι υπάρχει αποκλειστικά για τον κύριο του και αυτό του επιτρέπει να ε­
μποδίζει τον οποιονδήποτε από το να το χρησιμοποιήσει.26 

Ο Μαρσίλιος προκρίνει αυτή, τη δεύτερη έννοια του dominium, για να 
την ταυτίσει με τον πατέρα ως κεφαλή της οικογένειας στην προ-πολιτική 
κατάσταση. Εντάσσει κατ' αυτόν τον τρόπο το νοικοκυριό στη σφαίρα της α­
ποκλειστικότητας και της ιδιωτικής ζωής. Ο μαρσιλιανός οίκος κυβερνάται 
από τον επικεφαλής πατέρα (dominus) και τη βούληση του, η δε αρχηγία 
του είναι αποκλειστική και ιδιωτική. Μεταξύ των μελών της οικογένειας δεν 
υπάρχει καμιάς μορφής συγκατάθεση ή συμφωνία σε κάποιες κοινές αρχές. 
Το τελευταίο συμβαίνει επειδή η συνένωση τους επέρχεται ως αποτέλεσμα 
της αναπαραγωγής και της φυσικής επιβίωσης και ως εκ τούτου η συμμετο­
χή τους στην οικογένεια δεν είναι εθελοντική. Κανείς δεν ρωτάει τα παιδιά 
αν θέλουν να ανήκουν στην οικογένεια ούτε τα τελευταία μπορούν ν' αρνη­
θούν τη συμμετοχή τους. Συνεπώς, η εμμονή του στοχαστή στην ενεργητική 
συναίνεση των μελών και στον λόγο (reason) ως ιδιαίτερα χαρακτηριστικά 
της πολιτικής κοινότητας είναι εκείνη που του επιβάλλει να αποκλείσει την 
οικογένεια από το πεδίο της κοινοτικής ζωής.27 

Τα όρια τα οποία διαμορφώνει η μαρσιλιανή προσέγγιση μεταξύ της δη­
μόσιας και της ιδιωτικής ζωής είναι ρευστά. Από τη μια μεριά θεωρεί τη διά­
κριση αυτή υπαρκτή και, όπως είδαμε, ουσιώδη για την οικοδόμηση της πο­
λιτικής κοινωνίας. Από την άλλη όμως η μετάβαση από την ιδιωτική ζωή στη 
δημόσια σφαίρα διαμορφώνει πολιτικούς κανόνες και κανόνες δικαίου, οι ο-

25. Βλ. C. Nederman, Community and Consent, ό.π., σ. 36. 

26. Marsilius, Defensor Pads, ό.π., II.xii.13 και 21. Ο Μαρσίλιος έτσι αναγνωρίζει μια δια­

φορετική νομική και κοινωνική προσέγγιση του όρου στην εποχή του. Ο παραδοσιακός φε­

ουδαρχικός νόμος πλαισίωνε το dominium με πολλούς τρόπους περιορισμένων δικαιωμάτων 

ελέγχου στην ιδιοκτησία. Τα δικαιώματα της αριστοκρατίας ήσαν, εκφρασμένα στη νομική 

γλώσσα, απλά επικαρπίες. Σπανίως ο πραγματικός ιδιοκτήτης κάποιου πράγματος διεκδικού­

σε την κυριαρχία πάνω του. Το πλήρες και πραγματικό περιεχόμενο του dominium σήμαινε 

«τη διεκδίκηση του απόλυτου ελέγχου (πάνω σε κάτι) απέναντι σ' ολόκληρο τον κόσμο»' βλ., 

R. Tuck, Naturo! Rights Theory, Cambridge University Press, Cambridge 2002, σ. 15. 

27. Βλ. C. Nederman, «Private Will, Public Justice: Household, Community and Consent 

in Marsiglio of Padua's Defensor Pads», ό.π., ο. 709. 



ΑΠΟ ΤΟΝ ΠΑΤΕΡΑ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΗ 129 

ποίοι μπορούν να υπεισέρχονται στη διαχείριση της ιδιωτικής ζωής και περι­

ουσίας.28 Για τον λόγο αυτόν είναι απαραίτητη η συναίνεση των πολιτών στη 

διαμόρφωση των παραπάνω κανόνων. Γιατί μόνο με την άδεια του πατέρα, ο 

οποίος είναι dominus στην οικογένεια του, μπορεί να παραχωρηθεί ένα μερί­

διο της εξουσίας του. Επειδή μάλιστα το γεγονός αυτό καθιστά επισφαλή τη 

διατήρηση όλου του κοινωνικού οικοδομήματος, θα δείξουμε πως η συναί­

νεση αυτή στη μαρσιλιανή πολιτική θεωρία δεν αφορά απλώς κάποια εναρ­

κτήρια σκηνή του πολιτικού έργου αλλά όλη την υπόθεση. Εκείνο που αρχι­

κά μπορούμε να συναγάγουμε είναι πως η θεώρηση αυτή, εξ αιτίας της διά­

κρισης που θέτει ανάμεσα σε δημόσια και ιδιωτική σφαίρα καθώς και εξαι­

τίας του ότι βασίζεται σε ατομικιστικά χαρακτηριστικά (η συναίνεση που α­

παιτεί είναι ατομική), εισάγει ορισμένα νεωτερικά χαρακτηριστικά στον με­

σαιωνικό κόσμο. Ωστόσο, εξαιτίας της ρευστότητας των ορίων που επιτρέ­

πει ανάμεσα στις δύο σφαίρες, δεν μπορούμε να την εντάξουμε στη νεωτερι-

κότητα, η οποία απαιτεί θεωρητικά σαφέστερες διακρίσεις μεταξύ του δημό­

σιου και του ιδιωτικού πεδίου ενώ παράλληλα συλλαμβάνει τα άτομα αφη­

ρημένα, με μια φιλελεύθερη αίσθηση.29 Με άλλα λόγια μπορούμε να πούμε 

ότι η θεώρηση του διανοίγει μια εναλλακτική προοπτική. 

Οι προθέσεις του Μαρσίλιου και η θεωρητική του στρατηγική στην ανάλυ­

ση αποκαλύπτονται στο ένατο κεφάλαιο της πρώτης διάλεξης του Defensor 

Pads, όταν επανέρχεται στο ζήτημα της οικογένειας επικαλούμενος και πάλι 

τον Αριστοτέλη, ο οποίος σε ένα σύντομο σχόλιο του καθώς εξετάζει τους 

διάφορους τύπους της βασιλείας αναφέρεται στην περίπτωση όπου είναι δυ­

νατόν κάποιος βασιλιάς να κυβερνά αποκλειστικά με τη δική του βούληση 

(περίπτωση της παμβασιλείας).30 Ο Μαρσίλιος δράττεται της ευκαιρίας για 

να παραλληλίσει αυτόν τον τρόπο άσκησης της εξουσίας, η οποία αποτελεί 

μια μέθοδο άσκησης της μοναρχίας, με τον τρόπο που διευθύνει η κεφαλή 

28. Ο Μαρσίλιος ρητά δηλώνει ότι όλα τα τμήματα, οι αρμοδιότητες και οι λειτουργίες μέ­

σα στην πολιτική κοινότητα, ακόμα και η οικονομική ζωή, υπάγονται στις κρίσεις και τους 

προσδιορισμούς του ανθρώπινου νομοθέτη, ο οποίος δεν είναι άλλος από το σύνολο του σώ­

ματος των πολιτών, βλ Marsilius, Defensor Pads, ό.π., I.vii.3 και I.viii.l. 

29. Ο Nederman επισημαίνει πως ο Μαρσίλιος δεν καταλήγει ούτε στο συμπέρασμα του 

Χομπς ότι δεν υπάρχει καμίας μορφής ιδιωτικό δικαίωμα (ή ότι τουλάχιστον αυτό δεν μπορεί 

να ασκηθεί αποτελεσματικά) πριν από τη δημιουργία της πολιτικής εξουσίας, ούτε στην τελική 

θέση του Λοκ ότι δηλαδή χρειάζεται μια δεύτερη διάκριση εντός της πολιτικής κοινωνίας ανά­

μεσα σε δημόσιο και ιδιωτικό' βλ. C. Nederman, «Private Will, Public Justice: Household, 

Community and Consent in Marsiglio of Padua's Defensor Pacis», ό.π., ο. 714. 

30. Βλ. Αριστοτέλης, Πολιτικά, 1287a 1-11. 



130 ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΠΕΧΛΙΒΑΝΙΔΗΣ 

της οικογένειας τα πάντα μέσα στον οίκο.31 Θα πρέπει να κατανοήσουμε την 
παρατήρηση αυτή σαν μια έμμεση εκδήλωση αποδοκιμασίας γι' αυτή τη μορ­
φή πολιτεύματος. Γιατί σε τέτοιες μορφές διακυβέρνησης απουσιάζει η ενερ­
γή συναίνεση και συμμετοχή των πολιτών και συνεπώς η ελευθερία. Το θέμα 
αυτό το διαφωτίζει ο ίδιος ο Μαρσίλιος, όταν λίγα κεφάλαια παρακάτω θα 
μας πει ότι «επειδή η πόλη είναι μια κοινότητα ελεύθερων ανθρώπων, κάθε 
πολίτης πρέπει να είναι ελεύθερος και να μην υφίσταται τον δεσποτισμό 
(despotiam) κάποιου άλλου, δηλαδή τη δουλική κυριαρχία (dominium). 
Αυτό δεν θα συνέβαινε αν ένας ή λίγοι πολίτες έκαναν νόμους σύμφωνα με 
τη δική τους εξουσία υπεράνω του πλήρους σώματος των πολιτών».32 

Οφείλουμε να επισημάνουμε στο σημείο αυτό ότι οι παραπάνω παρατη­
ρήσεις δεν αποτελούν περιστασιακές αναφορές στην τήρηση μιας διακριτι­
κής απόστασης από ορισμένες μορφές διακυβέρνησης που δεν προϋποθέ­
τουν την ενεργή συναίνεση-συμμετοχή των πολιτών, αλλά καταστατικό επι­
χείρημα της μαρσιλιανής αντίληψης για την εγκαθίδρυση και τη νομιμοποίη­
ση της κρατικής εξουσίας. Τούτο αποκαλύπτεται και από το γεγονός ότι, ενώ 
ο στοχαστής αφιερώνει ένα κεφάλαιο στη διερεύνηση της καλύτερης μεθό­
δου εγκαθίδρυσης μιας κυβερνητικής αρχής, συνάδουσας με οποιαδήποτε 
μορφή πολιτεύματος, στο εκτενέστερο μέρος του κεφαλαίου αυτού πραγμα­
τεύεται την καλύτερη μέθοδο εγκαθίδρυσης της βασιλικής μοναρχίας. Αντι­
λαμβάνεται δε την απορία που προκύπτει και φροντίζει να απαντήσει επ' αυ­
τής. Ισχυρίζεται πως ακολουθεί αυτή τη διαδρομή για δύο λόγους: αφενός 
γιατί τούτο το πολίτευμα, της βασιλικής μοναρχίας, συνδέεται με την αρχή 
διακυβέρνησης της οικογένειας ενώ ταυτόχρονα είναι κάπως συγγενές με τα 
πολιτεύματα της εποχής του και αφετέρου γιατί, από τις διευκρινίσεις που 
θα προκύψουν από τις μεθόδους εγκαθίδρυσης της κυβερνητικής αρχής του 
πολιτεύματος αυτού, θα προκύψουν αντίστοιχες διευκρινίσεις για τις μεθό­
δους που αφορούν στα άλλα πολιτεύματα.33 Θα χρησιμοποιήσει λοιπόν τον 
τύπο διακυβέρνησης της βασιλικής μοναρχίας ως ένα παράδειγμα για να μι­
λήσει για τις μεθόδους εγκαθίδρυσης και των υπόλοιπων τρόπων διακυβέρ-

31. «Υπήρχε και υπάρχει και μια πέμπτη μέθοδος βασιλικής μοναρχίας, με την οποία ο κυ­

βερνήτης γίνεται άρχοντας (dominus) επί παντός στην κοινότητα, διαθέτοντας πράγματα και 

πρόσωπα σύμφωνα με τη δική του βούληση, όπως ακριβώς η κεφαλή μιας οικογένειας διαθέ­

τει με τη βούληση του τα πάντα μέσα στο δικό του νοικοκυριό»' βλ. Marsilius, Defensor 

Pads, ό.π., I.ix.4. 

32. Στο ίδιο, Ι.χϋ.6. 

33. ΣΤΟ ίδιο, I.ix.4. 



ΑΠΟ ΤΟΝ ΠΑΤΕΡΑ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΗ 131 

νησης. Ο Μαρσίλιος προτάσσει εδώ μια μαθηματική λογική, του τύπου αν 
κάποια αντικείμενα μοιράζονται κοινές ιδιότητες, ό,τι ισχύει για τις ιδιότητες 
αυτές στο ένα απ' αυτά τα αντικείμενα ισχύει και στα υπόλοιπα. 

Όμως, η πρόταξη στο σημείο αυτό του μεθοδολογικού ζητήματος αφήνει 
αδιευκρίνιστο το ερώτημα της εξαντλητικής εξέτασης των τρόπων εγκατά­
στασης της βασιλικής μοναρχίας και όχι κάποιου άλλου πολιτεύματος. Από 
την απάντηση του, το μόνο σχετικό που επικαλείται στο πρώτο σκέλος του ι­
σχυρισμού του, είναι η συγγένεια του μοναρχικού πολιτεύματος με κάποια 
σύγχρονα πολιτεύματα, καθώς και η συσχέτιση του πολιτεύματος αυτού με 
την αρχή διακυβέρνησης της οικογένειας. Αυτό το σημείο ακριβώς είναι εν 
μέρει προσχηματικό και εν μέρει αμφιλεγόμενο. Ο Μαρσίλιος εδώ ουσιαστι­
κά επικαλείται το επιχείρημα της εξοικείωσης που έχει ο δυνητικός του ανα­
γνώστης με το εν λόγω πολίτευμα. Κρίνοντας όμως εκ του αποτελέσματος, 
από τον τρόπο με τον οποίο πραγματεύεται τις μεθόδους εγκαθίδρυσης μιας 
βασιλικής μοναρχίας και κυρίως από το συμπέρασμα στο οποίο καταλήγει 
για την καλύτερη και πλέον προτιμητέα από τις μεθόδους αυτές, συμπεραί­
νουμε ότι η πρόθεση του είναι να περιορίσει ή και να αφαιρέσει εκείνα τα χα­
ρακτηριστικά του πολιτεύματος τα οποία το συσχετίζουν με τους τρόπους 
διακυβέρνησης της οικογένειας.34 Όπως ακριβώς ο Μαρσίλιος εξαίρεσε την 
οικογένεια από τις μορφές της πολιτικής κοινωνίας, επειδή κανένας πατέρας 
δεν ζητάει τη συναίνεση των παιδιών ή άλλων μελών της οικογένειας και ε­
φαρμόζει κανόνες «δικαίου» κατά το δοκούν και κατά το προσωπικό του 
συμφέρον, έτσι προσπαθεί να περιορίσει τα μη πολιτικά χαρακτηριστικά του 
μοναρχικού πολιτεύματος, αυτά που το συνδέουν δηλαδή με τη διακυβέρνη­
ση της οικογένειας, επιζητώντας την εκπεφρασμένη συναίνεση των πολιτών 
και τη διασφάλιση ενός περιθωρίου ελευθερίας. Το αποτέλεσμα θα είναι να 
αποδώσει ένα κοινό χαρακτηριστικό σε όλους τους τύπους των ορθών πολι­
τευμάτων, συμπεριλαμβανομένης και της βασιλικής μοναρχίας, δηλαδή την 
εκλογή από το νομοθέτη, εμβολίζοντας τη διάκριση ανάμεσα σε πολιτειακές 
και μη μορφές πολιτευμάτων που έκαναν οι προγενέστεροι αριστοτελικοί 
στοχαστές του Μεσαίωνα. 

Η αρχική λεπτή απόκλιση του Μαρσίλιου από τον τρόπο με τον οποίο 
θεωρεί ο Αριστοτέλης το ζήτημα της καταγωγής της πολιτικής κοινότητας υ-

34. Ειδικά για τα χαρακτηριστικά αυτά είναι αποκαλυπτικά και τα σχόλια του Ακινάτη που 

γίνονται υπό το πρίσμα της συσχέτισης διακυβέρνησης με την οικογένεια στα σχόλια του στα 

Πολιτικά του Αριστοτέλη, βλ. Thomas Aquinas, Commentary on Aristotle's Politics, Hackett, 

Ινδιανάπολις-Cambridge 2007, Βιβλίο Ι, κεφ. 1, ιδίως § 3-4, σ. 8-9 και Κεφ. 10, ο. 68-74. 



132 ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΠΕΧΛΙΒΑΝΙΔΗΣ 

ποκρύπτει, όπως ήδη δείξαμε, μια πιο σοβαρή απόκλιση από την αριστοτελι­
κή μεθοδολογία. Δεν είναι όμως από άγνοια ούτε πρόκειται για μια έμμεση 
προσπάθεια διόρθωσης του φιλοσόφου. Εκείνο που κάνει ο Μαρσίλιος εί­
ναι να βασιστεί στην αυθεντία του Αριστοτέλη, να επαναλάβει ορισμένα αρι­
στοτελικά δόγματα και επεξεργασίες άλλων σχολαστικών στοχαστών που εί­
χαν τύχει ευρύτερης αποδοχής στον όψιμο Μεσαίωνα και να επαναπροσδιο­
ρίσει το περιεχόμενο ορισμένων εννοιών κοινής αποδοχής, όπως παραδείγ­
ματος χάρη της πολιτικής δικαιοσύνης. Ωστόσο ο τρόπος με τον οποίο το έ­
πραξε, εκτός από τις συνέπειες που είχε άμεσα στα πολιτικά του συμφραζό­
μενα είχε και μια άλλη, η οποία συνέτεινε στο ίδιο πολιτικό συμπέρασμα. Η 
προσέγγιση του στο ζήτημα της οικογένειας και του πατριαρχικού οίκου ο­
ριοθετήθηκε γύρω από τους άξονες της κυριαρχίας επί της ιδιοκτησίας, της 
ελεύθερης βούλησης και του Λόγου, εισάγοντας έτσι ένα στοιχείο ισότητας 
στην έκφραση της βούλησης όταν αυτή είναι απαλλαγμένη από οικονομικές 
εξαρτήσεις. Καθόλου δεν συνιστά η προσέγγιση αυτή έναν διάλογο με τον 
Αριστοτέλη, αλλά μια άμεση υπονόμευση της μεσαιωνικού τύπου ταξινόμη­
σης του κόσμου μέσα από ένα σύστημα επάλληλων ιεραρχημένων επικαλύ­
ψεων και εξουσιών. 

Ο Μαρσίλιος οδηγείται σε μια εξαρχής επεξεργασία του «πολιτικού», ως 
της αφανούς εκείνης στιγμής με την οποία θεμελιώνεται μια πολιτική κοινω­
νία. Για να το επιτύχει, κάνει μια θεωρητική αφαίρεση του δεύτερου σκέλους 
της αντινομίας που περιγράψαμε και συλλογίζεται ως εάν είχαμε εν κενώ μια 
κοινωνία ιδιωτικών και αυτόνομων νοικοκυριών. Για τους λόγους που έχου­
με ήδη αναπτύξει, στις σχέσεις που διέπουν τις εσωτερικές τους λειτουργίες 
δεν υπάρχουν κανόνες δικαιοσύνης. Στις δε εξωτερικές τους σχέσεις, εφό­
σον αυτά καθοδηγούνται από τη βούληση και μόνον των επικεφαλής τους, 
δεν θα έχουν την αίσθηση καμιάς μορφής συλλογικότητας ή αυτοπεριορι­
σμού των πράξεων τους, με αποτέλεσμα να οδηγούνται σε συγκρούσεις. Για 
την αποφυγή των διαμαχών που θα προέκυπταν από τέτοιες σχέσεις και οι 
οποίες θα υπονόμευαν μονίμως το εγχείρημα σύστασης και συγκρότησης 
κοινωνίας, είναι αναγκαίο να υπάρχει κάποιος εξωτερικός και τεχνητός πε­
ριορισμός. Ιστορικά θεωρεί ότι το πρώτο βήμα έγινε με την τοποθέτηση των 
γηραιότερων και πιο σεβαστών οικογενειαρχών στη θέση εκείνων που απο­
νέμουν δικαιοσύνη και περιορίζουν τις διαμάχες. Η διαδικασία αυτή ολο­
κληρώνεται στις πολιτικές κοινότητες, όπου λόγω αυξημένης συνθετότητας 
είναι αναγκαία η δημιουργία ενός συστήματος και ενός προτύπου δικαιοσύ­
νης. Αυτό είναι και το εξέχον χαρακτηριστικό μιας τέλειας πολιτικής κοινό-



ΑΠΟ ΤΟΝ ΠΑΤΕΡΑ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΗ 133 

τητας ή βασιλείου. Είναι αναγκαίο δηλαδή να πάρουμε την απονομή της δι­
καιοσύνης από τα πρόσωπα, τα οποία δεν είναι και αλάθητα, και να διαμορ­
φώσουμε κοινά αποδεκτούς κανόνες με τη μορφή των νόμων, οι οποίοι θα 
συνιστούν ένα δημόσιο μέτρο της συμπεριφοράς των ανθρώπων. Η δικαιο­
σύνη έτσι εμφανίζεται με τρόπο εξωτερικό από την κυριαρχία επί της ιδιο­
κτησίας (dominium).35 Ωστόσο η εγκαθίδρυση των νόμων, οι οποίοι καθώς 
αποτελούν το μέτρο των πράξεων των ανθρώπων οριοθετούν τη βούληση 
τους, απαιτεί κατά τον Μαρσίλιο τη συναίνεση κάθε μεμονωμένου και ισότι­
μου ιδιοκτήτη-οικογενειάρχη. Οι τελευταίοι εισέρχονται έτσι στην πολιτική 
κοινωνία με την ιδιότητα του πολίτη. 

Η θέση του αυτή είναι το πρώτο βήμα στο μονοπάτι που δείχνει την έξο­
δο από τον Μεσαίωνα. Καθώς όμως είναι αναγκασμένος να νομιμοποιήσει 
τη θεωρητική του κατασκευή, αφήνοντας το πεδίο της θεωρητικής αφαίρε­
σης αλλά κρατώντας τα συμπεράσματα που προέκυψαν, επανέρχεται στο πε­
δίο της μεσαιωνικής πραγματικότητας για να συνδεθεί με το υφιστάμενο και 
γενικότερα αποδεκτό πλέγμα εννοιών. Εκείνο που επιχειρεί είναι ο επανα­
προσδιορισμός του περιεχομένου των εννοιών αυτών, εισάγοντας μικρές ή 
μεγάλες αποκλίσεις, ώστε να υποστηρίξει τα συμπεράσματα που εξήγαγε. 
Προσπαθεί έτσι να αναπροσαρμόσει το δεύτερο σκέλος της αντινομίας που 
περιγράψαμε, ώστε να αποκαθάρει τις έννοιες από το παραδοσιακό τους 
νόημα και την υπερβατική τους διάσταση και ακολούθως, με την ανασύνθε­
ση των εννοιών βάσει του περιεχομένου που τους προσέδωσε, να λύσει την 
αντινομία, θ α ξανασυζητήσει λοιπόν τα ίδια ζητήματα που απασχόλησαν 
την πολιτική σκέψη του δυτικού Μεσαίωνα αλλά με καινούργιο τρόπο. Ήδη 
όμως έχει θέσει προηγουμένως ένα νέο ερώτημα το οποίο άπτεται του προ­
βληματισμού για τον τρόπο με τον οποίο συγκροτείται η πολιτική κοινωνία. 
Τούτο το ερώτημα διανοίγει τον δρόμο για να ασχοληθεί με το αντίστοιχο ε­
ρώτημα που αφορά τον τρόπο με τον οποίο συγκροτείται το «κράτος». Ου­
σιαστικά πρόκειται για μια συνηγορία υπέρ της potestas, η οποία μάλιστα α­
ντιπαρατίθεται σε οποιαδήποτε νομιμοποίηση της πολιτικής και του κράτους 
που απορρέει από την auctoritas.36 Αυτή η θεωρητική στροφή δημιουργεί 

35. Βλ. C. Nederman, Community and Consent, ό.π., σ. 41. 

36. Η έννοια της potestas ισοδυναμεί με την έννοια της εξουσίας ως ισχύος. Η εξουσία 

αυτή οριοθετείται στα πλαίσια ενός σαφούς κύκλου αρμοδιότητας του προσώπου που την α­

σκεί και με αυτή την έννοια αποτελεί ένα στοιχείο κανονιστικό και δικαιικό. Η έννοια της 

auctoritas αντιστοιχεί στην έννοια της εξουσίας ως αυθεντίας. Στον δυτικό Μεσαίωνα οι παπι­

κοί επικαλέστηκαν την auctoritas για να αντιπαρατεθούν στην potestas των αυτοκρατόρων και 



134 ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΠΕΧΛΙΒΑΝΙΔΗΣ 

τον κοσμικό χαρακτήρα της πολιτικής του θεωρίας. 
Υπέρ του χαρακτήρα αυτού συνηγορεί ο τρόπος με τον οποίο ο Μαρσί­

λιος προσπαθεί να ορίσει την επικράτεια του πολιτικού. Η διευκρίνιση του 
ζητήματος αφενός μας προστατεύει από τυχόν παρανοήσεις που θα μπορού­
σαν να προκύψουν από την εξαίρεση των όσων συμβαίνουν στο εσωτερικό 
του οίκου από τον δημόσιο βίο και τους κανόνες απονομής της πολιτικής δι­
καιοσύνης, αφετέρου δε μπορεί να μας οδηγήσει στη διερεύνηση των βαθύ­
τερων φιλοσοφικών χαρακτηριστικών της σκέψης του στοχαστή ' αυτά απο­
τελούν και ένα από τα κλειδιά που οδηγούν στη χαρτογράφηση του λαβύ­
ρινθου των φραστικών διατυπώσεων οι οποίες προσπαθούν να ακροβατή­
σουν στα όρια του τι είναι στην εποχή του αποδεκτό, έτσι ώστε να διαμορ­
φώσουν ένα στοιχειώδες πλαίσιο για την αποδοχή των καινοτομιών που ει­
σάγει. Μία απ' αυτές είναι η υποτίμηση της χρήσης του υπερβατικού στοι­
χείου για τη νομιμοποίηση της πολιτικής και η εκδήλωση της προσήλωσης 
του στον κοσμικό χαρακτήρα της τελευταίας. 

Ο Μαρσίλιος διακρίνει μεταξύ δύο ειδών ανθρώπινων πράξεων: των α­
τομικών και πολιτικών.37 Η διάκριση αυτή μας παραπέμπει αρκετά πρώιμα σε 
μια άλλη στοιχειώδη διάκριση της νεότερης πολιτικής σκέψης ανάμεσα στη 
δημόσια και την ιδιωτική σφαίρα. Ενώ όμως παραπάνω θίξαμε ο' ένα πρώτο 
επίπεδο τα ζητήματα που θέτει η διάκριση αυτή και ο θεωρητικός εξοβελι­
σμός από τον Μαρσίλιο της οικογένειας από το βασίλειο της κοινοτικής ζω­
ής σε συνδυασμό με τη διάκριση ανάμεσα στον δημόσιο και στον ιδιωτικό 
βίο, αφήσαμε μια παράμετρο η οποία θα μας επιτρέψει να εμβαθύνουμε στη 

των κοσμικών ηγεμόνων, για να διεκδικήσουν την πληρότητα της εξουσίας. Η σχηματοποίη­

ση της αντιπαράθεσης αυτής, υπ' αυτούς τους όρους, ξεκίνησε με το δόγμα του Πάπα Γελά-

σιου Α'. Ο Μαρσίλιος δεν εξέφρασε την αντιπαλότητα του στην παπική εξουσία άμεσα με 

τους όρους του δίπολου αυτού, αν και πρέπει να θεωρείται βέβαιο ότι θα τους αναγνώριζε 

μαζί με το επίδικο περιεχόμενο της αντιπαράθεσης που εξέφραζαν. Για τη διαμόρφωση μιας 

εικόνας για την auctoritas και την potestas στο ρωμαϊκό πολίτευμα βλ. P. Grimai, Η Ρωμαϊκή 

Αυτοκρατορία, Θύραθεν, Θεσσαλονίκη 2004, ο. 253' Μ.Ι. Finley, Η πολιτική στον αρχαίο 

κόσμο, Πανεπιστημιακές Εκδόσεις Κρήτης, Ηράκλειο 1999, σ. 7, 10, 14, 36-37, 48' Ν.1 

Wood, Cicero's Social and Politicai Thought, University of California Press, Berkeley και Λος 

Άντζελες 1991, σ. 24, 150, 162-169, 194, καθώς και G. Agamben, Κατάσταση εξαίρεσης, Πα­

τάκης, Αθήνα 2007, σ. 127, 130, 132, 135-136, 147-148. Ειδικά για τη μεσαιωνική πρόσλη­

ψη της έννοιας της auctoritas και τις κοινωνικο-πολιτικές και ιδεολογικο-φιλοσοφικές της συ­

νέπειες βλ. E Alessio, Ιστορία της μεσαιωνικής φάοσοφίας, Τραυλός, Αθήνα 2007, σ. 16-32. 

37. «Haec autem fuit bonitas humanorum actuum monasticorum et civilium... », Marsilius, 

DefensorPacis, ό.π., I.v.l 1. 



ΑΠΟ ΤΟΝ ΠΑΤΕΡΑ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΗ 135 

σκέψη του γύρω από τα ζητήματα αυτά. Η παράμετρος αυτή άπτεται του ότι, 
μολονότι εξαιρεί την οικογένεια από την κοινοτική ζωή για να προσδιορίσει 
το πεδίο του πολιτικού με τον τρόπο που δείξαμε, συγχρόνως τη συμπερι­
λαμβάνει στο θεωρητικό σχήμα που αναπτύσσει για να προσδιορίσει τα χα­
ρακτηριστικά που ορίζουν μια πράξη ως πολιτική. Η στρατηγική αυτή θα 
του επιτρέψει να επιτύχει μια καινοφανή θεώρηση του πολιτικού ως πεδίου 
που προσδιορίζεται αποκλειστικά από την άσκηση των ανθρώπινων δραστη­
ριοτήτων αποφεύγοντας τις ιδιαίτερες υπερβατικές νοηματοδοτήσεις των πο­
λιτικών πράξεων. 

Η αρχή του νοητικού αυτού νήματος βρίσκεται στο σημείο όπου ο Μαρσί-
λιος αρχίζει να αναπτύσσει το επιχείρημα του σχετικά με τον διαφορετικό τρό­
πο ρύθμισης των πράξεων και της διακυβέρνησης ενός οίκου από αυτή ενός 
χωριού. Εκεί, θέλοντας να αναφερθεί στις πράξεις για τις οποίες θα μας μιλή­
σει, ακόμα και αν αυτές αφορούν στο ό,τι συμβαίνει μόνο σε έναν οίκο, προσ­
διορίζει ότι θα αναφερθεί «ειδικά σ' αυτές που από δω και στο εξής θα απο­
καλούμε πολιτικές».38 Κάτω απ' αυτό το πρίσμα μπορούμε να κατανοήσουμε 
καλύτερα την επιμονή του να μην αναγνωρίζει το στοιχείο της κοινότητας στην 
οικογένεια, λέγοντας ότι εκεί δεν μπορεί να υπάρχει πολιτική δικαιοσύνη. 
Ωστόσο ονομάζει πολιτικές τις πράξεις που αφορούν ακόμα και στο εσωτε­
ρικό της οικογένειας, στον βαθμό που τα αποτελέσματα τους επηρεάζουν και 
κάποιον άλλο εκτός από τον δρώντα, υποδηλώνοντας έτσι την ουσιώδη σύν­
δεση τους με την πολιτική ζωή η οποία υφίσταται όταν οι άνθρωποι ζουν συ­
σχετιζόμενοι μεταξύ τους. Τούτο φαίνεται και από το ότι χρησιμοποιεί εναλ­
λακτικά ως συνώνυμα τους όρους «actus civiles» και «actus politicos», συνδέο­
ντας κατ' αυτόν τον τρόπο τις πολιτικές πράξεις με την κοινοτική ζωή η ο­
ποία βασίζεται στη συνεργασία μεταξύ των ανθρώπων. Από το σημείο αυτό 
προκύπτει ένα ερώτημα σχετικά με το ειδοποιό χαρακτηριστικό που έχουν οι 
πράξεις αυτές. Αρχικά μπορούμε να παρατηρήσουμε ότι το γνώρισμα αυτό εί­
ναι ο εξωτερικός τους χαρακτήρας, το γεγονός δηλαδή ότι ένας πραγματοποιεί 
μια πράξη η οποία έχει επιπτώσεις σε κάποιον τρίτο. Εδώ βρίσκεται το σημείο-
κλειδί για τον προσδιορισμό του πεδίου άσκησης της πολιτικής πρακτικής. 

Ο Μαρσίλιος χαρακτηρίζει τις πράξεις οι οποίες έχουν εξωτερικό αποτέ­
λεσμα σε κάποιον τρίτο εκτός από το φορέα τους ως μεταβατικές (actus 
transeuntes), ενώ εκείνες των οποίων το αποτέλεσμα παραμένει στον φορέα 

38. «Verum quamdiu hominess in unica domo, ipsorum actus omnes, quos maxime civiles 

infra vocabimus», στο ίδιο, I.iii.4. 



136 ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΠΕΧΛΙΒΑΝΙΔΗΣ 

τους ως αυτοπαθείς (actus immanentes).39 Στο σημείο αυτό αξίζει να επιση­
μάνουμε ότι εξαιρεί ρητά από τη συζήτηση τις πράξεις ή τα πάθη τα οποία 
προέρχονται αμιγώς από φυσικά αίτια, βιολογικού μάλιστα χαρακτήρα, διευ­
κρινίζοντας ότι τα τελευταία είναι εκείνα που για την πρόκληση τους δεν διαμε­
σολαβεί κάποια γνωστική λειτουργία. Αντίστοιχη διάκριση κάνει και ο Θωμάς 
Ακινάτης.40 Ο τελευταίος όμως προσπαθεί να μείνει πιστός στην αριστοτελική 
διάκριση ανάμεσα σε παραγωγή και πράξη, οπότε ως μεταβατικές πράξεις ορί­
ζει εκείνες που παράγουν ή δημιουργούν κάτι.41 Παρά την απόκλιση που πα­
ρατηρούμε ανάμεσα στις δύο ερμηνείες, του Μαρσίλιου και του Ακινάτη, οι 
μεταβατικές πράξεις έχουν και στις δύο προσεγγίσεις ως κοινό χαρακτηριστικό 
τον εξωτερικό τους χαρακτήρα, ότι εκπορεύονται από έναν φορέα και επι­
δρούν πάνω σε κάτι τρίτο (άνθρωπο για τον πρώτο, ύλη για τον δεύτερο).42 Ο 
Μαρσίλιος όμως δεν επιδιώκει να λύσει ζητήματα που αφορούν τη φύση του 
θεού αλλά μόνο εκείνα που θεμελιώνουν το «κράτος». Στον βαθμό που θεω­
ρεί το «κράτος» ως τον υπέρτατο θεσμό επί της γης, επιδιώκει να υποβιβάσει 
τον κλήρο σε ένα απλό τμήμα του το οποίο δεν θα μπορεί να παρεμβαίνει 
στις εγκόσμιες υποθέσεις.43 Για τον λόγο αυτόν αναθεωρεί όλο τον ιδεαλισμό 
του Μεσαίωνα, ο οποίος χρησιμοποιούσε τη σχέση σώματος-ψυχής με τρό­
πο που υπήγαγε το πρώτο στη δεύτερη, με αποτέλεσμα η τελευταία να απο­
λαμβάνει όλη την έμφαση που της προσέδιδε η μεσαιωνική φιλοσοφία.44 Το 

39. «Αλλά υπάρχουν και διαφορετικές πράξεις ή πάθη που εκτελούνται από εμάς ή μας 

συμβαίνουν μέσω των γνωστικών και επιθυμητικών δυνάμεων. Από αυτές κάποιες καλούνται 

αυτοπαθείς γιατί δεν μεταφέρονται σε άλλο υποκείμενο εκτός από τον δράστη ούτε ασκούνται 

μέσω κάποιων εξωτερικών οργάνων ή κινητήριων μελών. Αυτού του είδους είναι οι σκέψεις, 

οι επιθυμίες ή τα συναισθήματα των ανθρώπων. Αλλά υπάρχουν και άλλες πράξεις ή πάθη 

που ονομάζονται μεταβατικά γιατί αντιτίθενται από τη μία ή και τις δύο απόψεις στο είδος 

που μόλις περιγράψαμε», στο ίδιο, Ι.ν.4. 

40. Βλ. Thomas Aquinas, Summa Theologica, la, ερώτ. 18, αρθρ. 3, απ. 1 αλλά και ερώτ. 

23, αρθρ. 2, απ. 1, Christian Classics, Notre Dame IN. 1981. 

41. Βλ. Αριστοτέλης, Ηθικά Νικομάχεια, Βιβλίο Ζ', 1140a 1-2. 

42. Βλ. και Α. Gewirth, Marsihus of Padua. The Defender of the Peace, ό.π., σ. 61, υποσ. 

56 ' ο συγγραφέας κατατοπιστικά εντοπίζει τη διαφορά στις δύο προσεγγίσεις χωρίς όμως να 

ενδιαφέρεται για το κοινό τους σημείο. 

43. Βλ. S. ChakTornay, «William Ockham's Political Philosophy», Church History, τόμ. 4, 

αρ. 3, Σεπτέμβριος 1935, σ. 220. 

44. Ο Μαρσίλιος γράφει: «Μολονότι η ψυχή είναι διακριτή από το σώμα επειδή η ψυχή 

δεν είναι το σώμα, εντούτοις, αν δώσουμε στη λέξη "κυβερνήτης" το κατάλληλο νόημα, δεν 

υπάρχει κυβερνήτης του σώματος ο οποίος να μην είναι κατά κάποιο τρόπο και κυβερνήτης 

της ψυχής και αντιστρόφως»' Marsilius, Defensor Pads, ό.π., II.xxx.l. 



ΑΠΟ ΤΟΝ ΠΑΤΕΡΑ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΗ 137 

αποτέλεσμα που είχε αυτή η αντίληψη ήταν να επεκτείνει το νόημα της έννοι­
ας του «πνευματικού» σε ζητήματα που άπτονται της έννοιας του «εγκόσμι­
ου», εξαιτίας μιας θεώρησης η οποία πρέσβευε τη συμμετοχή κάποιων πνευ­
ματικών συνθηκών σε όλες τις σωματικές λειτουργίες και υπ' αυτή την έν­
νοια ακόμα και το σώμα μπορούσε ν' αποκληθεί πνευματικό. Ο Μαρσίλιος 
επιχειρεί την αναθεώρηση αυτής της μεσαιωνικής αντίληψης με την απευθεί­
ας σύνδεση της έννοιας της «πνευματικότητας» με τις πράξεις τις οποίες έχει 
ορίσει ως αυτοπαθείς και αντίστοιχα την έννοια του «εγκόσμιου» και «υλι­
κού» με τις πράξεις που έχει ορίσει ως μεταβατικές, μ' ένα τρόπο ο οποίος 
δεν αφήνει περιθώρια για τη μεταξύ τους σύνδεση. 

ΑΝΤΙ ΕΠΙΛΟΓΟΥ 

Καθώς η εικόνα ολοκληρώνεται, μπορούμε να συνοψίσουμε τα συμπεράσματα 
μας. Το πρώτο είναι ότι στην πολιτική θεώρηση του Μαρσίλιου δεν υπάρχει 
ή δεν πρέπει να υπάρχει η αντίληψη του πατέρα ως κεφαλής μιας διευρυμέ­
νης οικογένειας φεουδαλικού τύπου.45 Ο στοχαστής αξιοποιεί τη μορφή της 
οικογένειας της εποχής του, που μοιάζει αρκετά με τη σύγχρονη, για να νο­
μιμοποιήσει θεωρητικά και πολιτικά την ανεξαρτησία και το πολίτευμα των 
πόλεων-δημοκρατιών.46 Η πρώτη καινοτομία που εισάγει είναι ο τρόπος που 
διαμορφώνει το πολιτικό πεδίο και τις απαραίτητες προϋποθέσεις για την ύ­
παρξη του. Μετατοπίζει την έμφαση από τη μορφή του paterfamilias στην ι­
διότητα του πολίτη. Η μετατόπιση αυτή είναι εκείνη η οποία μας εισάγει στο 
πεδίο της πολιτικής δικαιοσύνης. Η κύρια προϋπόθεση που διαμορφώνει τη 
θεώρηση του για το πολιτικό είναι να μην υπάγεται και ως εκ τούτου να μην 
καθορίζεται η βούληση ενός πολίτη από την εξουσία κάποιου άλλου. Ο χώ­
ρος του πολιτικού αρχικά συγκροτείται από όλους τους άρρενες που έχουν 
κάνει τη δική τους αυτόνομη οικογένεια. Αυτοί δεν υπάγονται στη βούληση 
άλλων, αλλά δυνητικά είναι ελεύθεροι και γι' αυτό μπορούν να είναι πολίτες. 

45. Ενδεικτικά για αυτή τη μορφή οικογένειας βλ. J. Le Goff, Ο πολιτισμός της μεσαιωνι­

κής Δύσης, Βάνιας, Θεσσαλονίκη 1991, σ. 389-391, 395-400. 

46. Βλ. την παρατήρηση για τη σύμπτυξη των ευρύτερων συγγενικών ομάδων προς την 

κατεύθυνση της στενής νεότερης οικογένειας από τον 13ο αιώνα και μετά στο Μ. Bloch, Η 

φεουδαλική κοινωνία, Κάλβος, Αθήνα 1987, σ. 206. Για την επισήμανση του νομικού και θε­

ωρητικού κενού το οποίο ήρθε να καλύψει ο Μαρσίλιος βλ. και Q. Skinner, Τα θεμέλια της 

νεότερης πολιτικής σκέψης, Αλεξάνδρεια, Αθήνα 2005, ο. 44-45 συνδυαστικά με σ. 33-34. 



13« ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΠΕΧΛΙΒΑΝΙΔΗΣ 

Με τη δική τους ανεξάρτητη βούληση εισέρχονται στην πολιτική ζωή, ως α­
νεξάρτητοι ιδιοκτήτες του νοικοκυριού τους και συναινούν στους κανόνες 
που συλλογικά θεσπίζουν με τους υπόλοιπους ανεξάρτητους οικογενειάρ­
χες. Μετατρέπονται έτσι σε πολίτες και παραχωρούν κάτι από τη δικαιοδοσία 
τους επί του νοικοκυριού τους ώστε να το προστατέψουν από την αυθαιρε­
σία του οιουδήποτε. Αυτή είναι η επιδίωξη της ικανοποιητικής ζωής. Οι θε­
ωρητικές επεξεργασίες του Μαρσίλιου στο ζήτημα της καταγωγής της πολι­
τικής κοινότητας του δίνουν τη δυνατότητα να εισαγάγει μια σημαντική και­
νοτομία στον τρόπο με τον οποίο διαμορφώνει την έννοια του «πολιτικού» 
στην εποχή του ' αυτή θα χρησιμοποιήσει στη συνέχεια για να θεμελιώσει και 
να εκθέσει μια εξίσου καινοτόμο θεώρηση για το «κράτος». 

Από την άλλη βεβαίως ο στοχαστής επανεισάγει την οικογένεια στο πολι­
τικό πεδίο μιλώντας για πράξεις πολιτικές στο εσωτερικό της και αναδεικνύει 
ως κύρια ιδιότητα των πράξεων αυτών τον εξωτερικό τους χαρακτήρα, το ό­
τι δηλαδή έχουν επιπτώσεις σε κάποιον τρίτο άνθρωπο πέρα από αυτόν που 
τις πραγματοποιεί. Για ποιον λόγο επιδιώκει να διατηρήσει τη σχέση αυτή της 
οικογένειας με την πολιτική πρακτική; Η απάντηση είναι αρκετά οικεία για 
την εποχή μας. Με όρους διαφορετικούς από τους σημερινούς, εκείνο που 
αντιλαμβάνεται ο Μαρσίλιος δεν είναι άλλο από τη σύνδεση του πολιτικού 
φαινομένου όχι μόνο με την έννοια της δικαιοσύνης και ειδικά της πολιτικής 
αλλά και με το φαινόμενο της εξουσίας, ανεξάρτητα με το αν αυτή είναι με 
κάποιον τρόπο νομιμοποιημένη ή όχι, εξαναγκαστική και κυριαρχική ή όχι. 
Εντός της οικογένειας υπάρχουν πράξεις πολιτικές γιατί υπάρχουν πράξεις 
με τις οποίες κάποιος μπορεί να επιδράσει βλαπτικά (κυρίως) σε έναν άλλον 
είτε με τρόπο νομιμοποιημένο και εξαναγκαστικό, όπως ο paterfamilias επει­
δή είναι dominus, κυρίαρχος και ιδιοκτήτης επί των πάντων στο εσωτερικό 
της και ως εκ τούτου χωρίς να υπόκειται σε κάποιους εξωτερικούς απ' αυ­
τόν κανόνες δικαιοσύνης, είτε αυθαίρετα και μη κυριαρχικά, όπως ένα απλό 
μέλος της οικογένειας σε κάποιο άλλο μέλος της. Αυτός ο εξωτερικός χαρα­
κτήρας των πράξεων, τις οποίες ορίζει ως μεταβατικές, περιγράφει το εξου­
σιαστικό φαινόμενο το οποίο βρίσκεται στον πυρήνα του πολιτικού.47 Η επι-

47. Για αυτόν τον λόγο διαφοροποιείται από τη θέση του Ακινάτη και ορίζει ως μεταβατι­

κές εκείνες τις πράξεις οι οποίες είναι μεν εξωτερικές, πλην όμως η δράση τους απευθύνεται 

σε πρόσωπα και όχι σε πράγματα Βλ. και Α. Gewirth, Marsilius of Padua. The Defender of the 

Peace, ό.π., σ. 103, υποσ. 78, όπου επισημαίνει μια ανάλογη με εκείνη του Μαρσίλιου σύνδε­

ση της πολιτικής με τις μεταβατικές πράξεις σε στοχαστές που υιοθετούσαν μια αβερροϊκή ο­

πτική, όπως ο Ιωάννης του Ιάντουμ και ο Πέτρος του Αμπανο. 



ΑΠΟ ΤΟΝ ΠΑΤΕΡΑ ΣΤΟΝ ΠΟΛΙΤΗ 139 

θυμητή δε διαχείριση της εξουσίας, κατά τον Μαρσίλιο, δεν είναι άλλη από 
την οριοθέτηση της από εξωτερικούς προς αυτήν κανόνες πολιτικής δικαιο­
σύνης, οι οποίοι θα διαμορφώνονται με την ισότιμη και από κοινού συμμε­
τοχή του σώματος των πολιτών. 

Επιχειρεί όμως και μια δεύτερη οριοθέτηση της και είναι εκείνη η οποία 
προκύπτει από τη σύνδεση των πράξεων αυτών με τις εγκόσμιες υποθέσεις 
και το τείχος που εγείρει ανάμεσα σ' αυτές και σε εκείνες που ορίζει ως πνευμα­
τικές. Επιδιώκει με τον τρόπο αυτόν να αντιμετωπίσει το επιχείρημα των πα­
πικών το οποίο προσπαθεί να υπαγάγει ορισμένες μεταβατικές πράξεις, ιδίως 
όταν αυτές προέρχονται από κληρικούς αλλά όχι μόνον αυτές, στην επικρά­
τεια της δικαιοδοσίας τους εξαιτίας των πνευματικών όψεων που πιθανόν να 
έχουν. Ο στόχος του Μαρσίλιου τώρα καθίσταται ορατός και δεν είναι άλλος 
από εκείνον του εξοβελισμού των διεκδικήσεων άσκησης εξουσίας επί των 
εγκόσμιων υποθέσεων από τον Πάπα και τους κληρικούς. Ποιο είναι όμως το 
γενικότερο αποτέλεσμα αυτής της επιδίωξης του; Δεν είναι άλλο από την επί­
πτωση που είχε αυτή του η θεώρηση του πολιτικού στη συνολική αντίληψη της 
έως τότε μεσαιωνικής πολιτικής θεωρίας.48 Διατηρεί αποστάσεις από την ηθι­
κοποίηση του πολιτικού που εξέφρασε ο Αριστοτέλης και ο Αυγουστίνος και 
της οποίας την έκφραση νομιμοποίησε φιλοσοφικά με τις θέσεις του ο Ακινά-
της, ενώ εμβολίζει τον ιδεαλισμό με τον οποίο η μεσαιωνική φιλοσοφία υπή­
γαγε τις εγκόσμιες υποθέσεις κάτω από την τελική δικαιοδοσία της πνευματι­
κής σφαίρας, αποκλείοντας επίσης το υπερβατικό στοιχείο από την πολιτική. 
Στον βαθμό δε που συνέδεσε τις εγκόσμιες υποθέσεις με τις πράξεις στις ο­
ποίες εκδηλώνεται μια επιδίωξη που αφορά άλλα πρόσωπα, έδωσε μεν μια έ­
ντονη βουλησιαρχική χροιά στην πολιτική του θεωρία, αλλά η βουλησιαρχία 
του είχε έναν καινοτόμο χαρακτήρα: όπως είναι φανερό από τα σημεία που 
παραθέσαμε, δεν πρόκειται περί μίας βούλησης θεωρούμενης αφ' εαυτής, α­
πό τις εσωτερικές της συνθήκες ύπαρξης, αλλά από τις εξωτερικές της επι­
διώξεις. Αυτές και μόνον αυτές αφορούν την πολιτική διακυβέρνηση.49 

48. Δικαίως ο McGrade, για να εξηγήσει το γεγονός ότι ο Μαρσίλιος αναμφισβήτητα έχει 

διαβαστεί περισσότερο από όσες φορές κάποιοι παρέπεμψαν σ' αυτόν, παρατηρεί πως η επί­

θεση του στην όλη μεσαιωνική θεώρηση για μια πνευματικώς καθοδηγούμενη κοινωνία θεω­

ρήθηκε τόσο ριζοσπαστική όσο η επίθεση του Μαρξ στον καπιταλισμό' βλ. A.S. McGrade, 

«Rights, natural rights, and the philosophy of law», στο Ν. Kretzmann κ.ά. (επιμ.), The 

Cambridge History of Later Medieval Philosophy, Cambridge University Press, Cambridge 

1982, σ. 745. 

49. Βλ. και A. Gewirth, Marsilius ofPadua. The Defender of the Peace, ό.π., ο. 104. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

