
  

  Greek Political Science Review

   Vol 29, No 1 (2007)

  

 

  

  Δημήτρης Παπαδης, Αριστοτέλης Πολιτικά I, II,
εκδόσεις Ζήτρος, Θεσσαλονίκη 2006, 539 σελ. 

  Χαράλαμπος Μαγουλάς   

  doi: 10.12681/hpsa.14654 

 

  

  Copyright © 2017, Χαράλαμπος Μαγουλάς 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Μαγουλάς Χ. (2017). Δημήτρης Παπαδης, Αριστοτέλης Πολιτικά I, II, εκδόσεις Ζήτρος, Θεσσαλονίκη 2006, 539 σελ. 
Greek Political Science Review, 29(1), 151–158. https://doi.org/10.12681/hpsa.14654

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 27/01/2026 00:04:08



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 151

εγχειρήματος. Το ερώτημα, αν όντως αξίζει κάτι τέτοιο, παραμένει αναπά­

ντητο.

ΓΙΩΡΓΟΣ ΣΙΑΚΑΝΤΑΡΗΣ

ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΠΑΠΑΔΗΣ, Αριστοτέλης Πολιτικά I, II, εκδόσεις Ζήτρος, Θεσ­
σαλονίκη 2006, 539 σελ.

Στην κριτική του βιβλίου του Δημήτρη Παπαδή Η πολιτική φιλοσοφία 
του Αριστοτέλη (2001) που δημοσιεύτηκε στην Ελληνική Φιλοσοφική Επι­
θεώρηση (τόμ. 19, τχ. 57, Σεπτέμβριος 2002), ο Κυριάκος Κατσιμάνης μας 
πληροφορεί για την υπόσχεση του συγγραφέα να καταστήσει το εν λόγω 
σύγγραμμα εισαγωγικό τόμο στα Πολιτικά του Αριστοτέλη που επρόκειτο να 
ακολουθήσουν. Η μετάφραση και ο σχολιασμός του αρχαίου κειμένου κα­
θώς και μία πλήρης εισαγωγή 255 σελίδων (μαζί με τις υποσημειώσεις) που 
έχουμε ανά χείρας αποτελούν την εκπλήρωση της υπόσχεσής του. Τώρα, ο 
Αναπληρωτής Καθηγητής στο Πανεπιστήμιου της Κύπρου υπόσχεται, στον 
Πρόλογο, να εκδώσει άλλους τρεις τόμους με τη μετάφραση και τον σχολια­
σμό των υπόλοιπων έξι βιβλίων των Πολιτικών' μας ενημερώνει επίσης για 
τα θέματα τα οποία επέλεξε να σχολιάσει τόσο ερμηνευτικά όσο και κριτικά: 
σχέση πολιτικής και ηθικής, πολίτη και πολιτείας, θεμελίωση του δημοκρατι­
κού πολιτεύματος, ζητήματα που απασχολούν την παγκόσμια πολιτική θεω­
ρία και φιλοσοφία. Γι’ αυτό άλλωστε, προλογίζοντας το βιβλίο, ο πρώην υ­
πουργός και εξέχων συνταγματολόγος Ευάγγελος Βενιζέλος -αφού σκια­
γραφεί επιγραμματικά τη διεθνή πολιτική συγκυρία καθώς και τη φιλοσοφι­
κή επικαιρότητα της μετανεωτερικότητας- προειδοποιεί ότι το εγχείρημα του 
Παπαδή είναι ριψοκίνδυνο. Πράγματι είναι. Σε μια εποχή όπου τα περιγράμ­
ματα των ιδεολογιών είναι ασαφή, όπου οι θεωρίες που τις ερμηνεύουν κα­
τακερματίζονται και αποδομούνται, οι πολίτες προτιμούν να ιδιωτεύουν ενώ 
κρίσιμα ζητήματα που αφορούν την ανθρώπινη επιβίωση παραμένουν άλυ­
τα, ο Δημήτρης Παπαδής επέλεξε να επανερμηνεύσει τον πολιτικό Αριστοτέ­
λη και να συγκεφαλαιώσει πολλές από τις φιλοσοφικές έρευνες που έγιναν 
πάνω στην πολιτική και ηθική του θεωρία με σκοπό να φωτίσει τον σύγχρο­
νο προβληματισμό. Ας δούμε αν το κατόρθωσε.

Η εκτεταμένη εισαγωγή περιλαμβάνει όλα τα κεφάλαια του βιβλίου Η πο­
λιτική φάοσοφία του Αριστοτέλη που αφορούν τα δύο πρώτα βιβλία των



152 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

Πολιτικών, επεξεργασμένα και βελτιωμένα, καθώς και ένα καινούριο κεφά­
λαιο: την κριτική του σταγειρίτη στην κομμουνιστική θεωρία του Πλάτωνα. 
Στο πρώτο κεφάλαιο, «Τα Πολιτικά και η πολιτική φιλοσοφία του Αριστοτέ­
λη», ο συγγραφέας καταπιάνεται αφενός με τη δομή του έργου, έλασσον και 
χωρίς λύση πρόβλημα, αφού όπως υποστηρίζει είναι σύνθεση διαλέξεων 
που δεν συμπίπτουν χρονικά. Δεν δηλώνει όμως τη βεβαιότητά του γι’ αυτή 
τη θέση. Αφετέρου, συνοψίζει προγραμματικά το περιεχόμενο και τους στό­
χους της πολιτικής φιλοσοφίας του Αριστοτέλη. Το τέλος είναι το κλειδί που 
ανοίγει κάθε πόρτα της φιλοσοφίας του σταγειρίτη ' τέλος της πόλης-πολιτεί- 
ας είναι η ευδαιμονία, γι’ αυτό και το συμφέρον του σύνολου τίθεται πάνω 
από το ατομικό. Στο ύψιστο αγαθό της ευδαιμονίας του συνόλου οφείλουν 
να στρατευθούν όλοι οι πολίτες. Ο Δημήτρης Παπαδής, απολογητής της πο­
λιτικής -άρα σχεδόν αναγκαία και της ηθικής— του Αριστοτέλη απαντά (σ. 
30-33) στους ερευνητές που επικρίνουν τη θεωρία του ως κανονιστική, κα­
ταθέτοντας το απλό επιχείρημα που πηγάζει από το αρχαίο κείμενο: δεν είναι 
βέβαιο τι είναι ευδαιμονία. Εξηγεί ότι ο Αριστοτέλης δεν προτείνει στον νο- 
μοθέτη τι να θεσπίσει αλλά το πώς. Η καντιανή ηθική φιλοσοφία υπερασπί­
ζεται αιώνες αργότερα αυτή την αριστοτελική θεώρηση του πολιτικώς και η­
θικώς πράττειν που απαλλάσσεται δικαίως από την κατηγορία της κατά 
Hume φυσιοκρατικής πλάνης.

Στο δεύτερο κεφάλαιο ο συγγραφέας θίγει το μείζον πρόβλημα της σχέ­
σης πολιτικής και ηθικής θεωρίας και πράξης, τόσο στον Αριστοτέλη, όσο 
και γενικότερα. Ενώ στη φιλοσοφία της αρχαιότητας τα δύο πεδία στοχα­
σμού και πράξης τελούσαν υπό ενότητα, στη νεότερη φιλοσοφία έχουν χω­
ριστεί. Ο Αριστοτέλης, φιλόσοφος της μεσότητας, αναγνωρίζει -αντίθετα α­
πό τον Πλάτωνα- τόσο την αυτονομία κάθε κλάδου της πρακτικής φιλοσο­
φίας, όσο και την αναγκαιότητα συνύπαρξής τους υπό τη σκέπη μιας ευρεί- 
ας πολιτικής φιλοσοφίας, θέση που συμμερίζεται ο συγγραφέας και αιτιολο­
γεί θαυμάσια το γιατί, επικαλούμενος τον φιλόσοφο (σ. 40): το ήθος ως έθος 
αποκρυσταλλωμένο και επεξεργασμένο καθίσταται νόμος της πολιτείας. Κα­
τόπιν, όμως, ηθικό θεωρείται ό,τι πηγάζει από τους νόμους. Οι έννοιες δια- 
σαφούνται μέσω των ορισμών του σταγειρίτη στα Ηθικά Νικομάχεια και στα 
Πολιτικά: ο πολιτικός βίος είναι ο πρακτικός ενώ ο ηθικός βίος είναι ο θεω­
ρητικός.

Αφού λοιπόν εκθέτει λεπτομερώς και με επίκληση της τρέχουσας βιβλιο­
γραφίας το πρόβλημα της σχέσης ηθικής και πολιτικής, ο Παπαδής εξετάζει 
στο τρίτο κεφάλαιο την έννοια του αγαθού. Το αγαθό, όπως άλλωστε και το



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 153

είναι της Μεταφυσικής του είναι «πολλαχώς λεγόμενον». Το αγαθό δεν πα­
ρουσιάζεται, λοιπόν, σύμφωνα με τον Αριστοτέλη και τον συγγραφέα ως κά­
τι μοναδικό, ως μία κοινή ιδέα. Ίσως ο ΓΊαπαδής να μπορούσε να αντλήσει 
και από την αριστοτελική θεώρηση του αγαθού άλλο ένα επιχείρημα που να 
ανακρούει τα περί κανονιστικής πολιτικής θεωρίας του φιλοσόφου. Η διε- 
ρεύνηση της έννοιας του αγαθού ανοίγει πολλά ουσιώδη κεφάλαια της σύγ­
χρονης φιλοσοφικής έρευνας, κυρίως γύρω από το ανθρωπολογικό-λειτουρ- 
γικό επιχείρημα (το αγαθό του ανθρώπου ταυτίζεται με το έργο του και άρα 
η ευδαιμονία -ως τέλειο αγαθό- με το τέλειο έργο της έλλογης πρακτικής 
ζωής) και ο συγγραφέας, αναδιφώντας τη σύγχρονη βιβλιογραφία, παραθέ­
τει με διαύγεια όλες τις ανατιθέμενες απόψεις σχετικά με το επίμαχο θέμα.

Τα επόμενα κεφάλαια επικεντρώνονται στη σχέση οικίας-κώμης-πόλεως. 
Στο τέταρτο δίδεται το πανόραμα της εξελικτικής πορείας από την οικία στην 
πόλη και εξετάζεται το θέμα της σχέσης του ατόμου με την πόλη, της οικίας 
με την πόλη καθώς και της κώμης με την πόλη. Το άτομο και η οικία είναι οι 
μικρότερες μονάδες της πόλης αλλά σε διαφορετικό επίπεδο: η πόλη αποτε- 
λείται τόσο από πολλές οικογένειες ως οντολογικά κοινωνικές μονάδες όσο 
και από άτομα τα οποία όμως είναι οντολογικά πολιτικές μονάδες (πολίτες). 
Η πόλη διαφέρει από την κώμη, τόσο ποσοτικά (αποτελείται από πολλές κώ­
μες) όσο και ποιοτικά (διαθέτει τη μέγιστη δυνατή αυτάρκεια). Στο πέμπτο 
κεφάλαιο τίθεται το ερώτημα του κατά πόσον η πόλη είναι φύσει. Ο συγγρα­
φέας αφού απορρίπτει με αυταπόδεικτα επιχειρήματα (αναλογικούς και παρα­
βολικούς λεγόμενον), μέσα από τα κείμενα του σταγειρίτη, τη θέση ότι η πόλη 
είναι μία φυσική οντότητα (όπως ένα ζώο ή ο άνθρωπος), προβάλει μια τολ­
μηρή θέση: η πόλη ως κάτι που ανταποκρίνεται στη φύση του ανθρώπου, 
αλλά και ως ιστορικό επιγέννημα, δημιουργείται δια της συγκατάθεσης των 
πολιτών και της εκχώρησης δικαιωμάτων τους με σκοπό της την επιβίωση 
και την από κοινού συμβίωση' πρόκειται, επομένως, για σύναψη κοινωνι­
κού συμβολαίου, ιδέα που ο ΓΊαπαδής αποδίδει πρωταρχικά στον Αριστοτέ­
λη και όχι στον Hobbes. Η άποψη αυτή τεκμηριώνεται από την περίφημη 
φράση των Πολιτικών περί των μέγιστων αγαθών που πρόσφερε στο αν­
θρώπινο γένος ο ιδρύσας την πρώτη πόλη. Ως προς το θεωρητικό ασυμβί­
βαστο μεταξύ του φυσικού, από τη μία πλευρά, και του τεχνητού, από την 
άλλη, της πόλης, ο συγγραφέας απαντά ότι η πολιτική φύση του ανθρώπου 
(αδιαμφισβήτητη) αίρει τη φαινομενική αντίφαση του Αριστοτέλη που επι­
καλούνται οι Miller και Keyt. Τέλος, στο έβδομο κεφάλαιο, ερευνάται το θέ­
μα της προτεραιότητας της πόλης έναντι του ατόμου και της οικίας. Η θεω­



154 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

ρία αυτή του Αριστοτέλη επικρίνεται από τον θιαοώτη της ανοιχτής κοινω­
νίας Popper, ο οποίος βλέπει σε αυτή σπέρματα ολοκληρωτισμού. Ο Παπα- 
δής αφού αναπτύξει τις κατά Αριστοτέλη προτεραιότητες (κατά γέννηση και 
χρόνο, κατά είδος και ουσία, κατά φύση και ουσία και κατά τον λόγο), εξη­
γεί περίφημα ότι η προτεραιότητα της πόλης δεν έχει να κάνει με την προτε­
ραιότητα του όλου έναντι των μερών -σε αυτή την περίπτωση ο Keyt θα είχε 
δίκιο στην αντιμετώπιση της αριστοτελικής πόλης ως ζωντανού οργανι­
σμού- αλλά με αυτή της υπεροχής, της δυνατότητας, δηλαδή να εξασφαλί­
σει την ευδαιμονία, το υπέρτατο αγαθό του ανθρώπου. Σε αυτό το σημείο 
πρέπει να πούμε ότι η θεωρία της ευδαιμονίας του Αριστοτέλη, που αφορά 
τον μέγιστο δυνατό αριθμό πολιτών και όχι το άτομο, επανεμφανίζεται στην 
ηθική θεωρία των απολογητών του ωφελιμισμού και κυρίως του Mill, οι ο­
ποίοι αναζήτησαν την πρωταρχική ηθική τους βάση στην αρχή: «το μέγιστο 
δυνατό καλό για τον μέγιστο δυνατό αριθμό ανθρώπων». Οριοθετώντας ό­
μως αυτή την άποψη, ανέτρεξαν σε ορισμούς του αγαθού προερχόμενους α­
πό την κοινή εμπειρία (ευδαιμονία για τον Mill, ηδονές για τον Bentham) υ- 
ποπίπτοντας, με τη σειρά τους, στο σφάλμα της φυσιοκρατικής πλάνης.

Στα επόμενα κεφάλαια, ο συγγραφέας σχολιάζει την πασίγνωστη ρήση «ο 
άνθρωπος φύσει πολιτικό ζώο» και εξετάζει την ουσία του ανθρώπου και 
της πόλης. Στην ουσία του ανθρώπου μπορεί να ενταχθεί και το ξεχωριστό 
κεφάλαιο (δέκατο) για τον φύσει δούλο. Αρχικά (σ. 92, un. 280) στρέφεται 
ενάντια στο επιχείρημα της ψυχολογικής ερμηνείας του (πολιτικού) ζώου 
του Αριστοτέλη ' θεωρεί, αντίθετα, ότι ο Αριστοτέλης με τη χρήση της λέξης 
«ζώο» κάνει λόγο για τη βιολογική-οντολογική ουσία του ανθρώπου. Επίρ- 
ρωση της θέσης του συγγραφέα θα μπορούσε να προέλθει από τη θεωρία πε­
ρί συνωνυμίας των όντων στις Κατηγορίες (Ια 6-10) του Αριστοτέλη, όπου 
κατηγορηματικά αναφέρεται ότι ο άνθρωπος και το βόδι είναι συνώνυμα ε­
πειδή έχουν και το ίδιο όνομα (ζώον) και τον ίδιο ορισμό της ουσίας. Επι­
προσθέτους, στη διαπραγμάτευση της διαφοράς μεταξύ πολιτικής κοινωνίας 
και κοινωνίας με την έννοια της societas, καθώς ο συγγραφέας εισάγει τους 
όρους Gesellschaft και Gemeinschaft, θα έπρεπε ίσως να λάβει υπόψη τη θε­
ωρητική ενορχήστρωση των όρων από την καθ’ ύλην αρμόδια επιστήμη, δη­
λαδή την κοινωνιολογία. Διότι εξετάζοντας ιστορικά τη διαφορά μεταξύ 
Gesellschaft και Gemeinschaft, μπορούμε να τις ερμηνεύσουμε με τους ό­
ρους «πόλη» και «κώμη» αντίστοιχα, κοινωνιολογικά όμως και μάλιστα με 
βάση τη θεωρία του Ferdinand Tönnies, η Gemeinschah αποδίδεται ως «κοι­
νότητα» η οποία βασίζεται σε ισχυρούς κοινωνικούς δεσμούς, στην παράδο­



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 155

ση και στις προσωπικές σχέσεις, ενώ η Gesellschaft αποδίδεται ως «κοινω­
νία» ανθρώπων με αδύναμους κοινωνικούς δεσμούς με απρόσωπες κοινωνι­
κές σχέσεις (Goodman Norman, Εισαγωγή στην Κοινωνιολογία, εκδόσεις 
Κορφή, Αθήνα 1996, σ. 384).

Κατόπιν, αναφορικά με ίο ζήτημα της ουσίας του ανθρώπου, ο Παπαδής 
εξετάζει το αν η ψυχή νοείται χωριστά από το σώμα και επικαλείται (σ. 108, 
υπ. 328) χωρία από το Περί ψυχής και το Περί γενέσεως και φθοράς. Επί­
σης, με αφορμή τον ορισμό του ανθρώπου ως ζώο έχον λόγο, παραθέτει 
διεξοδικά τις περισσότερες απόψεις πάνω στην ερμηνεία του όρου «λόγος». 
Εννοείται η γλώσσα ή η λογική; Ο συγγραφέας προκρίνει την πρώτη ερμη­
νεία και αναλύει τα αντίπαλα επιχειρήματα, αποκρούοντάς τα διαλεκτικά. Με 
την ίδια προσοχή και συγκρότηση αναπτύσσει τα επιχειρήματα του για την 
ουσία της πόλης η οποία -αν και είναι και αυτή πολλαχώς λεγομένη- είναι 
το πολίτευμά της. Καθώς όμως αυτός ο ορισμός είναι προβληματικός (τίθε­
ται το αντεπιχείρημα ότι δύο πόλεις με ίδια πολιτεύματα είναι κατά τον Αρι­
στοτέλη όμοιες), ο Παπαδής υπερασπίζεται όχι μόνο τη σαφή αριστοτελική 
θέση, αλλά και την κοινή λογική, αφού είναι αδύνατο κάποιος να υποστηρί­
ξει μία τέτοια παράδοξη θέση. Η διαφορετικότητα των πόλεων έγκειται στην 
ύλη τους (πολίτες) αφού, κατά το είδος (πολίτευμα), μπορούν όντως να ο­
μοιάζουν.

Σε μία πράγματι προβληματική θέση του Αριστοτέλη, που απασχόλησε 
και απασχολεί ακόμη τη φιλοσοφία, τον φύσει δούλο, αφιερώνει ο συγγρα­
φέας ένα ολόκληρο κεφάλαιο, όπου επιχειρεί τη σύνθεση των επιχειρημάτων 
γύρω από το ερώτημα εάν ο δούλος ταυτίζεται με το ζώο ή όχι. Η εργαλεια- 
κή αντιμετώπιση του «πρακτικού» δούλου και η ταύτισή του με τον δεσπότη 
του μας οδηγούν στο συμπέρασμα ότι πρόκειται περί ατελούς όντος. Το επι­
χείρημα του Παπαδή ενάντια σε αυτήν την ταύτιση αντλείται από τα Ηθικά 
Νικομάχεια και από το χωρίο όπου ο δούλος θεωρείται ως μη έχων «βου­
λευτικόν»' όμως ούτε οι γυναίκες ούτε τα παιδιά, κατά τον σταγειρίτη, έχουν 
ανεπτυγμένο «βουλευτικόν» χωρίς αυτό να τους στερεί τη δυνατότητα να α­
νήκουν στο ανθρώπινο γένος. Στα Τοπικά, όμως, ο Αριστοτέλης αναφέρεται 
στον ορισμό του γένους και της διαφοράς: αν το είδος προέρχεται από το γέ­
νος με την προσθήκη μίας διαφοράς, τότε ο ελεύθερος άνθρωπος και ο δού­
λος προφανώς ανήκουν στο ανθρώπινο γένος αλλά όχι στο ίδιο είδος. Αυτό 
είναι ένα θέμα που αξίζει την προσοχή τόσο αυτών που ασχολούνται με την 
οντολογία και τη λογική του Αριστοτέλη, όσο και εκείνων που ενδιαφέρο- 
νται για τις πολιτικές και ηθικές του αντιλήψεις. Τον ίδιο συλλογισμό διατυ­



156 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

πώνουν ο Schofield και ο Gigon (σ. 165-166), αφού κατά τη γνώμη τους ο 
ελεύθερος και ο δούλος δεν μπορούν να ανήκουν στο ίδιο είδος. Μνείας 
χρήζει επίσης το απλό επιχείρημα ότι λαοί που υποδουλώνονται δια της βίας 
δεν μπορεί να αποτελούνται καθ’ ολοκληρίαν από ανθρώπους μη έχοντας 
«βουλευτικόν». Όπως ξέρουμε, όμως, η δουλεία δεν έχει να κάνει με πνευ­
ματική υστέρηση, αλλά με ιστορικές συνθήκες (π.χ. Σπάρτακος) και με κοι­
νωνική διαμεσολάβηση (οι έγχρωμοι της Αφρικής). Φυσικά, τόσο η τρέχου­
σα βιολογική, όσο και η κοινωνιολογική επιστήμη απορρίπτουν τη φύσει 
δουλεία. Βεβαίως, ο συγγραφέας αφιερώνει ένα υποκεφάλαιο στο θέμα των 
ηθικών αξιών, που ο δούλος, εφόσον θεωρείται άνθρωπος, οφείλει να φέ­
ρει, και καταφάσκει το επιχείρημα ότι ο δούλος έχει ηθική αξία για το έργο 
που επιτελεί. Η φυσική πραγματικότητα δεν υπαγορεύει ότι είμαστε όμοιοι 
αλλά ίσοι.

Στο τελευταίο κεφάλαιο συνοψίζονται οι κριτικές πάνω στο εγχείρημα του 
Αριστοτέλους ενάντια στην πλατωνική Πολιτεία. Ο συγγραφέας, αφού εντο­
πίσει και καταγράψει τα σημεία σύγκλισης των δύο μειζόνων φιλοσόφων της 
αρχαιότητας σχετικά με την ιδανική τους πολιτεία, υπογραμμίζει την ουσιώ­
δη διαφορά τους. Αυτή έγκειται στον σκοπό κάθε πολιτειακού συστήματος: 
η ενότητα των πολιτών για τον Πλάτωνα, η ευδαιμονία για τον Αριστοτέλη. 
Επίσης, ενώ και οι δύο συμφωνούν στην διακυβέρνηση των άριστων, δια­
φέρουν στο ότι για τον Πλάτωνα οι άριστοι υπάρχουν, ενώ για τον Αριστο­
τέλη όχι. Η σημαντική διαφωνία των δυο, όπως αναδεικνύεται από την εμ­
βριθή ανάλυση του συγγραφέα, βρίσκεται στα μέσα επίτευξης των ανωτέρω 
σκοπών: για τον Πλάτωνα η κοινοκτημοσύνη, για τον Αριστοτέλη η παιδεία. 
Ο Παπαδής υπερασπίζεται εύλογα και εύστοχα το επιχείρημα του σταγειρίτη 
κατά της κατάργησης της οικογένειας και της κοινοκτημοσύνης γυναικών 
και παιδιών. Κρίνει επίσης δικαιολογημένη τη συμβιβαστική λύση που προ­
τείνει ο Αριστοτέλης για την κοινοκτημοσύνη των αγαθών. Ίσως όμως να 
μπορούσε και αυτή να χαρακτηριστεί κομμουνιστική, αφού εισήγηση του 
Μαρξ αποτελεί η προτροπή: «από τον καθένα σύμφωνα με τις δυνατότητές 
του, στον καθένα σύμφωνα με τις ανάγκες του»' ο αριστοτελικός συμβιβα­
σμός ατομικής ακίνητης ιδιοκτησίας και κοινοκτημοσύνης στα προϊόντα δεν 
απέχει πολύ από τους πρώτους χρόνους διακυβέρνησης του Λένιν, όπου εί­
χαν διατηρηθεί ιδιωτικές επιχειρήσεις στη σοσιαλιστική Ρωσία μέχρι ο λαός 
να λάβει σοσιαλιστική εκπαίδευση και να μπορέσει να αναλάβει τα ηνία της 
παραγωγής και της διανομής των αγαθών (ασχέτως αν, κατόπιν, το σύστημα 
εκφυλίστηκε σε αυταρχικό κρατικό καπιταλισμό). Τέλος, ο συγγραφέας ανα-



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 157

κεφαλαιώνει την αριστοτελική κριτική και υπογραμμίζει τη σημασία του αρι­
στοτελικού ρεαλισμού για την πολιτική φιλοσοφία, καθώς ο φιλόσοφος 
προσκομίζει παραδείγματα όχι μόνο από την παράδοση και την κοινή εμπει­
ρία, όσο και από την επιστημονική θεώρηση της ανθρώπινης ψυχολογίας και 
της κοινωνίας για να ανακρούσει τα πλατωνικά ιδεώδη.

Σε ό,τι αφορά τώρα τη μετάφραση και τον σχολιασμό του αριστοτελικού 
κειμένου, ο Παπαδής καθιστά εναργές από την αρχή ότι προτίθεται να κάνει 
ιδεολογική μετάφραση, επιλέγοντας τους όρους της νέας ελληνικής γλώσσας 
που αποδίδουν πιστότερα το νόημα που θέλει να αποδώσει ο σταγειρίτης 
(π.χ. σ. 273, un. 1, για τη μετάφραση -ή καλύτερα τη μη μετάφραση- του ό­
ρου «πόλη»' σ. 285, υπ. 22, για τη μη μετάφραση του όρου «οικονομία»' σ. 
286, υπ. 24, 25, όπου επεξηγείται άρτια η διατήρηση του όρου «χρηματιστι- 
κή» και η μετάφραση του όρου «κτήσις»). Σημαντικό στοιχείο είναι επίσης 
και η αντιμετώπιση παραλλαγών στο πρωτότυπο κείμενο, όπου ο Παπαδής, 
γνώστης των διαφόρων εκδοχών, τεκμηριώνει με φιλολογικά, πραγματολο­
γικά και φιλοσοφικά κριτήρια τις επιλογές του (π.χ. σ. 299, υπ. 38, όπου δι­
καιολογείται η επιλογή του όρου «εύνοια»' σ. 313, υπ. 41, περί της σύντα­
ξης -άρα και της σημασίας- της πρότασης). Ακόμη, δεν διστάζει να επικαλε­
στεί και να κρίνει μεταφράσεις όρων στη γερμανική, της οποίας είναι γνώ­
στης (π.χ. σ. 341, un. 47, περί του όρου «βουλευτικόν»). Οι επιλογές του εί­
ναι απολύτως δικαιολογημένες και επιστημολογικά ορθές: δεν πραγματεύε­
ται το κείμενο (μόνο) ως φιλόλογος, αλλά ως φιλόσοφος που παίρνει θέση 
πάνω στα προβλήματα τα οποία ανακύπτουν κατά την επεξεργασία του. 
Έτσι, προσφέρει στον αναγνώστη την πολυτέλεια της ερμηνευτικής μετά­
φρασης (π.χ. σ. 273, υπ. 4, όπου ο φιλόσοφος χωρίς να κατονομάσει, υπο­
νοεί το θεωρητικό σχήμα του δασκάλου του), η οποία όμως είναι έγκυρη και 
εξονυχιστικά διασταυρωμένη με αναδρομή και πάλι στην τρέχουσα βιβλιο­
γραφία. Ένα ακόμη ενδιαφέρον σημείο της μετάφρασης και του σχολιασμού 
των Πολιτικών είναι το ότι ο συγγραφέας (μεταφραστής) δράττεται των ευ­
καιριών που του παρέχει το κείμενο, κάνει εκτενείς αναφορές σε θέματα συ­
νολικής αποτίμησης της αριστοτελικής φιλοσοφίας (π.χ. σ. 275, υπ. 5, 6, ό­
που γίνεται λόγος για τη μεθοδολογία έρευνας του Αριστοτέλη) και παραθέ­
τει πραγματολογικά σχόλια που διευκολύνουν τον αναγνώστη (π.χ. σ. 429, 
υπ. 68, προς διασαφήνιση της υπόθεσης των Ανδρίων). Σε άλλα σημεία, τέ­
λος, η μετάφραση και, κυρίως, ο σχολιασμός λειτουργούν ως ενίσχυση των 
επιχειρημάτων πάνω στην πολιτική φιλοσοφία του Αριστοτέλη που αναπτύ­
χθηκαν στην εισαγωγή (π.χ. σ. 281, un. 15, περί της φύσης του ανθρώπου'



158 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

σ. 283, υπ. 18, περί της τελείωσης του ανθρώπου ως πολίτη’ σ. 283, υπ. 20, 
περί κοινωνικού συμβολαίου).

Συμπερασματικά, ο Δημήτρης Παπαδής, τόσο με τη συστηματική εισαγω­
γή του ως προς τις επιλογές θεμάτων και ως προς την οξύνοια της ανάλυ­
σης, όσο και με την εμπεριστατωμένη μετάφραση και τον σχολιασμό των 
Πολιτικών, επιτυγχάνει στο δύσκολο εγχείρημά του να συνδέσει τη φιλοσο­
φία του Αριστοτέλη με τη σύγχρονη πολιτική, κοινωνιολογική και φιλοσο­
φική έρευνα και να προτείνει λύσεις στα τρέχοντα ζητήματα και τις αναζητή­
σεις του ανθρώπου ρίχνοντας άπλετο φως στα σκοτεινά σημεία της σκέψης 
του σταγειρίτη. Είναι φυσικό, λοιπόν, να περιμένουμε με ανυπομονησία την 
κριτική έκδοση της μετάφρασης των υπολοίπων βιβλίων των Πολιτικών. Ο 
πήχης έχει ήδη μπει ψηλά.

ΧΑΡΑΛΑΜΠΟΣ ΜΑΓΟΥΛΑΣ

JOHN Μ. HOBSON, Οι ανατολικές ρίζες του δυτικού πολιτισμού, μτφρ:
Μαρία-Αριάδνη Αλαβάνου, εκδόσεις Κέδρος, Αθήνα 2006, 423 σελ.

Το βιβλίο αντανακλά μια νέα τάση στη δυτική ιστοριογραφία η οποία υ­
ποβαθμίζει τη συμμετοχή της Ευρώπης στον παγκόσμιο πολιτισμό και θεωρεί 
ότι η κυριαρχία της, μετά το 1800, οφείλεται στη διάχυση ιδεών και τεχνολο­
γιών που έφθασαν από την Ανατολή (την Κίνα, τη Μέση Ανατολή και -σε μι­
κρότερο βαθμό- την Αφρική). «Χωρίς τη χείρα βοήθειας από την πιο προηγ­
μένη Ανατολή [μετά το 300 μ.Χ.]», γράφει ο συγγραφέας, «η Δόση, κατά πά­
σα πιθανότητα, ουδέποτε θα διέσχιζε το όριο προς τη νεωτερικότητα» (σ. 
41). Πρόκειται, λοιπόν, για ένα προκλητικό βιβλίο που, ούτε λίγο ούτε πο­
λύ, επιχειρεί να ξαναγράψει την ιστορία των τελευταίων δεκαπέντε αιώνων.

Ο John Μ. Hobson, καθηγητής στο βρετανικό University of Sheffield, δεν 
βασίζεται σε πρωτογενή έρευνα και δεν προσφέρει νέα στοιχεία. Δεν υπάρχει 
τίποτε στο βιβλίο του που δεν είναι ήδη γνωστό στους ειδικούς. Το πλεονέ­
κτημα της δουλειάς του δεν έγκειται στα νέα δεδομένα, αλλά στο ότι συγκε­
ντρώνει σε έναν και μοναδικό τόμο πληροφορίες και ιδέες που είναι διά­
σπαρτες σε μεγάλο αριθμό μελετών.

Τα στοιχεία αυτά χρησιμοποιούνται για μια αρκετά ολοκληρωμένη και συ­
στηματική επίθεση στον «ευρωκεντρισμό» και, κυρίως, στην αντίληψη ότι η 
άνοδος της Δύσης ήταν μια «θριαμβευτική παρθενογένεση». Το βιβλίο επί-

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

