
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Τόμ. 28, Αρ. 1 (2006)

  

 

  

  Grèce, Figures de l’altérité. Ethnologie française,
2005/2, Απρίλιος-Ιοΰνιος. 

  Ράνια Αστρινάκη   

  doi: 10.12681/hpsa.14670 

 

  

  Copyright © 2017, Ράνια Αστρινάκη 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Αστρινάκη Ρ. (2017). Grèce, Figures de l’altérité. Ethnologie française, 2005/2, Απρίλιος-Ιοΰνιος. Ελληνική
Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, 28(1), 155–164. https://doi.org/10.12681/hpsa.14670

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 20/02/2026 17:09:41



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 155

που είναι απαραίτητη για να καθοριστεί και η σημασία του για την εποχή 
μας. Η ανάλυση αυτής ακριβώς της διαφοράς είναι εκείνη που ωθεί τον 
Jürgen Habermas να ισχυριστεί πως τα επιχειρήματα των μεταμοντέρνων κα­
τά του Διαφωτισμού «συνιστούν ουσιαστικά μια νεο-συντηρητική πρόταση». 
Εν πάση περιπτώσει, παρά ή μάλλον, πιο σωστά, εξαιτίας αυτής της διαπλα­
στικής πλευράς, το βιβλίο του Χρυσή αποτελεί έναν χρήσιμο ξεναγό στα πιο 
φωτεινά επιτεύγματα της ανθρώπινης σκέψης.

ΓΙΩΡΓΟΣ ΣΙΑΚΑΝΤΑΡΗΣ

Grèce, Figures de l’altérité. Ethnologie française, 2005/2, Απρίλιος-Ιοΰνιος.

«Ελλάδα. Μορφές ετερότητας» τιτλοφορείται το αφιέρωμα στην Ελλάδα 
και τη «γηγενή» ελληνική εθνογραφία του γαλλικού ανθρωπολογικού περιο­
δικού Ethnologie française με την επιστημονική επιμέλεια του Jean Cuisenier 
και του Ευθύμιου Παπαταξιάρχη που είχε και την κύρια ευθύνη για τη σύλ­
ληψη και την πραγματοποίηση του εγχειρήματος.

Το αφιέρωμα αυτό προκαταλαμβάνει θετικά τον αναγνώστη για δύο λό­
γους. Ο πρώτος είναι ότι συνιστά μια παρουσίαση του ερευνητικού έργου 
που παράγεται στον ελληνικό χώρο -δειγματοληπτική και θεματικά μερική 
μεν, ενδεικτική όμως της δυναμικής του: δέκα έλληνες ανθρωπολόγοι εκθέ­
τουν δείγματα της δουλειάς τους στους γάλλους αναγνώστες, ανθρωπολό­
γους και μη. Ο δεύτερος λόγος σχετίζεται με την αγγλοσαξονική ηγεμονία 
στην εθνογραφία του ελληνικού χώρου, όπου η παρουσία ανθρωπολόγων 
άλλων εθνικοτήτων, μεταξύ αυτών και των Γάλλων, είναι σχετικά περιορι­
σμένη. Το αφιέρωμα, λοιπόν, προσφέρει μια συνοπτική μεν, διεξοδική δε ε­
πισκόπηση της ελληνικής εθνογραφίας, εστιασμένη κυρίως στις μελέτες της 
τελευταίας δεκαπενταετίας οι οποίες σηματοδότησαν μια νέα περίοδο στην ε­
θνογραφία του ελληνικού χώρου, και απευθύνεται σε ένα κοινό που δεν εί­
ναι καταρχάς ιδιαίτερα εξοικειωμένο με τις μελέτες αυτές.

Η συμβολή του Παπαταξιάρχη στον τόμο συνιστά μια ενδελεχή ξενάγηση 
του αναγνώστη στο state of the art της πρόσφατης ελληνικής εθνογραφίας 
και εκτυλίσσεται με φόντο τα ιστορικά συμφραζόμενα της τελευταίας και τις 
ευρύτερες θεωρητικές και μεθοδολογικές μετατοπίσεις στην ανθρωπολογία. 
Σκιαγραφώντας την «πληθυντική στιγμή» της ελληνικής εθνογραφίας, ο Πα- 
παταξιάρχης επισημαίνει τους σταθμούς που, κατά τη γνώμη του, σηματοδό­



156 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

τησαν την αλλαγή παραδείγματος στην προβληματική και την πρακτική της. 
Η Ανθρωπολογία μέσα από τον Καθρέφτη, του Michael Herzfeld (1987) α­
πέσπασε την Ελλάδα από τη θεώρηση του «εξωτισμού» όπου την είχε τοπο­
θετήσει ο ανθρωπολογικός και ευρύτερος δυτικός λόγος και την εγκατέστησε 
στη Δυτική Ευρώπη, καταδεικνύοντας την πλήρη συμμετοχή της στη νεωτε- 
ρικότητα. Η προβληματική του φύλου, από την άλλη πλευρά, και οι νέες θε­
ωρητικές προσεγγίσεις που αυτή εισήγαγε, αποτέλεσαν τον βασικό μοχλό α­
νανέωσης της ελληνικής εθνογραφίας, με κεντρική στιγμή τον συλλογικό τό­
μο Contested Identities (Αμφισβητούμενες Ταυτότητες) (1991), υπό την επι­
μέλεια των Π. Λοϊζου και Ε. Παπαταξιάρχη. Οι μελέτες του φύλου ανέδει- 
ξαν την πολλαπλότητα των λόγων για το φύλο σε διάφορα συμφραζόμενα 
της ελληνικής κοινωνίας και κατέδειξαν τη συνθετότητα και την εσωτερική 
διαφοροποίηση της τελευταίας. Έτσι, ανασκεύασαν την πολιτισμική ομοιογέ­
νεια που τόνιζαν οι προγενέστερες εθνογραφικές μελέτες και άνοιξαν τον 
δρόμο για τη στροφή στην υποκειμενικότητα και τη συγκρότηση των ατομι­
κών ταυτοτήτων.

Μεταξύ των όρων που οδήγησαν την ελληνική εθνογραφία σε μια «νέα ε­
ποχή», από τη δεκαετία του 1990 και πέρα, σημειώνεται η θεσμική εγκαθίδρυ­
ση της ανθρωπολογίας στην Ελλάδα με τη δημιουργία πανεπιστημιακών τμη­
μάτων. Η εξέλιξη αυτή συνοδεύεται από έναν επιστημολογικό προσανατολι­
σμό προς την «ανθρωπολογία οίκοι» που, μολονότι δεν είναι άμοιρη προ­
βλημάτων,1 ανταποκρίνεται σε δύο προτάγματα των πρόσφατων αναθεωρή­
σεων στην ανθρωπολογία: με δεδομένο το διαπολιτισμικό υπόβαθρο της επι­
στήμης, επιτρέπει την «πολιτισμική κριτική» της ελληνικής κοινωνίας και την 
αναστοχαστική θεώρηση της ελληνικής εθνογραφίας -όπως και της ίδιας της 
ανθρωπολογίας-, ενώ αποτρέπει, εν δυνάμει τουλάχιστον, την αναπαραγωγή 
των (αποικιοκρατικών) ιεραρχιών μεταξύ παρατηρητή και παρατηρουμένων.

Το κείμενο του Παπαταξιάρχη αναδεικνύει ως κεντρική ερευνητική αιχμή 
των νεότερων μελετών τη συγκρότηση και πολιτική των ατομικών και συλ­
λογικών ταυτοτήτων. Έτσι αποδίδει ιδιαίτερη σημασία στην πρόσφατη επικέ­
ντρωση μεγάλου μέρους των μελετών στις νέες μορφές πολιτισμικής ετερό­
τητας που έχουν εμφανιστεί στην Ελλάδα. Η μελέτη των «δικών μας άλλων» 
(των μεταναστών και των εντόπιων ιστορικών μορφών πολιτισμικής διαφο­

1. Για διεξοδική ανάλυση της προβληματικής και των προβλημάτων της «ανθρωπολογίας 
οίκοι», βλ Δήμητρα Γκέφου-Μαδιανού, «Αναστοχασμός, ετερότητα και ανθρωπολογία οίκοι: 
διλήμματα και αντιπαραθέσεις», στο Δ. Γκέφου-Μαδιανού (επιμ.), Ανθρωπολογική Θεωρία 
και Εθνογραφία: Σύγχρονες Τάσεις, Ελληνικά Γράμματα, Αθήνα 1998, σ. 365-435.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 157

ροποίησης) μπορεί να συμβάλει στην παρεμβολή της πολιτισμικής απόστα­
σης που είναι απαραίτητη για την παραγωγή του «εξωτερικού» εθνογραφι­
κού βλέμματος στην ίδια την ελληνική κοινωνία. Μπορεί, δηλαδή, να αντι­
σταθμίσει τα αδιέξοδα που προκαλούνται από την πλήρη σχεδόν ταύτιση της 
ελληνικής ανθρωπολογίας με τη μελέτη της ελληνικής κοινωνίας. Αυτή είναι, 
κατά τη γνώμη του, και η μεγάλη πρόκληση για την ελληνική ανθρωπολογία.

Οι συμβολές που ακολουθούν, στο αφιέρωμα του γαλλικού περιοδικού, 
χωρίζονται σε τρεις θεματικές ενότητες. Η πρώτη πραγματεύεται όψεις της (α­
ναπαραγωγής της εθνικιστικής ιδεολογίας, της πολιτισμικής ομογενοποίησης 
και της αντίστασης στην ομογενοποίηση αυτή, σε τοπικό και εθνικό επίπεδο.

Η Ειρήνη Τουντασάκη και η Ρωξάνη Καυτατζόγλου αναλύουν τις ιστορι­
κές συνθήκες δημιουργίας των τριών μεγάλων εθνικών μουσείων της Αθή­
νας (Αρχαιολογικό, Βυζαντινό και Χριστιανικό και Μουσείο Λαϊκής Τέ­
χνης), δείχνοντας την ενεργή συμβολή της σύλληψης και λειτουργίας τους 
στη συγκρότηση και αναπαράσταση της εθνικής ταυτότητας. Τα μουσεία εν- 
νοιολογούνιαι ως ιδεολογικοί και πολιτικοί θεσμοί και ως τόποι εργαλειο- 
ποίησης των «εθνικών» επιστημών (της αρχαιολογίας, της ιστορίας και της 
λαογραφίας). Αναλαμβάνουν τη διαμόρφωση και τη διάχυση μιας «υλικής» 
αφήγησης του ελληνικού πολιτισμού η οποία τεκμηριώνει με απτές και επι­
λεκτικές αποδείξεις τη θεωρία της «τρισχιλιετούς αδιάσπαστης συνέχειας του 
ελληνισμού» κατ’ αποκλεισμόν της ασυνέχειας και της υπάρχουσας διαφορε­
τικότητας. Ο στόχος αυτός που, όπως δείχνουν οι συγγραφείς, διατηρείται 
και στο πλαίσιο της «εξευρωπαϊσμένης» Ελλάδας, εναρμονίζεται με τις αντι­
λήψεις και προσδοκίες των σημερινών επισκεπτών τους.

Ο Παναγιώτης Πανόπουλος στηρίζεται σε ένα εθνογραφικό παράδειγμα 
από τη Νάξο για να πραγματευθεί τη μεταστροφή, τα τελευταία χρόνια, της 
λειτουργίας των τοπικών συλλόγων στις πόλεις από παράγοντες κοινωνικής 
ενσωμάτωσης των εσωτερικών μεταναστών στις πόλεις σε φορείς εισαγωγής 
της πολιτισμικής ομογενοποίησης και της αστικής κοινωνικότητας στον γενέ- 
θλιο τόπο, μέσα από την πολιτικά εμφορούμενη πολιτισμική δράση. Αυτό 
συντελείται με την «αποπλαισίωση» και «φολκλοροποίηση» των ετήσιων εκ­
δηλώσεων που οργανώνουν οι τοπικοί σύλλογοι στον τόπο καταγωγής κατά 
τις οποίες εισάγονται πρακτικές που προσπαθούν να επιβάλουν ομοιομορ­
φία, ευταξία και ισότητα. Τα «εισαγόμενα» στοιχεία ανππαρατίθενται στις το­
πικές πρακτικές που διαπνέουν τις αντίστοιχες τοπικές εκδηλώσεις, καθώς α­
ντιστρέφουν τους πολιτισμικούς κώδικες της κοινωνικότητας οι οποίοι απο­
τυπώνουν τις φυγόκεντρες τάσεις της κοινότητας και στηρίζονται στην ατο­



158 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

μική έμπνευση. Στον βαθμό που οι τελευταίες συνδέονται με τις τοπικές εν- 
νοιολογήσεις της ταυτότητας, οι εκδηλώσεις συναντούν την αντίσταση των 
τοπικών υποκειμένων.

Η Έλιας Πετρίδου εξετάζει την περίφημη «μάχη της φέτας» της δεκαετίας 
του 1990, δείχνοντας πώς το ελληνικό κράτος χρησιμοποίησε τα θεσμικά όρ­
γανα της Ευρωπαϊκής Ένωσης για να διαπραγματευθεί την ελληνική ταυτό­
τητα στο ευρωπαϊκό πλαίσιο. Η διεκδίκηση της κατοχύρωσης της φέτας στο 
πλαίσιο του κανονισμού περί προστασίας αγροτικών προϊόντων της Ε.Ε., 
που προκάλεσε αντενέργειες από άλλα κράτη-μέλη της Ένωσης, παρουσιά­
στηκε ως εθνική διεκδίκηση: η μεταφορική ταύτιση της φέτας με ολόκληρο 
το ελληνικό έδαφος και το ελληνικό έθνος μετουσιώθηκε σε «εθνική μάχη», 
μέσα από τη συσχέτιση της φέτας με άλλα εθνικά ζητήματα που ανέκυψαν 
την ίδια εποχή, όπως το «Μακεδονικό» και η επιστροφή των Μαρμάρων του 
Παρθενώνα.

Η δεύτερη ενότητα του τεύχους-αφιερώματος εθνογραφεί την Ελλάδα 
των μεταναστών και των μειονοτήτων, αναδεικνύοντας όψεις πολιτικών της 
πολιτισμικής διαφοράς αλλά και της πολιτισμικής ομοιότητας.

Την πολιτική της ομοιότητας έναντι των αλβανών μεταναστών που ανέ­
πτυξαν οι κάτοικοι του αρβανίτικου χωριού αναλύει η Αγγελική Αθανασο- 
πούλου, παρουσιάζοντας μια διαφορετική εκδοχή των σχέσεων μεταξύ 
Αλβανών και ντόπιου πληθυσμού. Η εκδοχή αυτή απηχεί την εκεί αποδεκτή 
εκδοχή της μυθολογίας καταγωγής των Αρβανιτών από τη Νότια Αλβανία, 
καθώς και την ιδιόμορφη σχέση αντίθεσης των κατοίκων του χωριού προς 
τις πολιτικές του ελληνικού κράτους απέναντι τους. Έτσι, οι κάτοικοι του 
χωριού υποδέχονται ευνοϊκά τους αλβανούς μετανάστες, τονίζοντας τη με­
ταξύ τους πολιτισμική οικειότητα, μέσω των ιδιωμάτων της συγγένειας, της 
αριστερής ιδεολογίας, αλλά και μιας κοινής ιστορικής μοίρας πόνου, ανά­
γκης και «κατατρεγμών». Αυτό τους επιτρέπει να διαχειριστούν τη νέα κατά­
σταση, να ελέγξουν τους μετανάστες και να επιβάλουν τον δικό τους ορισμό 
στις σχέσεις και τις συνθήκες εργασίας των τελευταίων. Ταυτόχρονα, τους ε­
πιτρέπει να επαναπροσδιορίσουν τη σχέση τους με το ελληνικό κράτος, ανα­
προσδιορίζοντας την τοπική τους ταυτότητα με εθνοτικούς πλέον, και όχι 
πολιτικούς, όρους.

Την Έφη Πλεξουσάκη απασχολούν οι ατομικές στρατηγικές στη διαχείρι­
ση της εθνοτικής ταυτότητας μελών της «μουσουλμανικής μειονότητας», ό­
πως αυτές αποτυπώνονται στις επιλογές για την εκπαίδευση των παιδιών 
τους, με τις νέες δυνατότητες εκπαίδευσης στο ελληνικό εθνικό σύστημα (δί­



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 159

πλα στην προϋπάρχουσα θεσμική δυνατότητα μειονοτικής εκπαίδευσης) που 
προέκυψαν από «ανοίγματα» της ελληνικής πολιτείας προς τους μειονοτι­
κούς πληθυσμούς της Θράκης. Από τις εκπαιδευτικές επιλογές των γονέων 
της μειονότητας αναδύονται διαφορετικοί χειρισμοί της μειονοτικής ταυτό­
τητας, οι οποίοι σχετίζονται με την κοινωνική θέση και κινητικότητα των α­
τόμων στο εσωτερικό της μειονότητας. Ορισμένοι γονείς επιλέγουν για τα 
παιδιά τους τη θεώρηση της Τουρκίας ως «εθνικού κέντρου»' οι λιγότεροι 
ευνοημένοι επιλέγουν τη δυνατότητα υπέρβασης ή εγκατάλειψης της μειονο­
τικής ταυτότητας μέσα από την ελληνική εκπαίδευση, ενώ η διορατική τουρ­
κόφωνη ελίτ χρησιμοποιεί και τις δύο δυνατότητες, με στόχο τη διεκδίκηση 
της ταυτότητας του «Τούρκου» ως εθνοτικής ονομασίας για τη «μουσουλμα­
νική μειονότητα».

Σε αντίθεση με τις δύο προηγούμενες συγγραφείς, που τονίζουν την ε­
μπρόθετη δράση των υποκειμένων στον (ανα)προσδιορισμό και την πολιτική 
των ταυτοτήτων, η Φωτεινή Τσιμπιρίδου υπογραμμίζει τον ετεροπροσδιορι- 
σμό της ταυτότητας των «επονομαζόμενων Πομάκων» από τις ποικίλες πολι­
τικές ηγεμονίας των τριών όμορων κρατών, και οι οποίες ασκούνται έως σή­
μερα μετατοπισμένες και πολλαπλασιασμένες, και μέσα από τις πολιτικές πο­
λύ πολιτισμικότητας που ακολούθησαν τη φιλελευθεροποίηση του χώρου 
της Θράκης. Ο πολλαπλασιασμός των ηγεμονικών λόγων, στη διάρκεια της 
δεκαετίας του 1990, και ο διεθνής τους χαρακτήρας αντιφάσκουν με τη 
«σιωπή» των κατοίκων της στο θέμα της πολύ πολιτισμικότητας της περιοχής 
τους. Η συγγραφέας, πραγματευόμενη «δημόσια συμβάντα» που αναφέρο- 
νται στην αντιπροσώπευση και διαπραγμάτευση των ταυτοτήτων στην περιο­
χή -όπως τα πανηγύρια-, σκιαγραφεί τις συνθήκες υπό τις οποίες οι «Πομά- 
κοι» προχωρούν σε ορισμούς της εθνοτικής τους ταυτότητας καλούμενοι να 
αποφασίσουν αν είναι Τούρκοι, Πομάκοι ή απόγονοι των Αρχαίων Ελλή­
νων. Και αυτό εν μέσω των αλληλοσυγκρουόμενων πολιτικών που δρομολο­
γούνται στο πλαίσιο της πολυπολιτισμικότητας από τους ελληνόφωνους χρι­
στιανούς και τους τουρκόφωνους μουσουλμάνους και από τις παρεμβάσεις 
διαφόρων επιστημόνων, των MME καθώς και νέων θεσμών της Ευρωπαϊκής 
Ένωσης.

Η τρίτη ενότητα του αφιερώματος εθνογραφεί όψεις της αναστοχαστικής 
προβληματικής που έχει αναπτυχθεί στην ελληνική ανθρωπολογία με αφετη­
ρία τις εθνογραφικές μελέτες γενικά στον ελληνικό χώρο. Εδώ υποβάλλονται 
σε κριτική επανεξέταση οι επιστημολογικές βάσεις της ανθρωπολογικής πρα­
κτικής σε ό,τι αφορά τις αναλύσεις για την πολιτισμική και πολιτική συγκρό­



160 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

τηση της διαφοράς και της ομοιότητας και επιοημαίνεται η ανάγκη μεθοδο­
λογικής επαγρύπνησης από μέρους των εθνογράφων.

Σε αυτό το πλαίσιο, η Τσιμπιρίδου, εθνογραφώντας τις πολιτισμικές και 
πολιτικές προεκτάσεις της εμπλοκής της στο γύρισμα ενός ντοκιμαντέρ που 
αναφερόταν στους «Πομάκους» και τις αντιδράσεις των τελευταίων κατά την 
προβολή του, επισημαίνει το δυναμικό ηγεμονίας που φέρουν οι ερευνητές 
περιθωριακών κοινωνικών υποκειμένων καθώς, όπως υποστηρίζει, οι επι­
στημονικές τους δραστηριότητες και αναλύσεις μπορεί να προβάλουν, αλλά 
και να προκαλέσουν, κοινωνικές διακρίσεις και ανισότητες οι οποίες ενδέχε­
ται να επιδράσουν στις αντιλήψεις που σχηματίζουν και προβάλουν τα υπο­
κείμενα για τον εαυτό τους.

Τα συνεπαγόμενα αυτής ακριβώς της επίδρασης του ανθρωπολογικού λό­
γου και της εν γένει ανθρωπολογικής δραστηριότητας στη γηγενή πραγματι­
κότητα έχει θέσει στο στόχαστρο της ανάλυσής του ο Γιώργος Αγγελόπου- 
λος, αντλώντας από το παράδειγμα της Φλώρινας η οποία, λόγω των ιδιαίτε­
ρων συνθηκών της, αποτελεί μια ανθρωπολογικά πολυσύχναστη περιοχή της 
Ελλάδας. Όπως υπογραμμίζει, η έντονη παρουσία των ανθρωπολόγων στην 
περιοχή και η διάχυση των ανθρωπολογικών λόγων στο τοπικό επίπεδο θο­
λώνουν τη διάκριση μεταξύ ανθρωπολογικής γνώσης, όπου η ετερότητα α­
ποτελεί προϋπόθεση, και ιθαγενούς γνώσης, όπου η ετερότητα υποβάλλεται 
σε προσεκτική διαπραγμάτευση και στρατηγική. Αποτέλεσμα είναι ο ανθρω- 
πολογικός λόγος να ενσωματώνεται σε ορισμένες εκδοχές του ιθαγενούς λό­
γου, να γίνεται αντικείμενο στρατηγικής χρήσης και να επηρεάζει τις διαδι­
κασίες αυτο-προσδιορισμού των γηγενών. Με αυτόν τον τρόπο συμβάλλει 
στο να μορφοποιηθεί η προϋποτιθέμενη ετερότητα σε μειονοτική ταυτότητα 
και να προβληθεί ως τέτοια. Αυτή η αλλαγή των δεδομένων μπορεί να οδη­
γήσει σε αντιστροφή της επιστημολογικής ιεραρχίας: οι ίδιοι οι ανθρωπολό- 
γοι να καθοδηγούνται από μειονοτικούς ακτιβιστές, που χρησιμοποιούν επι­
λεκτικά το έργο τους για να προωθήσουν και να διαπραγματευθούν την ετε- 
ρότητά τους.

Τέλος, η Αλεξάνδρα Μπακαλάκη προχωρεί σε μια διεισδυτική επιστημο­
λογική παρατήρηση που αναφέρεται στον ίδιο τον τρόπο μελέτης της ελληνι­
κής κοινωνίας από τους εθνογράφους της Ελλάδας. Υποδεικνύει ότι η χρήση 
των κοινωνικών πλαισίων πριμοδοτεί την κατασκευή της διαφοράς και υπο­
τιμά την αξιολογική έμφαση των Ελλήνων στην ομοιότητα. Στηριζόμενη σε 
μια ευρεία γκάμα εθνογραφικών παραδειγμάτων από την Ελλάδα, η συγγρα­
φέας δείχνει ότι οι στρατηγικές και οι πρακτικές που ενεργοποιούν οι άν­



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 161

θρωποι, σε όποια κοινωνική βαθμίδα και αν ανήκουν, για να δηλώσουν την 
ομοιότητά τους με τους άλλους, υποτείνονται από μια πολιτισμική αντίληψη 
-διαχρονικά κυρίαρχη στην Ελλάδα- ότι η επιθυμία των ανθρώπων να γί­
νουν όμοιοι με αυτούς που θεωρούν «ανώτερους» θεωρείται φυσική και αυ­
τονόητη, ότι η «μίμηση» ανάγεται στην «ανθρώπινη φύση». Η αντίληψη αυ­
τή, που αναγνωρίζει τις κοινωνικές και οικονομικές ανισότητες αποσκοπώ- 
ντας, ταυτόχρονα, στην υπέρβασή τους, αποτελεί για τους Έλληνες εξηγητι­
κό πλαίσιο τόσο της δικής τους συμπεριφοράς, όσο και αυτής των άλλων, 
λόγου χάρη των μεταναστών. Στη βάση αυτή, η νομιμοποίηση όλων των α­
ξιώσεων για πρόσβαση σε σύμβολα και πρακτικές που υποδηλώνουν κοινω­
νική ανωτερότητα, καθιστά και τους ίδιους τους Έλληνες αξιοζήλευτα μο­
ντέλα τα οποία οι ευρισκόμενοι σε κατώτερη κοινωνική θέση μετανάστες εύ­
λογα επιθυμούν να μιμηθούν. Αυτή η «ποιητική της ομοιότητας» καταδει­
κνύει την κατωτερότητά των μιμητών, αλλά και την ανωτερότητα των Ελλή­
νων οι οποίοι, σαν καλοί μαθητές, κατόρθωσαν να ενσαρκώσουν τα ευρω­
παϊκά μοντέλα που μιμήθηκαν. Καταδεικνύει όμως επίσης τη ρευστότητα 
των κοινωνικών πλαισίων μέσα στα οποία οι άνθρωποι εγγράφουν τους ε­
αυτούς τους και τους άλλους, υποδεικνύοντας ότι αυτά τελούν υπό διαρκή 
επεξεργασία και διαπραγμάτευση.

Το αφιέρωμα του γαλλικού περιοδικού στο ούνολό του παρουσιάζει μια 
ζωντανή εικόνα της Ελλάδας και της ελληνικής εθνογραφίας στη δεκαετία 
του 1990. Θα ήθελα, ωστόσο, να διατυπώσω τρεις κριτικές επισημάνσεις ε­
ντάσσοντας τις σε έναν γενικότερο προβληματισμό για την ελληνική εθνο­
γραφία.

Η πρώτη επισήμανση είναι ότι αρκετές συμβολές αντλούν ιδέες και παρα­
δείγματα περισσότερο από τον χώρο της ελληνικής εθνογραφίας και αισθητά 
λιγότερο από την ευρύτερη ανθρωπολογική γραμματεία και θεωρία και τον 
τρόπο με τον οποίο έχουν προσεγγιστεί τα υπό συζήτηση ζητήματα από αυ­
τές. Αυτή η άμβλυνση της συγκριτικής προοπτικής που προσφέρει η ευρύτε­
ρη ανθρωπολογική προβληματική ίσως κρούει τον κώδωνα του κινδύνου 
για μια εσωστρέφεια της ελληνικής εθνογραφίας.

Η δεύτερη επισήμανση αναφέρεται στην υιοθετούμενη αφήγηση για την 
ελληνική εθνογραφία. Στο τεύχος-αφιέρωμα πλανάται διάχυτη η εντύπωση 
ότι οι σημαντικοί μετασχηματισμοί της ελληνικής κοινωνίας άρχισαν ή έγιναν 
εμφανείς στη διάρκεια της δεκαετίας του 1990, δηλαδή την εποχή που οι αν- 
θρωπολόγοι άρχισαν να τους μελετούν. Το κύριο θέμα, βέβαια, του τόμου ή­
ταν η δεκαετία του 1990 και ορθώς η έμφαση έμεινε σε αυτήν. Ωστόσο, η μη



162 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

αναφορά και η υποτίμηση των μετασχηματισμών που δρομολογήθηκαν αμέ­
σως μετά τον πόλεμο, εκτός του ότι δίνει ανακριβές στίγμα της διαδρομής 
της ελληνικής κοινωνίας, παρακάμπτει και συγκαλύπτει και την περιορισμέ­
νη οπτική των εθνογράφων της Ελλάδας για την ελληνική κοινωνία, την 
«προκατειλημμένη» (biased) αναπαράστασή της στο παρελθόν ως ομοιογε­
νούς κοινωνίας. Από αυτή την άποψη -αν και, βεβαίως, ένα τέτοιο σχέδιο υ­
περβαίνει τον παρόντα τόμο-, είναι ίσως καιρός να προχωρήσουμε σε μια 
πιο κριτική συνομιλία με τα έργα του παρελθόντος και σε έναν κριτικό και 
πολιτικό προβληματισμό πάνω στο τι σημαίνει για την ανθρωπολογία της 
Ελλάδας το γεγονός ότι ζητήματα όπως αυτά που αναλύονται δεν προσεγγί­
στηκαν πριν από τα μέσα της δεκαετίας του 1980. Αν και η ανθρωπολογία α­
ποτελεί ένα ενιαίο οικοδόμημα, είναι ίσως επίσης καιρός να προχωρήσουμε 
σε μια γενικότερη κριτική επισκόπηση της ελληνικής εθνογραφίας' σε μια 
συστηματική συζήτηση για τις ακαμψίες και τις «αβλεψίες», για την «πολιτική 
της ανθρωπολογίας» στον ελληνικό χώρο και για τις συνέπειές τους στην α­
νάλυση της ελληνικής κοινωνίας' σε μια εμπεριστατωμένη και επί της ουσίας 
συζήτηση των προσεγγίσεων που έχουν υιοθετηθεί και της προοπτικής που 
αυτές χαράσσουν. Αυτή υπερβαίνει, το επαναλαμβάνω, τις δυνατότητες αλλά 
και το σχέδιο του παρόντος τόμου, θα μπορούσε, ωστόσο, να δρομολογηθεί 
από έναν τέτοιο τόμο και να τεθεί ως μελλοντική προοπτική.

Η τρίτη επισήμανση σχετίζεται με τον πολιτικό λόγο των αναλύσεων. Ο 
έλληνας επιμελητής, στην προσπάθειά του να ανταποκριθεί στις προσδοκίες 
του γαλλικού κοινού (όπως αυτή διατυπώθηκε με τη γραφίδα του διευθυντή 
του περιοδικού, στην εισαγωγή του), να ανασκευάσει τα κυρίαρχα στερεότυ­
πα των Γάλλων για την Ελλάδα, αλλά και τις σοβαρές αμφιβολίες του ίδιου 
του Cuisenier -αν κρίνει κανείς από τον τίτλο της εισαγωγής του («Για μια 
πιθανή πληθυντική Ελλάδα»)- για την ευρωπαϊκή πορεία της Ελλάδας, εξι- 
δανίκευσε στην ανάλυσή του την πορεία «εκσυγχρονισμού» και «εξευρωπαϊ- 
σμού» της χώρας, όσο και την ίδια τη θεσμική συγκρότηση της Ευρωπαϊκής 
Ένωσης. Υποβάθμισε, έτσι, τις αντιφάσεις και τα σημαντικά θεσμικά προβλή­
ματα της χώρας, όσο και τα ποικίλα προβλήματα που έχουν δημιουργήσει ο 
ίδιος ο εκσυγχρονισμός και το «ευρωπαϊκό κεκτημένο».

Επιμέρους όψεις του λόγου αυτού αναδύονται ή υφέρπουν και σε αρκε­
τές συμβολές του τόμου. Εκτιμήσεις όπως, μεταξύ άλλων, η μετάπτωση των 
πολιτικών ταυτοτήτων και εντάσεων προς μια εθνοτική κατεύθυνση, ο αυτο- 
προσδιορισμός και η ελευθερία δράσης των ατόμων και των ομάδων στο 
πλαίσιο της δημοκρατικής πολιτείας της δυτικής νεωτερικότητας και κατά



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 163

προέκταση της ελληνικής εκδοχής της, ο «μαρασμός» των ομογενοποιητικών 
κρατικών πολιτικών στο ίδιο πλαίσιο, αλλά και αυτή ακόμα η ομογενοποιητι- 
κή πολιτική του ελληνικού κράτους επιστρατεύονται αξιωματικά ως εξηγητι­
κό πλαίσιο των εθνογραφούμενων μετασχηματισμών. Στην πραγματικότητα, 
όμως, αποτελούν θέματα που θα έπρεπε να υποβάλλονται σε ιστορική και 
ανθρωπολογική διερεύνηση και κριτική εξέταση, αντί να θεωρούνται δεδο­
μένα. Διότι αυτό που μπορεί να ισχύει ως γενικευτική άποψη, δανεισμένη α­
πό τις γειτονικές επιστήμες και από τη δική τους σκοπιά, υπάρχει περίπτωση 
να εμφανίζεται τελείως διαφορετικά εάν μελετηθεί από τη σκοπιά της ανθρω­
πολογίας.

Μολονότι είναι αναμφισβήτητο, για παράδειγμα, ότι, σε γενικές γραμμές, 
η τάση του εθνικού κράτους είναι προς την ομογενοποίηση, μια μελέτη ή μια 
σειρά μελετών σε τοπικό επίπεδο θα έδειχναν ότι, παράλληλα, το ελληνικό 
κράτος «έπαιξε» ιστορικά σε σημαντικό βαθμό με την ανομοιογένεια και τις 
τοπικές ποικιλομορφίες, ακόμη και με τις εθνοτικές διαφορές, και αυτό όχι 
απλώς επειδή ήταν ένα «αδύναμο κράτος», αλλά και για πολλούς άλλους λό­
γους. Επομένως, η διατήρηση των ιδιαιτεροτήτων μπορεί να μην οφείλεται 
μόνο στην τοπική αντίσταση εναντίον της ομογενοποιητικής πολιτικής, αλλά 
και στην ίδια την κρατική πολιτική. Οι μελέτες λοιπόν που πραγματεύονται 
ζητήματα τέτοιου είδους θα ήταν σκόπιμο να διευρύνουν το κοινωνικό (ή ε­
θνογραφικό) τους πλαίσιο, για να δανειστώ την ιδέα της Μπακαλάκη, και να 
ενθέσουν σε αυτό τόσο το «παιχνίδι» και τη συνάρθρωση εθνικού-τοπικού, 
αντί να τα θεωρούν δύο διακριτές «οντότητες» που επηρεάζουν η μία την άλ­
λη, όσο και τις σε διάφορα επίπεδα τοπικές και μη τοπικές κοινωνικές δυνά­
μεις ως φορείς της κρατικής συγκρότησης. Μια ανάλυση αυτού του τύπου, 
που στο τεύχος-αφιέρωμα εκπροσωπείται από το κείμενο της Τσιμπιρίδου, 
θα μετέβαλλε σημαντικά αρκετές κυρίαρχες απόψεις για το ελληνικό κράτος, 
θα μπορούσε να ενταχθεί στην ημερήσια διάταξη των ανθρωπολογικών ε­
ρευνών και να αποτελέσει τη διακριτή συμβολή της ανθρωπολογίας.

Σε αυτό, λοιπόν, το αξιωματικό εξηγητικό πλαίσιο (μπορεί να) υπολανθά­
νουν ηγεμονικές αντιλήψεις τις οποίες οι συμβολές αυτές δεν προβληματο- 
ποιούν. Από την άλλη πλευρά, τα περισσότερα από τα κείμενα του τεύχους 
φαίνεται ότι θεωρούν δεδομένη την ενασχόληση της ανθρωπολογίας με ζη­
τήματα εθνικισμού, μειονοτήτων, μετανάστευσης κ.ά., στη βάση μιας αντι- 
στοίχισης της ανθρωπολογικής αναπαράστασης με την «πραγματικότητα» και 
δεν διερωτώνται για τους (πολιτικούς) λόγους που έχουν καταστήσει τα ζη­
τήματα αυτά κυρίαρχα τόσο σε άλλα κοινωνικά και πολιτικά πεδία όσο και



164 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

στην ανθρωπολογία. Σε ποια, δηλαδή, πολιτική συγκυρία διεξάγεται η συζή­
τηση για τις μειονότητες και τον εθνικισμό και για ποιον λόγο.

Υπ’ αυτή την έννοια, το αφιέρωμα του γαλλικού περιοδικού θέτει άμεσα ή 
έμμεσα ορισμένα σοβαρά θέματα επί τάπητος, δείχνοντας την επιτακτικότητά 
τους για μια ανθρωπολογία που φιλοδοξεί να πιάσει τον σφυγμό και τα καί­
ρια προβλήματα της εποχής και να προχωρήσει σε μια βαθύτερη πολιτισμική, 
αλλά και πολιτική κριτική της ελληνικής κοινωνίας και του εαυτού της. Τρία 
από αυτά είναι ο ρατσισμός της ελληνικής κοινωνίας, ο εθνικισμός της σε ό­
λες τις εκφάνσεις και περιπλοκές του και ο ιδιόμορφος πολιτισμός που έχει 
παραγάγει και, τέλος, αυτό το μεγάλο κεφάλαιο που έχει πρόσφατα ανοίξει 
για όλη την ανθρωπολογία και ονομάζεται συγκρότηση του κράτους, από τα 
κάτω, από τη μέση και από τις διαθλάσεις σε διάφορα επίπεδα. Η «πολιτική 
των ταυτοτήτων» πρέπει να συμπληρωθεί από μια ενδελεχή μελέτη της κοι­
νωνικής και πολιτισμικής «ταυτότητας της πολιτικής». Και όλα αυτά, φυσι­
κά, ενώ ο διαπολιτισμικός προσανατολισμός της ελληνικής ανθρωπολογίας 
παραμένει σε εκκρεμότητα.

Για όσα λέει και για όσα υπαινίσσεται, ο τόμος αυτός αξίζει να διαβαστεί 
από τους γαλλόφωνους Έλληνες που ενδιαφέρονται για τις κοινωνικές επι­
στήμες, ενώ όλοι αναμένουμε με ενδιαφέρον την ελληνική εκδοχή του.

PANIA ΑΣΤΡΙΝΑΚΗ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

