
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Τόμ. 25, Αρ. 1 (2005)

   Μνήμη Κοσμά Ψυχοπαίδη / Αφιέρωμα: Πόλεμος, ηγεμονία και πολιτική (β' μέρος)

  

 

  

  Κοινωνίες ελέγχου και κοινωνίες φόβου. Από την
παγκόσμια αστυνόμευση στη στρατιωτική επιβολή

  Παναγής Παναγιωτόπουλος   

  doi: 10.12681/hpsa.14700 

 

  

  Copyright © 2017, Παναγής Παναγιωτόπουλος 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Παναγιωτόπουλος Π. (2017). Κοινωνίες ελέγχου και κοινωνίες φόβου. Από την παγκόσμια αστυνόμευση στη
στρατιωτική επιβολή. Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, 25(1), 58–82.
https://doi.org/10.12681/hpsa.14700

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 23/01/2026 03:31:44



ΠΑΝΑΓΗΣ ΠΑΝΑΓΙΩΤΟΠΟΥΛΟΣ

ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΕΛΕΓΧΟΥ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΦΟΒΟΥ. 
ΑΠΟ ΤΗΝ ΠΑΓΚΟΣΜΙΑ ΑΣΤΥΝΟΜΕΥΣΗ 
ΣΤΗ ΣΤΡΑΤΙΩΤΙΚΗ ΕΠΙΒΟΛΗ

Το άρθρο υπογραμμίζει τη σημερινή ανάγκη να μελετηθεί το φαινόμε­
νο του πολέμου από κοινού με την ειρηνική ζωή. Περιγράφει μορφές 
διασύνδεσης των τρόπων με τους οποίους διεξάγονται οι σύγχρονοι 
πόλεμοι και των τρόπων που οργανώνονται οι ειρηνικές κοινωνικές 
σχέσεις στον δυτικό κόσμο και ιδιαίτερα στις ηπα. Το άρθρο υπο­
στηρίζει ότι η 11η Σεπτεμβρίου 2001 μεταβάλλει την πρόσληψη του 
πολέμου: η κυριαρχία του συναισθήματος φόβου μετατρέπεται σε κε­
ντρικό πολιτικό χαρακτηριστικό του αμερικανικού τρόπου ζωής ε­
μπεδώνοντας την ενοποιητική διάσταση μιας «ιδεολογίας του πολέ­
μου». Η νέα αυτή ιδεολογία ενσωματώνει τους πολίτες στο πρωτείο 
της κρατικής εξουσίας, επιτρέπει την ανάδυση νέων μορφών συντη­
ρητισμού και δημιουργεί νέους συμβολικούς και υλικούς δεσμούς 
που αποκαλούνται «στρατηγική συνθήκη». Υπό το φως αυτών των ε­
ξελίξεων, το άρθρο διακρίνει τους πολέμους (και την ειρήνη) της 
προηγούμενης δεκαετίας που κινούνται περισσότερο γύρω από τον 
άξονα του ελέγχου, της επιτήρησης και του αγοραίου πλουραλισμού.

1. ΓΙΑ ΤΙΣ ΜΟΡΦΕΣ ΤΗΣ ΕΜΠΟΛΕΜΗΣ ΕΙΡΗΝΗΣ

Το αναρχικό κίνημα και, ιδιαίτερα, η συγκρουσιακή του συνιστώ­
σα που κυριαρχεί σε χώρες όπως η Ελλάδα, διαθέτει έναν αμείωτο 
πυρήνα ριζοσπαστισμού που καταφέρνει ακόμη και σήμερα να θί­
ξει τα «καλώς» κείμενα του πολιτικού κομφορμισμού. Ξεκινώντας 
αφενός από τις ακλόνητες βεβαιότητες της ρουσωικής σταθεράς 
που μας θέλει άδολους μα διεφθαρμένους από τον πολιτισμό και, 
αφετέρου από το στερεότυπο της βαθιάς δομικής βίας της κρατι-

* Ο Παναγής Παναγιωτόπουλος είναι Λέκτορας Σύγχρονης Πολιτικής Θεω­
ρίας στο Τμήμα Πολιτικών Επιστημών του ΑΠΘ.

ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 25, ΜΑΙΟΣ 2005



ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΕΛΕΓΧΟΥ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΦΟΒΟΥ 59

κής οργάνωσης,1 η αναρχική σκέψη πετυχαίνει, παρά τους χονδρο­
ειδείς δυϊστικούς διαχωρισμούς που τη συνέχουν, να παράγει τις 
δικές της αντισυμβατικές αλήθειες. Από καιρό σε καιρό, η ελευθέ­
ρια αυτή σκέψη του αενάως νεοπροσύλητου στις τάξεις του πολι­
τικού αγώνα, θίγει προκαταλήψεις και στερεότυπα που κυκλοφο­
ρούν στον χώρο του πολιτικού ριζοσπαστισμού και της κοινωνι­
κής χειραφέτησης. Η αποδέσμευση από τον πολιτικό πραγματισμό 
της κομμουνιστογενούς και σοσιαλδημοκρατικής Αριστεράς κα­
θώς και η εγγενής ρητορική τραχύτητα του αναρχικού λόγου αλλά 
και η ιδεολογική κληρονομιά της εξεγερσιακής βίας, διαφορίζουν 
τη μελέτη του πολεμικού φαινομένου. Η αντισυμβατική ή ανάποδη 
αυτή σύλληψη εκφράζεται συνήθως ως συνθηματολογική κριτική 
της κριτικής της βίας.

Παρατηρώντας αφίσες διαφόρων αναρχικών ομάδων κατά τη 
διάρκεια του πρόσφατου πολέμου στο Ιράκ και αμέσως μετά τη 
λήξη του, μπορούσε κανείς να διαπιστώσει μια λεκτικά βίαιη και 
ταυτόχρονα ευρηματική άρνηση της ειρήνης. Η άρνηση αυτή μοιά­
ζει με το αναγκαίο συμπλήρωμα της ούτως ή άλλως αναμενόμενης 
άρνησης του πολέμου.

Ενδεικτικά θα παραθέσουμε δύο από αυτά τα, εκ πρώτης όψεως, 
ακραία και προβοκατόρικα συνθήματα: «Αρνούμαστε την ειρήνη 
τους, όπως αρνούμαστε τον πόλεμό τους», «Πόλεμος στον πόλεμο, 
πόλεμος και στην ειρήνη».

Ποιο, όμως, το ενδιαφέρον αυτής της μειοψηφικής φωνής που 
δεν διστάζει να απομονωθεί από το μαζικό πλανητικό κίνημα της 
νέας ειρηνοφιλίας; Πρόκειται για μία ακόμη μορφή απολιτικού 
κυνισμού, για μια μηδενιστική λατρεία της βίας σαν και αυτή που, 
σύμφωνα με ορισμένους αναλυτές, επανεισάγει το Κακό μέσα στη 
μηχανή της κοινωνικής συνεννόησης;2 Ή μήπως η αναρχική αυτή 
διπλή άρνηση (του πολέμου και της φιλειρηνικής λογικής) έχει να 
μας προσφέρει κάτι παραπάνω;

Η πρώτη ανάγνωση των συνθημάτων αυτών μοιάζει απλή: η ει­
ρήνη που επήλθε μετά τον πόλεμο είναι εξίσου αποκρουστική με 
την ίδια τη στρατιωτική δράση. Σήμερα που το Ιράκ εξακολουθεί 
να φλέγεται, κινδυνεύοντας να γίνει το σύγχρονο παράδειγμα του

1. Βλ. Σ. Δημητρών, Μορφές βίας, Σαββάλας, Αθήνα 2003, και Πιερ Κλαστρ, 
Η κοινωνία ενάντια στο κράτος, Αλεξάνδρεια, Αθήνα 1992.

2. Μπ.-Α. Λεβί, Σκέψεις για τον πόλεμο. Το Κακό και το τέλος της Ιστορίας, 
Scripta, Αθήνα 2003.



60 ΠΑΝΑΓΗΣ ΠΑΝΑΓΙΩΤΟΠΟΥΛΟΣ

αντάρτικου πολέμου ενάντια στην πιο κυνική κατοχή ενός κρά­
τους από ξένες στρατιωτικές δυνάμεις,3 καθίσταται σαφές ότι οι 
μορφές εξουσίας και ζωής που αναπτύσσονται επιτόπου είναι εξί­
σου βάναυσες με την ίδια την πολεμική εκστρατεία που εξαπολύ­
θηκε πριν από τρία χρόνια. Μα ακόμη και αν είχε επικρατήσει εκεί 
μία μορφή ευταξίας, αν δηλαδή είχε επιτύχει ο στρατηγικός σχε- 
διασμός Ράμσφελντ4 και είχαν ειρηνεύσει οι τοπικοί πληθυσμοί α­
ντί να αναπτύξουν καινοφανείς αντιστασιακές ταυτότητες, η απο­
κωδικοποίηση των συνθημάτων θα οδηγούσε στην ίδια πάλι ερμη­
νευτική τάξη. Η επιβεβλημένη ειρήνη, η ησυχία που καταστρώνεται 
ως στρατηγικό σχέδιο και, στη συνέχεια, επιβάλλεται, είναι εξίσου 
καταπιεστική με τον πόλεμο.

Αν ανέβουμε ένα ακόμη θεωρητικό σκαλοπάτι σε αυτή την κλί­
μακα της αφαίρεσης, θα αναγνωρίσουμε στην αναρχική συνθημα­
τολογία μία πρόταση μεγαλύτερου βεληνεκούς. Η δευτέρου βαθ­
μού αποκωδικοποίηση, αυτή που αξιοποιεί την πρώτη και συνερ­
γεί μαζί της, θα απέδιδε στη συνθηματολογία αυτή μακροσκοπική 
και αναλυτική αξία. Κάθε ειρήνη είναι αποτέλεσμα του πολέμου, 
θα μπορούσαμε να υποθέσουμε.5 Του προηγούμενου πολέμου. Και, 
συνεπώς, το σύνολο των ιστορικών μορφών ειρήνης είναι αποτε­
λέσματα προηγουμένων ένοπλων αναμετρήσεων. Τοποθέτηση που 
σημειωτέου έρχεται να σχετικοποιήσει τη διαδεδομένη αντίληψη 
που θέλει κάθε πόλεμο να αντιστοιχεί σε ένα συγκεκριμένο στάδιο 
κοινωνικής και τεχνολογικής εξέλιξης από το οποίο ξεπηδά.6 Ότι, 
δηλαδή, κάθε μορφή κοινωνικής οργάνωσης παράγει, για το μέλ­
λον της, τον πόλεμο που της αντιστοιχεί. Η βιομηχανική και μαζι­
κή κοινωνία π.χ. που ωριμάζει στον δυτικό Μεσοπόλεμο παράγει,

3. Τζων Μπέλλαμυ Φόστερ - Ρόμπερτ ΜακΤσέξνυ - Χάρρυ Μάγκτοφ, «Ιράκ: έ­
να δεύτερο Βιετνάμ», στο Β. Χωραφάς- Λ. Ριζάς, Ιράκ: ένα δεύτερο Βιετνάμ, The 
monthly review imprint, Αθήνα 2005.

4. Στο ίδιο.
5. Στην πολιτική θεωρία το συνεχές πολέμου και ειρήνης έχει υιοθετηθεί και α- 

ξιοποιηθεί από ποικίλες παραδόσεις. Ενδεικτικά αναφέρουμε τον Κλαούζεβιτς 
(Φ. Κ. Κλαούζεβιτς, Περί Πολέμου, Βάνιας, Θεσσαλονίκη 1989), τον Φουκώ (σε 
πολλά έργα του θα βρει κανείς σχετικούς προβληματισμούς, βλ. μεταξύ άλλων, 
Για την υπεράσπιση της κοινωνίας, Ψυχογιός, Αθήνα 2002) μα και τον Βιρίλιο 
πιο πρόσφατα {Καθαρός πόλεμος, Νησίδες, Σκόπελος 1997).

6. Βλ. Μ. Χάουαρντ, Ο ρόλος τον πολέμου στη νεότερη ευρωπαϊκή ιστορία, 
Ποιότητα, Αθήνα 2000, και John Keegan, Η ιστορία του πολέμου, Νέα Σύνορα-Λι- 
βάνης, Αθήνα 1997.



ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΕΛΕΓΧΟΥ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΦΟΒΟΥ 61

σύμφωνα με αυτή την εξελικτική θεώρηση, τη μορφή του ολοκλη­
ρωτικού πολέμου.

Προτού αναπτύξουμε τις κοινωνιολογικές συνέπειες μίας τέτοι­
ας υπόθεσης («κάθε ειρήνη προσδιορίζεται από τον προηγούμενό 
της πόλεμο»), απαραίτητη είναι η διατύπωση ορισμένων βασικών 
περιορισμών, δίχως τους οποίους η ανάλυση θα απορροφηθεί από 
τη βραχεία δυναμική του αποφθέγματος και της συνθηματολογίας.

Πρώτον, η γενική ιδέα ότι κάθε ειρήνη, κάθε κοινωνική συνθήκη 
και μορφή οργάνωσης των κοινωνικών σχέσεων επηρεάζεται από 
τον προηγούμενο πόλεμο, αποκτά ιδιαίτερη βαρύτητα από τον 20ό 
αιώνα και μετά. Η ιδέα ότι η μορφή του πολέμου επηρεάζει σε κά­
ποιο βαθμό τις σχέσεις εξουσίας της ειρηνευμένης κοινωνίας που 
τον διαδέχεται, μοιάζει να έχει ευρετική αξία από τη στιγμή που ο 
ολοκληρωτικός πόλεμος εγκαινίασε τη γενικευμένη ανάμειξη οικο­
νομίας, κοινωνίας και στρατηγικής.7 Αυτό που για άλλους θεωρεί­
ται υπαγωγή της κοινωνίας και της οικονομίας στον πόλεμο και 
που ίσως αποδίδεται καλύτερα ως αλληλοδιείσδυση είναι ένα ιστο­
ρικά πρόσφατο φαινόμενο που κορυφώνει την κοινωνιολογική ση­
μασία της ένοπλης σύγκρουσης. Η τελευταία, ακουσίως ή εκου- 
σίως, με τη συμμετοχή στο αντάρτικο, την απώλεια τεράστιου αριθ­
μού αμάχων και τη συναισθηματική δέσμευση των υποκειμένων 
στην υπόθεση του πολέμου, εξαπλώνει τη σημασία του πολέμου πέ­
ραν της κρατικής σφαίρας και των περιχαρακώσεων της υψηλής 
πολιτικής. Μαζί με τη μορφή του ολοκληρωτικού πολέμου του 
20ού αιώνα, που συμπυκνώνει αυτά τα χαρακτηριστικά, θα πα­
ρέθετε κανείς τις μείζονες εμφύλιες συγκρούσεις που, ακόμη και ό­
ταν δεν λειτουργούν ως «ολικά κοινωνικά φαινόμενα», θα λειτουρ­
γήσουν ως εμβληματικές μορφές του εκάστοτε ειρηνικού μετα-πο- 
λέμου.

Αντιστρέφοντας τώρα τον περιορισμό αυτό, θα λέγαμε ότι όσον 
καιρό οι πόλεμοι παρέμεναν υπόθεση ένοπλων σωμάτων και δεν ε­
νέπλεκαν το σύνολο του εθνικού πληθυσμού, οι κοινωνικές και 
κοινωνιολογικές τους επιδράσεις ήταν περιορισμένες. Και σε αυτή 
την περίπτωση, που χονδρικώς καλύπτει αυτό που γενικά θα μπο­

7. Μ. Χάουαρντ, Ο ρόλος του πολέμου στη νεότερη ευρωπαϊκή ιστορία, ό.π.· 
Γκ. Μπουτούλ, Πραγματεία περί πολεμολογίας: Κοινωνιολογία του πολέμου, 
εκδ. Γενικού Επιτελείου Στρατού, Αθήνα 1980· Π. Βιρίλιο, Πόλεμος και Κινημα­
τογράφος, Μεταίχμιο, Αθήνα 2003.



62 ΠΑΝΑΓΗΣ ΠΑΝΑΓΙΩΤΟΠΟΥΛΟΣ

ρούσαμε να ονομάσουμε προ-νεωτερικό πόλεμο,8 μία τέτοια προ­
σέγγιση δεν είναι εφαρμόσιμη.

Μια άλλη προφύλαξη που οφείλει κανείς να πάρει προκειμένου 
να μελετήσει τον τρόπο που οι πόλεμοι αποτυπώνουν, αν μη τι άλ­
λο, ευρέα κοινωνικά μεγέθη και δυναμικές, είναι αυτή που συνοψί­
ζεται ως εξής: ο πόλεμος επηρεάζει τον ειρηνικό ακόλουθό του σε 
ορισμένους μόνο τομείς και σφαίρες. Πρέπει όντως να αποφύγου­
με την αναγωγή του πολέμου σε ντετερμινιστικό παράγοντα των 
κοινωνικών εξελίξεων, όπως π.χ. κατά κόρον έχει συμβεί με την 
οικονομία παλιότερα. Αλλά πρέπει ακόμη να προφυλαχτούμε από 
τις σαγηνευτικές θεωρήσεις που ενώνουν τον πόλεμο με την κοι­
νωνία μέσω της ταύτισης οικονομίας και πολέμου. Η έμμεση αυτή 
αναγωγή του πολέμου σε ανθρωπολογική σταθερά που προηγείται 
της οικονομίας, διότι βλέπει σε κάθε οικονομία μία «πολεμική οι­
κονομία», αποβαίνει μονομερής στο μέτρο που εντοπίζει σε κάθε 
μορφή κοινωνικής οργάνωσης τα σημάδια της «επιμελητείας», ε­
νός κεντρικού ρυθμιστικού άξονα που οντολογικά παραπέμπει 
στον πόλεμο.

Στην εποχή μας όπου ο πόλεμος έχει εγκατασταθεί ξανά ως μεί- 
ζον πλανητικό πολιτικό μέγεθος θέτοντας, εξ αιτίας των νέων του 
μορφών, σε κρίση το σύνολο των εργαλείων που διαθέτουμε για 
την κατανόησή του,9 το εύρος των επιπτώσεών του για τους πολί­
τες των εμπόλεμων κρατών αλλά και για σοβαρά τμήματα των ε­
νόπλων, έχει στην πραγματικότητα μειωθεί σημαντικά.

Ο πόλεμος έχει πράγματι επιστρέφει ως πλανητικό πολιτικό μέ­
γεθος πρώτης τάξης. Επηρεάζει σήμερα πλέον βαθύτατα την ανα­
συγκρότηση των βιο-πολιτικών μηχανισμών εξουσίας του δυτικού 
κόσμου.10 Μοιάζει εντούτοις να αφήνει ανέπαφες συγκεκριμένες

8. Ο Π. Λέκκας στο δοκίμιο του στο πρώτο μέρος του αφιερώματος («Ο πό­
λεμος στη νεοτερικότητα και οι μύθοι της νεοτερικής ιδεολογίας», Ελληνική Επι­
θεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, τχ. 24, Νοέμβριος 2004) απομυθοποιεί την ταύτι­
ση της νεοτερικής δημοκρατίας με την ειρήνη και υπογραμμίζει τη συνεκτική της 
σχέση με το πολεμικό φαινόμενο.

9. Κ. Τσουκαλάς, «Πόλεμοι και κυριαρχία στη νέα χιλιετία», στο Ελληνική Ε­
πιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, τχ. 24, Νοέμβριος 2004.

10. Αυτή την ανασυγκρότηση προσπάθησαν να περιγράφουν οι Νέγκρι και 
Χαρτ δίχως όμως να μπορούν να ενσωματώσουν σε αυτήν την επιστροφή των 
κρατικών συμπεριφορών κυριαρχίας, με προεξάρχουσα τον πόλεμο κατά της 
τρομοκρατίας ως μείζον θεολογικό-πολιτικό πρόγραμμα. Βλ. το σημαντικό τους 
έργο Μ. Hardt - Τ. Negri, Αυτοκρατορία, Scripta, Αθήνα 2002.



ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΕΛΕΓΧΟΥ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΦΟΒΟΥ 63

σφαίρες δραστηριότητας. Για παράδειγμα, η επιστροφή της πολιτι­
κής βίας στην καρδιά του δυτικού πολιτισμού δεν θίγει το μείζον 
καταναλωτικό υπόδειγμα οργάνωσης της καθημερινότητας. Και 
συγκεκριμένα δεν ανατρέπει τους προσανατολισμούς της επονο­
μαζόμενης «νέας οικονομίας» και την οικονομική και ηθική απομύ- 
ζηση μεγάλων πληθυσμιακών μαζών από τον πολιτισμό της κατα­
νάλωσης. Ούτε παρεμβαίνει, όπως το κάνει η ίδια η καταναλωτική 
«ανθρωπολογία», στον διπλό εξωραϊσμό της ολοένα αυξανόμενης 
απόστασης μεταξύ του νέου πλούτου και της νέας φτώχειας."

Η επιρροή του πολέμου επάνω στην ειρήνη είναι όμως πολύ ε­
κτεταμένη όσον αφορά τις σχέσεις κράτους-πολίτη.12

Το στοιχείο αυτό δεν είναι βέβαια καινούργιο. Αντιθέτως, θα έ­
λεγε κανείς ότι είναι εξαιρετικά διαδεδομένο τους τελευταίους δύο 
αιώνες. Σήμερα που ο πόλεμος μοιάζει για τον δυτικό πολίτη εξαι­
ρετικά μακρινός ή, καλύτερα, βιώνεται ταυτόχρονα ως εγγύς και 
διαμεσολαβημένος, εξακολουθεί να δομεί όψεις του δημοσίου χώ­
ρου. Ζωντανά παρών στη μόνιμη οθόνη μας, παράξενα αισθητός 
σαν άλλο ολόγραμμα αλλά και, για ορισμένους πληθυσμούς του­
λάχιστον, αποκλειστικό αντικείμενο των επαγγελματιών που αφιε­
ρώνονται σε αυτόν,13 ο πόλεμος εξακολουθεί να επηρεάζει τα με­
γάλα κρατικά μεγέθη: το δίκαιο, τις ατομικές ελευθερίες, τη συ-

11. Ζ. Μπάουμαν, Η εργασία, ο καταναλωτισμός και οι νεόπτωχοι, Μεταίχ­
μιο, Αθήνα 2002.

12. Στην Ελλάόα το θέμα έχει γίνει αντικείμενο επίκαιρου επιστημονικού σχο­
λιασμού. Κυρίως ως κριτική αποδόμηση των εξουσιαστικών μηχανισμών που υ- 
φαίνονται και νομιμοποιούνται ως πόλεμος κατά της τρομοκρατίας. Βλ. μεταξύ 
άλλων Α. Μανιτάκης - Α. Τάκης (επιμ.), Τρομοκρατία και δικαιώματα. Από την 
ασφάλεια του κράτους στην ανασφάλεια του δικαίου, Σαββάλας, Αθήνα 2004· Ν. 
Παρασκευόπουλος, Οι πλειοψηφίες στο στόχαστρο, Πατάκης, Αθήνα 2003· Π. 
Παναγιωτόπουλος, Το Γεγονός. Βαναυσότητα, πόλεμος και πολιτική μετά την 
11η Σεπτεμβρίου, Βιβλιόραμα Αθήνα, 2003- βλ., επίσης, Ε. Μπαλιμπάρ, Η Ευρώ­
πη, η Αμερική, ο Πόλεμος. Σκέψεις πάνω στην ευρωπαϊκή μεσολάβηση, εκδ. Χρ. 
Ε. Δαρδανός, Αθήνα 2004.

13. Οι επαγγελματικοί στρατοί έχουν εδραιωθεί στην Ευρώπη εδώ και αρκετά 
χρόνια. Αυτό δεν σημαίνει όμως ότι οι επαγγελματίες αυτοί έχουν απεμπολήσει 
το αίτημα-δικαίωμά τους στον ειρηνικό-καταναλωτικό βίο. Αντιθέτως μάλιστα, η 
ιδιωτικοποίηση του αμερικανικού στρατού μοιάζει να έχει οδηγήσει σε μία συναι­
σθηματική απομάκρυνση του κοινωνικού σώματος από τις συνέπειες του πολεμι­
κού γεγονότος. Βλ. σχετικά, Χακ Γκάτμαν, «Στρατιώτες προς ενοικίαση», στο Β. 
Χωραφάς - Λ. Ριζάς, Ιράκ: ένα δεύτερο Βιετνάμ, ό.π. Για τις μεταβολές του στρα­
τιωτικού γεγονότος βλ. Π. Μπονιφάς, Οι πόλεμοι του αύριο, Παπαζήσης, Αθήνα 
2004.



64 ΠΑΝΑΓΗΣ ΠΑΝΑΓΙΩΤΟΠΟΥΛΟΣ

γκρότηση των συναισθημάτων και την αυτο-εικόνα του πολίτη. Ως 
μέγεθος που η κοινωνία και το κράτος καλούνται να επιλέξουν 
και να διαχειριστούν εν όψει της τρομοκρατικής απειλής, ο πόλε­
μος «μολύνει» και αφορά σήμερα όλα τα πεδία όπου διεξάγεται το 
δημοκρατικό παιχνίδι και ο εξουσιαστικός αγώνας.

Υπ’ αυτούς τους όρους, που αποτυπώνουν την επικαιρότητα και 
την αμφισημία των σημερινών πολέμων, η αντι-κομφορμιστική συ­
νεισφορά της αναρχικής συνθηματολογίας φαντάζει καίρια. Πρέπει 
όμως να την υπερβούμε και αυτή. Όπως και το πλήθος των αξια- 
κών υποδειγμάτων και αναλυτικών εργαλείων για τη σχέση πολέ­
μου και ειρήνης που μας έχει κληροδοτήσει η ιστορική ταύτιση του 
φιλειρηνικού πεδίου με τα κινήματα κοινωνικής χειραφέτησης.14

Αν παραμείνουμε προσηλωμένοι στην αναλυτική μας κατάληξη, 
ότι «η ειρήνη είναι μολυσμένη από πόλεμο», θα πρέπει τότε να υ­
ποδεχόμαστε κάθε συνθήκη πολέμου και κάθε ειρηνοφανή κοινω­
νικό πόλεμο πάντοτε με τον ίδιο τρόπο. Θα πρέπει να αρνηθούμε 
τις αρετές του ειρηνευμένου βίου και του πολιτισμού ως διαδικα­
σία ειρήνευσης και κατασίγασης της ιδιωτικής και τοπικής επιθε­
τικότητας.15 Αν, δηλαδή, αποδεχτούμε ότι όλες οι μορφές ζωής, οι 
ιστορικά καταγραμμένες, αποτελούν αμάλγαμα πολέμου και ειρή­
νης, θα πρέπει να θυσιάσουμε την πολιτική διαβάθμιση και ηθική 
αξιολόγηση των κοινωνικών φαινομένων και της πολιτικής βίας 
που ενυπάρχει σε αυτά. Η ειρηνοπολεμική «φύση» του κοινωνικού 
φαινομένου δεν μπορεί παρά να είναι ο ερμηνευτικός ορίζοντας ή 
αλλιώς μια μηχανή αποδόμησης των ειρηνόφιλων επιστημονικών 
προκαταλήψεων.16 Τίποτε παραπάνω. Σε κάθε άλλη περίπτωση,

14. Για την ανεπάρκεια των παραδοσιακών εργαλείων κατανόησης της σημα­
σίας και του ρόλου του πολέμου στη σημερινή συγκυρία, βλ. και πάλι, Κ. Τσουκα­
λάς, «Πόλεμοι και κυριαρχία στη νέα χιλιετία», ό.π.

15. Βλ. παραδειγματικά Ν. Ελίας - Ε. Ντάνιγκ, Αθλητισμός και ελεύθερος χρό­
νος στην εξέλιξη του πολιτισμού, Δρομέας, Αθήνα 1998.

16. Η εσωτερική διαφοροποίηση των ειρηνικών καταστάσεων, ακόμη και αν 
δεχτούμε ότι είναι όλες μπολιασμένες από την πολεμική συνθήκη, δεν είναι παρά­
δοξη, για τον χώρο της πολιτικής θεωρίας τουλάχιστον. Από την πλευρά του πο­
λέμου, ο συχνά κατηγορούμενος ως φιλοπόλεμος πολιτειολόγος Καρλ Σμιτ θα 
φροντίσει να διαφοροποιήσει τις μορφές της ένοπλης σύγκρουσης σε πολιτικά 
βιώσιμες και σε πολιτικά καταστροφικές. Βλ. Κ. Σμιτ, Η έννοια του Πολιτικού, 
Κριτική, Αθήνα 1988· Κ. Σμιτ, Η θεωρία τον αντάρτη. Παρεμβολή στην έννοια 
του Πολιτικού, Πλέθρον, Αθήνα, 1990· βλ. και Δ. Δημούλης - X. Γιαννούλη, Έ- 
Θνος-Τάξεις-Πολιτική. Η διαλεκτική τον πολέμου, Κριτική, Αθήνα 1995.



ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΕΛΕΓΧΟΥ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΦΟΒΟΥ 65

και ειδικότερα αν αποτολμούσαμε να αναγάγουμε την εγγύτητα 
πολέμου-ειρήνης σε εργαλείο αναλυτικής κατηγοριοποίησης, θα α­
πεμπολούσαμε το δικαίωμά μας στην πολιτική ευαισθησία και ε­
κτίμηση καθώς θα μηδενίζαμε την ίδια την εμπιστοσύνη στην πολι­
τική πράξη. Η όσμωση του ειρηνικού με το πολεμικό, ως αρχή και 
κατακλείδα του συλλογισμού, έχει νόημα αποκλειστικά και μόνον 
για όσους προσδοκούν να αποκαλύψουν έναν «ακήρυχτο ταξικό 
πόλεμο». Αυτόν που σοβεί ή που διεξάγεται στ’ αλήθεια, μα επι­
σκιάζεται τόσο από τους πολέμους των ισχυρών όσο και από τα α­
ντιπολεμικά συναισθήματα των αδύναμων.17

Ο ορίζοντας που προσφέρει η ιδέα ότι ο πόλεμος και η ειρήνη 
είναι δύο εκδοχές της ίδιας συνθήκης έχει, σε κάθε περίπτωση, την 
τόλμη να τοποθετήσει κάθε ανθρώπινη δραστηριότητα πάνω σε έ­
να «ειρηνοπολεμικό» συνεχές. Αυτό που έκανε ουκ ολίγους μελε­
τητές18 να διαφωνήσουν για το αν η ειρήνη αποτελεί το διάλειμμα 
μεταξύ δύο πολέμιον ή αν, αντίστροφα, ο πόλεμος αποτελεί μία εμ­
βόλιμη παρουσία της βίας εντός της ειρήνης. Αν η τελευταία διατύ­
πωση μοιάζει συναρπαστική, αυτό προκύπτει από το γεγονός ότι 
σπέρνει τη δύναμη της καχυποψίας πάνω στις εδραιωμένες βεβαι- 
ότητές μας. Εξάλλου, για να μιλήσουμε ειλικρινά, κανένας εμπό­
λεμος, πόσο μάλλον ο άμαχος που πλήττεται από την ένοπλη σύ­
γκρουση, δεν θα ανεχόταν να διερωτηθεί και να «φιλοσοφήσει» με 
τέτοιους όρους. Η ειρηνική συνθήκη σε μία κατανοητική για το υ­
ποκείμενο προοπτική, ο ευτεταγμένος δηλαδή κοινωνικός βίος ό­
που το άτομο δεν κινδυνεύει να πληγεί από τη στρατιωτική μηχα­
νή ενός εχθρού, είναι πάντοτε σημαντικότερη από οτιδήποτε άλλο. 
Από οποιαδήποτε λεπτεπίλεπτη ανάγνωση του βαθμού εισχώρησης 
του πολεμικού πνεύματος μέσα στην ειρηνική καθημερινότητα.

17. Η κυριολεκτική ανάγνωση της μαρξιστικής έννοιας του ταξικού πολέμου 
από τους «ακραιφνείς» επαναστάτες του 19ου και του 20ού αιώνα έχει γίνει αντι­
κείμενο σφοδρής κριτικής από τη μεριά του λενινιστικού πραγματισμού. Βλ., τε­
λείως ενδεικτικά, τα κείμενα που συγκεντρώνονται στο Λένιν, Λούξεμπουργκ, 
Τρότσκι, Για την ατομική τρομοκρατία, τη βία και την επανάσταση, Κοροντζή, Α­
θήνα 2003.

18. Βλ., ξανά, Φ. Κ. Κλαούζεβιτς, Περί πολέμου, ό.π.· Μ. Φουκώ, Η υπεράσπι­
ση της κοινωνίας, ό.π.· βλ. επίσης το άρθρο του Περικλή Βαλλιάνου σε αυτό το 
τεύχος.



66 ΠΑΝΑΓΗΣ ΠΑΝΑΓΙΩΤΟΠΟΥΛΟΣ

2. ΕΜΠΟΛΕΜΕΣ ΜΕΤΑΒΟΛΕΣ 1989-2005

Κάπου εδώ, σε αυτό το οριακό θεωρητικό σημείο όπου τέμνονται 
τόσο η ειρήνη με τον πόλεμο όσο και η εμπόλεμη ειρήνη με την «ει­
ρηνική»19 διάσταση των ένοπλων επεμβάσεων, αλλά και οι κοινω­
νικές αναπαραστάσεις για τους δύο πόλους, εξαντλείται και το α­
ναλυτικό δυναμικό αυτής της «κριτικής της κριτικής». Από την α- 
ναμόχλευση του δεσμού και του κοινού πεδίου πόλεμος-ειρήνη, η 
κοινωνική και πολιτική σκέψη δεν έχει να χάσει. Αποκομίζει ένα 
τουλάχιστον μεθοδολογικό εφόδιο. Ή, καλύτερα, το επανακτά, 
μιας και υπήρξε, μετά την ολοκληρωτική φρικαλεότητα του Β' Πα­
γκοσμίου Πολέμου, απωθημένο στα χαμηλά στρώματα του επιστη­
μονικού μας αποθέματος. Το όφελος της απενοχοποίησης των κοι­
νωνικών επιστημών από την απροκατάληπτη μελέτη του πολεμι­
κού φαινομένου και της πολιτικής βίας δεν σχετίζεται με την οποι- 
αόήποτε κατάργηση του δίπολου πόλεμος-ειρήνη. Έχει όμως να 
κάνει με την αύξηση των αναλυτικών εργαλείων που μπορούν να 
χρησιμοποιηθούν για την κατανόηση των δύο πεδίων όπως και με 
την ανταλλαγή ερμηνευτικών μοντέλων ανάμεσα στις παραδόσεις 
που εντρυφούν στους δύο χώρους. Για παράδειγμα, η έννοια της 
έκτακτης ανάγκης,20 παραδοσιακά ταυτισμένη με την κρατική «α­
πόφαση» για πόλεμο, μπορεί σήμερα να δοκιμαστεί στο πεδίο των 
φιλελεύθερων δημοκρατιών. Αλλά και αντίστροφα, η έννοια της 
δημοκρατίας, στερεοτυπικά καταχωρημένη στους ειρηνικούς κό­
σμους, μπορεί να φωτίσει τις συγκαιρινές συναινέσεις γύρω από ε­
μπόλεμες μορφές του κράτους καθώς και την επίκληση γενικών 
νεωτερικών αρχών για τη διεθνή στρατιωτική επέμβαση.

Το θεωρητικό τέλος της αντανακλαστικής ειρηνοφιλίας και του 
κανονιστικού δυϊσμού «όχι στον πόλεμο, ναι στην ειρήνη», μας ε­
πιτρέπει να ψηλαφίσουμε τις κοινωνιολογικές μεταβολές που ακο­
λουθούν ή ακολουθούνται από τις αλλαγές στο επίπεδο του πολε­
μικού παραδείγματος. Η κατανόηση της διπλής μεταβολής σε κρί-

19. Ή ακόμη και με την ειρηνευτική «πρόθεση» των πολέμων. Βλ. Γ. Σπυρό- 
πουλος, Η ανθρωπιστική επέμβαση στις διεθνείς σχέσεις. Νεότερες ερμηνείες, Πα- 
παζήσης, Αθήνα 2000. Για τα παράδοξα της νέας ανθρωπιστικής ηθικής, βλ. Ζ. 
Λιποβετσκί, Το λυκόφως τον καθήκοντος. Η ανώδυνη ηθική των σύγχρονων δη­
μοκρατικών καιρών, Καστανιώτης, Αθήνα 1999.

20. Κ. Σμιτ, Η έννοια τον Πολιτικού, ό.π., και G. Agamben, Etat d’exception- 
Homo Sacer u. Seuil, Παρίσι 2003.



ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΕΛΕΓΧΟΥ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΦΟΒΟΥ 67

σιμά πολιτειολογικά και κοινωνιολογικά μεγέθη οδηγεί ακριβώς 
στη διάκριση διαφοροποιημένων εκδοχών ειρήνης και πολέμου 
που συντελούνται γύρω από τον άξονα των ηγεμονικών χωρών 
του πλανήτη από το τέλος της ψυχροπολεμικής ειρήνης μέχρι τις 
μέρες μας.

Σήμερα πια η επιθετική πολεμική δράση των ΗΠΑ και των συμ­
μάχων τους κατά του Ιράκ έχει περάσει στην ιστορία ως άλλη μία 
εύκολη στρατιωτική επικράτηση. Η αδυναμία της εν λόγω συμμα- 
χίας, που εφεξής θα ονομάζουμε συνθηματικά «Αμερική», να επιβά­
λει όρους ειρήνης ήρθε μετά το τέλος των πολεμικών επιχειρήσεων. 
Αντ’ αυτής της ειρήνης έχουμε δει να διαμορφώνεται μια κλασική 
συνθήκη κατοχής και αντίστασης που διεξάγεται με τους όρους 
του ολοκληρωτικού πολέμου. Κατοχή και αντίσταση που στα μεί- 
ζονα μορφολογικά τους χαρακτηριστικά θυμίζουν τον κορυφαίο 
ολοκληρωτικό πόλεμο όλων των εποχών, τον Β' Παγκόσμιο.

Αρκετοί αναλυτές παρομοιάζουν τα τεκταινόμενα με την προο­
δευτική βύθιση της αμερικανικής στρατιωτικής μηχανής, πολιτι­
κού συστήματος και κοινωνίας εν γένει, στην ατέρμονη και αδιέξο­
δη βιετναμική περιπέτεια. Ουδείς φυσικά γνωρίζει την έκβαση αυ­
τής της αναμέτρησης. Αλλά ακόμη και αν εξαντληθεί η δυναμική 
της ιρακινής αντίστασης, ακόμη και αν τελικά παραταχθούν τοπι­
κές δυνάμεις που θα καταφέρουν να επιβάλουν μια νέα ειρηνική 
τάξη, ποιος μπορεί να διασφαλίσει το είδος της ειρήνης που θα έ­
χει προκύψει από έναν τέτοιο πόλεμο; Την ιδεολογική της νομιμο­
ποίηση, την ιστορική θεμελίωση μιας τέτοιας δημοκρατίας και το 
ηθικό έρεισμα των νέων ηγεσιών που θα προκύψουν; Και αν πάμε 
μακρύτερα ακόμη: τι θα μπορεί π.χ. να σημαίνει σε έναν χρονικό 
ορίζοντα δεκαετίας η υπεράσπιση μιας ειρήνης που θα έχει εν πολ- 
λοίς προκύψει από το καθεστώς που εγκαινίασε ο πόλεμος του 
2003;

Ποιος δυτικός πολίτης μπορεί να ισχυριστεί σήμερα ότι ζει έξω 
από το ενδεχόμενο μιας, εκτεταμένης ή περιορισμένης, πολιτικής 
βίας, είτε αυτή είναι η συντεταγμένη αναμέτρηση στα σύγχρονα πε­
δία μάχης, είτε εκδηλώνεται από την κεραυνοβόλο προσβολή των 
πολιτών από τις νέου τύπου τρομοκρατικές επιχειρήσεις; Ουδείς. 
Ταυτόχρονα, όμως, ο ίδιος αυτός δυτικός πολίτης απολαμβάνει ευ- 
ρείες περιοχές ειρήνης και ευμάρειας οι οποίες τροφοδοτούν την 
ιδέα ότι ο πόλεμος και η καταστροφή είναι μακρινές οντότητες ή, 
τέλος πάντων, υποθέσεις που μπορούν να εξοριστούν σε άλλες ε­



68 ΠΑΝΑΓΗΣ ΠΑΝΑΓΙΩΤΟΠΟΥΛΟΣ

πικράτειες.21 Η πολιτική επιθυμία να ζήσουμε ειρηνικά δεν σημαί­
νει αναγκαστικά ότι επιδιώκουμε την καθολική επικράτηση της ει­
ρήνης, την ειρηνική ζωή για κάθε άνθρωπο, σε κάθε σημείο του πλα­
νήτη, σε κάθε κοινωνική σχέση. Αυτή είναι εξάλλου και η μαγνητι- 
κή δύναμη που ένωσε την πλατιά συμμαχία γύρω από το νεο-συ- 
ντηρητικό πρόγραμμα και τα ιδεολογικά εμβλήματα της διοίκησης 
Μπους του νεότερου στις πρόσφατες αμερικανικές εκλογές. Αυτή 
που θεμελιώθηκε πάνω στην ιδέα ότι για να ζήσουμε εμείς ειρηνι­
κά (δίχως τρομοκρατία, εν ολίγοις) θα πρέπει να μεταφερθεί ο πο­
λεμικός αγώνας εκεί όπου παράγεται, δηλαδή μακριά μας.

Στις μέρες της ανύψωσης της δημοκρατίας σε καθολική νομιμο­
ποιητική επίκληση την οποία μοιράζονται οι πιο ποικίλες και α­
νταγωνιστικές μεταξύ τους δυνάμεις, το ερώτημα που τίθεται δεν 
είναι «ποιες δυνάμεις μπορούν να υποστηρίξουν την ειρήνη». Ου- 
δείς την αρνείται σήμερα. Ακόμη η ίδια η Αμερική, που τη δυναμι­
τίζει συστηματικά με την ανάληψη μονομερούς και προληπτικής 
στρατιωτικής δράσης, εργάζεται στο όνομα μιας κάποιας ησυχίας. 
Ούτως ή άλλως ένα από τα πάγια χαρακτηριστικά των πολέμων, 
αλλά και κάθε συντεταγμένης εκδήλωσης πολιτικής βίας στη νεω- 
τερικότητα, είναι να αυτοπαρουσιάζονται ως «η τελευταία βία», 
«ο τελευταίος πόλεμος», η λυτρωτική και ύστατη χρήση της βίας.

Το ερώτημα που μοιάζει πιο επίκαιρο σήμερα είναι «ποια ειρή­
νη», ποια εκδοχή της ειρήνης θα επικρατήσει; Με άλλα λόγια, αν ε­
πικρατήσει κάποια ειρήνη, με ποιο τίμημα θα γίνει αυτό και με 
ποιες παραχωρήσεις από την πλευρά των παραδόσεων της ελευθε­
ρίας και της χειραφέτησης; Γιατί, όπως μαρτυρά η ίδια η ιστορική 
εμπειρία, η απόσταση μεταξύ ειρήνης και ολοκληρωτισμού είναι ε­
νίοτε μηδαμινή.

Το εντυπωσιακό παγκόσμιο κίνημα, και ειδικά το πολιτικοποιη­
μένο τμήμα του που αναπτύχθηκε εναντίον του πολέμου στο Ιράκ, 
προέταξε το αίτημα του απεγκλωβισμού της πλανητικής ζωή από 
την αμερικανική ηγεμονική και στρατιωτική λογική.22 Το αίτημα έ­
γινε ευρέως αποδεκτό από μεγάλες μάζες πολιτών σε όλον τον 
πλανήτη οι οποίες, σε αντίθεση με παλαιότερες κινητοποιήσεις, 
ουδόλως ταυτίστηκαν με το πολιτικό καθεστώς του αμυνομένου. 
Όπως ήταν ωστόσο φυσικό, το κίνημα αυτό με τη συνθηματολογία

21. A. Badimi, L’éthique-essai sur la conscience du Mal, Hatier, Παρίσι 1993.
22. Για την ανάλυση των ηγεμονικών πολέμων, βλ. Κ. Τσουκαλάς, «Πόλεμοι 

και κυριαρχία στη νέα χιλιετία», ό.π.



ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΕΛΕΓΧΟΥ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΦΟΒΟΥ 69

και τους συμβολισμούς που ανέπτυξε, έστησε μια ομοιογενή εικό­
να των μεγάλων πολεμικών γεγονότων της μετα-ψυχροπολεμικής 
περιόδου.

Η ηγεμονική παρουσία της Αμερικής στον χάρτη του πολέμου 
μετά το 1989 δεν μπορούσε παρά να ενοποιήσει τις πολιτικές εκτι­
μήσεις γύρω από το ζήτημα αυτό. Η διάλυση του μεγάλου δέους 
και η επικράτηση μιας ανεξέλεγκτα αγοραίας οικονομίας σε όλο 
τον πλανήτη γινόταν με τα όπλα του αμερικανικού στρατού και 
των συμμάχων του. Η αμερικανική πολιτική μεταφράστηκε σε αυ- 
τοκρατορική και σύσσωμοι οι πόλεμοι που διεξάγει σε επεκτα­
τικούς.23

Ο πόλεμος του Κόλπου που διεξήγαγε ο πατέρας Μπους, η αμε­
ρικανική εμπλοκή στη Σομαλία, ο εναέριος πόλεμος των Κλίντον- 
Ε.Ε. κατά της Σερβίας, ο πόλεμος αντιποίνων κατά του Αφγανι­
στάν και ο πρόσφατος «αντιτρομοκρατικός» πόλεμος του Μπους 
του νεότερου, απεικονίζονται ωσάν να ήταν απολύτως συνδεδεμέ- 
νοι μεταξύ τους. Είναι πόλεμοι που διεξάγουν οι πλούσιοι κατά 
των φτωχότερων. Πόλεμοι που συνεχίζουν να διαιωνίζουν, σύμ­
φωνα με κάποιους, την ιδρυτική επεκτατική και πολεμική συγκρό­
τηση της ίδιας της Αμερικής ως εθνο-κρατική οντότητα. Πόλεμοι 
όπου ο κορμός της αμερικανικής πολεμικής μηχανής φανερώνει 
τις βουλές αυτού στον οποίον, πρωτοτυπώντας παγκοσμίως, έχου­
με στην Ελλάδα απονείμει τον τίτλο του πλανητάρχη. Έτσι ο αρχι­
κός φορέας της επιθετικότητας, η Αμερική, βαθιά στιγματισμένη α­
πό την ίδια της τη δύναμη, παρουσιάζεται ως επαρκές ενοποιητικό 
στοιχείο για τους πολέμους της αποκαλούμενης Νέας Τάξης. Μια 
Αμερική που παρουσιάζεται ως μία, ενιαία και αδιαίρετη δύναμη 
που δεν υπόκειται στην ιστορική αλλαγή.

Δική μας υπόθεση είναι ότι οι πόλεμοι αυτοί, παρά την αυτο­
νόητη ευκολία με την οποία μπορεί κανείς να εκτιμήσει τη συγγέ­
νεια τους, δεν είναι σε καμία περίπτωση ομοιογενείς, όπως δεν εί­
ναι και οι ειρηνικές τους ακολουθίες. Τα υποδείγματα κοινωνικής 
οργάνωσης στα οποία αντιστοιχούν είναι από κάποιες απόψεις

23. Δεν είναι χωρίς σημασία οι αναγνώσεις του έργου των Νέγκρι και Χαρτ, 
Αυτοκρατορία, ό.ιτ. που είδαν σε αυτό την επαναθεμελίωση του αντι-ιμπεριαλι- 
στικού λόγου. Βλ. επίσης την ομογενοποιητική αυτή σύλληψη των πολέμων της 
τελευταίας 15ετίας στα βιβλία του Τσόμσκι. Βλ., χαρακτηριστικά, Ηγεμονία ή επι­
βίωση. Η εκστρατεία των ηπα για παγκόσμια κυριαρχία, Πατάκης, Αθήνα 2005, 
καθώς και I. Ραμονέ, Πόλεμοι του 21ου αιώνα, Εκδόσεις του 21ου, Αθήνα 2002.



70 ΠΑΝΑΓΗΣ ΠΑΝΑΓΙΩΤΟΠΟΥΛΟΣ

αρκετά διαφορετικά. Και η αμερικανική αποτύπωση είναι αυτή 
που κατ’ εξοχήν επιτρέπει την ανάλυση των μορφολογικών διαφο­
ροποιήσεων που χωρίζουν, τόσο στο επίπεδο του πολέμου (ως τε­
χνική του πολέμου και ως λόγος για τη νομιμοποίησή του) όσο και 
της ειρήνης (ως σχέση κράτους-πολίτη και ως ανάπτυξη κοινωνι­
κών συναισθημάτων και συμβολισμών), τη μετα-ψυχροπολεμική 
περίοδο σε δύο περιόδους.

Αυτά τα τμήματα του αντι-πολεμικού κινήματος που εσφαλμέ­
να εξομοιώνουν μεταξύ τους τις σύγχρονες εκδοχές του πολέμου 
θα οξύνουν σε αρκετές περιπτώσεις το προϊόν αυτής της ταύτισης 
και εύκολα θα οδηγηθούν στο επόμενο στάδιο αυτής της αμφισβη- 
τήσιμης συγχώνευσης. Πιστεύουν, δηλαδή, ότι η αμερικανική στρα­
τιωτική επιθετικότητα της τελευταίας 15ετίας δεν αποτελεί τίποτε 
λιγότερο από τον ένοπλο βραχίονα της οικονομικής παγκοσμιο­
ποίησης.24 Είναι δύσκολο να μην αναγνωρίσει κανείς σε αυτή την 
υπέρμετρη απλοποίηση ένα είδος εγκλωβισμού στη λενινιστική α­
νάλυση του A Παγκοσμίου Πολέμου που καθιέρωσε και τον όρο 
«ιμπεριαλιστικός πόλεμος» ως πολιτικό εργαλείο του αριστερού 
φιλειρηνισμού.

Η αναγωγή αυτή είναι από πολλές απόψεις κατανοητή και θα 
μπορούσε κανείς να την υποστηρίξει δίχως να βρεθεί έξω από την 
τάξη των «έγκυρων προσεγγίσεων». Ο πολλαπλασιασμός των αμε­
ρικανικών στρατιωτικών πρωτοβουλιών μετά την επικράτηση της 
Αμερικής ως μοναδικής κυριαρχικής δύναμης, σε συνδυασμό με την 
κατίσχυση των αγοραίων μοντέλων και ιδεολογιών, διευκολύνει 
την ιδέα ότι έχουμε βυθιστεί μέσα στην αυτοκρατορική λογική.25

Αν ζούμε σήμερα μέσα στο πλανητικό imperium, κάτι τέτοιο δεν 
σημαίνει ωστόσο ότι η ιστορική και κοινωνιολογική μεταβολή έχει 
εκπέσει. Ότι η ίδια η αυτοκρατορική κοινωνία παραμένει αμετά­
βλητη. Ίσως, λοιπόν, κάποιοι πόλεμοι να απηχούν καλύτερα την 
καπιταλιστική λογική ή, μάλλον, να αποτυπώνουν αρτιότερα την 
επιθετικότητα του καπιταλισμού σε μια συγκεκριμένη ιστορική πε­
ρίοδο. Και ίσως αυτοί οι πόλεμοι να μην είναι αναγκαστικά και οι 
πιο επιθετικοί. Συμμετρικά, οι πολεμικές ιδεολογίες που έχουν εν­

24. L. Panitch - S. Gindin, «Global Capitalism and American Empire», στο L. 
Panitch - C. Leys (επιμ.), The New Imperial Challenge, Socialist Register 2004-Savalas, 
Αθήνα 2004.

25. Βλ. και E. Balibar, Η Ευρώπη, η Αμερική, ο πόλεμος. Σκέψεις πάνω στην 
ευρωπαϊκή μεσολάβηση, Χρ. Δαρόανός, Αθήνα 2004.



ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΕΛΕΓΧΟΥ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΦΟΒΟΥ 71

δεχομένως αποστατήσει από τον πυρήνα της καπιταλιστικής επέ­
κτασης μοιάζει να φέρουν πολύ μεγαλύτερα φορτία σκληρότητας. 
Πέραν όμως από τις ιστορικές αλλαγές στον τρόπο που επιτίθεται 
και πολεμάει το imperium, μπορούμε να ανιχνεύσουμε τις αλλαγές 
που συντελούνται στην κοινωνιολογική του δομή και στην ιδεολο­
γία του. Και, εφόσον ακολουθήσαμε για ρητορικούς έστω λόγους 
αυτή την επιλογή, στο imperium η εσωτερική ζωή του κέντρου, της 
«πρωτεύουσας», δεν μπορεί παρά να συναρτάται από τις πολεμι­
κές επιχειρήσεις.

3. ΑΠΟ ΤΗ ΦΙΛΕΛΕΥΘΕΡΗ ΠΕΙΘΑΡΧΗΣΗ ΣΤΟ ΕΜΠΟΛΕΜΟ ΚΡΑΤΟΣ

Οι αντιπολεμικές θεωρήσεις που σχηματικά παρουσιάστηκαν πα­
ραπάνω βλέπουν τον πόλεμο κατά του Αφγανιστάν και τον πόλε­
μο κατά του Ιράκ ως φυσική συνέχεια του πολέμου του Κόλπου, 
της επέμβασης στη Σομαλία και του πολέμου κατά της Σερβίας και 
του Κοσσόβου. Μα και το ίδιο το αντιπολεμικό κίνημα ή, τουλάχι­
στον, σημαντική μερίδα της ηγεσίας του, αντιλαμβάνεται τον εαυτό 
του ως προέκταση του κινήματος κατά της παγκοσμιοποίησης και 
της νέας τάξης πραγμάτων. Η ενότητα των γεγονότων, η χρονολο­
γική αλληλουχία των φαινομένων εν τέλει, θα μπορούσε να διασώ­
σει την εκτίμηση αυτή από την πολιτική της απλούστευση. Λησμο- 
νείται όμως εδώ, με αξιοσημείωτη ευκολία, μια οριακή ιστορική 
στιγμή η οποία μοιάζει να έχει σημάνει γενικότατες ανακατατάξεις 
στη σχέση κράτους πολίτη και στον τρόπο που τίθεται σήμερα το 
ζήτημα της εμπόλεμης δημοκρατίας που περιορίζει το πεδίο των 
ατομικών ελευθερίων προς όφελος μιας ιδεολογίας της ασφάλει­
ας. Η τελευταία θα αναχθεί σε ατομικό δικαίωμα απο-θεμελιώνο- 
ντας έτσι μια σειρά από κατακτήσεις του σύγχρονου φιλελεύθερου 
βίου.26 Αναφερόμαστε, φυσικά, στην 11η Σεπτεμβρίου 2001.

Το γεγονός της 11ης Σεπτεμβρίου, έτσι όπως εκλογικεύθηκε και 
έγινε αντικείμενο συμβολικής διαπραγμάτευσης σε ολόκληρο τον 
δυτικό κόσμο - και όχι μονάχα στην Αμερική27- χάραξε μία καθα­
ρή γραμμή διαχωρισμού μεταξύ δύο μορφών πολέμου. Μεταξύ

26. Στ. Τσακυράκης, «Τρομοκρατία και ατομικές ελευθερίες», στο Λ. Μανιτά- 
κης - Λ. Τάκης, Τρομοκρατία και δικαιώματα, ό.π.

27. Ζ. Μποντριγιάρ, Power inferno. Κριτική, Αθήνα 2005.



72 ΠΑΝΑΓΗΣ ΠΑΝΑΓΙΩΤΟΠΟΥΛΟΣ

δύο φάσεων της κυριαρχικής πολιτικής των ΗΠΑ. Χώρισε επίσης 
δύο διακριτούς άξονες για την οργάνωση των σχέσεων κράτους 
και πολίτη. Έγινε η αφορμή για την αναδιαπραγμάτευση του αμε­
ρικανικού κοινωνικού συμβολαίου στο σύνολό του. Και οποιοσ­
δήποτε είχε την ψευδαίσθηση ότι πρόκειται για μια παρενθετική ε­
πιβολή μιας ιδιοτελούς πολιτικής ηγεσίας, διαψεύσθηκε από την 
πρωτοφανή κινητοποίηση υπέρ του νέου αυτού κοινωνικού συμβο­
λαίου στις αμερικανικές προεδρικές εκλογές του 2004.28

Η τρομοκρατική επίθεση της 11ης Σεπτεμβρίου δεν αρκεί φυσι­
κά από μόνη της για να μεταστρέψει τους όρους της κοινωνικής 
συνύπαρξης. Το γεγονός, που ουσιαστικά αποτέλεσε και ένα είδος 
πολιτικής έναρξης του 21ου αιώνα, ήρθε να επιταχύνει και να οξύ­
νει διαδικασίες συντηρητικοποίησης των δυτικών κοινωνιών οι ο­
ποίες είχαν δρομολογηθεί νωρίτερα και οι οποίες ασφαλώς σχετί­
ζονται με την κατάρρευση του «αντιπάλου δέους». Κάτι τέτοιο δεν 
σημαίνει όμως, όπως συχνά παρουσιάζεται, ότι η τρομοκρατική ε­
πίθεση κατά της Αμερικής ήταν μια απλή αφορμή για να ενεργο­
ποιηθεί ένα προ-αποφασισμένο στρατηγικό σχέδιο.29

Η 11η Σεπτεμβρίου 2001 αποτέλεσε μία καταλυτική άρνηση της 
τάσης βαθιάς νεοφιλελεύθερης αποκρατικοποίησης των θεσμών 
που έμοιαζε να ορίζει τον αμερικανικό αλλά και τον ευρωπαϊκό 
ορίζοντα,30 μετά την πολιτική ήττα του ρηγκανισμού. Η 11η Σε­
πτεμβρίου σαν συμβολική ανατροπή αυτής της παγκόσμιας τάξης 
που, σήμερα πια το γνωρίζουμε, τόσο καλά εκφράστηκε από τον 
Φράνσις Φουκουγιάμα.31 Τα τρομοκρατικά χτυπήματα κατά της

28. Πολλά στοιχεία συνελέγησαν στην εργασία του Ν. Τζήμου, στο μάθημα 
«Πολιτική βία στον σύγχρονο κόσμο», στο Τμήμα Πολιτικών Επιστημών-ΑΠΘ, 
2005 (δακτυλογραφημένη).

29. Σε αυτή την κατεύθυνση κινούνται οι εξαιρετικές κατά τα άλλα αναλύσεις 
του Ολιβιέ Ρουά, Οι αυταπάτες της I Ιης Σεπτέμβριου-στρατηγική και τρομοκρα­
τία, Εστία, Αθήνα 2003.

30. Την απαρχή αυτών των πολιτισμικών και κοινωνικών τάσεων ανιχνεύουν 
σημαντικοί κοινωνιολόγοι όπως ο Λας στην Αμερική αλλά και ο Λιποβετσκί στην 
Ευρώπη. Βλ., παραδειγματικά, Κ. Λας, Η κουλτούρα τον ναρκισσισμού, Νησίδες, 
Σκόπελος χ.χ., και Ζ. Λιποβετσκί, Η εποχή του κενού, Νησίδες, Σκόπελος χ.χ. Για 
τη σύνδεση αυτών των μορφών ελευθερίας με το εξουσιαστικό φαινόμενο ιδρυτι­
κές παραμένουν οι μελέτες του Φουκώ.

31. Βλ. Φ. Φουκουγιάμα, Το τέλος της Ιστορίας και ο τελευταίος άνθρωπος, 
Νέα Σύνορα-Λιβάνης, Αθήνα 1993. Ο Ντεριντά είχε διαβλέψει από πολύ νωρίς τη 
σημασία αυτού του έργου και είχε προτείνει να το «πάρουμε στα σοβαρά». Βλ. Ζ. 
Ντεριντά, Φαντάσματα τον Μαρξ, Εκκρεμές, Αθήνα 1995.



ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΕΛΕΓΧΟΥ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΦΟΒΟΥ 73

Νέας Υόρκης και της Ουάσιγκτον αλλά και η εκτατική καλλιέργεια 
του πνεύματος της απειλής από τον χώρο της φονταμενταλιστικής 
τρομοκρατίας, αλλοίωσαν τη διαδικασία αποσύνθεσης των συλλο­
γικών ταυτοτήτων, με την πρόταξη της οικονομίας έναντι κάθε άλ­
λης δραστηριότητας που είχε δρομολογηθεί στην πρώτη μετα-ψυ- 
χροπολεμική περίοδο.32 Αποτέλεσαν έτσι μία πραγματική τομή στις 
σχέσεις ειρήνης, πολέμου και δημοκρατίας, δικαίου και συμφέρο­
ντος, εν τέλει σε κάθε είδους συμβολικές κατανομές εξουσίας.

Ανατρέποντας κάθε έννοια πολιτικής δέσμευσης και υπερβαίνο- 
ντας τους όρους της παραδοσιακής τρομοκρατίας,33 το χτύπημα 
στη Νέα Υόρκη ενέσπειρε έναν βαθύτατο φόβο στους πολίτες ολό­
κληρου του αναπτυγμένου κόσμου. Τα μορφολογικά χαρακτηρι­
στικά του χτυπήματος ήταν αρκετά για να ξαναδεθούν σφιχτά οι 
πολίτες στην πιο εξουσιαστική μορφή συλλογικότητας: το κράτος. 
Η 11η Σεπτεμβρίου τους οδήγησε σε θεσμούς, όργανα και σύμβολα 
που, μέσα σε μία νύχτα, ενδύθηκαν τη στρατιωτική τους στολή για 
να αναλάβουν την αποστολή της ολοκληρωτικής προστασίας. Το 
Patrioct Act θα αποτελέσει τη γενική θεσμική αποτύπωση αυτών 
των μεταβολών.34 Λειτούργησε δε ως νομικο-ιδεολογικό στέγαστρο 
μιας σειράς μέτρων και αυθόρμητων συμπεριφορών εθνικοποίη­
σης και στρατιωτικοποίησης της κοινωνίας των πολιτών.

Η διάλυση των οικείων αναπαραστάσεων για την ασφάλεια που 
προσφέρει η σύγχρονη μεγα-πόλη, η άρση του συναισθήματος ανα­
κούφισης που μέχρι τότε εξασφάλιζε η κινηματογραφική αφήγηση 
της καταστροφής, είναι στοιχεία του γεγονότος της 11ης Σεπτεμ­
βρίου που απομονώνουν τους πολίτες μεταξύ τους και τους ω­
θούν στην κρατική αγκαλιά. Το πολιτικό συναίσθημα που προκα- 
λεί στην ατομικιστική μοναχικότητα η αίσθηση της απειλής, είναι 
ο φόβος. Ο φόβος με τη σειρά του οδηγεί σε μια παλινδρομική κί­
νηση προς πρωταρχικές μορφές προστασίας και συλλογικής επα­
νένωσης. Η στρατιωτικοποίηση των αμερικανικών θεσμών αλλά 
και η μετάλλαξη του «πολιτικού» σε στρατηγικό, η συντηρητικο- 
ποίηση της ίδιας της δημοκρατίας ίσως, μοιάζει να εδραιώθηκε 
πάνω σε αυτά τα συναισθήματα οδηγώντας μας αναπόφευκτα να

32. Π. Παναγιωτόπουλος, Το Γεγονός-Βαναυσότητα, πόλεμος και πολιτική, 
ό.π.

33. F. Heisbourg, Hyperterrorisme: la nouvelle guerre, Odile Jacob, Παρίσι 2001.
34. Παραπέμπουμε στον τεράστιο όγκο επίσημων κειμένων των αμερικανικών 

διοικήσεων που βρίσκονται στην ιστοσελίδα www.whitehouse.gov.



74 ΠΑΝΑΓΗΣ ΠΑΝΑΓΙΩΤΟΠΟΥΛΟΣ

προστρέχουμε εκ νέου στις ρίζες του ολοκληρωτισμού και στο 
χομπσιανό συμβόλαιο για να κατανοήσουμε τα νέα δεδομένα.35 Η 
μαζικά και δημοκρατικά επικυρωμένη απεμπόληση ατομικών δι­
καιωμάτων προς χάρη μιας κρατικής δομής που θα προστατεύει 
τη ζωή και το έθνος, δεν θα μπορούσε να τελεστεί δίχως τη μείζο- 
να συμβολική ανατροπή και συναισθηματική κρίση που βίωσε η Α­
μερική.

Η 11η Σεπτεμβρίου αποτέλεσε, λοιπόν, μία στιγμή συμβολικής 
κρίσης, και για να προληφθούν πιθανές ενστάσεις του τύπου «μα 
ακριβώς, δεν πρόκειται παρά για ένα συμβολικό πλήγμα σε ένα 
σύστημα εξουσίας που καθημερινά δολοφονεί εμπράκτως», πρέπει 
να διατυπωθεί εξίσου συνθηματικά ότι, ακριβώς επειδή το χτύπη­
μα είναι συμβολικό, καθίσταται μήτρα τεράστιων αντιδραστικών 
και αντανακλαστικών δυνάμεων. Αυτό δεν σημαίνει βέβαια ότι οι 
δυνάμεις που υποστήριξαν αυτή τη μείζονα επιλογή και που την 
περιέγραψαν ως μονόδρομο, γεννήθηκαν τότε. Αντιθέτως μάλιστα, 
θα έλεγε κανείς ότι παραμόνευαν καιρό για μια τέτοια ευκαιρία. 
Σε καμία περίπτωση όμως δεν ηγεμόνευαν στον περίφημο μεσο- 
στρωματικό χώρο του οποίου η εκλογική συμπεριφορά είναι κάθε 
φορά καθοριστική. Το νέο πεδίο δράσης τους μεγάλωσε καθοριστι­
κά στις συνθήκες αυτής της συμβολικής και εθνικής κρίσης.

Αν γίνει αποδεκτό ότι η 11η Σεπτεμβρίου 2001 συνέβαλε αποφα­
σιστικά στην αλλαγή των όρων της ειρηνικής κοινωνικής ζωής των 
Αμερικανών και βεβαίως στη σχέση τους με τον πόλεμο, τότε θα 
πρέπει να αναζητηθεί, σχηματικά και με όλες τις αυθαιρεσίες της 
μακρο-ανάλυσης, «εκείνο» που προηγείται και «αυτό» που έπεται. 
Για να πούμε απλούστερα: ποια μορφή πολέμου και ειρήνης κυ­
ριαρχεί πριν και ποια μετά τον Σεπτέμβριο του 2001; Ποια προη­
γούμενη μορφή της ειρήνης ή, πιο προκλητικά, ποια προηγούμενη 
μορφή πολέμου, μπορεί να διακριθεί με βάση τις πρόσφατες ιδεο­
λογικές και πολιτικές μεταμορφώσεις;

Πράγματι, στο τέλος του 20ού, του αιώνα των έντονων πολιτι­
κών ταυτίσεων, το τέλος της θερμής διπολικής ειρήνης 1945-1989, 
εγκαινιάσθηκε μία πολύ ιδιαίτερη συνθήκη. Αυτή που ορθά ονομά­
στηκε Νέα Τάξη πραγμάτων. Ποια τα ιδιαίτερα γνωρίσματα αυτής 
της περιόδου που έχει ταυτισθεί με την πολιτική και πολιτισμική

35. Φ. Σατελέ - Ε. Πιζιέ-Κουσνέρ, Οι πολιτικές αντιλήψεις του 20ού αιώνα, 
Ράππας, Αθήνα 1982.



ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΕΛΕΓΧΟΥ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΦΟΒΟΥ 75

κορύφωση της φιλελεύθερης παγκοσμιοποίησης; Ποιοι πόλεμοι 
και ποιες μορφές ειρήνης στιγμάτισαν παραδειγματικά τη δεκαε­
τία 1991-2001; Για να μην περιπέσουμε σε διαφωνίες ορολογίας, 
δεν θα αναρωτηθούμε τόσο ποια είναι η ιδεολογία του πολέμου 
της Νέας Τάξης, αλλά περισσότερο ποια λογική διέπει τον ειρηνο- 
πολεμικό συνεχές αυτής της περιόδου. Πώς πολεμάει η Αμερική 
και τι μπορούμε να μάθουμε από αυτό για την πλανητική κοινωνι­
κή οργάνωση που προωθούσε, τόσο για τον εαυτό της όσο και για 
τον υπόλοιπο κόσμο;

Η εξουσιαστική και κυριαρχική διάσταση δεν απουσιάζει φυσι­
κά από τον ειρηνοπόλεμο της δεκαετίας της Νέας Τάξης. Η φιλε­
λεύθερη διαχείριση της αμερικανικής μονοκρατορίας δεν ήταν ού­
τε ειρηνική ούτε η δύναμή της πάντοτε «soft». Εντάσσεται σαφώς 
σε μια λογική ελέγχου και όχι καταστολής. Ένα πλαίσιο όπου οι 
πόλεμοι επέχουν θέση πλανητικών αστυνομικών επιχειρήσεων που, 
εν προκειμένω, δικαιώνουν για την Αμερική τον χαρακτηρισμό 
του παγκόσμιου χωροφύλακα.

Θα λέγαμε ότι οι δύο χαρακτηριστικοί πόλεμοι της Νέας Τάξης 
ανταποκρίνονται σε πολύ συγκεκριμένα ιδεολογήματα που σήμερα 
έχουν υποχωρήσει. Είναι οι πόλεμοι που προωθούν την αγοραία 
λογική μιας αστυνόμευσης του κόσμου προς χάριν της συμβολικής 
και υλικής ευρυθμίας της πλανητικής αγοράς. Είναι οι πόλεμοι 
μιας καλπάζουσας υπερφιλελεύθερης δημοκρατίας που ομογενο­
ποιεί τον κόσμο με τρόπο κατά βάση ειρηνικό στην κατεύθυνση 
της ανάδυσης μιας καθολικής καταναλωτικής ατομικότητας.

Πόλεμοι και ειρηνικές επιχειρήσεις που αποσκοπούν στην ομοι­
ομορφία, στην ισοπέδωση των ανθρωπίνων ιδιαιτεροτήτων; Πόλε­
μοι για να πίνουμε όλοι κόκα κόλα; Όχι. Σε καμία περίπτωση. Η 
ιδέα της ιδιαιτερότητας και της διαφοράς αντιθέτως προβάλλεται 
από τους εμπόλεμους λόγους της περιόδου. Ο παγκόσμιος χωρο­
φύλακας διεξάγει «τους πόλεμους τού έθνικ» και όχι τους πολέ­
μους της καθυπόταξης σε έναν μοναδικό πολιτισμικό κανόνα.

Οι πόλεμοι που διεξήγαγαν οι διοικήσεις Κλίντον και πρεσβύ- 
τερου Μπους, αν πρέπει να κωδικοποιηθούν κάτω από μία συνθη- 
ματολογική διατύπωση, είναι μάλλον οι πόλεμοι της «αποκατά­
στασης της παγκόσμιας τάξης». Πόλεμοι αναχαίτισης των επιλε­
κτικά σταχυολογημένων παραβάσεων του διεθνούς δικαίου και 
των ανθρωπίνων δικαιωμάτων που συνοδεύονται πάντοτε από έ­
να ειρηνικό σκέλος επιθετικού ανθρωπισμού, οι πόλεμοι αυτοί ε­



76 ΠΑΝΑΓΗΣ ΠΑΝΑΓΙΩΤΟΠΟΥΛΟΣ

δράζονται σε μια δυτικο-κεντρική εκδοχή τού, θριαμβεύοντας στα 
τέλη της δεκαετίας του 1980, φιλελευθερισμού.36

Δεν είναι της παρούσης να επερωτήσουμε την εσωτερική συνέ­
πεια αυτής της πολιτικής. Δεν είναι εξάλλου η πρώτη φορά που ο 
απελευθερωτικός βολονταρισμός μεγάλων δυνάμεων προσκρούει 
στις βουλήσεις των «χειραγωγημένων» και που στεγάζει, εκτός από 
τις διακηρυγμένες του αρχές, πλήθος ιδιοτελών συμφερόντων. Έ­
χει όμως σημασία να πούμε σήμερα, υπό το φως π.χ. του δεύτερου 
πολέμου στο Ιράκ, ότι οι πόλεμοι αυτοί συμβολικά, στρατιωτικά 
και ιδεολογικά προσιδιάζουν περισσότερο στη μορφή της αστυνο­
μικής επιχείρησης παρά στη νεωτερική μορφή του ολοκληρωτικού 
πολέμου που βλέπουμε σήμερα να αναπτύσσεται στην ιρακινή ε­
μπειρία και τις λοιπές αμερικανικές απειλές.

Ο πρώτος πόλεμος στο Ιράκ, η επέμβαση στη Σομαλία και ο πό­
λεμος του Κοσσόβου δεν είναι ολοκληρωτικοί. Δεν αποσκοπούν 
στη διάλυση του αντιπάλου, στην ηθική υποταγή ολόκληρου του 
πληθυσμού, στη φυσική του φθορά ή την τιμωρία του. Οι πόλεμοι 
αυτοί μοιάζουν με αστυνομική επιχείρηση μιας και οι δυνάμεις 
που τους διεξάγουν αυτοπαρουσιάζονται ως εκτελεστικοί βραχίο­
νες μιας καθολικής αξιακής νομιμότητας. Αυτή η ένοπλη επιθετι­
κότητα έχει συγκεκριμένους στόχους, είναι σε κάθε επιχείρηση πε- 
ρατή και υλοποιεί μια παρεμβατική πολιτική.37 Ο παρεμβατισμός 
αυτός εμφανίζεται ως διορθωτική πολιτική πρακτική και τοπική 
ρύθμιση ανισορροπιών που έχουν παρουσιαστεί στο διεθνές το­
πίο. Κάθε μορφή της ανθρώπινης ύπαρξης και, κυρίως, κάθε μορ­
φή πολιτικής οργάνωσης, ελέγχεται για τη συμβατότητά της στο 
κεντρικό φιλελεύθερο υπόδειγμα και υπόκειται στην ανάλογη συ­
μπεριφορά από τον διεθνή χωροφύλακα.

Με τρόπο σχεδόν υβριστικό, η αμερικανική πολιτική, αλλά και 
οι μεγάλες δυνάμεις του δυτικού κόσμου μοιάζουν, στην περίοδο 
1991 -2001, να εμφορούνται από την πεποίθηση ότι το σύμπαν της 
αγοράς, των ατομικών ελευθεριών και δικαιωμάτων μπορεί να θε­
ραπεύσει κάθε παρέκκλιση και να την οδηγήσει στις ανάγκες της 
νέας εποχής. Αυτό που σήμερα παρουσιάζεται ως εχθρός επί του 
οποίου η Αμερική είναι αποφασισμένη να επικρατήσει (ο όρος

36. Βλ. και Γ. Βούλγαρης, Η πρόκληση της ηγεμονίας. Πόλις, Αθήνα 2003.
37. Ενδιαφέρουσα, παρά τη μονομέρειά της, παραμένει η ανάλυση του Ν. 

Chomsky, Ο νέος στρατιωτικός ανθρωπισμός-Μαθήματα από το Κοσσυφοπέδιο, 
Scripta, Αθήνα 2001.



ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΕΛΕΓΧΟΥ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΦΟΒΟΥ 77

prevail και η επίμονη χρήση του από τον πρόεδρο Μπους είναι ιδι­
αίτερα χαρακτηριστικά),38 στην προηγούμενη περίοδο θεωρείται 
κοινωνική νόσος. Μια νόσος για την οποία δεν ευθύνεται ο ασθε­
νής αλλά συγκεκριμένες δυσλειτουργίες που οφείλονται σε ποικί­
λες εκδοχές της ιστορικής καθυστέρησης και της πολιτισμικής ο­
μοιομορφίας.

Αυτός ο ένοπλος απελευθερωτικός βολονταρισμός υποστηρίζε­
ται όμως από μια βαθύτερη πεποίθηση. Την πεποίθηση ότι μπο­
ρούμε να παρέμβουμε θεραπευτικά και αποτελεσματικά σε κάθε 
μορφή δυσπροσαρμοστίας που επιδεικνύουν οι μακρινοί πληθυ­
σμοί, πολιτισμοί και λαοί. Σε αυτή τη λογική, τα πάντα, οι πάντες, 
μπορούν να ζήσουν -ουδείς δηλαδή δεν θεωρείται εγγενώς «κα­
κός», αρκεί να κανονικοποιηθεί σύμφωνα με τις κοινές οικουμενι­
κές οδηγίες. Η αναλογία με τη μοριακή επανάσταση και την ιδέα 
της αποκρυπτογράφησης του ανθρώπινου γονιδιώματος είναι, αν 
μη τι άλλο, θεμιτή.39 Ο αμερικανοκρατούμενος πλανήτης της new 
age δεκαετίας μοιάζει με μία τεράστια κλινική αποκατάστασης και 
προσαρμογής.40 Διοικείται από μία θεραπευτική εξουσία που κοι­
νωνικοποιεί με τον «κανονικό» τρόπο τους πάντες, προσφέρο- 
ντας, κατόπιν, στους θεραπευθέντες διαρκή κλινικό έλεγχο και 
πολλές ατομικές ελευθερίες. Σημασία έχει να παραμένουν ατομι­
κές και να μην μετατρέπονται σε συλλογικές εμπειρίες. Μαζί με 
αυτή τη διεθνή ιατρική παρακολούθηση προσφέρονται κατ’ οίκον 
αστυνομικο-ιατρικές επισκέψεις.

Με άλλα λόγια, διαπιστώνουμε ότι οι αντιλήψεις για τη ζωή 
που διακινούνταν από το όραμα της Νέας Τάξης πραγμάτων, είναι 
πολύ διαφορετικές από αυτές που προβάλλονται μετά τον Σεπτέμ­
βριο 2001 και την έξαρση του συνδρόμου ανασφάλειας που πλήτ­
τει ολόκληρο τον δυτικό κόσμο.

Το οικουμενικό αγκάλιασμα του πλανήτη από την αγοραία αό­
ρατη χείρα που μειώνει τις πολιτικές συγκρούσεις, υπονομεύει τα 
μεγάλα συλλογικά διακυβεύματα και αναιρεί τις συλλογικές ταυ-

38. Βλ. και πάλι την ιστοσελίδα www.whitehouse.gov.
39. Η προσωπική ανάμειξη του προέδρου Κλίντον στην εκλαΐκευση του νέου 

αυτού επιστημονικού παραδείγματος τον Ιούνιο του 2000 είναι εξόχως αποκαλυ­
πτική.

40. Αρκετά χρόνια νωρίτερα ο Lucien Sfez είχε αναγνωρίσει γενικά σημάδια 
κλινικοποίησης του δυτικού πολιτισμού και την επικράτηση μιας ιδεολογίας από­
λυτης υγείας, L. Sfez, La santé parfaite-Critique d’une nouvelle utopie. Seuil, Παρίσι 
1995.



78 ΠΑΝΑΓΗΣ ΠΑΝΑΓΙΩΤΟΠΟΥΛΟΣ

τότητες, αξίωνε ότι. θα θεραπεύσει κάθε κοινοτιστική εμμονή, ότι 
θα διαλύσει κάθε πύκνωση ιστορικής καθυστέρησης. Η θεραπευτι­
κή αυτή πολιτική του θριαμβευτικού νεο-φιλελευθερισμού παρήγα- 
γε πολέμους που νομιμοποιούνταν με την επίκληση των ανθρωπί­
νων δικαιωμάτων και του διεθνούς δικαίου. Ταυτόχρονα όμως, 
φαίνεται ότι οι πόλεμοι αυτοί διέπονταν από ένα ευρύτατο οικο­
νομικό κίνητρο που δεν θα πρέπει, φυσικά, να συσχετιστεί ευθέως 
με τη διεκδίκηση πλουτοπαραγωγικών πηγών. Οι οικονομικές 
στρατηγικές που συναρθρώνονται με τους αστυνομικούς πολέ­
μους της Αμερικής ίσως να μην εστιάζονται στο πάθος για «πε- 
τροντόλαρς» και να απέχουν από τον ευθύ οικονομικό αναγωγι- 
σμό που εύκολα διακινείται από τον δημοσιογραφικό σχολιασμό. 
Το οικονομικό κίνητρο υπάρχει σίγουρα. Είναι όμως πολύ πιο ευ­
ρύ από την απομύζηση των πλουτοπαραγωγικών πηγών του Τρί­
του Κόσμου. Οι αστυνομικοί πόλεμοι είναι οι πόλεμοι της οικονο­
μίας, στο μέτρο που συμβάλλουν στην πλανητική επέκταση της α­
γοραίας λογικής και υποστηρίζουν -μέσα από την πρωταρχική α­
ξία της ατομικής ελευθερίας- τόσο συμβολικά όσο και έμπρακτα 
την απρόσκοπτη λειτουργία της αγοράς.

Υπ’ αυτούς τους όρους, οι δύο πρώτοι πόλεμοι της μεταψυ­
χροπολεμικής εποχής, ήταν καταφανώς ιμπεριαλιστικοί πόλεμοι.41 
Πόλεμοι ενός οικουμενικού επιχειρηματικού ορθολογισμού και 
μιας ελευθεριακής κουλτούρας σε ζητήματα ατομικής ύπαρξης. 
Πόλεμοι που κατέδειξαν, για μία ακόμη φορά, ότι η οικονομική ε­
λευθερία απαιτεί μία καθαρή πολιτική ελευθερία αστικού τύπου 
καθώς και ειδικές πολιτισμικές συνθήκες και αρχές. Αυτές που θα 
επιτρέψουν την κατασκευή ενός οικουμενικού και συνάμα διαφο­
ροποιημένου καταναλωτή. Οι πόλεμοι αυτοί είναι πόλεμοι της δι­
εύρυνσης και της ενσωμάτωσης. Κατ’ ουσίαν είναι πόλεμοι της 
παγκοσμιοποίησης.

Το κίνητρό τους δεν ήταν αγαθό, μα ο στόχος ήταν ήπιος, εξου­
σιαστικός και αλλοτριωτικός για τους πολίτες. Στόχευε στον έλεγ­
χό τους, στην πειθάρχηση και στην εξατομίκευσή των υποκειμένων

41. Η αντίθετη άποψη, αυτή που ενοποιεί τους πολέμους υπό το κράτος του ι­
μπεριαλιστικοί' συμφέροντος, έχει υποστηριχθεί πολλές φορές. Για έναν τεκμη­
ριωμένο αντίλογο στην επιχειρηματολογία μας, βλ. π.χ. A. Bartholomew - J. 
Breakspear, «Human rights as swords of Empire», και M.T. Klare, «Blood for oil: the 
Bush-Cheney energy strategy», και τα δύο στο L. Panitch - C. Leys (επιμ.), The New 
Imperial Challenge, ό.π.



ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΕΛΕΓΧΟΥ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΦΟΒΟΥ 79

με βάση ένα υπόδειγμα μαζικής ενσωμάτωσης στον πολιτισμό της 
καταναλωτικής ευδαιμονίας. Το νεο-ιμπεριαλιστικό όμως κίνητρο 
των πολέμων αυτών δεν ήταν καταστροφικό. Δεν εντόπιζε ε­
χθρούς μα νοσούντες- η λογική αυτών των πολέμων ενείχε μια βα­
θιά πίστη σε μια παγκόσμια «κοινωνική ιατρική», μια πίστη ότι 
φτάσαμε στην εποχή όπου καμία κοινωνική ασθένεια δεν είναι α­
νυπέρβλητη. Η γλώσσα μα και η ειλικρινής πλην όμως ανεφάρμο­
στη μέριμνα για μηδενικές απώλειες αμάχων σε αυτούς τους πολέ­
μους, η ιατρικοποίηση της πολεμικής ορολογίας (ας θυμηθούμε: 
«χειρουργικοί βομβαρδισμοί ακρίβειας» είναι ο όρος που εγκαι­
νιάστηκε το 1991 στο Ιράκ και έγινε μάλιστα μέτρο της κριτικής 
στον πόλεμο του Κοσσόβου) αλλά και αυτό το παράδοξο «παρά­
πλευρες απώλειες» που τόσο έντονα χρησιμοποιήθηκε από τον ελ­
ληνικό Τύπο για να καταδειχτεί ο κυνισμός του πολεμοχαρούς τε­
χνολογικού ορθολογισμού, όλα αυτά αποτελούν στοιχεία μιας πο­
λεμικής συμπεριφοράς στη οποία οφείλουμε να σταθούμε, αν 
πραγματικά θέλουμε να μετρήσουμε τη νέα σχέση πολέμου και ει­
ρήνης. Αν, επίσης, θέλουμε να αποκτήσουμε εργαλεία επαρκή για 
την κατανόηση της σημερινής συνθήκης διάχυσης του πολέμου και 
της στρατιωτικοποίησης κοινωνικών λειτουργιών μα και του ίδιου 
του πολίτη, θα πρέπει να μάθουμε να μην περιφρονούμε τη στρα­
τιωτική ρητορεία και τις πολιτικές συνέπειες που επιφέρουν οι ι­
στορικές της διαφοροποιήσεις. Οι πόλεμοι της παγκόσμιας αστυ­
νόμευσης, είναι σαφές, διακρίνονται αισθητά από το κυρίαρχο μο­
ντέλο πολέμου του 20ού αιώνα: τον ολοκληρωτικό πόλεμο, τον 
πόλεμο της συνολικής κοινωνικής εμπλοκής και καταστροφής. Ό­
πως διακρίνονται και από την κυρίαρχη σήμερα στην Αμερική και 
άλλες χώρες της Δύσης, πολεμική ιδεολογία της ασφάλειας.42

Η ασφάλεια και, ιδιαίτερα, η χιμαιρική προσδοκία μιας ολικής 
εξασφάλισης από κάθε «εξωτερικό κίνδυνο», πρέπει να υποστηρι- 
χθεί από μία γενική αρχή ικανή να συσπειρώνει, άλλοτε παθητικά 
και άλλοτε ενεργητικά, τους πολίτες.

Η ιδεολογία του πολέμου θα παίξει ακριβώς αυτόν το ρόλο.
Θα λέγαμε, πιο συγκεκριμένα, ότι ο πόλεμος μετά την 11η Σε­

πτεμβρίου δεν λειτουργεί μόνον ως απότοκος των διαδικασιών

42. Χρήσιμα ήταν τα στοιχεία που συνέλεξε η Λ. Σελανικλή στη σχετική εργα­
σία της στο μάθημα «Πολιτική βία στον σύγχρονο κόσμο» στο Τμήμα Πολιτικών 
Επιστημών-ΑΠΘ, 2005 (δακτυλογραφημένη).



80 Π ΑΝ ΑΓΗΣ ΠΑΝΑΓΙΩΤΟΠΟΥΛΟΣ

συντηρητικοποιήσης που προκάλεσε η εμπειρία της τρομοκρατίας. 
Ο πόλεμος, ως σταθερή αναπαράσταση, λειτουργεί ενεργητικά 
στην κατασκευή αυτού του νέου κοινωνικού συμβολαίου. Αν μπο­
ρούσε κανείς να ρηματοποιήσει αυτή τη διαδικασία θα έλεγε ότι, 
αν ο φόβος οδήγησε στον πόλεμο και στη γενική στρατιωτικοποίη- 
ση της κοινωνικής εμπειρίας, ο τελευταίος με τη σειρά του προσδί­
δει συνοχή στο ιδεολόγημα της ασφάλειας. Η διαπίστωση «είμαστε 
σε πόλεμο» δεν έχει την ίδια βαρύτητα στις 12 Σεπτεμβρίου 2001 
και την παραμονή της εισβολής στο Ιράκ.

Συγκεκριμένα, η ιδέα του προληπτικού αλλά και του παραδειγ­
ματικού πολέμου, που αποσκοπεί στην εξουδετέρωση κάθε πιθα­
νής εστίας κινδύνου, είναι αυτή που σταδιακά διαμορφώνει όχι 
μόνο τη συναίνεση γύρω από το κράτος έκτακτης ανάγκης, αλλά 
και την ίδια την κοινωνία έκτακτης ανάγκης,43 Η πολεμική ιδεολο­
γία που κυριαρχεί σήμερα εφαρμόζει τη στρατηγική ενός παρατε- 
ταμένου πρώτου πλήγματος που δεν λογαριάζει αμάχους, απώλει­
ες, εκατέρωθεν νεκρούς και φυσικά που περιφρονεί τις αρχές του 
διεθνούς δικαίου και παρακάμπτει τις κεντρικές αξίες του φιλε­
λευθέρου πολιτισμού. Ουσιαστικά, χωρίς να ακυρώνει, αμφισβητεί 
το πολιτισμικό πεδίο της φιλελεύθερης παγκοσμιοποίησης.

Με άλλα λόγια, μπορούμε να σκεφτούμε ότι η αναδόμηση ενός 
κυριαρχικού κράτους στην κατεύθυνση της ασφάλειας και με βασι­
κό ιδεολογικό υπο-στήριγμα τον πόλεμο, ενός κράτους που, για να 
υπηρετήσει αυτούς τους στόχους, δεν θα διστάσει να χωρίσει ξανά 
τον κόσμο σε απειλούμενους και σε «απειλητικούς», αναιρεί την ί­
δια τη λογική της νεο-φιλελεύθερης και αγοραίας τάξης των πραγ­
μάτων. Αντικαθιστά δε την οικουμενική καπιταλιστική Νέα Τάξη 
πραγμάτων που προήχθη την τελευταία δεκαετία του 20ού αιώνα, 
(από την οποία, όπως είπαμε, ο πόλεμος δεν απουσιάζει) με ένα ε­
θνικιστικό και ιδεολογικά φορτισμένο σχήμα στο οποίο οι νοημα- 
τοδοτήσεις της «ζωής» έχουν αλλάξει ριζικά. Για να μιλήσουμε με 
τους όρους του Φουκώ, θα λέγαμε ότι το ειρηνοπολεμικό συνεχές 
έχει διασπαστεί από μια μεταβολή σημαντικών περιοχών του βιο- 
πολιτικού παραδείγματος.

Αντίθετα με την αγοραία λογική της αστυνόμευσης του κόσμου 
προς χάριν της συμβολικής και υλικής ευρυθμίας της αγοράς, η 
σημερινή αμερικανική πολιτική αλλά και αυτή πολλών ευρωπαϊ­

43. Βλ., και πάλι, G. Agamben, Etat d'exception- Homo Saceru, ό.π.



ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΕΛΕΓΧΟΥ ΚΑΙ ΚΟΙΝΩΝΙΕΣ ΦΟΒΟΥ 81

κών κρατών44 επαναφέρει σε όλα τα πεδία μεγάλες διαιρέσεις. Οι 
τελευταίες μοιάζουν να έχουν πολιτισμικό και θρησκευτικό υπό­
βαθρο και δεν περιορίζονται σε έναν πολιτειολογικό δυϊσμό. Η α­
μερικανική πολιτική αντιπαραθέτει τον άξονα του καλού στον ά­
ξονα του κακού, επικαιροποιώντας παλιές διαιρέσεις, όπως Δύση- 
Ανατολή, ολοκληρωμένοι χριστιανοί-άπιστοι.45 Ο βασικός όμως 
διαχωρισμός πάνω στον οποίο οργανώνεται αυτή η νέα ιδεολογία 
του πολέμου, τοποθετείται ανάμεσα σε μία πλειοψηφία απειλουμέ- 
νων πολιτών εντός του απειλούμενου κράτους και σε ένα άγνωστο 
πλήθος απειλητικών. Στην εμπόλεμη αυτή συνθήκη αντιστοιχεί και 
εκείνο το νέο κοινωνικό συμβόλαιο που σκληραίνει τους κατα­
σταλτικούς μηχανισμούς. Ο θάνατος κάθε πιθανού τρομοκράτη, 
κάθε δυνητικού παραβάτη, εν τέλει καθενός που θα είχε έναν οποι- 
ονδήποτε λόγο ή κάποια στοιχεία ταυτότητας που τον διαφορο­
ποιούν από τα κυρίαρχα υποδείγματα, μοιάζει πλέον αυτονόητος.

Ο «παγκόσμιος χωροφύλακας των λαών» έχει αλλάξει ρούχα. 
Έχει ενδυθεί τη στρατιωτική παραλλαγή και πολεμάει τους κα­
κούς. Για να τους σκοτώσει. Δεν ενδιαφέρεται πια να πειθαρχήσει 
τους αποκλίνοντες. Η σύσταση του νέου εμπόλεμου υποκειμένου 
μοιάζει να είναι βαθύτατα ιδεολογική γι’ αυτό και πολύ δύσκολα 
εκλογικεύσιμη. Ίσως να μπορούσε κανείς σε αυτό το σημείο να 
σκεφτεί μία ακόμη διάκριση, αυτή μεταξύ λειτουργικού και ιδεο­
λογικού πολέμου, αν η έννοια της λειτουργίας δεν είχε πολλαπλές 
θετικές συνδηλώσεις.

Η ευκολία πάντως με την οποία συγχέονται οι δύο περίοδοι και 
οι αντίστοιχες κοινωνικές λογικές που προσπαθήσαμε να χωρί­
σουμε, ενισχύεται από αυτή την ανεκλογίκευτη κρατική βία που 
εκφράζει -ας το ομολογήσουμε- μεγάλες πλειοψηφίες και που, συ­
νεπώς, μεταχειρίζεται το ιδίωμα της δημοκρατικής νομιμοποίη­
σης.46 Μεγάλες δημοκρατικά εκφρασμένες πλειοψηφίες της ασφά­
λειας που συνειδητά απεμπολούν ολόκληρες περιοχές των κοινω­
νικών και πολιτικών του ελευθεριών.

44. Παραδείγματος χάριν, η γαλλική αστυνομία αναθεώρησε το 2002 το επίση­
μο στρατηγικό της δόγμα, από προληπτικό σε κατασταλτικό.

45. Τ. Άλι, Η σύγκρουση των φονταμενταλισμών. Σταυροφορίες, Τζιχάντ και 
νεοτερικότητα, Άγρα, Αθήνα 2003.

46. Ορισμένα από αυτά τα παράδοξα αναδεικνύει ο Στ. Γουργουρής, «Το Ιράκ 
ως καθρέπτης του αμερικανικού συμπλέγματος», στο Β. Παπαδοπούλου (επιμ.), 
Et in Iraq ego ή ο πόλεμος συνεχίζεται, Πλέθρον, Αθήνα 2001.



82 ΠΑΝΑΓΗΣ ΠΑΝΑΓΙΩΤΟΠΟΥΛΟΣ

Το ζήτημα δεν είναι πάντως να διαλέξουμε τι προτιμάμε. Εξάλ­
λου κανείς δεν μας ρωτάει. Να προτιμήσουμε την κλινική ή τη 
στρατηγική αντιμετώπιση της ζωής και του θανάτου; Να αναπολή­
σουμε τον ελεγχόμενο πλουραλισμό ή να συνταχθούμε με τις τρο­
μαγμένες και πληγωμένες πλειοψηφίες; Να θρηνήσουμε την καπι­
ταλιστική παγκοσμιοποίηση του πολιτισμού, την πολλαπλότητα 
των επιτρεπομένων εμπειριών47 ή να υπομείνουμε τους νεο-κρατι- 
κούς εθνικισμούς και την επιστροφή του κοινωνικού κρατισμού 
που ανερυθρίαστα μας προτείνει ήδη πλανητικές και τοπικές κα­
ραντίνες για την αθεράπευτη πνευμονία;

Μήπως πρέπει, ανατρέχοντας σε παλαιούς οικονομικούς ντετερ- 
μινισμούς, να περιμένουμε τα πράγματα να «λογικευτούν» μέσω 
της αγοράς και του εμπορίου; Ποια κοινωνική τάξη, ποιος πολιτι­
σμός θα μας απαλλάξει από την ηλιθιότητα της στρατιωτικής ζωής, 
για να παραφράσουμε ένα παλαιό κείμενο κοινωνικής πολεμικής;

Ο χώρος δεν είναι ο κατάλληλος για πολιτικές υποδείξεις. Η 
ενδελεχής όμως μελέτη των συνεχώς μεταλλασόμενων μορφών του 
πολέμου, της εξουσίας, της βίας και των αντιστάσεων σε αυτές, ί­
σως μας επιτρέψει να αντιληφθούμε ότι αυτό που κινδυνεύει σήμε­
ρα δεν είναι το όραμα της κοινωνικής δημοκρατίας. Είναι σαφές 
ότι, στις παρούσες συνθήκες, το όραμα αυτό βρίσκεται ήδη σε ανα­
στολή. Επείγει η υπεράσπιση της πολιτικής δημοκρατίας.

47. Με κρυφό λάβαρο τον σεξουαλικό τουρισμό του δυτικού καταναλωτή που 
περιγράφει ο καταραμένος και τόσο διορατικός Μισελ Ουελμπέκ, Πλατφόρμα, Ε­
στία, Αθήνα 2002.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

