
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Τόμ. 21, Αρ. 1 (2003)

  

 

  

  Η κριτική του Παναγιώτη Κονδύλη στη θεωρία
του επικοινωνιακού πράττειν του Jürgen
Habermas 

  Νικόλαος Τσίρος   

  doi: 10.12681/hpsa.14756 

 

  

  Copyright © 2017, Νικόλαος Τσίρος 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Τσίρος Ν. (2017). Η κριτική του Παναγιώτη Κονδύλη στη θεωρία του επικοινωνιακού πράττειν του Jürgen Habermas.
Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, 21(1), 5–27. https://doi.org/10.12681/hpsa.14756

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 27/01/2026 11:29:02



ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΤΣΙΡΟΣ'

Η ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ ΠΑΝΑΓΙΩΤΗ ΚΟΝΔΥΛΗ
ΣΤΗ ΘΕΩΡΙΑ ΤΟΥ ΕΠΙΚΟΙΝΩΝΙΑΚΟΥ ΠΡΑΤΤΕΙΝ
ΤΟΥ JÜRGEN HABERMAS

Το άρθρο παρουσιάζει την κριτική του Παναγιώτη Κονδύλη στη θεω­
ρία της επικοινωνιακής δράσης του Jürgen Habermas. Η κριτική αυτή 
αναφέρεται τόσο στην επιστημολογία όσο και στο περιεχόμενο της 
θεωρίας του γερμανού φιλόσοφου. Επισημαίνονται εκείνα τα σημεία 
που καθιστούν ευάλωτη τη χαμπερμασιανή επιχειρηματολογία λόγω 
της απουσίας ουσιωδών ανθρωπολογικών προϋποθέσεων. Παράλλη­
λα, σκιαγραφείται η περιγραφική θεωρία της απόφασης του Κονδύλη 
και η «κοινωνιοντολογία» του, ως απόπειρα ερμηνείας της κοινωνι­
κής σχέσης. Συμπερασματικά, επισημαίνονται τα θεωρητικά πλεονε­
κτήματα αλλά και τα μειονεκτήματα της ανάλυσης των δύο κορυφαί­
ων στοχαστών.

1. ΕΙΣΑΓΩΓΗ

Το ακροτελεύτιο έργο του Παναγιώτη Κονδύλη φέρει τον τίτλο 
«Το Πολιτικό και ο Άνθρωπος. Κοινωνική σχέση, κατανόηση, ορ- 
θολογικότητα»1 και αποτελεί τον πρώτο από τους τρεις τόμους της 
ιδρυτικής θεμελίωσης της «κοινωνιοντολογίας» (Sozialontologie) 
ως ανασυνθετικής-εποπτικής ερμηνείας του κοινωνικού στοιχείου. 
Ο τόμος αυτός δημοσιεύθηκε πρωτοτύπως στη γερμανική γλώσσα 
το 1999 από τα κατάλοιπα των χειρογράφων του έλληνα στοχα­
στή. Ατυχώς, ο απροσδόκητος θάνατός του, το καλοκαίρι του 1998, 
κατέστησε ανολοκλήρωτο και, αναγκαστικά, αποσπασματικό το 
μεγαλόπνοο εγχείρημα μιας συνολικής γνωσιοθεωρητικής επανα­
προσέγγισης του κοινωνικού πράττειν. Έτσι, ο δεύτερος τόμος υ-

* Διδάκτορας της Φιλοσοφίας του Πανεπιστημίου της Χαϊδελβέργης.
I. Ρ. Kondylis, Das Politische und der Mensch: Grundziige der Sozialontologie, 

Band I, Soziale Beziehung, Verstehen, Rationalität, Akademie Verlag, Βερολίνο 1999.
ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ.21, ΜΑΪΟΣ 2003



ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΤΣΙΡΟΣ

πό τον τίτλο «Κοινωνία ως πολιτική συλλογικότητα» και ο τρίτος 
υπό τον τίτλο «Ταυτότητα, Εξουσία, Πολιτισμός» έμελλε να μην 
γραφούν ποτέ. Απέμεινε η οδυνηρή πληροφορία του εκδότη του 
γερμανικού πρωτοτύπου, Falk Horst, ότι ο Παναγιώτης Κονδύλης, 
όπως προφορικά του είχε εκμυστηρευθεί, «τα είχε όλα έτοιμα στο 
κεφάλι» και ότι τώρα, πλέον, χρειαζόταν απλώς να τα μεταφέρει 
στο χαρτί.2

Στον υπάρχοντα πρώτο τόμο ο αναγνώστης προϊδεάζεται εξ 
αρχής για έναν καθολικού τύπου αναστοχασμό του κοινωνικού. 
Το έργο χωρίζεται σε πέντε μέρη. Στο πρώτο μέρος συσχετίζεται η 
κοινωνική θεωρία με τα δομικά χαρακτηριστικά της μαζικοδημο- 
κρατικής κουλτούρας.3 Ιδίως, ασκείται κριτική στις σημαντικότε­
ρες εκφάνσεις της σύγχρονης κοινωνικής θεωρίας, μεταξύ δε άλ­
λων, στη συστημική θεωρία του Niklas Luhmann και στη θεωρία του 
επικοινωνιακού πράττειν του Jürgen Habermas. Στο δεύτερο μέρος 
βρίσκουμε ουσιώδεις ενοράσεις της κοινωνιοντολογίας ως μεθο­
δολογικής προϋπόθεσης, αλλά και ως γνωσιακής ανασκόπησης του 
Κοινωνικού και, δη, σε ευθεία αντιπαράθεση με τα κελεύσματα του 
μεθοδολογικού ατομισμού. Το τρίτο και τέταρτο μέρος αφιερώνο­
νται στην εκ των ένδον ανάλυση της κοινωνικής σχέσης. Εξέχουσα 
θέση καταλαμβάνει η «ανθρωπολογική» ορίζουσα της επικοινω­
νίας· με αφορμή αυτή ο Κονδύλης επανέρχεται και ασκεί δριμύτα- 
τη κριτική τόσο στη συστημική θεωρία όσο και στις ουτοπικές εξι- 
δανικεύσεις του Habermas αναφορικά με την προοπτική ενός δια­
λόγου που κατατείνει στην ηθική της συναίνεσης χωρίς την ύπαρξη 
οποιωνδήποτε κατεξουσιαστικών δεσμεύσεων. Στο πέμπτο και τε­
λευταίο μέρος καταγράφονται οι έννοιες της ορθολογικότητας, 
του συμβόλου και της γλώσσας, έτσι όπως αλληλοεξαρτώνται στο 
τεταμένο πεδίο της κοινωνικής σχέσης. Έμφαση δίδεται στην κρι­
τική της βεμπεριανής έννοιας της «ορθολογικότητας ως προς τον 
σκοπό» (Zweckrationalität)4 και στην προβληματική ιδεοτυπική τα­
ξινόμηση του κοινωνικού πράττειν από τον Max Weber.

Αυτή και μόνον η τηλεγραφική παρουσίαση του παραπάνω έργου

2. Στο ίδιο, στις εισαγωγικές παρατηρήσεις.
3. Στο ίδιο, σ. 8 κ.ε. Για μιαν ενόελεχέστερη ανάλυση των τυπολογικών χαρα­

κτηριστικών της μαζικοόημοκρατίας βλ. Ρ. Kondylis, Der Niedergang des bürger­
lichen Denk - und Lebensform. Die liberale Moderne und die massendemokratische 
Postmoderne, Act Humaniora, Weinheim 1991, σ. 188-208.

4. P. Kondylis, Das Politische und der Mensch..., ό.π., σ. 589 κ.ε.



Η ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ Π. ΚΟΝΔΥΛΗ ΣΤΗ ΘΕΩΡΙΑ TOY J. HABERMAS

καταμαρτυρεί τη θεματολογική ευρύτητα και τη σχεδόν ανεξάντλη­
τη ποικιλία των στόχων που επιλέχθηκαν από τον Κονδύλη προς 
θεωρητική αντιπαράθεση. Ένας από αυτούς τους στόχους, η κριτι­
κή του στη θεωρία του επικοινωνιακού πράττειν του J. Habermas, 
τυγχάνει ξεχωριστής προσοχής και σημασίας λόγω της διαρκώς 
αυξανόμενης επιρροής του γερμανού στοχαστή στον χώρο της νεό­
τερης ευρωπαϊκής σκέψης. Σύμφωνα με τον Habermas, μια θεωρία 
της κοινωνίας είναι εφικτή μονάχα ως ο αναστοχασμός της γνωρί- 
ζουσας συνείδησης.5 Όμως, προϋπόθεση για την ανάπτυξη μιας τέ­
τοιας θεωρίας είναι η συγκρότηση της ομιλίας στο πλαίσιο μιας 
καθολικής πραγματολογίας η οποία καταδεικνύει ότι πρέπει να γί­
νουν αποδεκτές ορισμένες αξιώσεις επικοινωνιακής εγκυρότητας. 
Ααμβάνοντας θέση υπέρ της προοπτικής ενός διυποκειμενικά μοι­
ρασμένου από τους συμμετέχοντες κόσμου, η θεωρία του επικοι- 
νιυνιακού πράττειν προσανατολίζεται στη δομική κατανόηση του 
νοήματος.6 Η διαλογική θεμελίωση των κανόνων και τα)ν αξιών α­
ποβλέπει στη μέγιστη δυνατή συναίνεση των δρώντων υποκειμέ­
νων και στη ριζοσπαστική, δημοκρατική αλλαγή της νομιμοποίη­
σης της πολιτικής ισχύος.

Ο Κονδύλης εμφανίζεται να ανασύρει από τη φαρέτρα του ένα 
πλήθος επιχειρημάτων που κινούνται τόσο σε επιστημολογικό όσο 
και σε περιεχομενικό επίπεδο ανάλυσης. Προφανώς, ο εμπνευστής 
της περιγραφικής θεωρίας της απόφασης7 διαισθάνεται το αντίπα­
λο δέος της γνωσιοθεωρητικής απειλής που ένα έργο με οικουμενι­
κές αξιώσεις, όπως αυτό του Habermas, θα μπορούσε να ασκήσει 
στη δική του προσπάθεια μιας in toto επαναπραγμάτευσης του κοι­
νωνικού και πολιτικού γίγνεσθαι. Στόχος του παρόντος άρθρου 
είναι να παρουσιάσει την κριτική που ο Κονδύλης άσκησε στον 
Habermas και να συγκεφαλακοσει τα συμπεράσματα που προκύ­
πτουν από αυτήν.

5. Βλ. J. Habermas, «Η ι&έα μιας γνωσιοθεωρίας ως κοινωνικής θεωρίας», στο 
.1. Habermas, Κείμενα γνωσιοθεωρίας και κοινωνικής κριτικής, εκό. Πλέθρον, 
Αθήνα 1990, σ. 64.

6. J. Habermas, «Η διαλεκτική του εξορθολογισμού», στο J. Habermas, Αυτονο­
μία και Αλληλεγγύη, εκό. Ύψιλον. Αθήνα 1987, σ. 64-65.

7. Η περιγραφική θεωρία της απόφασης αναπτύσσεται στο Π. Κονδύλης, 
Ισχύς και Απόφαση. Η διαμόρφωση των κοσμοεικόνων και το πρόβλημα των α­
ξιών, εκδ. Στιγμή, Αθήνα 1991.



ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΤΣΙΡΟΣ

2. Η ΚΡΙΤΙΚΗ ΣΤΗΝ ΕΠΙΣΤΗΜΟΛΟΓΙΑ ΤΗΣ ΘΕΩΡΙΑΣ ΤΟΥ 
ΕΠI KOI ΝΩΝΙ ΑΚΟΥ ΠΡΑΤΤΕΙΝ

Ο Κονδύλης ορίζει την κοινωνιοντολογία ως την Οντολογία του 
Κοινωνικού.8 Το υπό πραγμάτευση αντικείμενό της αποτελεί το 
κοινωνικό είναι που, όμως, δεν κατανοείται ως κάποιο σταθερό 
μέγεθος το οποίο διευθύνει και ιεραρχεί την πολυσχιδεία των κοι­
νωνικών φαινομένων. Το κοινωνικό είναι κατανοείται, πολύ πε­
ρισσότερο, σχεσιακά και περιλαμβάνει εκείνες τις δυνάμεις ή τους 
παράγοντες που διατηρούν αμείωτη την κίνηση της κοινωνίας. 
Ανάλογα σχεσιακός είναι και ο τρόπος με τον οποίο ο Κονδύλης 
αντιλαμβάνεται την επιστημολογία της κοινωνιοντολογίας του: 
τούτη δεν προσφέρει κανένα απώτατο ή τελικό, περιεχομενικό ή 
κανονιστικό κριτήριο για την παρατήρηση της ανθρώπινης κοινω­
νίας και ιστορίας. Παρέχει, απλώς, μιαν αναλυτική βάση από την 
οποία συμπεραίνονται τα ανθρωπολογικά αίτια, που καθιστούν α­
δύνατη την εύρεση του πιο πάνω κριτηρίου.9

Τρεις είναι οι οντικές διαστάσεις του κοινωνικού που, κατά τον 
Κονδύλη, συνιστούν ταυτόχρονα το θεωρητικό τρίπτυχο της κοινω- 
νιοντολογίας: α) η κοινωνική σχέση, β) το Πολιτικό και γ) ο άνθρω­
πος.10 Η κοινωνική σχέση συνυπάρχει με το κοινωνικό είναι: οτιδή­
ποτε συμβαίνει σε μια κοινωνία είναι προϊόν ορατών (ή, ακόμη, αθέ­
ατων) διανθρώπινων σχέσεων και προκύπτει από τη δυναμική που 
αυτές εμπεριέχουν. Το Πολιτικό σχηματίζει την «αλληλόδραση ό­
λων των αλληλοδράσεων», διότι με την ιδιαίτερη ποιότητα που το 
χαρακτηρίζει μπορεί να συνέχει και να συγκρατεί την κοινωνία ως 
Όλο. Τέλος, και όσον αφορά στη λεγόμενη «φύση του ανθρώπου», ο 
Κονδύλης επιχειρεί μια πολυεπίπεδη προσέγγιση: τόσο η διαλογική 
ανθρωπολογία όσο και η ανθρωπολογία των ορμών είναι αναγκαί­
ες συνεισφορές για την κατανόηση των ανθρωπίνων πραγμάτων.

Χωρίς περιστροφές, ο Κονδύλης αμφισβητεί την επιστημολογι­
κή ορθότητα του χαμπερμασιανού παραδείγματος. Η κοινή αφετη- 
ριακή συναντίληψη της θεωρίας του επικοινωνιακού πράττειν και 
της συστημικής θεωρίας ευρίσκεται στην άρνησή τους να κληρονο­
μήσουν το ουσιοκρατικό μοντέλο της προνεωτερικότητας. Αρκετά 
νωρίς έχουν επισημανθεί οι συνέπειες μιας τέτοιας, καθολικού τύ­

8. Ρ. Kondylis, Das Politische und der Mensch.... ό.π., σ. 196.
9. Στο ίδιο, σ. 186.

10. Στο ίδιο. π. 206-219.



II ΚΡΙΤΙΚΗ TOY 11. ΚΟΝΛΥΛΙΙ ΣΤΗ ΘΕΩΡΙΑ TOY J. HABERMAS

που άρνησης: στην προσπάθεια της να ενσωματώσει μιαν εξελικτι- 
κιστική παράμετρο που θα της προσδώσει οικουμενικές αξιώσεις, 
η χαμπερμασιανή ανάλυση παραιτείται εκουσίως από κάθε ιστορι­
κή ή γενετική προσέγγιση του Κοινωνικού." Έτσι, ο αποκλεισμός 
του ηθικού-κανονιστικού στοιχείου από ουσιώδη περιεχομενικά 
μεγέθη δημιουργεί ζήτημα εμπειρικής επαληθευσιμότητας της θεω­
ρίας και, περαιτέρω, ζήτημα συρρίκνωσής της σε ένα αυστηρά προ­
διαγεγραμμένο, φαινομενολογικό-αφαιρετικό πεδίο.

Ο Κονδύλης θεματοποιεί τις παλαιότερες αιτιάσεις κατά του 
Habermas και εμβαθύνει σε αυτές. Θεωρεί ότι τραυματίζονται στοι­
χειώδεις επιστημολογικές δεσμεύσεις στον βαθμό που ο Habermas 
κατασκευάζει μιαν αφηρημένη εικόνα του υποκειμένου, που δεν 
γνωρίζει τίποτε για την εχθρότητα και τον πόλεμο και, επομένως, 
για τα πάθη της ανθρώπινης ψυχής.11 12 Εύλογα σημειώνει ο Κονδύ­
λης ότι, το πρώτο που οφείλει να προσφέρει μια συναινεσιακή θε­
ωρία με βλέψεις πραγματολογικής καθολίκευσης, είναι να εξηγή­
σει εκείνα ακριβώς τα φαινόμενα που prima facie εναντιιόνονται 
σε αυτήν. Ενόσω παρακάμπτει το πρόβλημα της εχθρότητας στη 
σχέση των μερών, μοιραία περιορίζει την όποια επιστημολογική 
προσφορά της σε μιαν αποκλειστικά τυπικοπραγματολογική προ­
σέγγιση της κοινωνικής ζωής.

Βεβαίως, ο Κονδύλης γνωρίζει τους λόγους για τους οποίους ο 
Habermas «μυστικοποιεί»13 την τυπική γενικευσιμότητα της θεω­
ρίας του ως μονοπαραγοντικό κριτήριο της νομιμότητας των αν­
θρωπίνων πραγμάτων. Διαμέσου του παραμερισμού της φιλοσο­
φίας της συνείδησης και της ανθρωπολογίας προβάλλει ο απώτα­
τος στόχος του Habermas να συναγάγει την υποχρεωτικότητα του 
ηθικοκανονιστικού πεδίου από τη διαλογική αναζήτηση της αλή­
θειας. Στο σημείο αυτό, ο Κονδύλης υπενθυμίζει την αναπόφευκτη 
συγγένεια της χαμπερμασιανής κοινωνικής θεωρίας με τον νεοθε­
τικισμό: όπως ο τελευταίος επιχειρεί στο επίπεδο της γνωσιοθεω-

11. Βλ. W.D. Narr - D.H. Runze. «Zur Kritik der politischen Soziologie», στο 
Franz von Maciejewski (επιμ.). Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie, 
Supplement 2, Suhrkamp Verlag, Φρανκφούρτη 1974, σ. 83-84.

12. P. Kondylis, Das Politische und der Mensch..., ό.π., σ. 27.
13. Η έκφραση αναφέρεται από τον W. Fach στην αντιπαράθεσή του με τον J. 

Habermas γύρω από τα ζητήματα της κυριαρχίας και της νομιμότητας, στο W. 
Fach - U. Degen (επιμ.), Politische Legitimität, Campus Verlag, Φρανκφούρτη 1978, 
σ. 119.



10 ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΤΣΙΡΟΣ

ρίας (Erkenntnistheorie) και της επιστημολογίας να παράγει δρά­
σεις από τη «σωστή» χρήση της γλώσσας, έτσι και η θεωρία της ε- 
πικοινωνιακής δράσης επιχειρεί στον χώρο του Κοινωνικού να 
κατασκευάσει νομιμότητα διά της «ορθής» εφαρμογής ενός τυπι­
κού μηχανισμού συναινεσιακής διαδικασίας.14

Στο σημείο αυτό ο Κονδύλης παραβλέπει ότι, για τον Habermas 
της ύστερης περιόδου, η επιστημολογία παύει να αποτελεί τη «βασι­
λική οδό» για την κριτική θεωρία. Το μέγα ζητούμενο της κοινωνι­
κής θεωρίας δεν είναι να δείξει τα διαπιστευτήριά της χρησιμοποι­
ώντας stricto sensu μεθοδολογικούς όρους.15 Η υπέρβαση του νεοθε­
τικισμού επιχειρείται μέσω μιας θεμελιωτικής δικαιολόγησης του 
πρακτικού λόγου που στοχεύει επιμόνως στη συναίνεση. Προς την 
κατεύθυνση αυτή, η κοινωνική θεωρία θα αναζητήσει την έξοδο από 
τα γρανάζια της φιλοσοφίας της συνείδησης: οι κανόνες που θεμε­
λιώνονται διαλογικά και τα καθολικοποιήσιμα διαφέροντα έχουν 
έναν μη συμβατικό χαρακτήρα. Τούτο, διότι κατά τον Habermas, οι 
κανόνες αυτοί δεν είναι ούτε προϊόν του εμπειρικού βίου, ούτε τί­
θενται σε ισχύ με μιαν απλή απόφαση. Πολύ περισσότερο συνι- 
στούν πράξεις του υπερβατολογικού υποκειμένου, έτσι όπως δια­
μορφώνονται από τα μέσα της εργασίας, της γλώσσας και της κυ­
ριαρχίας.16

Η παραίτηση της θεωρίας του επικόινωνιακού πράττειν από κά­
θε ανθρωπολογική συγκεκριμενοποίησή της ενοχλεί τον Κονδύλη, 
που πιστεύει ότι ο προσανατολισμός της ενάντια στη φιλοσοφία 
του υποκειμένου τελικώς δημιουργεί την εντύπωση της eo ipso ισο- 
πέδωσης κάθε μορφής ανθρωπολογίας. Προς τούτο, επιστρατεύει 
το διόλου αμελητέο επιχείρημα της ιδίας δυναμικής που αναπτύσ­
σει η κοινωνική σχέση: μια ανθρώπινη επαφή λαμβάνει ενίοτε ε­
χθρικά χαρακτηριστικά για πλείστους όσους λόγους. Η απέχθεια 
«της πρώτης ματιάς» είναι ένας από αυτούς αλλά όχι και ο μονα­
δικός. Έχθρα είναι ανθρωπολογικά δυνατόν να δημιουργηθεί και 
όταν περισσότερα του ενός υποκείμενα προσανατολίζονται, εξαι- 
τίας κοινών επιθυμιών ή αξιώσεων, σε στόχους ή συμφέροντα που 
δεν είναι δυνατόν να ικανοποιηθούν ταυτόχρονα. Τότε εγείρονται

14. P. Kondylis, ό.π., σ. 28.
15. Βλ. J. Habermas, «Ένα φιλοσοφικοπολιτικό πορτρέτο», στο J. Habermas, 

Αυτονομία και, Αλληλεγγύη, ό.π., σ. 106-107.
16. Βλ. J. Habermas, «Γνώση και διαφέρον», στο J. Habermas. Κείμενα γνωσιο- 

θεωρίας και κοινωνικής κριτικής, ό.π., σ. 34-46.



II ΚΡΙΤΙΚΗ TOY II. ΚΟΝΔΥΛΗΣΤΗ ΘΕΩΡΙΑ ΤΟΥ J. HABERMAS

από τους συμπαίκτες αγωνιώδη ερωτήματα του τύπου: «ποιος εί­
ναι αυτός ο άνθρωπος;» (ήγουν ο αντίπαλος συνοδοιπόρος μου) ή 
«τι τελικώς αποζητεί» ή «μήπως έχει κατά νου το κακό»; Ο Κον- 
δύλης σημειώνει χαριτωμένα, ότι τέτοιου είδους ερωτήματα επι­
λύονται από τους ορεγόμενους την εχθρότητα μόνο διαμέσου της 
υποχρεωτικής, προσωπικής συναναστροφής μαζί τους.17

Τα παραπάνω οδηγούν στο συμπέρασμα ότι, ναι μεν η φιλία ή, έ­
στω, η αμοιβαιότητα και η συμπάθεια πρέπει να εξυμνούνται από 
ηθικής πλευράς ως αποκλειστικός τόπος της διυποκειμενικότητας, 
όμως κοινωνιοντολογικά είναι αθεμελίωτα μεγέθη ενόσω λησμο­
νούν την περίπτωση της σύγκρουσης, της κλιμάκωσης της βίας ή α­
κόμη και τον πόλεμο ως ανθρωπολογικές εκφάνσεις του κοινωνι­
κού πράττειν.18 Οπότε, η χαμπερμασιανή επιστημολογία διολισθαί­
νει σε μια ακραιφνώς ουτοπική εξιδανίκευση της δράσης και δεν 
αναστοχάζεται το υποκείμενο ως αυτό που πράγματι είναι: ένα έμ­
βιο ον με σάρκα και οστά, με παλινωδίες, πάθη κι αμφιταλαντεύσεις.

Ολοκληρώνοντας την κριτική του στη χαμπερμασιανή επιστημο­
λογία, ο Κονδύλης τονίζει ότι είναι εξαιρετικά σχηματική η θέση της 
σχετικά με τη φιλοσοφία του υποκειμένου. Πράγματι, ο Habermas 
θέτει ως δεδομένο ότι η φιλοσοφία του υποκειμένου αντιλαμβάνε­
ται μοναδολογικά τον άνθρωπο ως ατομικό φορέα και κοινωνό 
γνωσιακών ή ηθικών προδιαθέσεων που εναντιώνονται στον κα­
ταναγκασμό τους από τον εξωτερικό κόσμο, ήγουν τον κόσμο των 
αντικειμένων. Αντίθετα, ο Κονδύλης σημειώνει ότι η εικόνα αυτή 
είναι απλουστευτική και περιορισμένη. Ήδη, η φιλοσοφική αν­
θρωπολογία, από τον καιρό του Feuerbach και του Marx, κατέρρι- 
ψε ως πλάσμα της φαντασίας το ατομικιστικό ιδεώδες της φιλοσο­
φίας του υποκειμένου. Επιπροσθέτως, η γερμανική ανθρωπολο­
γία, από το 1920 και εντεύθεν, οριστικοποίησε τη ρήξη με την πιο 
πάνα) εικόνα, γεγονός που ο Habermas παρουσιάζεται να αγνοεί ε­
πιδεικτικά καθιστώντας, έτσι, ανιστόρητη την όποια κριτική του 
απέναντι στη φιλοσοφία του υποκειμένου.19

Πάντως, ο λόγος που ο Habermas εγκαταλείπει βαθμηδόν τη φι­
λοσοφία της συνείδησης προς χάριν της φιλοσοφίας της διυποκει- 
μενικότητας, σχετίζεται με την κεντρική ιδέα του ότι ένα τέλος 
(σκοπός) αμοιβαίας κατανόησης βρίσκεται πάντοτε στη γλωσσική

17. P. Kondylis, ό.π., σ. 403.
18. Στο ίδιο, σ. 404.
19. Στο ίδιο, σ. 66-67.



12 ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΤΣΙΡΟΣ

επικοινωνία.20 Προκειμένου να καταγράψει τη διαλεκτική του ε- 
ξορθολογισμού του πρακτικού Λόγου, προτείνει μια δομική ανά­
λυση του βιόκοσμου, βασισμένη σε μια νέα θεωρία της επικοινω­
νίας. Κατά τη γνώμη του, μέσω μιας τέτοιας θεωρίας δεν υποχρε­
ώνεται κανείς να προχωρά την ανάλυση ομιλώντας μόνο για ατο­
μικούς δρώντες και για τις συνέπειες των πράξεών τους, αλλά πο­
λύ περισσότερο να εμβαθύνει στα χαρακτηριστικά των βιόκοσμων 
εντός των οποίων αυτοί κινούνται. Η επιλογή μιας φορμαλιστικής 
επικοινωνιακής θεωρίας από τον Habermas στοχεύει στην εξέταση 
των συνθηκών της διυποκειμενικής ισχύος της επικοινωνίας, προ­
κειμένου να παράσχει επαρκείς απαντήσεις στο ερώτημα του πώς 
μπορούν να εφαρμοσθούν δικαιολογημένοι κανόνες και πώς μπο­
ρούν να πραγματοποιηθούν οι ηθικές ενοράσεις των υποκειμένων.

3. Η ΚΡΙΤΙΚΗ ΣΤΟ ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΟ ΤΗΣ ΘΕΩΡΙΑΣ 
ΤΟΥ ΕΠΙ ΚΟΙΝΩΝ ΙΑ KO Y ΠΡΑΤΤΕΙΝ

Από απόψεως περιεχομένου ο Κονδύλης κρίνει κατ’ αρχήν ως α­
δικαιολόγητη την απόλυτη ταύτιση του κοινωνικού πράττειν με τη 
διυποκειμενική ισχύ της επικοινωνίας. Ο Κονδύλης θεωρεί ότι, εν 
προκειμένω, ο Habermas περιορίζει αδικαιολόγητα το Όλο στις α­
νάγκες μιας εννοιολογικής κατασκευής που, όμως, στερείται θεω­
ρητικής σπουδαιότητας. Δίχως την ανάδειξη της κοινιονικής σχέ­
σης τος όρου για την παραγωγή νοήματος, ο Habermas εναντιώνε- 
ται σε βασικές ανθρωπολογικές προϋποθέσεις της επικοινωνίας 
που καθιστούν εύλογους τους λόγους για τους οποίους το κοινό 
γλωσσικό αίσθημα δεν θα επιθυμούσε να εξισώσει επικοινωνιακά 
τον δολοφονημένο με το δολοφόνο του, όπως σχολιάζει δηκτικά ο 
Κονδύλης.21 Απαραίτητη, δηλαδή, είναι η επέκταση της έννοιας της 
επικοινωνίας πέραν της τυπικής-φορμαλιστικής σημασίας της, ώ­
στε να συμπεριλάβει τον εσωτερικό μηχανισμό της κοινωνικής σχέ­
σης που καθορίζει τις προϋποθέσεις της συνεννόησης και της α­
νταλλαγής πληροφοριών.

20. Βλ. J. Habermas. Η διαλεκτική τον εξορθολογισμοι'ι, ό.π., σ. 48.
21. Ρ. Kondylis. ò.jr.. σ. .392.



Η ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ Π. ΚΟΝΔΥΛΙ! ΣΤΗ ΘΕΩΡΙΑ TOY J. HABERMAS 13

α. Η απουσία αναγκαίων ανθρωπολογικών προϋποθέσεων

Ποια, λοιπόν, είναι τα ανθρωπολογικά προαπαιτούμενα που, κα­
τά τη γνώμη του Κονδύλη, δεν λαμβάνει υπόψη του ο Habermas; 
Πρόκειται για υπαρξιακού τύπου προϋποθέσεις, όπως η εκφρα­
στικότητα των μερών, η αμεσότητα μιας συνάντησης, ο βαθμός έ­
ντασης ή το αιφνίδιο μιας συνομιλίας - με μια λέξη, όλα εκείνα τα 
επικοιναινιακά χαρακτηριστικά που γνώριζαν αρκετά καλά οι πα- 
λαιές διαλογικές σχολές αλλά που έχουν ελάχιστη θέση στις απρό­
σωπες κανονικότητες και στις συμμετρίες ενός πλήρως εξορθολο- 
γισμένου επικοινωνιακού πράττειν τύπου Habermas.

Αντιθέτως, ο Κονδύλης συμπεριλαμβάνει την εκφραστικότητα 
ως sine qua non προϋπόθεση για την επίτευξη μιας πλήρους νοήμα­
τος αισθητηριακής πρόσληψης (Wahrnehmung) του Άλλου ως επι- 
κοινωνιακού συμμετέχοντος. Σε ένα πρώτο επίπεδο κατανόησης, 
είναι αδιανόητη η οποιαδήποτε αντιληπτική κρίση για τον Άλλο, 
δίχως τον «εδώ και τώρα» συμβολισμό της έκφρασης. Πράγματι, έ­
νας αποστεωμένος από τη σημασία της έκφρασης ρηματικός γλωσ­
σικός συμβολισμός θα ισοδυναμούσε με τον αποκλεισμό κάθε μορ­
φής δημιουργικής δράσης που θα επιθυμούσε να εναντιωθεί στις ε­
πιταγές της εργαλειακής ορθολογικότητας και ενός παγκοσμιοποι- 
ημένου επικοινωνιακού λόγου.22

Κατά τον Κονδύλη, η θεωρία του επικοινωνιακού πράττειν πα­
ρουσιάζεται αδιάφορη απέναντι στη βαρύνουσα σημασία της έκ­
φρασης, της αμεσότητας και της έντασης που συνοδεύουν τα γλωσ­
σικά ενεργήματα μιας διυποκειμενικής επαφής. Τούτο, διότι όλες 
οι διαπροσωπικές σχέσεις δεν έχουν μόνο γλωσσικές αλλά και 
πρακτικές ορίζουσες ως προς τη δυνατότητα διεξαγωγής ενός δια­
λόγου.23 Τα παραπάνω σχόλια δεν παραγνωρίζουν το γεγονός ότι 
ο Habermas οραματίζεται ένα ανώτατο στάδιο επικοινωνιακής η­
θικής στο οποίο «τα δυναμικά των ορμών» θα μπορούσαν να κα­
ταστούν αντικείμενο ορθολογικού μετασχηματισμού διαμέσου της 
επικοινωνιακής δομής της κοινωνικής δράσης. Όμως, αναφύεται 
πρακτικά το ερώτημα, εάν είναι τελικώς δυνατή μια διαδικασία

22. Βλ. Α. Δεληγιιόργη, Ο μοντερνισμός στη σύγχρονη φιλοσοφία. Η αναζήτη­
ση της χαμένης ενότητας, εκό. Αλεξάνδρεια, Αθήνα 1996, σ. 333.

23. Βλ. Η. Girndt, «Zum Problem der Legitimation politischen Handelns. Eine 
Auseinandersetzung mit Jürgen Habermas», στο von P.G. Kielmansegg (επιμ.), Legiti­
mationsprobleme politischer Systeme, Westdeutscher Verlag, Opladen 1976, σ. 6.3.



14 ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΤΣΙΡΟΣ

κοινωνικοποίησης που εδράζεται αποκλειστικά στον εκγλωττισμό 
και την εσωτερίκευση όιυποκειμενικών κανόνων.

Φαίνεται μάλλον από τα προεκτεθέντα, ότι οι ανάγκες μιας 
ακραιφνούς επικοινωνιακής μεθοδολογίας εξωθούν τον Habermas 
να λησμονήσει ένα πρωτεύον αξίωμα της φροϋδικής ψυχανάλυσης, 
ήτοι την υλικότητα και την ανεξαρτησία του σώματος, έτσι όπως 
αυτό διαμορφώθηκε στη θεωρία των ορμών.24 Υποτίθεται ότι η πα­
ράλειψη του Habermas να έρθει σε επαφή με την εξω-γλωσσική 
πραγματικότητα και να την αποδεχθεί γνωσιοθεωρητικά ως ανα­
γκαίο περιβάλλον για την επικοινωνία, ενισχύει την επιχειρηματο­
λογία του Κονδύλη και, προφανώς, δικαιώνει όσους μέμφονται τον 
γερμανό φιλόσοφο ότι παρέδωσε εντελώς την εσωτερική φύση στην 
επικράτεια του ιρασιοναλιστικού, μη γλωσσικού στοιχείου. Με 
άλλα λόγια, η εκφραστικότητα παραμένει μια terra incognita, μια 
προγλωσσική, μη δυνάμενη να κατηγοριοποιηθεί, εσωτερική φύση.

Έτσι, όμως, παροράται η βασική φροϋδική αντιπαράθεση του 
λόγου με τις ορμές. Ο Habermas εμφανίζεται, σύμφαινα με μια κρι­
τική, να αποσυνδέει την πρόοδο στο βασίλειο της ηθικής από την 
πρόοδο στο βασίλειο της ευτυχίας.25 Μια μελλοντική κοινωνία θα 
μπορούσε να είναι χειραφετημένη ηθικά και δικαιικά μέσω της επι­
κοινωνίας, αλλά την ίδια στιγμή να μην είναι ευτυχισμένη, ενόσω 
θα εξακολουθούσε να απορρίπτει συλλήβδην τη σημασία της έκ­
φρασης και των προδιαθέσεων από τον χώρο της εμπειρικής γνώ­
σης. Τούτο, διότι η γλώσσα εκφράζει όχι μόνον τα συμβαίνοντα 
αλλά και τα δυνάμενα να συμβούν, όχι μόνον τα λεγάμενα αλλά 
και όσα δεν λέχθηκαν ή δεν κατόρθωσαν να εισακουστούν.

Οι παραπάνω κριτικές δεν έμειναν, βεβαίως, αναπάντητες από 
τον Habermas. Σε όσους τον μέμφονται ότι αντιλαμβάνεται τις ε- 
νορμήσεις ως ιρασιοναλιστικά κατάλοιπα της εσωτερικής φύσης 
του υποκειμένου, ανταπαντά μεταφέροντας τη συζήτηση στο δια- 
λογικό επίπεδο της θεωρίας. Έτσι, η εσωτερική φύση δεν συνιστά 
πολιτιστική αοριστία, ούτε θεματοποιείται προκαταβολικά ως ε­

24. Βλ. J. Whitebook, «Λόγος και Ευτυχία. Μερικά ψυχαναλυτικά θέματα στην 
κριτική θεωρία», Λεβιάθαν, τχ. 4, 1989, σ. 42-43.

23. Στο ίδιο, σ. 43-46. Τα παραπάνω δεν σημαίνουν ότι ο Habermas αγνοεί τη 
διαφορά μεταξύ της επικοινωνιακής και της εκφραστικής-μιμητικής διάστασης 
της γλώσσας, αλλά ότι χρωστά μια πιο σαφή εξήγηση της φύσης της αισθητικής- 
πρακτικής ορθολογικότητας. Επ' αυτού, βλ. Μ. Jay, «Habermas και Μοντερνι­
σμός», Λεβιάθαν, τχ. 3, 1988, σ. 86 κ.ε.



Η ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ Π. ΚΟΝΔΥΛΗ ΣΤΗ ΘΕΩΡΙΑ TOY J. HABERMAS

κείνο το υπόστρωμα που οφείλει να τελεί σε αρμονία με τις γλωσ­
σικές δομές ή, ακόμη, και να είναι εντελώς απορροφημένο μέσα σε 
αυτές.26 Το γεγονός ότι ο Habermas τάσσεται υπέρ της διυποκειμε- 
νικής ισχύος της επικοινωνίας, δεν συνεπάγεται ότι εξαλείφει την 
εσωτερική φύση ως μιαν απλή, εξω-γλωσσική αναφορά. Το μείζον 
ερώτημα είναι, τώρα, εάν η εσωτερική φύση δύναται να εξηγηθεί 
καλύτερα μέσω της επικοινωνιακής διάστασης. Οπότε, ο καμβάς 
της συζήτησης δεν οριοθετείται από τους «ιδιαίτερους αστερι­
σμούς των βιωμένων πρακτικών» και από τον τρόπο που ο καθέ­
νας αντιλαμβάνεται για τον εαυτό του την ευτυχία, παρά συνδέε­
ται μόνο με τις γενικές δομές του βιόκοσμου.27 Στο ασφαλές πλαί­
σιο αυτών των δομών θα διερευνήσει πλέον η θεωρία την ορθολο- 
γικότητα της επικοινωνίας.

β. Το πρόβλημα τον επικοινωνιακού πράττειν ως ξεχωριστού τύπον
κοινωνικής δράσης

Η δεύτερη περιεχομενική κριτική του Κονδύλη στη θεωρία του ε­
πικό ινωνιακού πράττειν εντοπίζεται στο κοινωνιοντολογικό πρω­
τείο που αξιώνει ο Habermas: εν προκειμένω, επιχειρείται από τον 
γερμανό στοχαστή η κατασκευή ενός αυτοδύναμου τύπου κοινωνι­
κού πράττειν απέναντι στο στρατηγικό πράττειν, ο οποίος τύπος 
εφεξής θα ονομάζεται επικοινωνιακό πράττειν. Ως στρατηγικό 
πράττειν ορίζεται εκείνο που προσανατολίζει τη δράση του προς 
την επιτυχία υπό το πρίσμα της εφαρμογής κανόνων ορθολογικής 
επιλογής. Εδώ, προέχει ο βαθμός αποτελεσματικότητας του επηρε- 
ασμού τιυν αποφάσεων ενός ορθολογικού αντίπαλου συμπαίκτη. 
Τουναντίον, κατά την επιτέλεση της επικοινωνιακής δράσης, τα 
σχέδια του πράττειν των συμμετεχόντων μερών δεν συντονίζονται 
μέσω εγωκεντρικών υπολογισμών του αποτελέσματος, αλλά μέσω 
ενεργημάτων συνεννόησης.28

26. Βλ. J. Habermas, «Ερωτήματα και αντερωτήματα», Λεβιάθαν, τχ. 4. 19X9, σ. 
69-70.

27. Στο ίδιο, σ. 72. Για μια συστηματική καταγραφή της έννοιας του βιόκο­
σμου στο έργο του Habermas, βλ. Κ. Καβουλάκος, Γιούργκεν Χάμπερμας. Τα θε­
μέλια τον Λόγον και της κριτικής κοινωνικής θεωρίας, εκό. Πόλις, Αθήνα 1996, 
σ. 240 κ.ε.

28. Βλ. J. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Handlungsrationalität 
und gesellschaftliche Rationalisierung, 3 Auflage. Band I, Suhrkamp, Φρανκφούρτη 
1985, σ. 385.



16 ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΤΣΙΡΟΣ

Ο Κονδύλης επισημαίνει ότι ο Habermas εισάγει μιαν ανεπίτρε­
πτη ντεσιζιονιστική διχοτόμηση των δύο τύπων κοινωνικής δρά­
σης διότι, εξ αρχής, παρακάμπτει τη βαθύτερη κοινωνιοντολογική 
διάστασή τους. Η διάσταση αυτή καθίσταται εύληπτη στην εμπειρι­
κή διαπίστωση ότι οι δύο αναλυόμενοι τύποι δράσης έχουν πλεί- 
στες όσες τυπικές και δομικές ομοιότητες που αποσιωπώνται εντε­
λώς από το χαμπερμασιανό επιχείρημα στην προσπάθειά του να ε­
ξυψώσει την επικοινωνιακή δράση σε γνωσιακά αυτόνομο τύπο 
του πράττειν. Κατά τον Κονδύλη, το στρατηγικό πράττειν δεν πε­
ριλαμβάνει μονάχα το πράττειν που εξελίσσεται σε συνθήκες σύ­
γκρουσης. Επιπροσθέτως, εμπεριέχει και το συντεταγμένο πράτ- 
τειν που δεν αποκλείει τη συνεργασία των εμπλεκόμενων μερών.29 
Γι’ αυτό καθίστανται δυσδιάκριτα τα τυπολογικά όρια μεταξύ 
στρατηγικού και επικοινωνιακού πράττειν.

Διά της αναγωγής του επικοινωνιακού πράττειν σε ιδιαίτερο 
τύπο κοινωνικής δράσης, ο Habermas επιθυμεί να διευρύνει την ι- 
δεοτυπική κατηγοριοποίηση του πράττειν που συναντάμε στο έργο 
του Max Weber. Συναρτά την προοπτική της επικοινωνίας με τις 
ανάγκες ενός χειραφετητικού διαψέροντος που είναι ικανό να δια­
σφαλίζει τη σύζευξη της θεωρητικής γνώσης με τη βιούμενη πρα­
κτική. Σε έναν πρακτικό διάλογο θεωρεί ότι δύνανται να ελεγ­
χθούν ποιοι κανόνες αποτελούν έκφραση καθολικοποιήσιμων δια- 
φερόντων και ποιοι χαρακτηρίζονται από μερικότητα.30 Το επικοι- 
νωνιακό πράττειν που οραματίζεται ο Habermas διαρρηγνύει κάθε 
μεθοδολογικό δεσμό με τη βεμπεριανή πραξεολογία του ατόμου.

Πράγματι, στον Weber αναζητάται πάντοτε το νόημα στο ατο­
μικό πράττειν ενός ή περισσότερων, αλλά πάντοτε μεμονωμένων, 
ατόμων. Η διαύγαση της κοινωνικής σχέσης εστιάζεται διαρκώς 
στην ένδοθεν αιτιώδη συνάφειά της με την κάθε ξεχωριστή ατομι­
κότητα και όχι εξωτερικά, σε υπερατομικά θεσμικά μεγέθη.31 Οπό­
τε, το ορθολογικό ως προς τον σκοπό (zweckrational) κοινωνικό 
πράττειν αναφέρεται πραξεολογικά στο καθέκαστο άτομο ως ξε­
χωριστή ατομική συμπεριφορά. Αντιθέτως, ο Habermas διασπά τη

29. P. Kondylis, ό.π., ο. 41 I.
30. Βλ. J. Habermas, «Επίλογος στο γνώση και διαφέρον», στο J. Habermas, 

Κείμενα γνιυσιοθεωρίας καί κοινωνικής κριτικής, ό.π., σ. 100-101.
31. Βλ. Ν. Τσίρος, Η ανάδυση του πολιτικού στο έργο του Max Weber. Μεθο­

δολογικές προϋποθέσεις και αποσαφηνίσεις περιεχομένου, ικδ. A. Ν. Σάκκουλα, 
Αθήνα 2001, σ. 61-62.



Η ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ Π. ΚΟΝΛΥΛΗ ΣΤΗ ΘΕΩΡΙΑ TOY J. HABERMAS 17

βεμπεριανή ατομοκεντρική πραξεολογία εισάγοντας το στοιχείο 
της διυποκειμενικότητας στην επικοινωνιακή δράση που προσανα­
τολίζεται στη συνεννόηση. Με τον όρο επικοινωνιακό πράττειν 
νοείται μια αλληλόδραση συμβολικά διαμεσολαβημένη που υπα­
κούει σε δεσμευτικούς κανόνες και ορίζεται από τις αμοιβαίες 
προσδοκίες ως προς τη συμπεριφορά δύο τουλάχιστον δρώντων υ­
ποκειμένων.32 Στη θέση του βεμπεριανού ιδεοτυπικού ατομοκε- 
ντρισμού εισάγεται τώρα η αναθεωρημένη χαμπερμασιανή επιχει­
ρηματολογία, που αναζητά το νόημα στην αλήθεια των διυποκει- 
μενικά επαληθεύσιμιον γλωσσικιόν περιεχομένων.

Όπως προείπα, ο Κονδύλης δεν αναγνωρίζει το επικοινωνιακό 
πράττειν ως ξεχωριστό τύπο κοινωνικής δράσης. Πιστεύει ότι οι 
δομικές ομοιότητές του με το στρατηγικό πράττειν είναι τόσες, ώ­
στε να νοθεύεται αρκούντως η όποια απόπειρα αναγωγής του σε ι­
διαίτερο τύπο κοινωνικής δράσης. Από την άλλη πλευρά, η κονδυ- 
λική κριτική δεν σχολιάζει τους βαθύτερους λόγους που το επικοι- 
νωνιακό πράττειν αποτελεί για τον Habermas ιδιαίτερο τύπο του 
πράττειν. Πράγματι, ο Habermas προσβλέπει στην επικοινωνιακή 
δράση που κατευθύνεται προς τη συνεννόηση, ως προϋπόθεση για 
μια χειραφετημένη κοινωνία. Διότι μια χειραφετημένη κοινωνία 
δεν είναι, κατά τη γνώμη του, τίποτε άλλο από την «απαλλαγμένη 
από την κυριαρχία επικοινωνία».33 Ο βιόκοσμος είναι εκείνη η α­
πύθμενη δεξαμενή της πολιτισμικής γνώσης από την οποία αντλού­
νται το πλούσια ερμηνευτικά αποθέματα για τη συνεννόηση και 
την επιχειρηματολογία της καθημερινής ομιλίας.

Θα προσθέσω ότι, κατά τη γνώμη μου, παραμένει αξεπέραστος 
ο αναλυτικός πλούτος της ιδεοτυπικής κατηγοριοποίησης του 
Weber απέναντι στη χαμπερμασιανή διεύρυνση για δύο κυρίως λό­
γους: πρώτον, διότι ναι μεν το ορθολογικό ως προς τον σκοπό 
κοινωνικό πράττειν κατευθύνεται υπό το πρίσμα ορθολογικών 
σταθμίσεων, όμως πλεΐστες όσες φορές αναμειγνύεται με αξιακά 
στοιχεία. Κατά συνέπεια, ο κοινωνικά πράττων μπορεί να επιλέ- 
ξει ανάμεσα σε ανταγωνιζόμενους σκοπούς, έτσι ώστε από άποψη 
συμπεριφοράς να προσανατολίζει την εκλογή του ορθολογικά ως 
προς την αξία. Δεύτερον και το κυριότερο, διότι ο Weber δεν α­
γνοεί, αλλά τουναντίον ενσωματώνει τα ανθρώπινα πάθη και την

32. Βλ. J. Habermas, «Τεχνική και επιστήμη ως ιδεολογία», στο J. Habermas, 
Κείμενα γνωσιοθεωρίας καί κοινωνικής κριτικής, ό.π., σ. 133.

33. Στο ίδιο, σ. 164.



18 ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΤΣΙΡΟΣ

ανταγωνιστική φύση του υποκειμένου στο πλαίσιο της μεθοδολο­
γίας του. Γνωρίζει π.χ. ότι η ορθολογική δράση μπορεί να κινηθεί 
με άνεση σε μιαν ερμηνευτική καμπύλη, η οποία θα συμπεριλάμβα- 
νε τόσο μιαν ύψιστη ηθική της ευθύνης όσο και έναν διαμετρικά α­
ντίθετο άκρατο οπορτουνισμό, χωρίς κανένα ηθικό φρόνημα.34

γ. Η κριτική στα μεταθεωρητικά εχέγγυα της θεωρίας toh Habermas

Η τρίτη παρατήρηση του Κονδύλη αφορά στα μεταθειορητικά εχέγ­
γυο της χομπερμασιανής κατασκευής. Ο έλληνας στοχαστής θέτει 
ως δεδομένο ότι η επικοινωνία εμπεριέχει στους κόλπους της μια 
μεταεπικοινωνιακή σύνθεση, ήτοι μια ρητή ή σιωπηρή κατανόηση 
εκείνων των προϋποθέσεων υπό τις οποίες λαμβάνει χώρα ο διά­
λογος ως κριτική των αξιώσεων ισχύος. Φαίνεται ότι η θεωρία του 
επικοινωνιακού πράττειν αγνοεί αυτό το μεταεπικοινωνιακό πρό­
βλημα. Πολύ δε περισσότερο, ο Habermas το παρακάμπτει αντιλέ­
γοντας ότι η επιχειρηματολογία μπορεί να διεξαχθεί σε όλες τις 
περιοχές ή τα πεδία της επικοινωνίας.·35 Περιορίζει, δηλαδή, την 
προσπάθεια για την ανεύρεση συναίνεσης μόνο στις περιπτώσεις 
που τίθενται προς συζήτηση πρακτικές έριδες και όχι όταν εγείρο­
νται προβληματισμοί γύρω από την εγκυρότητα των γενικών, και 
περισσότερο αφηρημένιον, γλιυσσολογικών δομών ή κανόνων του 
πράττειν.

Η φορμαλιστική εξίσωση του επικοινωνιακού με το μεταεπικοι- 
νωνιακό επίπεδο οδηγεί στο ανεμπόδιστο συμπέρασμα ότι, για την 
κριτική των αξιώσεων ισχύος, θα αρκούσε ο συνυπολογισμός των 
επικοινωνιακών συμμετεχόντων μέσω της απουσίας κάθε κυριαρ­
χικού ή εξουσιαστικού προαπαιτούμενου. Η απουσία της κυριαρ­
χίας και η ισότητα των μερών σχηματίζουν ταυτόχρονα το θεμε­
λιωτικό επιχείρημα της θεωρίας του επικοινωνιακού πράττειν και 
το «τυχερό» συναινετικό αποτέλεσμά της. Δεν επιτρέπεται, όμως, 
καμία σύγκρουση που θα εξέρχεται της αθωότητας που προσφέρει 
η επιχειρηματολογία. Έτσι, κατά τον Κονδύλη, η θεωρία του επι- 
κοινωνιακού πράττειν περιγράφει τυπολογικά τον τρόπο λειτουρ­
γίας μιας ιδανικής επικοινωνιακής κοινωνίας υπό τον όρο ότι αυ­
τή είναι επιτεύξιμη. Τουναντίον, δεν αποδεικνύει την τυχόν ύπαρ-

34. Βλ. J. Winckelmann, Legitimität und Legalität in Max Webers Herrschafts­
soziologie,, Mohr Verlag, Tübingen 1952, σ. 28.

35. Βλ. P. Kondylis, ό.π., σ. 416.



Η ΚΡΙΤΙΚΗ TOY II. ΚΟΝΛΥΛΗ ΣΤΗ ΘΕΩΡΙΑ ΤΟΥ J. HAHKRMAS 19

ξή της, ούτε εξηγεί τον τρόπο πραγματοποίησής της.36
Σε αντίστοιχες κριτικές που μέμφονται ως ιδεαλιστική και ου­

τοπική τη θεωρία του επικοινωνιακού πράττειν, ο Habenrias υπεν­
θυμίζει ότι η ουτοπική σκέψη ενσαιματώθηκε στην ιστορική και 
στην καθημερινή πολιτική σκέψη, έτσι ώστε να αποτελεί αναπό­
σπαστο στοιχείο της.37 Υπενθυμίζει, επίσης, ότι το ζητούμενο δεν 
είναι η κατασκευή μιας εντελώς διάφανης κοινωνίας, πράγμα που, 
άλλωστε, είναι εκ προοιμίου αδύνατο. Η ιδεώδης κατάσταση ομι­
λίας προσπαθεί απλώς να διασώσει, μέσω του λόγου, τις στοιχει­
ώδεις αξιώσεις για την αλήθεια και την ορθότητα των επικοινω- 
νιακά συμμετεχόντων.38 Κατά συνέπεια, ένα ορισμένο σύμπαν λό­
γου χρειάζεται ιδεώδεις ή σταθερές συνθήκες για την ανταλλαγή 
νοημάτων. Σε αντίθετη περίπτωση, και εφόσον δεχθούμε την (έπο­
ψη ότι δεν υπάρχουν ταυτόσημα νοήματα στους όρους της επικοι­
νωνίας, καταρρέει κάθε απόπειρα ανθρώπινης συνεννόησης.

Κατά τα λοιπά, ο Κονδύλης επανέρχεται στο κυριότερο ανθρω- 
πολογικό επιχείρημά του σχετικά με τη σύγκρουση και τον πόλεμο 
ως κοινωνιοντολογικά μεγέθη που είναι αδύνατο να αποκλει­
σθούν από την κοινωνική σχέση. Αυτή τη φορά, αναλύει τους λό­
γους που καθιστούν εκ προοιμίου αδύνατο ένα σχεδίασμα ειρήνης 
με βάση τις αρχές της επικοινωνίας: ακόμη και εάν μια κοινωνία ή 
και η ίδια η ανθρωπότητα δημιουργούνταν μέσω κοινωνικών ομά­
δων που θα ενεργούσαν συναινετικά υπό την καθοδήγηση φορμα­
λιστικών κανόνων επικοινωνίας, πάλι θα προέκυπταν συναινέσεις 
που θα διαχωρίζονταν κατά μέρος ή και εντελιός από κάποιες άλ­
λες με διαφορετικό κίνητρο ή περιεχόμενο. Διαφορετικά ειπωμέ­
νο: εάν η τυπικοπραγματολογική προσέγγιση της επικοινωνίας 
παρέμενε τωόντι τυπική, άνευ περιεχομενικών ή ηθικών προϋπο­
θέσεων, τότε θα ορκούσε ένα επικοινωνιακά αψεγάδιαστο πολλο­
στημόριο της κοινωνίας (ή της ανθρωπότητας) για να διανοίξει τις 
θύρες του πολέμου όλων εναντίον όλων.39 Κάτι τέτοιο θα συνέβαι­

36. Στο ίδιο, σ. 417. Σε παρόμοια κατεύθυνση κινείται η κριτική του Κ. Κα- 
βουλάκου, «Κράτος Δικαίου και Δημοκρατία στον J. Habermas», Αξιολογικά, τχ. 
Ι3,2000,σ.8Ι.

37. Βλ. J. Habermas, «Μορφές ζωής, ηθικότητα και το καθήκον του φιλοσό­
φου», στο J. Habermas, Αυτονομία και Αλληλεγγύη, ό.π., σ. 161.

38. Βλ. J. Habermas, «Ένα φιλοσοφικοπολιτικό πορτρέτο», στο J. Habermas, 
ό.π., a. 130.

39. P. Kondylis, ό.π., σ. 418.



20 ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΤΣΙΡΟΣ

νε εξαετίας των ποικίλων και, ενίοτε, συγκρουσιακών περιεχομέ­
νων που εμφιλοχωρούν στις αξιώσεις ισχύος και στα ομιλιακά ε­
νεργήματα που τις συνοδεύουν.

Κατά τον Κονδύλη, η ακλόνητη βεβαιότητα του Habermas ότι οι 
κοινωνίες θα συναντήσουν την αλήθεια μέσω της διαλογικής διαδι­
κασίας που θα τις οδηγήσει στη φιλία και στην απαλλαγή από κάθε 
ψευδή συνείδηση, μοιάζει με την ιρασιοναλιστική πεποίθηση του 
προφήτη Μωάμεθ, όταν αυτός επαίρεται: «η κοινωνία μου δεν θα 
συμφωνήσει ποτέ με μια πλάνη».40 Φαίνεται, έτσι, από την κριτική 
αυτή, ότι ο Habermas δεν ασχολείται με το consensus που αποσπά- 
ται διά της βίας.41 Γεγονός, όμως, είναι ότι ο γερμανός στοχαστής 
διακρίνει μεταξύ συναίνεσης (Konsensus) και συμβιβασμού (Kom­
promiss). Evcó ο συμβιβασμός πιστοποιεί τη μη ισοδύναμη θέση 
των μερών και τη συνακόλουθη δυσκολία καθολίκευσης των υπό 
συζήτηση διαφερόντων, αντίθετα η συναίνεση επέρχεται όταν απο­
κατασταθούν οι συμμετρικές σχέσεις μεταξύ των συμμετεχόντων 
στην επικοινωνία.42 Πρόκειται για σχέσεις αναγνώρισης και ετοι­
μότητας να μάθουμε ο ένας τον άλλο, υπέρ των οποίων τάσσεται 
ανεπιφύλακτα ο θεωρητικός του επικοινωνιακού πράττειν.

Παρομοίως, ο Habermas παρουσιάζεται να μην έχει προσφέρει 
μέχρι στιγμής μιαν επαρκή κανονιστική δικαιολόγηση του κατε- 
ξουσιαστικού χαρακτήρα και της πίεσης που ασκούν οι δικαιικοί 
κανόνες από πλευράς ηθικής θεμελίωσης ενός συστήματος δικαί­
ου.43 Οπότε, η θεωρία του ομοιάζει να παραμένει ευάλωτη απένα­
ντι στην κοινωνιοντολογική διαπίστωση του Κονδύλη ότι, ναι μεν 
όποιος επιθυμεί να επικοινωνεί υπόκειται σε νόρμες με ηθικό-κα- 
νονιστικό περιεχόμενο, όμως από την άλλη μεριά, δεν ισχύει το α­
ντίστροφο, ήτοι μια νόρμα ουδέποτε μπορεί να διατάξει εάν κά­
ποιος οφείλει να δρα επικοινωνιακά.44 Εν προκειμένω, ο Κονδύ-

40. Στο ίδιο, σ. 419.
41. Επ’ αυτού, βλ. R. Münch, Legitimität und politische Macht, Westdeutscher 

Verlag, Opladen 1976,0.43.
42. Βλ. J. Habermas. Legitimationsprobleme im Spaetkapitalismus, Suhrkamp 

Verlag. Φρανκφούρτη 1973, o. 153-155.
43. Έτσι. K.O. Apel, «Diskursethik vor der Problematik von Recht und Politik: 

können die Rationalitätsdifferenzen zwischen Moralität, Recht und Politik selbst noch 
durch die Diskursethik normativ - rational gerechtigt werden?», στο von K.O. Apel - 
M. Kettner (επιμ.). Zur Anwendung der Diskursethik in Politik, Recht und Wissen­
schaft. 2 Aufl., Suhrkamp Verlag, Φρανκφούρτη 1993, σ. 44.

44. P. Kondylis, ό.π., ο. 419.



Η ΚΡΙΤΙΚΗ TOY II. ΚΟΝΑΥΛΗ ΣΤΗ ΘΕΩΡΙΑ TOY J. HABERMAS 21

λης παρασιωπά ότι, για τον Habermas, το δίκαιο δεν αποκτά per se 
το κανονιστικό νόημά του, αλλά μόνο με τη βοήθεια της νομοθετι­
κής οδού που παράγει νομιμότητα. Έτσι, η άδεια για τον κατανα­
γκασμό του δικαίου προς επιβολή κυρώσεων ανάγεται σε μια προσ­
δοκία νομιμότητας, ήτοι στη δημοκρατική θέσπιση του δικαίου και 
στην έλλογη αποδοχή των καθορισμένων κανόνων του.45

δ. Η κατά τον Κονδύλη αντιπραγματιστική θεμελίωση 
της χαμπερμασιανής πολιτικής θεωρίας

Η τέταρτη και τελευταία κριτική του Κονδύλη στη θεωρία του επι- 
κοινωνιακού πράττειν έχει πολιτικό προσανατολισμό και αφορά 
στον τρόπο λειτουργίας του κοινοβουλευτικού πολιτεύματος. Ο 
Κονδύλης επισημαίνει ότι η μακρόχρονη εμπειρία του κοινοβου­
λευτισμού ουδέποτε συναρτήθηκε με την επίτευξη μιας συμφωνίας 
όλων με όλους. Περαιτέρω, το κοινοβουλευτικό σύστημα διακυ­
βέρνησης δεν εξαρτήθηκε από την εξιδανικευτική προοπτική αει­
φόρων συμφωνιών αλλά από τη λειτουργική αναγκαιότητα της λή­
ψης αποφάσεων. Κάτι τέτοιο δεν συνιστά μομφή κατά του κοινο­
βουλευτικού συστήματος, όπως εμφατικά τονίζει ο Κονδύλης. Εί­
ναι μονάχα μια πραγματιστική διαπίστωση σχετικά με τον τρόπο 
λειτουργίας του εν λόγω πολιτεύματος.46

Η «πιότερη στόχευση του Habermas είναι να υποκαταστήσει τη 
volonté générale μέσω ενός τυπικού διαδικασιακού μηχανισμού για 
τη λήψη των αποφάσεαιν. Ωστόσο, παραμένουν αναπάντητα τα ερω­
τήματα περί των τυπολογικών χαρακτηριστικών που θα διέπουν έ­
να τέτοιο πολίτευμα, συναινεσιακού τύπου. Για παράδειγμα, δεν α­
ναλύονται επαρκώς οι κίνδυνοι που, ενδεχομένως, θα αναφύονταν 
από την αλόγιστη χρήση θεσμών άμεσης δημοκρατίας, όπως του 
δημοψηφίσματος ή της «λαϊκής πρωτοβουλίας» (Volksinitiative). 
Κάτι τέτοιο, πιθανόν θα συνέβαινε στην περίπτωση μιας επικοινω- 
νιακής πρακτικής που θα στόχευε στο να διασφαλίσει την κατά το 
δυνατόν ευρύτερη συμμετοχή, αγνοώντας τη λειτουργική πίεση για 
την ταχεία λήψη των αποφάσεων. Τέτοιες διατάξεις μιας αμεσότε­
ρης μορφής δημοκρατίας, μιας «plébiscite de tous les jours» μπο­
ρούν εύκολα να καταλήξουν στην απολιτικοποίηση της κρατικής ε-

45. ΓΙρβλ. J. Habermas, Το Πραγματικό και το Ισχύον, εκδ. Λιβάνη, Αθήνα 
1996,0.74.

46. P. Kondylis, ό.π., σ. 420.



22 ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΤΣΙΡΟΣ

ξουσίας και να προσφέρουν ιδεολογική τροφή στους απεχθείς θια­
σώτες του ολοκληρωτικού κράτους, που υποτίθεται ότι θα κάλυ­
πτε το υφιστάμενο έλλειμμα κυριαρχίας.47 Πάντως, ο Habermas 
όεν αγνοεί το πρόβλημα και διευκρινίζει ότι, όσο περισσότερο πα­
ραλύει η αλληλεγγύη ως απαραίτητος επικοινωνι.ακός όρος των 
κοινωνικών σχέσεων, τόσο ευκολότερα αποξενώνονται μεταξύ τους 
οι δρώντες με συνέπεια να τίθενται υπό παρακολούθηση και να με­
τέχουν μαζικά σε δημοψηφίσματα.48

Ενώ, λοιπόν, ο Κονδύλης προσάγει μια λειτουργιστική εικόνα 
του κοινοβουλευτικού συστήματος ως θεσμού εντός του οποίου α­
ναπόφευκτα πρέπει να ληφθούν αποφάσεις, ο Habermas προχωρά 
ένα βήμα πιο πέρα. Στην προσπάθειά του να κατασκευάσει μια 
διαλογική θεωρία του πολιτικού και του δικαιικού συστήματος ε­
πιχειρεί να εντάξει τον κοινοβουλευτισμό στο πλαίσιο μιας έλλο­
γης διαμόρφωσης της πολιτικής βούλησης. Η διαμόρφωση αυτή 
σκοπεύει στη συνομολόγηση αποφάσεων περί πολιτικών και νό­
μων που θα λαμβάνονται ύστερα από διαδικαστικά ρυθμισμένους 
διακανονισμούς στον χώρο του κοινοβουλίου, αλλά και των λοι­
πών διοικητικών οργάνων. Οι αρχές του κράτους δικαίου, όπως 
αυτές αντανακλώνται και εξειδικεύονται από τις νομικοπολιτικές 
αρχές της λαϊκής κυριαρχίας ή της πλειοψηφίας κλπ., αναλύονται 
από τον Habermas ως ιδιαίτερες μορφές επικοινωνίας για τον ορ­
θό σχηματισμό των πολιτικιάν αποφάσεων.49 Ο κύριος στόχος της 
διαβουλευτικής πολιτικής είναι η επιδίωξη συγχώνευσης της θεω­
ρίας με την καθημερινή, πολιτική πράξη. Η στρατηγική της διαλο- 
γικής θεωρίας καλείται να μορφοποιηθεί στις αποφάσεις πολιτικά 
υπεύθυνων και δημοκρατικά λειτουργούντων νομοθετικών σωμά­
των. Ο Habermas αποτιμά την αλήθεια μιας απόφασης στις τυπο­
λογικές τεχνικές που αντικειμενικά την εμπεριέχουν, δηλαδή στις 
έλλογες διαδικασίες διαμόρφωσης πολιτικής βούλησης. Έτσι, πι­
στεύει ότι θα γεφυρώσει το παλαιόθεν χάσμα μεταξύ του τύπου 
και του περιεχομένου για τη συγκρότηση δίκαιων αποφάσεων.

Ολοκληρώνοντας την κριτική του, ο Κονδύλης περιγράφει το 
χαμπερμασιανό θειόρημα ως αθεράπευτα αφελές, ενόσω παραγνω- 
ρίζει τις εξουσιαστικές συμπεριφορές που επιδρούν στην επικοι­

47. Βλ. π.χ., τις απόψεις του C. Schmitt, Legalität und Legitimität, 2 Aull., 
Duncker und Humblot Verlag. Βερολίνο 1968. o. 92-93.

48. Βλ. J. Habermas, ό.π., σ. 487-488.
49. Στο ίδιο, ο. 193 κ.ε.



Η ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ Π. ΚΟΝΔΥΛΗ ΣΤΗ ΘΕΩΡΙΑ ΤΟΥ J. HABERMAS 23

νωνία και, εν τελεί, τη διαμορφώνουν. Το πεδίο εντός του οποίου 
εξυφαίνεται η επικοινωνιακή δράση σταματά πλέον να λειτουργεί 
συγκρουσιακά. Η χαμπερμασιανή θεωρία ενδιαφέρεται πρωτίστως 
για μια διαδικαστική κατασκευή νομιμότητας που υποτίθεται ότι 
θα συντονίσει το κοινωνικό πράττειν στον χώρο του βιόκοσμου. 
Μια τέτοια θεωρία αποκόπτεται βαθμηδόν από ηθικά και πρακτι­
κά ερωτήματα περιεχομένου. Οπότε, το εμπειρικό περιεχόμενο της 
θεωρίας του επικοινωνιακού πράττειν ως μιας θεωρίας της νομι­
μότητας του ισχύοντος είναι σε επίπεδο κοινωνικό, πολιτικό και 
ατομικό, ελάχιστο εάν όχι μηδαμινό.50

Όμως, ο Habermas δεν αναζητεί το τεκμήριο της νομιμοποίησης 
των αποφάσεων στο περιβάλλον ενός, άνευ ετέρου, επικοινωνια- 
κού διακονισμού. Προϋπόθεση για την επικοινωνία είναι, καταρ- 
χήν, ο αδιαίρετος σεβασμός των ατομικών ελευθεριών και των πο­
λιτικιάν δικαιωμάτων. Για τη δημοκρατική νομιμοποίηση αναζη- 
τείται ένας εσωτερικός σύνδεσμος μεταξύ των ανθρωπίνων δικαι­
ωμάτων και της αρχής της λαϊκής κυριαρχίας, έτσι ώστε τα πρώτα 
να θεσμοποιούν τους όρους επικοινιονίας για τον έλλογο σχηματι­
σμό της πολιτικής βούλησης.51 Εν προκειμένω, οφείλουμε να πα­
ρατηρήσουμε ότι η χαμπερμασιανή διαδικαστική σύλληψη του δι­
καίου και της συναίνεσης δεν αφίσταται κάποιας ουσίας, ενόσω 
προϋποθέτει διάλογο μεταξύ ίσων και ελεύθερων πολιτών. Πρό­
κειται, δηλαδή, για μια στοιχειώδη ουσιοκρατική σύλληψη που α­
πορρέει από την αρχή της αυταξίας του κάθε πολίτη σε μια δημο­
κρατικά οριοθετημένη κοινωνία.52

50. Επ’ αυτού M.V. Bader, «Theorie des kommunikativen Handelns als Theorie 
der Legitimität», Das Argument. Zeitschrift für Philosophie und Sozialwissenschaften, 
27 Jg. Heft 151, 1985. o. 367-368.

51. Βλ. J. Habermas. «Νομιμοποίηση μέσω των δικαιωμάτων του ανθρώπου», 
Ισοπολιτεία, τόμ. ιι, τχ. 1, Απρίλιος 1998, σ. 13-14. Για τους τύπους των δικαιω­
μάτων στον ύστερο Habermas, βλ. Μ. Γκίβαλος, «Τύποι των δικαιωμάτων και του 
πράττειν στον Χάμπερμας σε σχέση με παραδοσιακές θεμελιώσεις», Ελληνική 
Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, τχ. 12, Νοέμβριος 1998, σ. 108-137.

52. ΓΙρβλ. Μ. Σταθόπουλος, «Προλεγόμενα», στο J. Habermas, Αγώνες Ανα­
γνώρισης στο δημοκρατικό κράτος δικαίου, εκδ. Λιβάνη, Αθήνα 1994, σ. 38.



24 ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΤΣΙΡΟΣ

4. ΤΕΛΙΚΑ ΣΥΜΠΕΡΑΣΜΑΤΑ

Η συνισταμένη των κριτικών παρατηρήσεων του Κονδύλη στη θε­
ωρία του επικοινωνιακού πράττειν έχει τις ρίζες της στην αντι-ι- 
δεαλιστική κατεύθυνση του έλληνα στοχαστή. Ήδη, στο βιβλίο του 
«Ισχύς και Απόφαση» χρησιμοποίησε μιαν ενιαία εννοιολογία 
προκειμένου να διαρρήξει τα γνωσιακά όρια μεταξύ των επιστη­
μών. Έμφαση δόθηκε στην κατασκευή ενός περιγραφικού μεταεπι- 
πέδου, στο πλαίσιο του οποίου ο πολεμικός χαρακτήρας της σκέ­
ψης αντιμετωπίσθηκε ως φυσιολογική χρήση της. Το αντίθετο της 
λογικής σκέψης, όπως ρητά επεξηγεί ο Κονδύλης, δεν είναι η πολε­
μική σκέψη αλλά εκείνη που είτε στερείται λογικής είτε είναι λογι­
κά εσφαλμένη. Η ορθολογικότητα δεν ταυτίζεται πλέον με την ηθι- 
κή-κανονιστική «ορθολογικότητα», παρά αποκλειστικά με την επι- 
χειρηματολογικά ορθή ανάπτυξη μιας επιστημονικής άποψης.53

Έχοντας κατακτήσει το παραπάνω περιγραφικό μεταεπίπεδο, ο 
Κονδύλης στράφηκε, στη συνέχεια, ενάντια στη διαδικασιακή ανά­
λυση του Habermas για να ισχυρισθεί ότι στερείται θεμελίωσης, 
καθ’ ην στιγμή αφήνει αναπάντητο το μεταεπικοινωνιακό ερώτημα 
των αξιώσεων ισχύος. Κατά τον Κονδύλη, ο τονισμός της «αγωνι­
στικής», ανθρώπινης πραγματικότητας είναι μεθοδολογικά ανα­
γκαίος ώστε να περιγραφούν δυναμικές ιστορικές διαδικασίες.54 
Εν προκειμένω, προεξάρχει το διαλεκτικό στοιχείο του εμπνευστή 
της περιγραφικής θεωρίας της απόφασης, αφού η περιγραφή του 
Ιστορικού ως δυναμικού γίγνεσθαι καθίσταται εν τέλει δυνατή μό­
νο διαμέσου της κατανόησης των αδιάκοπων ανθρώπινων συ­
γκρούσεων και αντιθέσεων.

Κρίσιμο στο σημείο αυτό είναι να τονισθεί ότι ο Κονδύλης δεν 
παραγνωρίζει τη δυνατότητα της σύμπραξης, της συνεργασίας και 
της φιλίας. Η φιλία και η ειρήνη ανήκουν ισοδύναμα στη situation 
humaine όσο και ο πόλεμος ή η εχθρότητα.55 Όμως ο Κονδύλης 
αρνείται να θητεύσει σε κανονιστικές θεωρήσεις (συνεπώς και σε 
αυτή του Habermas) στον βαθμό ποτι, οι τελευταίες, επιδιώκουν 
την αυτονομιμοποίησή τους, δίχως να ερμηνεύουν την παρουσία

53. Βλ. Π. Κονδύλης, «Δέκα ερωτήσεις στον Παναγιώτη Κονδύλη», Λεβιάθαν, 
τχ. 15, 1994, σ. 15.

54. Στο ίδιο, σ. 20.
55. Στο ίδιο. σ. 21.



II ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ Π. ΚΟΝΔΥΛΙ! ΣΤΗ ΘΕΩΡΙΑ TOY J. HABERMAS 25

του «κακού» και της ανθρώπινης εχθρότητας.56
Η κοινωνιοντολογικά ορθή διαπίστωση του Κονδύλη εγείρει 

πάντως πλήθος ερωτημάτων, όταν καλείται να επιλύσει γνωσιοθε- 
ωρητικούς γρίφους αναφορικά με τα πρακτικά αποτελέσματά της. 
Στην «Ισχύ και Απόφαση», η μελαγχολική συνομολόγηση ότι η πε­
ριγραφική θεωρία της απόφασης παραιτείται από την ενεργό συμ­
μετοχή στη ζωή και ότι, περαιτέρω, θα πρέπει να χαρακτηρισθεί 
ως «πλήρης μηδενισμός» μια και ούτε ο κόσμος αλλά ούτε και ο 
άνθρωπος έχουν αντικειμενικό νόημα ή αξία,57 περισσότερο δυ­
σχεραίνει παρά κατευνάζει τις αξιακές απαιτήσεις του έκπληκτου 
αναγνώστη.

Πράγματι, η περιγραφική θεωρία της απόφασης αδιαφορεί για 
το περιεχόμενό της.58 Εμφανίζεται να προσπορίζεται τα όποια 
πλεονεκτήματά της από την ανάδειξη μιας νέας μορφολογίας σκέ­
ψης που συνυφαίνεται με την «έσχατη πραγματικότητα» του υπο­
κειμένου, ήγουν την επιδίωξη της αυτοσυντήρησης και της επέκτα­
σης της ισχύος του. Το πλεονέκτημα, όμως, αυτό παύει να υφίστα- 
ται εξαιτίας της παντελούς απουσίας κάθε κανονιστικής αρχής ή 
αξιολογικού πλαισίου που θα οδηγούσε τη θεωρία στην πιθανή 
κοινωνική αποδοχή της. Μολοντούτο, η εμμονή σε μια περιγραφι­
κή πραγματολογία διολισθαίνει και η ίδια σε μιαν αξιολογικά 
φορτισμένη ανάλυση στον βαθμό που συλλαμβάνει την υποκειμε­
νικότητα σε συνθήκες αυτοσυντήρησης και ισχύος,59 συνεπώς υπό 
προϋποθέσεις αγωνιστικής έντασης και φόρτισης.

Αν έτσι έχουν τα πράγματα, τότε η κοινωνιοντολογική θέαση 
του Κονδύλη παραιτείται από κάθε προσπάθεια για τον εκδημο­
κρατισμό του πολιτικού και κοινωνικού βίου. Η γνωσιολογική ε- 
ξομοίωση της ειρήνης με τον πόλεμο ή της φιλίας με την εχθρότητα 
απαγορεύει μια περαιτέρω εμβάθυνση, που θα καταδείκνυε για 
ποιους λόγους είναι προτιμότερη η ειρήνη από τον πόλεμο και η 
φιλία από την εχθρότητα. Mutatis mutandis, ο Κονδύλης υπονομεύ­
ει την αναγκαιότητα του θεσμικού εμπλουτισμού του κοινοβουλευ­

56. Βλ. Π. Κονδύλης, Ισχύς και Απόφαση, ό.π., σ. 217.
57. Στο ίδιο, σ. 222-223.
58. Στο ίδιο, σ. 220. Τούτο οφείλεται στο γεγονός, ότι ο Κονδύλης δεν δέχεται 

την απόφαση ως υπαρξιακό Δέον. Ωσαύτως, αρνείται την καθηκοντολογική σύν­
δεση των αποφάσεων με αντικειμενικές αξίες ή αλήθειες.

59. Βλ. τις εύστοχες παρατηρήσεις του Θ. Γεωργίου, «Κριτική της περιγραφι­
κής θεωρίας του Παναγιώτη Κονδύλη», Λεβιάθαν, τχ. 15, 1994, σ. 89.



26 ΝΙΚΟΛΑΟΣ ΤΣΙΡΟΣ

τικού συστήματος προς την κατεύθυνση της διεύρυνσης των ατομι­
κών και πολιτικών δικαιωμάτων μέσω διαλογικών στρατηγικών 
και συναινετικών πολιτικών.

Αντιθέτως, το κοινωνιοθεωρητικό σχεδίασμα του Habermas 
προσφέρει κοινωνικά χρησιμότερες απαντήσεις, στον βαθμό που 
κυριαρχείται από διαλογικά θεμελιωμένες διαδικασίες θέσπισης 
των πολιτικών δικαιωμάτων και των δικαιικών κανόνων. Αξιο­
πρόσεκτη είναι εδώ η προσπάθεια ανάδειξης μιας φιλελεύθερης 
δημοσιότητας, που θα βασίζεται σε μια δραστήρια πολιτική κοινω­
νία και θα παρέχει στο κοινοβουλευτικό σύστημα την αφετηρία για 
την πρακτική εφαρμογή μιας διαβουλευτικής πολιτικής.60 Αν και η 
κριτική μέμφεται τη φορμαλιστική γνωσιοθεωρία του Habermas ό­
τι σχεδόν «απωθεί» την ανισότητα τα>ν κοινωνικών σχέσεων ως ό­
ρο συγκρότησης μιας κριτικής δημοσιότητας,61 παραμένει όμως, α­
πό την άλλη πλευρά, ορθή η διαπίστωση ότι η πολιτική δημοσιότη­
τα έχει εμπειρικές αναφορές και δεν είναι απλώς ένα σύνολο κα­
νονιστικών αιτημάτων. Πράγματι, σε πολύπλοκα κοινωνικά συ­
στήματα η δημοσιότητα μεσολαβεί μεταξύ του πολιτικού συστήμα­
τος και του πολιτισμικού βιόκοσμου, έτσι ώστε, δίχως την παρου­
σία της, να στερείται νοήματος κάθε απόπειρα εκδημοκρατισμού 
του πολιτικού στοιχείου.62

Παρ’ ότι, λοιπόν, η κοινωνιοντολογία του Κονδύλη διεκδικεί α­
πέναντι στον Habermas την πραγματιστική και αναλυτική πρωτο­
καθεδρία, ο γερμανός στοχαστής υπερτερεί τόσο ως προς την κοι­
νωνική ωφελιμότητα του στρατηγήματος του όσο και ως προς τη 
συμμόρφωσή του προς τις κανονιστικές αρχές μιας, έστω και φορ­
μαλιστικά διατυπωμένης, διυποκειμενικής επικοινωνίας. Οι όποι­
ες ελλείψεις της χαμπερμασιανής θεωρίας σχετίζονται ιδίως με την 
παραίτησή της από μια περιεχομενική δικαιολόγηση του ισχύο- 
ντος. Επομένως, η εμβάθυνση στην οντολογία της κοινωνικής σχέ­
σης θα προσέφερε μια νέα δυνατότητα αυτοπροσδιορισμού της θε­
ωρίας, όσον αφορά στο ζήτημα των όρων που περιορίζουν το πε­
δίο του επικοινωνιακού πράττειν. Μια τέτοια εμβάθυνση επιχειρεί 
ο Κονδύλης αλλά, κατά τραγική ειρωνεία, το αδόκητο τέλος του ά­
φησε ανολοκλήρωτο το σχέδιο μιας θεωρίας του Πολιτικού με έμ-

60. Βλ. J. Habermas. Το Πραγματικό και το Ισχνόν, ό.π., σ. 490.
61. ΙΙρήλ. Κ. Ψυχοπαίόης, Κανόνες και αντινομίες στην πολιτική, εκό. Πόλις, 

Αθήνα 1999, σ. 549.
62. Βλ. J. Habermas, ό.π., ο. 493.



Η ΚΡΙΤΙΚΗ ΤΟΥ Π. ΚΟΝΔΥΛΗ ΣΤΗ ΘΕΩΡΙΑ TOY J. HABERMAS 27

φάση στην κοινωνία ως πολιτική ταυτότητα. Ίσως σε αυτές τις τε­
λευταίες ενοράσεις να βρίσκονταν και οι απαραίτητες διασαφή­
σεις, που θα άμβλυναν την εντύπωση του υπαρξιακού αναχωρητι- 
σμού του κορυφαίου έλληνο φιλόσοφου της σύγχρονης εποχής.63

63. Πρόκειται για έναν αναχωρητισμό που όεν φαίνεται, τελικώς, να ενοχλεί 
τον Κονδύλη, Ισχύς και Απόφαση, όταν επί λέξει αναφέρει: «Το τίμημα της αξιο­
λογικά ελεύθερης γνώσης (σημ: άρα και της περιγραφικής θεωρίας της απόφασης) 
είναι η ζωή. γι’ αυτό είναι μηδαμινές οι πιθανότητες να γίνει μια τέτοια γνώση 
κοινωνικά αποδεκτή» (σ. 19).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

