
  

  Greek Political Science Review

   Vol 10 (1997)

  

 

  

  Racism and European culture 

  Ζήσης Δ. Παπαδημητρίου   

  doi: 10.12681/hpsa.15106 

 

  

  Copyright © 2017, Ζήσης Δ. Παπαδημητρίου 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Παπαδημητρίου Ζ. Δ. (2017). Racism and European culture. Greek Political Science Review, 10, 143–157.
https://doi.org/10.12681/hpsa.15106

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 13:17:09



ΖΗΣΗΣ A. ΠΑΠΑΑΗΜΗΤΡΙΟΥ*

ΡΑΤΣΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΕΥΡΩΠΑΪΚΟΣ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ

Ο ρατσισμός ως ιδεολογικό σύστημα φυλετικών διακρίσεων ήταν 
άγνωστος τόσο στην Αρχαιότητα όσο και στον Μεσαίωνα. Αυτό, 
βέβαια, δε σημαίνει πως δεν υπήρξαν και τότε φαινόμενα οιονεί ή 
«πρωτογενούς» ρατσισμού, όπως π.χ. οι κοινωνικές διακρίσεις σε 
βάρος των «μιαρών» («untouchables») στο καστικό σύστημα της 
Ινδίας, το σύνδρομο της πολιτιστικής υπεροχής των αρχαίων Ελ­
λήνων καθώς και των Κινέζων της αυτοκρατορικής περιόδου απέ­
ναντι στους «βαρβάρους», ο θρησκευτικός και πολιτικός αντι-ιου- 
δα'ίσμός καθώς και η απόρριψη των Μαύρων στον αραβικό Με­
σαίωνα.1

Η φυλετική ιδέα, πάνω στην οποία στηρίζεται η θεωρία του 
σύγχρονου ρατσισμού, εμφανίστηκε για πρώτη φορά στην Ευρώπη 
στα τέλη του 16ου αιώνα και συμπίπτει ιστορικά με την ανακάλυ­
ψη του Νέου Κόσμου (1492-1494), τη ληξιαρχική πράξη γένεσης 
του αποικιοκρατικού συστήματος.2 Οι Ευρωπαίοι κατακτητές, με 
την εγκατάστασή τους στις χώρες του Νέου Κόσμου, καλλιέργη­
σαν συνειδητά και από κοινού την ιδέα ότι οι ιθαγενείς των αποι­
κιών είναι από τη φύση τους «κατώτερα» όντα, τα οποία και όφει- 
λαν να «εκπολιτίσουν». Με το ιδεολόγημα αυτό θέλησαν να νομι­
μοποιήσουν την επεκτατική τους πολιτική αλλά και να δικαιολο-

* Ο Ζήσης Παπαδημητρίου είναι καθηγητής στο τμήμα Νομικής του Α.Π.Θ.
1. Βλ. σχετικά Imanuel Geiss, Geschichte des Rassismus, Suhrkamp Verlag, Fran­

kfurt am Main 1988, σ. 48-108- Leon Poliakov - Christian Delacampagne - Patrick 
Girard, Uber den Rassismus. Sechzehn Kapitel zur Anatomie, Geschichte und eutung 
des Rassenwahns, Klott-Cotta Verlag, Στουττγάρδη 1979, σ. 42-64- H.C. Baldry, 
The Unity of Mankind in Greek Thought, Cambridge University Press, Κέμπριτζ 
1965, σ. 20 κ.ε. και σ. 113 κ.ε.· καθώς και Leon Poliakov, Geschichte des Anti­
semitismus, τόμ. 1: Von der Antike bis zu den Kreuzzuegen, Verlag Georg Heintz, 
Worms 1979.

2. Βλ. σχετικά Oliver C. Cox, Caste, Class and Race: A Study in social Dyna­
mics, Monthly Review Press, Νέα Υόρκη 1948, σ. 331.

ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 10, ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ 1997



144 ΖΗΣΗΣ Δ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ

γήσουν το καθεστώς εκμετάλλευσης του φυσικού πλούτου των α­
ποικιών καθώς και το βάρβαρο τρόπο με τον οποίο αντιμετώπι­
σαν τους ιθαγενείς.3

Κι ενώ ο μύθος σχετικά με την «κατωτερότητα» των ιθαγενών 
είναι προϊόν της αποικιοκρατικής και αργότερα της ιμπεριαλιστι­
κής πολιτικής των ευρωπαϊκών κρατών, στην επικράτηση και διά­
δοση του φυλετικού δόγματος σημαντικό ρόλο διαδραμάτισε η ε­
πιστήμη. Από τα τέλη του Που αιώνα και μετά επιστήμονες δια­
φόρων ειδικοτήτων (ανθρωπολόγοι, βιολόγοι, ανατόμοι κλπ.) α­
σχολούνται πλέον συστηματικά με την ταξινόμηση του ανθρώπι­
νου γένους, χρησιμοποιώντας ως βασική κατηγορία την έννοια της 
«φυλής». Με κριτήριο τα φαινοτυπικά γνωρίσματα των ανθρώ­
πων, όπως π.χ. το χρώμα του δέρματος, το σχήμα του κρανίου, 
την υφή των μαλλιών κλπ., διέκριναν συνήθως από τρεις έως και 
πέντε, σε ορισμένες περιπτώσεις μέχρι και σαράντα (!), διαφορετι­
κές «φυλές».4

Με την αποδοχή της έννοιας της «φυλής» ως εργαλείο ταξινό­
μησης του ανθρώπινου γένους άλλαξαν άρδην και οι ευρωπαϊκοί 
τρόποι περιγραφής του «Αλλου». Οι προκαταλήψεις που στην 
προνεοτερική εποχή ήταν κυρίως θρησκευτικού χαρακτήρα, με τον 
καιρό μετατράπηκαν σε φυλετικές. Με το πέρασμα από τις ανθρω- 
πολογικές ταξινομήσεις του 18ου αιώνα στις «επιστημονικές» φυ­
λετικές θεωρίες στο δεύτερο μισό του 19ου αιώνα, οι οπαδοί της 
φυλετικής ιδέας κατανοούν τις βιολογικές διαφορές μεταξύ των 
λαών ως αμετάβλητες διαφορές κληρονομικού χαρακτήρα, που 
δεν επιδέχονται πλέον καμιά αμφισβήτηση και με την έννοια αυτή 
αποτελούν επιστημονικά επιβεβαιωμένη πραγματικότητα.5

Αν και διαφέρουν μεταξύ τους, ιδιαίτερα σε ότι αφορά την επι­
λογή των κριτηρίων που χρησιμοποιούν, κοινός παρονομαστής ό­
λων των φυλετικών θεωριών είναι η απόδοση κοινωνικής σημα-

3. Βλ. σχετικά Michael Banton, The Idea of Race, Tavistock Publications, Λον­
δίνο 1977, σ. 13 κ.ε.· Kurt Lenk, «Volk und Staat», Kulturwandel politischer Ideo­
logien im 19. Und 20. Jahrhundert, Verlag W. Kohlhammer, Στουττγάρδη 1971, σ. 
148· Etienne Balibar - Immanuel Wallerstein, Φυλή, Έθνος, Τάξη. Οι διφορούμε­
νες ταυτότητες, εκδ. Ο Πολίτης, Αθήνα 1991, σ. 68 κ.ε.· Alex Calinicos, «Race and 
Class», International Socialism, Λονδίνο, Ιούνιος 1992, σ. Il· Imanuel Geiss, ό.π., 
σ. 15- καθώς και Albert Memmi, Rassismus, Athenaeum, Frakfurt am Main 1987, σ. 
47.

4. Βλ. σχετικά Leon Poliakov κ.ά, ό.π., σ. 18. κ.ε.
5. Βλ. Robert Miles, Racism, Routledge, Λονδίνο 1989, σ. 31.



ΡΑΤΣΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΕΥΡΩΠΑΪΚΟΣ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ 145

σίας σε ορισμένες βιολογικές ιδιότητες των ανθρώπινων ομάδων, 
τις οποίες και χρησιμοποιούν στη συνέχεια, προκειμένου να στηρί­
ξουν τη διαίρεση του ανθρώπινου γένους σε γενετικά και κατ’ επέ­
κταση πνευματικά και πολιτιστικά κατώτερες και ανώτερες «φυ­
λές».6

Για τους θεωρητικούς της φυλετικής ανισότητας των ανθρώ­
πων, η έννοια της «φυλής» δεν αποτελεί απλώς και μόνο κατηγο­
ρία ανθρωπολογικής ταξινόμησης αλλά συγκεκριμένο τρόπο ερμη­
νείας και κατανόησης της ανθρώπινης ιστορίας. Σε αντίθεση, π.χ., 
με την κοινωνική θεωρία του επιστημονικού σοσιαλισμού που ερ­
μηνεύει, ως γνωστόν, την ιστορία της ανθρωπότητας ως ιστορία 
των ταξικών αγώνων,7 η φυλετική θεωρία αναδεικνύει τον φυλετι­
κό ανταγωνισμό σε κινητήρια δύναμη της ιστορικής εξέλιξης.8

Αν και η φυλετική ιδέα, όπως ήδη αναφέραμε, ήταν γνωστή στην 
Ευρώπη ήδη από τις αρχές του 16ου αιώνα, η ενσωμάτωσή της στο 
ευρωπαϊκό πνεύμα συντελέστηκε μόλις τον 18ο, τον αιώνα του 
Διαφωτισμού, ο οποίος και θεωρείται ως «το πνευματικό λίκνο 
του σύγχρονου ρατσισμού».9 Με την έννοια αυτή, ο ρατσισμός δεν 
αποτελεί «παραπάτημα της ευρωπαϊκής σκέψης», ένα είδος ατυχή­
ματος ή έκφραση συλλογικής παράνοιας, όπως ορισμένοι θέλουν 
να τον ερμηνεύσουν, «αλλά συστατικό στοιχείο της ευρωπαϊκής ε­
μπειρίας».10

Οι εκπρόσωποι του Διαφωτισμού στην προσπάθειά τους να ε­
παναπροσδιορίσουν τη θέση του ανθρώπου στη θεϊκή τάξη πραγ­
μάτων, συνέδεσαν την επιστήμη με την αισθητική, καθώς πίστευαν 
ότι δεν είναι δυνατόν να ξεχωρίσει κανείς τη μελέτη της φύσης α­

6. Στο ίδιο, σ. 99 Η.ε., και Siegfried Jager, «Rassismus. Thesen zur Klaerung 
eines umstrittenen Begriffs», στο Rechtsextermismus im vereinigten Deutschland, 
Steintor Verlag, Bremen 1990, o. 52.

7. Βλ. Karl Marx - Friedrich Engels, Manifest der kommunistischen Partei, 
Marx-Engels Werke, τόμος 4, Dietz Verlag, Berlin (Ost) 1971, σ. 462.

8. Βλ. σχετικά Leon Poliakov, Der arische Mythos. Zu den Quellen von Ras­
sismus und Nationalismus, Junius Verlag, Hamburg 1993, σ. 254-286 και Hannah 
Arendt, The Origins of Totalitarianism, A. Harvest/HBJ Book, Harcourt Brace 
Jovanovich Publishers, San Diego/Νέα Υόρκη/Λονδίνο 1973, σ. 170 κ.ε.

9. Βλ. ενδεικτικά George L. Mosse, Toward the final Solution. A History of 
European Racism, The University of Wisconsin Press, Νέα Υόρκη 1985, σ. T Han­
nah Arendt, ό.π., σ. 158 και Ruth Benedict, Race and Racism, The Scientific Book 
Club, Λονδίνο 1943, σ. 2.

10. Βλ. σχετικά George L. Mosse, ό.π., Introduction, σ. xxviii κ.ε.



146 ΖΗΣΗΣ Δ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ

πό αυτή της ηθικής και του ανθρώπινου χαρακτήρα." Κι ενώ η ε­
πιστήμη, με προεξάρχουσα τη νεαρή τότε επιστήμη της ανθρωπο­
λογίας, ερευνά τη σχέση του ανθρώπου με το φυσικό και ζωικό βα­
σίλειο, η αισθητική, με τη σειρά της, επηρεασμένη από την ελληνο­
ρωμαϊκή αντίληψη για το Ωραίο, ορίζει την ανθρώπινη φύση με 
αισθητικές κατηγορίες, δίνοντας ιδιαίτερη έμφαση στην επίδραση 
που ασκεί η εξωτερική εμφάνιση στη διαμόρφωση του εσωτερικού 
κόσμου. Ολοκληρωμένος άνθρωπος από σωματική και πνευματική 
άποψη θεωρείται εκείνος που προσομοιάζει στα αρχαία πρότυπα. 
Κύρια αναζήτηση της εποχής είναι η επίτευξη της αρμονίας και της 
ενότητας τόσο μεταξύ των ανθρώπων όσο και ανάμεσα σε αυτούς 
και το Σύμπαν.11 12

Μέσα από τον αισθητικό προσδιορισμό της ανθρώπινης φύσης, 
ο Διαφωτισμός ανέπτυξε αναγκαστικά μια άκρως μανιχαϊκή αντί­
ληψη όσον αφορά το «Ωραίο» και το «Άσχημο», συμβάλλοντας έ­
τσι στη δημιουργία στερεοτύπων, τα οποία και προσπάθησε να ε­
πιβάλλει ως κανονιστικές αξίες. Η σύνδεση των εξωτερικών γνω­
ρισμάτων με τις πνευματικές, ψυχολογικές και ηθικές ιδιότητες 
των ατόμων οδήγησε τελικά στη φυλετική κατηγοριοποίηση του 
ανθρώπινου γένους, δηλαδή στη διάκριση μεταξύ ανώτερων και 
κατώτερων «φυλών», ανοίγοντας έτσι το δρόμο για την ανάπτυξη 
του παραδοσιακού βιολογικού ρατσισμού.

Ένα άλλο, εξίσου σημαντικό χαρακτηριστικό του Διαφωτισμού 
είναι ο έντονος συμβολισμός. Σύμφωνα με την κρατούσα άποψη η 
φύση συμβολίζει την αρχέγονη δύναμη και το ρυθμό. Το γνωστό 
σύνθημα «επιστροφή στη φύση» σημαίνει επιστροφή στον φυσικό 
τρόπο ζωής, γιατί έτσι μόνο είναι δυνατό να κατακτηθεί η αγνότη­
τα, η αρμονία και η ομορφιά. Απόρροια της στάσης αυτής απένα­
ντι στη φύση ήταν η εξιδανίκευση του πρωτόγονου ανθρώπου, του 
«αγαθού αγρίου», όπως τον αποκαλούν. Αυτό ακριβώς το πνεύμα 
εκφράζουν οι παραδεισιακές συνθήκες που περιγράφουν με τόσο 
γλαφυρό τρόπο ο Daniel Dafoe (1660-1731) στον Ροβινσώνα 
Κρονσοχαι ο Jean Jacques Rousseau (1712-1778) στον Αιμίλιο. Ό­
μως, πίσω από την αναπόληση του φυσικού ανθρώπου μισοπρο- 
βάλλει ο επιτήδειος, ο πρακτικός, ο εφευρετικός αστός που διά 
του Λόγου θα νομιμοποιήσει την ιδιοποίηση του πλούτου και την

11. Βλ. George L. Mosse, ό.π., σ. 2.
12. Στο ίδιο, σ. 28 κ.ε.



ΡΑΤΣΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΕΥΡΩΠΑΪΚΟΣ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ 147

εκμετάλλευση του «αγαθού» πλην απαίδευτου «αγρίου». Τι άλλο 
μπορεί να σημαίνει η σχέση Ροβινσώνα-Παρασκευά, εκτός από 
τους νοσταλγικούς σπασμούς μιας σκέψης που ήδη έχει διαρρήξει 
το «φυσικό» της περίβλημα; Εξυμνώντας τις αρετές του «αγαθού 
αγρίου», οι διανοούμενοι της εποχής του Διαφωτισμού ασκούσαν 
έμμεση κριτική στα φαινόμενα παρακμής της κοινωνίας του ancien 
regime. Μέσα από τη σύγκριση της διαφθοράς του Ευρωπαίου με 
την αθωότητα του πρωτόγονου ανθρώπου, οι φιλόσοφοι του Δια­
φωτισμού θα «αισθανθούν τη νοσταλγία για τις οργανικές κοινό­
τητες του Μεσαίωνα και για τη χαμένη χριστιανοσύνη».13

Όμως, ο ενθουσιασμός αυτός των διανοουμένων για τους ιθα­
γενείς δεν κράτησε για πολύ καιρό. Αντικαταστάθηκε σύντομα α­
πό την απόρριψη των «απαίδευτων αγρίων», τους οποίους και α­
ντιμετωπίζουν πλέον ως κατώτερα όντα που καταλαμβάνουν την 
τελευταία θέση στη «scala naturae» της εξέλιξης των ειδών.14 Ο 
πρωτογονισμός των «αγρίων» θεωρείται πλέον ως μια κατάσταση 
διαμετρικά αντίθετη του Λόγου που εξέθρεψε ο Διαφωτισμός. Στη 
θέση του «αγαθού αγρίου» εμφανίζεται ο «απείθαρχος και ανίκα­
νος Μαύρος», μια εικόνα που έμελλε να συνοδεύσει τη ρατσιστική 
αντίληψη για τους Νέγρους μέχρι και τις μέρες μας. Έτσι, ο Γάλ­
λος φιλόσοφος Bernard Fontenelle (1657-1757) πίστευε πως η 
πρωτόγονη σκέψη, η «άγρια σκέψη», είναι αταβιστική και παιδική, 
ενώ ο Άγγλος πολιτικός φιλόσοφος John Locke (1632-1704) ήταν 
της άποψης πως ο πρωτόγονος άνθρωπος δε διαθέτει την ικανότη­
τα της αφαίρεσης. Μπορεί και συλλαμβάνει μόνο απλά και συγκε­
κριμένα πράγματα.15 Έβλεπαν τους ιθαγενείς των αποικιών ως 
παιδιά, τα οποία και έπρεπε να διαπαιδαγωγηθούν.

Με την επικράτηση της έννοιας του «ευρωπαϊκού πολιτισμού» 
στη συνείδηση των Ευρωπαίων, στις αρχές του 18ου αιώνα, εκδη­
λώθηκε και το ευρωπαϊκό αίσθημα ανωτερότητας απέναντι σε ό­
λους τους άλλους πολιτισμούς. «Δεν είναι πλέον μόνο οι εξωευ- 
ρωπαϊκοί πολιτισμοί -γράφει ο Edgar Morin- που μοιάζουν καθυ­
στερημένοι, είναι και οι μη-ευρωπαϊκές φυλές που φαίνονται κα­
τώτερες. Στο τέλος του 19ου αιώνα, τη στιγμή των σπουδαίων α- 
ποικίσεων και της ηγεμονίας πάνω στον κόσμο, η Ευρώπη θεωρεί

13. Βλ. Edgar Morin, Να ξανασκεφτούμε την Ευρώπη, εκδ. Εξάντας, Αθήνα 
1991, σ. 79 κ.ε.

14. Βλ. George L. Mosse, ό.π., σ. 9.
15. Στο Ιδιο.



148 ΖΗΣΗΣ Δ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ

τον εαυτό της φορέα της αληθινής πολιτιστικής αποστολής προς 
τους βαρβάρους, τους αγρίους, τους καθυστερημένους, τρέφει δε 
το μύθο του Kipling περί της ανωτερότητας των λευκών ανθρώ­
πων, μεταξύ των οποίων διακρίνονται οι ανώτεροι των ανωτέ- 
ρων, οι ψηλοί ξανθοί «Αριοι». Αυτός ο ρατσισμός, αρχικά αγγλο­
σαξονικός και γαλλικός και μετά γερμανικός, διαλύει ταυτόχρονα 
κάθε ευρωπαϊκή αλληλεγγύη, πράγμα που επαληθεύεται με την ε­
πιδείνωση των εθνικισμών και με τις αχαλίνωτες στο εξής αντιζη­
λίες για τις αποικίες, τις αγορές, τις πρώτες ύλες (και) τους ζωτι­
κούς χώρους».16

Κορυφαίοι στοχαστές του Διαφωτισμού υπήρξαν ταυτόχρονα 
υπερασπιστές των ανθρωπίνων δικαιωμάτων αλλά και οπαδοί της 
φυλετικής ιδέας. Έτσι, ο Voltaire, στο έργο του Traité Métaphy­
sique (Μεταφυσική Πραγματεία, 1734) εκφράζει την άποψη πως οι 
Λευκοί «είναι ανώτεροι από τους Νέγρους, όπως και οι Νέγροι α­
πό τους πιθήκους και οι πίθηκοι από τα στρείδια». Στο δοκίμιό 
του «Essai sur les moeurs et P esprit des nations» («Δοκίμιο σχετι­
κά με τα ήθη και το πνεύμα των εθνών», 1754) αποκαλεί τους Νέ­
γρους «τέρατα» που προέκυψαν από το ζευγάρωμα πιθήκων και 
μαύρων γυναικών.17 Παροιμιώδης επίσης είναι και ο αντισημιτι­

16. Edgar Morin, ό.π., σ. 80. Κλασική περίπτωση ευρωπαϊκής πολιτιστικής υ­
περοψίας αποτελεί το ποίημα «The White Man’s Burden» («Το χρέος του Λευκού 
ανθρώπου») του Αγγλου ποιητή Rudyard Kipling (1865-1936). Στο ποίημά του αυ­
τό που γράφτηκε το 1899, ο «βάρδος της αυτοκρατορίας», όπως τον αποκαλεί ο 
Chris Hitchens, κάνει έκκληση στους Λευκούς και στην προκειμένη περίπτωση 
στις Ηνωμένες Πολιτείες της Αμερικής που μόλις την εποχή εκείνη εμφανίζονταν 
στο προσκήνιο της ιστορίας ως μεγάλη ιμπεριαλιστική δύναμη, να εκπληρώσουν 
το εκπολιτιστικό τους «χρέος» απέναντι στους λαούς των αποικιών που είναι 
«κατά το μισό διάβολοι και κατά το μισό παιδιά». Γράφει λοιπόν ο Kipling:

«Take up the White Man’ burden- 
Send forth the best ye breed- 
Go bind your sons to exile 
To serve your captives’ need;
To wait in heavy harness,»
On fluttered folk and wild- 
Your new-caught, sullen peoples,
Half-devil and half-child».

Rudyard Kipling, «The White Man’s Burden», στο: Rudyard Kipling’s Verse, In­
clusive Edition, 1885-1918, Doubleday, Page and Co, Garden City-Νέα Υόρκη 1919, 
σ. 371. Βλ. επίσης Alex Callinicos, ό.π., σ. 15.

17. Αναφέρεται στο Leon Poliakov, Der arische Mythos..., σ. 201.



ΡΑΤΣΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΕΥΡΩΠΑΪΚΟΣ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ 149

σμός του. Από τα εκατόν δεκαοκτώ λήμματα του Dictionnaire 
Philosophique (Φιλοσοφικό Λεξικό, 1764) που εξέδιδε, τριάντα 
τρία εμπεριέχουν αντισημιτικές αιχμές. Στο λήμμα «Anthropo­
phage», χαρακτηρίζει τους Εβραίους ως τον «πλέον αποτροπια- 
στικό λαό της γης», ενώ στο λήμμα «Juif» («Εβραίος»), που είναι 
και το εκτενέστερο του Λεξικού, περιγράφει τον εβραϊκό λαό ως 
«αμόρφωτο και βάρβαρο», που ενσαρκώνει μέσα του τη «βρομερή 
απληστία, την απαίσια προκατάληψη και το ακατάσχετο μίσος για 
όλους τους άλλους λαούς που τον ανέχονται και σε βάρος των ο­
ποίων πλουτίζει».18 Είναι, τέλος, της άποψης πως οι Εβραίοι, ό­
πως και οι Νέγροι, είναι «κατώτερο είδος ανθρώπων».19

Στο δοκίμιο «Of national Characters» («Περί των εθνικών χαρα­
κτήρων», 1754) ο David Hume «υποψιάζεται» ότι οι Νέγροι είναι 
«βιολογικά κατώτεροι από τους Λευκούς»,20 ενώ ο Imanuel Kant 
υποστηρίζει πως η λευκή «φυλή» υπερτερεί σε εργατικότητα, εξυ­
πνάδα, ομορφιά κλπ. όλων των άλλων «φυλών». Οι Νέγροι κατέ­
χουν, κατά τον Καντ, την τελευταία θέση μεταξύ των ανθρώπινων 
«φυλών», ακολουθούμενοι από τους ερυθρόδερμους Ινδιάνους της 
Αμερικής.21 Τέλος, ο φιλόσοφος Georg W. F. Hegel (1770-1831), 
διαπιστώνει πως «στο χαρακτήρα του Νέγρου δεν υπάρχει τίποτα 
το ανθρώπινο». Ο Νέγρος, κατά τον Hegel, είναι «η προσωποποί­
ηση του άγριου και αχαλίνωτου φυσικού ανθρώπου. Για να τον 
κατανοήσει κανείς θα πρέπει να αποστασιοποιηθεί πλήρως από 
κάθε έννοια σεβασμού, ηθικότητας και συναισθήματος».22

18. Αναφέρετοα στο Leon Poliakov, Geschichte des Antisemitismus V.: Die 
Aufklaerung und ihre judenfeindliche Tendenz, Verlag Georg Heintz, Worms 1983, 
o. 101.

19. Στο ίδιο σ. 102.
20. Βλ. David Hume, Essays. Moral, Political and Literary, Indianapolis 1985, o. 

629 κ.ε.
21. Αναφέρεται στο: Henning Melber, «Rassismus und eurozentrisches Zivili­

sationsmodell: Zur Entwicklungsgeschichte des kolonialen Blicks», Theorien ueber 
den Rassismus, Argument Sonderband, As 164, Argument Verlag, Hamburg 1989, σ. 
33.

22. Βλ. G.W.F. Hegel, Vorlesungen ueder die Philosophie der Geschichte, Απα­
ντα τόμος 12, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 1970, σ. 122. Ιδιαίτερο ενδια­
φέρον παρουσιάζει το γεγονός ότι στο Diseurs του Διαφωτισμού η γυναίκα ε­
ντάσσεται, από πολιτιστική άποψη, λίγο ή πολύ στην ίδια κατάσταση με αυτή των 
«αγρίων». Στο άκρως ενδιαφέρον άρθρο της για τη θέση της γυναίκας στο Διαφω­
τισμό, η Γερμανίδα συγγραφέας Sigrid Weigel γράφει: «Αμφότεροι, άγριοι και γυ­
ναίκες, χαρακτηρίζονται με βάση αυτό που τους λείπει σε σύγκριση με τον πολιτι­



150 ΖΗΣΗΣ Δ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ

Δεν έλειψαν, βέβαια, και οι εξαιρέσεις, όπως π.χ. ο Charles- 
Louis de Montesquieu (1689-1755), ο Claude Adrien Helvetius (1715- 
1771), o Etienne Bonnot de Condillac (1715-1780) κ.ά., που ανατά­
χθηκαν σθεναρά στη φυλετική ιδέα, υπεραμυνόμενοι της φυσικής 
ενότητας του ανθρώπινου γένους καθώς και της οικουμενικότητας 
των ανθρώπινων δικαιωμάτων. Ιδιαίτερα κατηγορηματικός όσον 
αφορά στην απόρριψη κάθε είδους φυλετικών διακρίσεων υπήρξε 
ο πρόεδρος της Γαλλικής Εθνοσυνέλευσης Marie Jean Antoine 
Condorcet (1743-1794). Στο «Epitre aux negres esclaves» («Επιστο­
λή σχετικά με τους νέγρους δούλους») γράφει: «Αν και δεν έχω το 
ίδιο χρώμα με σας (εννοεί τους Μαύρους), σας αισθάνθηκα πάντα 
σαν αδελφούς μου. Η φύση σας έκανε έτσι, ώστε να έχετε το ίδιο 
πνεύμα, τον ίδιο Λόγο και τις ίδιες αρετές με τους Λευκούς».23 
Κλασική περίπτωση οικουμενικά σκεπτόμενου διανοητή αποτελεί 
ο μεγάλος Γερμανός ουμανιστής φιλόσοφος Alexander von Hum­
boldt (1769-1859). Όντας αντίθετος με κάθε έννοια φυλετικής διαί­
ρεσης του ανθρώπινου γένους, ο Humboldt τονίζει πως «στο βαθ­
μό που υποστηρίζουμε τη φυσική ενότητα του ανθρώπινου γένους, 
απορρίπτουμε και εκείνη τη δυσάρεστη άποψη περί της δήθεν ύ­
παρξης ανώτερων και κατώτερων φυλών. Όλοι οι άνθρωποι είναι 
με τον ίδιο τρόπο πλασμένοι για την ελευθερία». Σύμφωνα με την 
άποψή του «θα έπρεπε να βλέπουμε την ανθρωπότητα σαν μια με­
γάλη αδελφότητα, σαν ένα ενιαίο σύνολο, ανεξάρτητα από το θρή­
σκευμα, την εθνικότητα και το χρώμα».24 Όταν το 1856 ο Gobineau 
τού έστειλε, τιμής ένεκεν, την εργασία του «Δοκίμιο για την ανισό­
τητα των ανθρώπινων φυλών», ο υπέργηρος Alexander von Hum­
boldt (ήταν ήδη 88 ετών), εμφανώς ενοχλημένος από το περιεχόμε­
νο, αφού τον ευχαρίστησε, τόνισε πως και μόνο ο τίτλος της μελέ­
της έρχεται σε πλήρη αντίθεση με τις πεποιθήσεις του.25

Τα παραπάνω παραδείγματα επιβεβαιώνουν, κατά την άποψή

σμένο άνθρωπο, τον άνδρα. Μια και δεν είναι ακόμη πολιτισμένοι θεωρούνται 
και οι δυο τους ως όντα που βρίσκονται πολύ κοντά στη φύση, η οποία και τα 
προσδιορίζει απόλυτα». Βλ. Sigrid Weiegel, «Die nahe Fremde-Das Territorium 
des “Weiblichen”. Zum Verhacltnis von “Wilden” und “Frauen” im Diseurs der Auf- 
klaerung, στο: Thomas Koebner - Gerhard Picherodt (επιμ.), Die andere Welt. 
Studien zum Exotismus, Frankfurt am Main 1987, σ. 174.

23. Αναφέρεται στο Leon Poliakov, ό.π., σ. 194.
24. Βλ. Alexander von Humboldt, Kosmos, τόμος 1, Στουττγάρδη 1874, σ. 239.
25. Αναφέρεται στο Leon Poliakov, ό.π., σ. 200.



ΡΑΤΣΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΕΥΡΩΠΑΪΚΟΣ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ 151

μας, την ιδεολογική αντιφατικότητα του ευρωπαϊκού Διαφωτι­
σμού. Είναι αλήθεια πως ο Διαφωτισμός αποτελεί σταθμό στην ι­
στορία της ανθρώπινης ελευθερίας, καθώς κυοφόρησε μέσα του 
τον ορθολογισμό, όμως εξίσου σημαντική υπήρξε και η συμβολή του 
στην εμφάνιση και ανάπτυξη του παράλογου, του ρατσισμού. Ως 
κίνημα πολιτικής και κοινωνικής χειραφέτησης της ανερχόμενης 
αστικής τάξης, ο Διαφωτισμός εμφανίζεται εσωτερικά διχασμένος, 
αφού παραμένει αγεφύρωτο το χάσμα μεταξύ κριτικού (critical 
reason, kritische Vernunft) και εργαλειακού Λόγου (instrumental rea­
son, instrumenteile Vernunft). Κι ενώ ο κριτικός Λόγος στρέφεται 
ενάντια στον ανορθολογισμό, στις θρησκευτικές προκαταλήψεις 
και στον κοινωνικό συντηρητισμό, ανακηρύσσοντας την ελευθερία 
του ατόμου και τα ανθρώπινα δικαιώματα σε αδιαπραγμάτευτες 
οικουμενικές αξίες, ο εργαλειακός Λόγος αναπαράγει, μέσα από 
την εξέλιξη της επιστήμης και της τεχνικής, τη λογική της κοινω­
νίας των ιδιοκτητών και του ατομικού συμφέροντος, η οποία, σχε- 
τικοποιώντας την έννοια της ελευθερίας, αναιρεί σε τελευταία α­
νάλυση την οικουμενικότητα των ανθρώπινων δικαιωμάτων.

Με τη νίκη της αστικής τάξης και την ανάπτυξη του καπιταλι­
στικού τρόπου παραγωγής, οι ιδέες της ελευθερίας και της ισότητας 
όλων των ανθρώπων, που ευαγγελίστηκε ο Διαφωτισμός στον αγώ­
να του ενάντια στην απολυταρχία, δεν άργησαν να μετατραπούν 
σε ιδεολογικά όπλα νομιμοποίησης της αστικής κυριαρχίας.26 Η ε­
λευθερία δεν ήταν η διακηρυγμένη ελευθερία όλων των ανθρώπων, 
αλλά η ελευθερία των ιδιοκτητών,27 η ελευθερία της αγοραπωλη­
σίας αγαθών και υπηρεσιών, «το δικαίωμα καθενός να απολαμβά­
νει και να διαθέτει την περιουσία του κατά το δοκούν, ακόμη και 
όταν τούτο προσκρούει σε ευρύτερες κοινωνικές ανάγκες».28 Η ι­
σότητα ήταν η κοινωνική εξίσωση των αστών με τη μέχρι τότε 
προνομιούχα τάξη της αριστοκρατίας και με την έννοια αυτή δεν 
είχε καμιά σχέση με την ισότητα όλων των ανθρώπων, πολύ λιγό-

26. Βλ. Richard C. Lewontin - Steven Rose - Leon J. Kamin, Not in our Genes. 
Biology, Ideology and human Nature, Pantheon Books, Νέα Υόρκη 1984, σ. 57.

27. Σχετικά με τους ιστορικούς φορείς των ατομικών ελευθεριών, βλ.: Αντώ- 
νης Μανιτάκης, Το υποκείμενο των συνταγματικών δικαιωμάτων, εκδ. Αντ. Σάκ- 
κουλα, Αθήνα-Κομοτηνή 1981, σ. 81 κ.ε.· Κωνσταντίνος Τσουκαλάς, Είδωλα πο­
λιτισμού. Ελευθερία, ισότητα και αδελφότητα στη σύγχρονη πολιτεία, εκδ. Θεμέ­
λιο, Αθήνα 1991, σ. 180 κ.ε.

28. Κώστας Σταμάτης, Αστική κοινωνία, δικαιοσύνη και κοινωνική κριτική, Ί­
δρυμα Σάκη Καράγιωργα, Αθήνα 1995, σ. 99.



152 ΖΗΣΗΣ Δ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ

τερο με αυτή μεταξύ Λευκών και Μαύρων. Τόσο στη Διακήρυξη 
της Γαλλικής Επανάστασης του 1789 όσο και στη Διακήρυξη της 
Ανεξαρτησίας της Βόρειας Αμερικής του 1776, όλοι οι άνθρωποι 
γεννιούνται και είναι, τυπικά τουλάχιστον, ίσοι· όμως ορισμένοι 
από αυτούς είναι πιο ίσοι από τους άλλους, για να θυμηθούμε και 
τη ρήση του George Orwell στη γνωστή Φάρμα των ζώων.29

Τα θεωρητικά προτάγματα του Διαφωτισμού αποτελούν αναμ­
φίβολα κατάκτηση της ανθρώπινης σκέψης, ωστόσο δεν γεφυρώ- 
νουν το χάσμα μεταξύ ιδεολογίας και πραγματικότητας, μεταξύ 
της αφηρημένης έννοιας του ανθρώπου και της κοινωνικής του 
κατάστασης. Δεν είναι τυχαίο το γεγονός ότι το πρώτο άρθρο της 
Γαλλικής Διακήρυξης αναφέρεται στα δικαιώματα του ανθρώπου 
(droits de T homme), ενώ στο τέταρτο άρθρο στα δικαιώματα του 
πολίτη (droits du citoyen). Η διάκριση αυτή «ανθρώπου» και «πο­
λίτη» έχει, κατά την άποψή μας, περιοριστική σημασία όσον αφο­
ρά στα υποκείμενα των ανθρώπινων δικαιωμάτων, καθώς ο «πο­
λίτης» συνδέεται αλλά και προϋποθέτει την ύπαρξη εθνικού κρά­
τους και με την έννοια αυτή τα ανθρώπινα δικαιώματα δεν ισχύ­
ουν γενικά και για όλους τους ανθρώπους, παρά μόνο για εκεί­
νους που είναι πολίτες ενός συγκεκριμένου κράτους-έθνους.30 Το 
γεγονός αυτό επιβεβαιώνει την εθνοκεντρική ερμηνεία των ανθρώ­
πινων δικαιωμάτων, στο βαθμό που εισάγει αναπότρεπτα την έν­
νοια του «Άλλου», μια κατηγορία ανθρώπων στην οποία εντάσσο­
νταν, την εποχή εκείνη, συλλήβδην πολλοί λαοί της Αφρικής, της 
Ασίας και φυσικά του Νέου Κόσμου.

Το θρίαμβο του ορθού Λόγου, στο θεωρητικό τουλάχιστον επί­
πεδο, θα ακολουθήσει στην πράξη «η ευρωκεντρική τύφλωση» 
στους ίδιους τους κόλπους του ευρωπαϊκού πολιτισμού. Η ορθο- 
λογικότητα θα αυτονομηθεί από τους ορθολογικούς σκοπούς, θα 
μετατραπεί σε εργαλειακό Λόγο, για να μπει έτσι στην υπηρεσία ό­
χι πλέον του ανθρωπισμού αλλά της βαρβαρότητας, με ιστορικό α­
ποκορύφωμα τη θηριωδία του ναζισμού.31 Η διάκριση μεταξύ αν­
θρωπιστικής και επιστημονικής παιδείας θα φτωχύνει την πρώτη 
«ως προς τις γνώσεις και την άλλη ως προς το στοχασμό γύρω α­

29. «Όλα τα ζώα είναι ίσα, αλλά μερικά ζώα είναι πιο ίσα από τα άλλα». Βλ. 
George Orwell, Η φάρμα των ζώων, εκδ. Γιάννη Σφακιανάκη, Θεσσαλονίκη 1982, 
σ. 124.

30. Βλ. σχετικά Julia Kristeva, ό.π., σ. 162 κ.ε.
31. Βλ. Edgar Morin, ό.π., σ. 124.



ΡΑΤΣΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΕΥΡΩΠΑΪΚΟΣ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ 153

πό τον εαυτό της».32 Δέσμια των ιστορικών της επιλογών η αστική 
τάξη δε θα μπορέσει να εναρμονίσει τον ορθό Λόγο με την κοινω­
νική πραγματικότητα. Έτσι, ο ορθός Λόγος θα «θυσιαστεί» στο 
βωμό της εξυπηρέτησης των ταξικών συμφερόντων, για να μετα­
τραπεί τελικά σε αφηρημένη ιδέα νομιμοποίησης της εξουσίας των 
ιδιοκτητών. Το χειραφετημένο άτομο που επαγγέλθηκε η αστική 
τάξη με την εμφάνισή της στο προσκήνιο της ιστορίας, θα αποσπα­
στεί στη συνέχεια από το ανθρωπιστικό του στέλεχος, από το ο­
ποίο και προήλθε, για να μετατραπεί τελικά σε κυνικό διαχειριστή 
της εξουσίας.

Αποτέλεσμα της φθοράς που υπέστη ο ορθός Λόγος, υποτασσό- 
μενος στη λογική εξυπηρέτησης των οικονομικών και εξουσιαστι­
κών συμφερόντων της αστικής τάξης, είναι μεταξύ άλλων και το 
φαινόμενο του ευρωπαϊκού ρατσισμού.33 Η έννοια του «Λόγου» 
κρύβει μέσα της τόσο το καλύτερο όσο και το χειρότερο της ευρω­
παϊκής παιδείας, του ευρωπαϊκού πολιτισμού. «Υπό την αιγίδα 
του λόγου -γράφει ο Edgar Morin- συνέβη να αποχαλινωθούν η ξέ­
φρενη κυριαρχία και η τυφλή καταφρόνια προς τους μη ευρωπαϊ­
κούς πολιτισμούς. Ωστόσο, η εξάσκηση της ορθολογικότητας μας 
επιτρέπει να κάνουμε κριτική στον ευρωπαϊκό Λόγο και να ανα­
γνωρίζουμε την αξία των μη ευρωπαϊκών πολιτισμών».34 Με άλλα 
λόγια, στο πρόσωπο-Ιανός της ευρωπαϊκής ιστορίας συνυπάρχουν 
τόσο ο πολιτισμός όσο και η βαρβαρότητα.

Η επικράτηση του εργαλειακού επί του κριτικού Λόγόύ δεν εί­
ναι θέμα προσωπικής επιλογής, αλλά υπόκειται στη λογική των νό­
μων που διέπουν το καθεστώς της ατομικής ιδιοκτησίας. Είναι δη­
λαδή άρρηκτα δεμένη με τη διδασκαλία χειραφέτησης της αστικής 
κοινωνίας και, με την έννοια αυτή, αποτελεί συστατικό στοιχείο 
του αστικού συστήματος. Η αντίφαση μεταξύ ορθού και εργαλεια- 
κού Λόγου, κατά συνέπεια, δεν οφείλεται στη «δογματική μορφή» 
που προσέλαβε ο Διαφωτισμός, προκειμένου να αντιμετωπίσει το 
«δογματισμό της Εκκλησίας και της Απολυταρχίας».35 Δεν πρόκει­

32. Στο ίδιο, σ. 131.
33. Βλ. διεξοδικότερα, Detlev Claussen, Die Grenzen der Aufklaerung. Die 

gesellschaftliche Genese des modernen Antisemitismus, Fischer Verlag, Frankfurt 
am Main 1994, o. 17 κ.ε.

34. Στο ίδιο, σ. 27.
35. Βλ. σχετικά Θάνος Λίποβατς, Η ψυχοπαθολογία του πολιτικού, εκδ. 

Οδυσσέας, Αθήνα 1990, σ. 240.



154 ΖΗΣΗΣ Δ. Π ΑΠ ΑΔΗ ΜΗΤΡΙΟ Y

ται δηλαδή για «σύγχυση ανάμεσα στον ορθό και τον εργαλειακό 
Λόγο», για ταύτιση του ενός με τον άλλο στα κεφάλια κάποιων 
διαφωτιστών,36 αλλά για εγγενή εσωτερική αντίφαση του Διαφωτι­
σμού ως κινήματος πνευματικής, κοινωνικής και πολιτικής χειρα­
φέτησης της ανερχόμενης αστικής τάξης. Η αναίρεση της οικουμε- 
νικότητας του ορθού μέσω της ανάδειξης του εργαλειακού Λόγου, 
όχι μόνον δεν αναιρεί αλλά, αντίθετα, επιβεβαιώνει με καταλυτι­
κό, θα λέγαμε, τρόπο την επικυριαρχία της αστικής ιδεολογίας. 
Έτσι, ο εργαλειακός Λόγος δεν είναι «αντιδιαφωτισμός», αλλά η 
άλλη όψη του προσώπου-Ιανός του Διαφωτισμού. Με άλλα λόγια, 
ο Διαφωτισμός εμπεριέχει δύο διαφορετικά πνευματικά ρεύματα. 
Το ένα από αυτά εξέθρεψε τον εργαλειακό Λόγο, από τον οποίο 
και προέκυψε η ιδέα της «ανωτερότητας» του λευκού ανθρώπου- 
το άλλο τον κριτικό Λόγο που αναγνωρίζει ως αρχή αλλά και στη­
ρίζεται στην ποικιλομορφία των ανθρώπων και των πολιτισμών.

Έτσι, η έννοια της «φυλής» και η διαίρεση του ανθρώπινου γέ­
νους σε ανώτερες και κατώτερες «φυλές» εντάσσεται πλήρως στη 
λογική της πολιτικής φιλοσοφίας του αστικού φιλελευθερισμού. 
Στο βαθμό που δε διέθετε πειστικά επιχειρήματα για να δικαιολο­
γήσει την απομάκρυνσή της από το τρίπτυχο της Γαλλικής Επανά­
στασης (Ελευθερία, Ισότητα, Αδελφοσύνη), η αστική τάξη ήταν ε­
ξαναγκασμένη να λειτουργήσει ιδεολογικά, αναδεικνύοντας την 
έννοια της «φυλής» σε υποκατάστατο της ανύπαρκτης αλληλεγ­
γύης μεταξύ των διαφόρων κοινωνικών τάξεων. Χρησιμοποίησε 
δηλαδή την έννοια της «φυλής» ως μηχανισμό χειραγώγησης των 
μαζών, καλλιεργώντας το ιδεολόγημα της κοινότητας των συμφε­
ρόντων των Λευκών απέναντι στους μη Λευκούς, στους «Αλ­
λους». Του «λόγου το ασφαλές», ότι οι άνθρωποι δηλαδή δεν είναι 
από τη φύση τους ίσοι, κλήθηκε να βεβαιώσει ο λεγόμενος «επιστη­
μονικός» ρατσισμός, αναδεικνύοντας την «επιβίωση του ισχυροτέ- 
ρου» σε βασική αρχή κοινωνικής οργάνωσης.37

Καθώς διακήρυττε την ύπαρξη βιολογικά και πνευματικά ανώ­
τερων και κατώτερων «φυλών» και για να μην έρθει σε αντίθεση 
με τη βασική αρχή του χριστιανισμού, ότι όλοι οι άνθρωποι είναι 
πλασμένοι «κατ’ εικόνα και ομοίωση του Θεού», η Ευρώπη των 
Λευκών αναγόρευσε τους λαούς των αποικιών σε «αγρίους», ανα-

36. Στο ίδιο, σ. 241.
37. Βλ. Eric J. Hobsbawn, Die Bluetezeit des Kapitals. Eine Kulturgeschichte der 

Jahre 1848-1875, Frankfurt am Main 1980, σ. 335 κ.ε.



ΡΑΤΣΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΕΥΡΩΠΑΪΚΟΣ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ 155

λαμβάνοντας η ίδια «το χρέος» να τους εκπολιτίσει, χρησιμοποιώ­
ντας ως μέσο το μαστίγιο, την αγχόνη και την γκιλοτίνα. Τη στάση 
αυτή των «θεοφοβούμενων» Ευρωπαίων αστών «που ήθελαν .... να 
είναι ληστές και Χριστιανοί μαζί», σχολιάζει με ιδιαίτερα δηκτικό 
τρόπο ο Montesquieu: «Θα ήθελα επίσης να πω -γράφει- ότι η θρη­
σκεία χαρίζει σε όσους τη διδάσκουν ένα δικαίωμα να υποδουλώ­
νουν όσους δεν τη διδάσκουν, για να εργάζονται πιο άνετα για τη 
διάδοσή της. Αυτός ακριβώς ο τρόπος τού σκέπτεσθαι ενθάρρυνε 
τους καταστροφείς της Αμερικής στα εγκλήματά τους... Δεν είναι 
δυνατό να υποθέσουμε ότι τα όντα αυτά (οι μαύροι δούλοι) είναι 
άνθρωποι, γιατί αν τους θεωρήσουμε ανθρώπους, θα αρχίσουμε 
να πιστεύουμε ότι εμείς δεν είμαστε χριστιανοί».38

Η διάκριση ανάμεσα σε ανώτερες και κατώτερες «φυλές» απο­
δείχθηκε ιδιαίτερα πρακτική για την αστική τάξη, στο βαθμό που 
«νομιμοποιούσε» στην κτητική της συνείδηση την εκμετάλλευση των 
ιθαγενών στις αποικίες, αφού οι ίδιοι, καθώς θεωρούνταν φυλετι­
κά «κατώτεροι», στερούνταν ορθολογικής σκέψης και ήταν ως εκ 
τούτου «ανίκανοι» να ανακαλύψουν τη σημασία της εργασίας και 
να οργανώσουν τη ζωή τους αποδοτικά. «Όταν ο Θεός -γράφει ο 
John Locke- παραχώρησε τον κόσμο στους ανθρώπους ως κοινή 
παρακαταθήκη, διέταξε επίσης τον άνθρωπο να εργάζεται και η 
ένδεια της κατάστασής του επέβαλε αναγκαστικά την εργασία. Ο 
Θεός και ο Λόγος τού επέβαλαν να κατακυριεύσει τη γη, δηλαδή 
να τη βελτιώσει για το καλό της ίδιας του της ζωής, και με την 
προσπάθεια αυτή απέθεσε πάνω της ένα μέρος του εαυτού του, το 
μόχθο του».39

Ειρήσθω εν παρόδω: υπέρ του ευρωπαϊκού επεκτατισμού δεν ή­
ταν μόνο οι θεωρητικοί του αστισμού. Θιασώτες της λευκής κυ­
ριαρχίας υπήρξαν επίσης και μεταξύ των εκπροσώπων του προλε­
ταριάτου. Ορισμένοι μάλιστα από αυτούς ταύτιζαν τον επεκτατι­
σμό της λευκής «φυλής» με την «παγκόσμια επικράτηση του φω­
τός».40 * Έτσι, ο Carl Ballod, κομματικός φίλος των ηγετικών στελε­

38. Βλ. Montesquieu, Το πνεύμα των νόμων, μτφρ. Κωστή Παπαγιώργη, εκδ. 
Γνώση, Αθήνα 1994, τόμος A ', σ. 408 κ.ε. και 410.

39. Βλ. John Locke, Δεύτερη πραγματεία περί κυβερνήσεως. Δοκίμιο με θέμα 
την αληθινή αρχή, έκταση και σκοπό της πολιτικής εξουσίας, εισαγωγή-μετάφρα- 
ση-σχόλια Πασχάλη Μ. Κιτρομηλίδη, εκδ. Γνώση, Αθήνα 1990, σ. 107 κ.ε.

40. Βλ. Emest Jouhy, «Bildung im Spannungsfeld zwischen ethnischer Verwur­
zelung und technischer Universalitaet», στο: Paedagogik Dritte Welt-Jahrbuch 1986·



156 ΖΗΣΗΣ Δ. ΠΑΠΑΔΗΜΗΤΡΙΟΥ

χών του γερμανικού σοσιαλισμού Karl Liebkecht και Rosa Luxen- 
burg, στο βιβλίο του Der Zukunftsstaat (Το Κράτος του Μέλλο­
ντος) αναφέρει μεταξύ των άλλων ότι θα ήταν αφόρητη αδικία σε 
βάρος των πολιτισμένων λαών, αν η Ευρώπη άφηνε την Αφρική 
στο έλεος των Νέγρων (sic).41

Η άσκηση κριτικής στο Διαφωτισμό με στόχο την αποκάλυψη 
της αντιφατικότητας που τον διακρίνει, δε σημαίνει βέβαια σε κα­
μιά περίπτωση αποδοχή των απόψεων της μεταμοντέρνας θεωρίας 
που επιμένει στην πλήρη απόρριψη των θεωρητικών του προταγ- 
μάτων. Η ιστορική αναγκαιότητα του Διαφωτισμού είναι δεδομέ­
νη. Προέχει η απελευθέρωση των ορθολογικών και προοδευτικών 
του στοιχείων από τον θανάσιμο εναγκαλισμό του εργαλειακού 
Λόγου. Αποκαλύπτοντας την κυριαρχία του εργαλειακού επί του 
κριτικού Λόγου, αποκαλύπτουμε συγχρόνως και τους λόγους για 
τους οποίους το εγχείρημα της αστικής τάξης να υλοποιήσει την 
οικουμενικότητα των ανθρώπινων δικαιωμάτων ήταν καταδικα­
σμένο σε αποτυχία. Με άλλα λόγια, δεν είναι το χειραφετητικό μή­
νυμα του Διαφωτισμού που απέτυχε ιστορικά, αλλά η κοινωνική 
τάξη που κλήθηκε ιστορικά να το υλοποιήσει, καθότι τον εγκλώβι­
σε στη λογική εξυπηρέτησης των συμφερόντων της, υπονομεύο­
ντας έτσι την οικουμενικότητά του.

Είναι λοιπόν ανάγκη να ολοκληρωθεί το Diseurs του Διαφωτι­
σμού, προκειμένου να οδηγηθεί ο κριτικός Λόγος στην πραγμάτω­
σή του, που είναι ταυτόσημη με την επικράτηση του ουμανισμού 
πάνω στις δυνάμεις της συντήρησης και του ρατσισμού. Η καθολι- 
κότητα του κριτικού Λόγου επιβάλλει την αναγνώριση ίδιας αξίας 
σε όλους τους ανθρώπους αλλά και σε κάθε άνθρωπο ξεχωριστά, 
ανεξάρτητα από τη «φυλετική» του καταγωγή, τη θρησκεία, την 
κοινωνική θέση και τον πολιτισμό του.42

Για να αντιμετωπίσουμε αποτελεσματικά τον ρατσισμό, παρα­
τηρεί ο Edgar Morin, θα πρέπει να πάρουμε το μέρος του «ανοι­
χτού λόγου», ο οποίος καλλιεργεί το διάλογο «όχι μόνο με το μη 
εκλογικευμένο, αλλά και με το μη εκλογικεύσιμο».43 Θα πρέπει να

Ulrich Schmidt (επιμ.), Kulturelle Identitaet und Universalitaet. Interkulurelles Ler­
nen als Bildungsprinzip, Frankfurt am Main 1987, σ. 17.

4t. Βλ. Carl Ballot, Der Zukunftsstaat. Wirtschaftsteechnisches Ideal und volks­
wirtschaftliche Wirklichkeit, Berlin 1927, σ. 290 κ.ε.

42! Edgar Morin, ό.π., σ. 156.
43. Στο ίδιο, σ. 127.



ΡΑΤΣΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΕΥΡΩΠΑΪΚΟΣ ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ 157

αναγνωρίσουμε την ίδια αξία σε όλους τους ανθρώπους αλλά και 
σε κάθε άνθρωπο ξεχωριστά, ανεξάρτητα από τη φυλετική κα­
ταγωγή, την κοινωνική προέλευση και τον πολιτισμό του».44

Αυτό που προέχει είναι η πίστη στην φυσική ενότητα της αν­
θρωπότητας με στόχο την επίτευξη, μέσω του ορθού Λόγου, ενός 
νέου ανθρωπισμού. Είναι ανάγκη να ξεπεραστούν οι διαφορές 
που χωρίζουν τους ανθρώπους, για να εμπεδωθεί έτσι η πίστη στη 
δυνατότητα της διανθρώπινης και διαπολιτιστικής επικοινωνίας. 
Οφείλουμε να συνειδητοποιήσουμε «ότι ο προορισμός της ζωής 
στη γη είναι κοινός, πέρα από φυλές, τάξεις, έθνη και φύλα», γιατί 
μόνο έτσι είναι δυνατόν να επικρατήσει η ανθρώπινη αλληλεγγύη 
και να θεμελιωθεί η παγκόσμια κοινότητα των ανθρώπων.45

Χρειαζόμαστε ένα νέο πολιτικό Διαφωτισμό απαλλαγμένο από 
τις ταξικές αγκυλώσεις της αστικής κοινωνίας, έναν ορθολογικό 
ουμανισμό, χωρίς ευρωκεντρικές παρωπίδες, που θα αντανακλά 
τις ανάγκες της ανθρωπότητας στο σύνολό της και δε θα καταδι­
κάζει δισεκατομμύρια ανθρώπων του πλανήτη μας στην πείνα και 
την εξαθλίωση, χάρη της μονομερούς προώθησης του τεχνικού πο­
λιτισμού που στερείται οραμάτων και αξιών. Θα πρέπει ωστόσο 
να σώσουμε την έννοια της προόδου, αφού προηγούμενα την α­
παλλάξουμε από το ζουρλομανδύα της ξέφρενης και ανεξέλεγκτης 
επιστημονικό-τεχνικής επανάστασης, υποτάσσοντας τη δυναμική 
της στη λογική της εξυπηρέτησης της κοινωνικής ουτοπίας.

44. Στο ίδιο, σ. 156.
45. Richard Falk, The Promise of World Order. Essays in Normative Inter­

national Relations, Weatsheaf, Brighton 1987, o. 27.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

