
  

  Greek Political Science Review

   Vol 11 (1998)

  

 

  

  Power and political ecclesiology according to the
western medieval constitutional thought 

  Γεώργιος Ν. Γκότσης   

  doi: 10.12681/hpsa.15115 

 

  

  Copyright © 2017, Γεώργιος Ν. Γκότσης 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Γκότσης Γ. Ν. (2017). Power and political ecclesiology according to the western medieval constitutional thought. Greek
Political Science Review, 11, 99–135. https://doi.org/10.12681/hpsa.15115

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 27/01/2026 03:56:58



ΓΕΩΡΓΙΟΣ Ν. ΓΚΟΤΣΗΣ

ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 
ΣΤΗ ΔΥΤΙΚΟΕΥΡΩΠΑΪΚΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ 
ΠΟΛΙΤΕΙΟΛΟΓΙΚΗ ΣΚΕΨΗ

Στόχος αυτής της μελέτης είναι η ερμηνεία και διασάφηση της μεσαιω­
νικής σύλληψης της εξουσίας σε σχέση προς τις ευρύτερες χρονικές, 
πνευματικές και οντολογικές δομές του ανθρώπινου πράττειν. Αφετη­
ρία αποτελεί η υπόθεση ότι τα ειδικότερα θεσμικά και πολιτικά δόγματα 
του μεσαιωνικού παπικού status εδράζονται σε μία θεμελιώδη αρχή πο­
λιτικής εκκλησιολογίας, η ανακατασκευή της οποίας μπορεί να διενερ- 

! γηθεί μέσω της διερμήνευσης ενός εκτεταμένου πραγματολογικού υλι­
κού. Ακολουθώντας την κατεύθυνση μιας κριτικής ανασύστασης του ε­
γκόσμιου και εκκλησιαστικού ορίζοντα τον μεσαιωνικού πολιτικού 
στοχασμού, η ερμηνευτική απόπειρα υποβάλλει σε λεπτομερή μελέτη 

ί τις κύριες πτυχές ενός κανονιστικού πολιτειολογικού υποδείγματος, 
ί Προβαίνει περαιτέρω στη συνεκτίμηση παραμέτρων όπως οι θεωρίες 

περί διακυβέρνησης, η σχέση πολιτικών και νομικών επιχειρημάτων, η 
συμβολή του ρωμαϊκού δικαίου και οι εφαρμογές τον στο πεδίο της 
πολιτικής οργάνωσης, η φύση της θρησκευτικής αυθεντίας και τα ζητή­
ματα νομιμοποίησης. Προεξέχουσα έμφαση αποδίδεται στις ιδέες εκεί­
νες που ευνόησαν την ανάδυση του μοντέρνου κράτους και επέτρεψαν 
τη διαμόρφωση μιας εναλλακτικής προσέγγισης με όρους συμβολαίου, 
συγκατάθεσης και κοινού οφέλους. Η ιστορική και βαθμιαία απαξίωση 
των παπικών αξιώσεων εγκυρότητας και ισχύος, όπως και η συνηγο- 
ρία υπέρ μιας βολονταριστικής δόμησης των πολιτικών υποκειμένων, 

* μπορούν να θεωρηθούν ως αναγκαίες συνθήκες εισόδου στην εκκοσμι- 
κευμένη κοσμοεικόνα του αναγεννησιακού ανθρωποκεντρισμού.

1. ΟΙ ΥΠΑΡΚΤΙΚΕΣ ΠΡΟΫΠΟΘΕΣΕΙΣ. ΟΙ ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΚΕΣ ΚΑΙ 
ΚΟΣΜΟΘΕΩΡΗΤΙΚΕΣ ΔΙΑΣΤΑΣΕΙΣ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΟΥ ΥΠΟΔΕΙΓΜΑΤΟΣ

Η μεσαιωνική σύλληψη της πολιτικής κοινότητας διαρθρώνεται σε 
ένα σύνολο διαδοχικών αλλά διακριτών επιπέδων, διενεργούμενη

* Ο Γ. Ν. Γκότσης είναι Διδάκτωρ Πολιτικών Επιστημών Διδάκτωρ Οικονομι­
κών Επιστημών- Εντεταλμένος διδασκαλίας, Τμήμα μιθε, Πανεπιστήμιο Αθηνών. 

ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. Π, ΑΠΡΙΛΙΟΣ 1998



100 Γ. N. ΓΚΟΤΣΗΣ

τόσο στο πεδίο της συλλογικότητας (universitas) και της οργανικής 
αναλογίας μεταξύ κοινωνικού και ανθρωπίνου σώματος,1 όσο και 
στη σφαίρα της civitas ως όρου δηλωτικού αυτής της πολιτειακής 
κοινότητας ή της πολιτικής συσσωμάτωσης εν γένει.2 Το εγχείρημα 
αυτό περικλείει μία σειρά υπάλληλων εννοιών, στις οποίες διαφαί- 
νεται η αποδιδόμενη στις πολιτικές κοινότητες στοχοθεσία: πρό­
κειται για τις μεσαιωνικές αντιλήψεις περί κοινού αγαθού,3 ελευ-

1. Θωμάς Ακινάτης, Summa Theologiae, la, 2ae, 81, l: «In civilibus qui sunt unius 
communitatis reputantur quasi unum corpus, et tota communitas quasi unus homo». 
Βλ. περαιτέρω, J.P. Canning, «The corporation in the Political Thought of the Italian 
Jurists of the Thirteenth and Fourteenth Centuries», History of Political Thought, 
1/1 (1980), o. 9-32, στα πλαίσια της επισκόπησης της μεσαιωνικής σύλληψης της 
πόλης ως σώματος συντιθέμενου από μία πολλαπλότητα ανθρωπίνων υπάρξεων 
και ως αφηρημενης ενοειδούς οντότητας, καταληπτής μόνο από τη διάνοια.

2. Για μία διεξοδικότερη ανάλυση των αρχαιοελληνικών και ρωμαϊκών επι­
δράσεων στη διαμόρφωση της μεσαιωνικής πολιτειολογικής σκέψης, βλ. ενδεικτι­
κά, J. Dunbabin, «The reception and interpretation of Aristotle’s Politics», στον τό­
μο N. Kretzmann - A. Kenny - J. Pinborg (επιμ.), Cambridge History of Later 
Medieval Philosophy, Cambridge Univ. Press, Cambridge 1982, σ. 723-737. M. 
Grignaschi, «Le rôle de l’aristotélisme dans le defensor Pacts de Marsile de Padoue», 
Revue d'histoire et de philosophie religieuse, 35 (1955), o. 301-340. J.R. Kayser - 
R.J. Lettieri, «Aquina’s Regimen bene commixtum and the Medieval Critique of 
classical Republicanism», The Thomist, 46 (1982), σ. 195-220. C. Martin, «Some 
Medieval Commentaries on Aristotle’s Politics», History, 36 (1951), σ. 29-44. Για 
τη θωμιστική προβληματική, η στοχοθεσία της πολιτικής επιστήμης υπαγορεύεται 
από την επιδίωξη ορθολογικής κατανόησης της communitas civitatis ως ιδεατού 
τύπου όλων των ανθρωπίνων κοινοτήτων, αποτιμωμένων σε σχέση προς την 
πρώτη. Η σχέση μεταξύ communitas και civitas προσδιορίζεται ως τελεολογική, 
στο βαθμό που η πόλη συνιστά το λογικό τέλος των μερικότερων κοινοτήτων 
(domus, vicus) από τις οποίες και απορρέει, δηλ. αντλεί την καταγωγή απ’ αυτές 
τις πρωταρχικές, φυσικές κοινότητες (communitas naturalisé με στόχο την τέλεια 
κοινότητα (communitas perfecta civitas). Από την οπτική των πολιτών-κοινωνών, 
η πόλη ως ανθρώπινη συσσωμάτωση (congregatio hominum) ή ολότητα ενός πολι- 
τικώς διατεταγμένου πλήθους (quaedam civium multitudo), ασφαλώς συνθέτει μία 
πολιτική οντότητα (communitas liberorum) διαφοροποιημένων και συμπληρωμα­
τικών αλλά, ωστόσο, εναρμονιζομένων πράξεων και λειτουργιών του συνόλου 
(multitudo diversorum)·. η υπόσταση του τελευταίου οφείλεται τόσο στην κοινωνική 
διάσταση του ανθρώπου (socialitas) όσο και στη φυσική έφεση (impetus naturaiis) 
προς την κοινωνική συμβίωση και την καλλιέργεια των ηθικών αρετών. Βλ. πε­
ραιτέρω I.Th. Eschmann, «Studies on the notion of Society in St. Thomas Aquinas: 
II. Thomistic Social Philosophy and the Theology of original sin», Medieval Studies, 
9 (1947), σ. 19-55, ειδικότερα σ. 46 επ.

3. Τα εν λόγω επιχειρήματα περί οργανικής αναλογίας και κοινού αγαθού, ό­
πως αναπτύσσονται στα πλαίσια της σχολαστικής φιλοσοφίας, αποδίδουν έμφα-



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 101

θερίας, σχέσης του ατόμου προς υφιστάμενες υπέρτερες συλλογι- 
κότητες και τελικώς υπαγωγής της πολιτικής διακυβέρνησης στη 
λειτουργική εγκυρότητα αρχών, κανόνων και εννόμων δεσμεύσεων.

Στο επίπεδο των προϋποθέσεων πολιτικής συγκρότησης της 
κοινότητας, η επίδραση της προγενέστερης ρωμαϊκής πολιτικής 
παράδοσης και ιδιαιτέρως του Κικέρωνα καθίσταται καθοριστική. 
Η σημασία της πολιτικής σκέψης του Κικέρωνα για τη διαμόρφω­
ση της μεσαιωνικής πολιτικής θεωρίας είναι διττή: αφενός μεν, η 
έννοια της civitas, ως θεμελιώδους διάστασης των δημοσίων υπο­
θέσεων της συλλογικής συνύπαρξης, προσλαμβάνεται από τη με­
σαιωνική προβληματική ως κατεξοχήν παράγωγο της ανθρώπινης 
ορθολογικότητας, αμοιβαιότητας και ελλόγου συζήτησης, με κριτή­
ριο τη διασφάλιση της ειρήνης, της ιδιοκτησίας, της δικαιοσύνης 
και των ετέρων εννόμων αγαθών αφ’ ετέρου δε, η σαφής μεσαιω­
νική αναφορά στην ιδεατή δόμηση της respublica και της δημόσιας 
σφαίρας, ως διακριτής κατηγορίας των ανθρωπίνων ενασχολήσε­
ων και συλλογικών επιδιώξεων, προδίδει ρητώς τις ρωμαϊκές κα­
ταβολές και απαρχές της. Στην αδιαμφισβήτητη επιρροή των ιδεών 
του Κικέρωνα πρέπει, ως εκ τούτου, να καταλογισθεί η ισχύς του 
μεσαιωνικού δόγματος, συμφώνως προς το οποίο η πολιτειακή

ση στο κοινωνικό ενοειδές και στην εναρμόνιση των ατομικών επιδιώξεων. Η θω- 
μιστική θεμελίωση της εγκυρότητας νόμων και διακυβέρνησης, με κριτήριο την 
προαγωγή του κοινού αγαθού, ενισχύεται στην περίπτωση των ιταλικών πόλεων- 
κρατών· στην προκειμένη περίπτωση το κοινό αγαθό (bonum commune) ταυτίζε­
ται προς το δημόσιο όφελος (bonum communis) καθώς και τη δημοσιονομική αμε- 
ροληψία. Βλ. διεξοδικά, A. Black, Political Thought in Europe, 1250-1450, Cam­
bridge Univ. Press, Cambridge 1992, σ. 24-28. Υπενθυμίζουμε ότι η επίκληση της 
οργανικής μεταφοράς υποδηλώνει μία ενότητα τάξης που αντιστοιχεί στην αυτο­
νομία των τμημάτων τού όλου και την πολυμορφία τους. Κατ’ ανάλογο τρόπο η 
ενότητα αυτή δεν επιβάλλεται άνωθεν η διά εξαναγκασμού, αλλά απορρέει από 
μία ευρύτερη συναίνεση, εγγενή στην κοινωνική συμβίωση, μη αναγνωρίσιμη ό­
μως από κάθε μεμονωμένο άτομο. Βλ. αναλυτικά Ch. Millon-Delsol, L’Etat Sub­
sidiaire, Ingérence et non ingérence de l’Etat: le principe de subsidiarité aux fon­
dements de l’histoire européenne, puf, Παρίσι 1992, σ. 35-45, 169-189. H Millon- 
Delsol παρατηρεί ότι η σύλληψη του κοινωνικού που υιοθετεί ο φιλελευθερισμός 
και ο μοντέρνος ατομικισμός αποκλείει τη δυνατότητα πραγματολογικής θεμε- 
λίωσης της έννοιας του κοινού αγαθού, επειδή η φύση του κοινωνικού δεσμού α­
νάγεται στη συμβολαιακή αμοιβαία αλληλόδραση αυτονόμως καθοριζόμενων α­
τομικών στοχοθεσιών. Σ’ αυτήν την προοπτική, το κοινό αγαθό δεν υφίσταται ού­
τε ως τελεολογική αναζήτηση ούτε και ως ιδεώδες μιας γενικής ευημερίας, στην ο­
ποία ανάγεται κάθε ειδικότερη επιδίωξη των μερών του συνόλου.



102 Γ. Ν. ΓΚΟΤΣΗΣ

διάρθρωση της civitas (ως multitude) civilis) ανάγεται τελικώς στην 
ίδια την κοινωνία (societas/communitas) ως φυσική, έλλογη και 
διαλογική συσσωμάτωση ανθρωπίνων υπάρξεων με κοινή βιοτική 
προοπτική, διενεργούμενη σε επίπεδο υπέρτερο της οικογένειας 
(domestica multitudo), με κριτήριο τη διατήρηση των όρων αναπα­
ραγωγής αυτής της συνύπαρξης.4

Η έννοια της πολιτικής κοινότητας ως προϊόντος της ανθρώπι­
νης φύσης και της κοινωνικής δεξιότητας και εφευρετικότητας και 
η φιλοσοφική της οικείωση κατά τον 13ο αιώνα φέρει την προφα­
νή επίδραση της αριστοτελικής πολιτικής φιλοσοφίας, με στόχο τη 
συγκρότηση μιας εναλλακτικής πολιτικής πρότασης έναντι της πα­
πικής ιεροκρατίας και της ισχύος των θεολογικών παραδόσεων. Η 
ρωμαϊκή έννοια της civitas εντάσσεται πλέον στο corpus της αρι­
στοτελικής πολιτικής επιστήμης ως διακριτής σφαίρας ορθολογι­
κής διερώτησης και γνωστικής αναζήτησης, υπαγορεύοντας υπό τη 
μορφή της scientia politica τις προϋποθέσεις ορθής άσκησης της ε­
ξουσίας5. Η σχολαστική αυτή διαπραγμάτευση των ζητημάτων που 
άπτονται της civitas και της πολιτικής συνδέεται σαφώς με την ει­
σαγωγή και παγίωση μιας νέας πολιτικής ορολογίας, στο βαθμό 
που η απόδοση της αριστοτελικής πόλης με τον ρωμαϊκό όρο 
civitas συνιστά μία μεταφραστική κατάχρηση και εννοιολογική γε­
νίκευση,6 επειδή ακριβώς μεταφέρει μία δεδομένη πολιτική σύλλη­

4. Για τη σκέψη του Κικέρωνα, συνήθης είναι η χρήση των όρων commune 
(στα έργα De legibus. De republica), και communitas (De officiis). Ο όρος com- 
munitas εγγράφεται στα όρια του παραδειγματικού υποδείγματος της ρωμαϊκής 
πολιτείας ως υπόθεσης του λαού (res publica, res populi), εκλαμβανομένου όχι ως 
τυχαίου πλήθους αλλά ως συνάρθρωσης ανθρώπων με κοινές δικαιικές δεσμεύ­
σεις και συνάφεια ενδιαφερόντων. Ο Κικέρωνας ορίζει το λαό ως συνομάδωση, 
διαρθρωμένο πλήθος και τη civitas ως έκφραση του οργανωθέντος λαού (consti- 
tutio populi), με άξονα τη νομική συναίνεση (juris consensus) και το κοινό συμφέ­
ρον (communio utilitatis). Η συσσωμάτωση αυτή συνιστά έλλογη κοινότητα (ratio 
communis). Βλ. αναλυτικά, Ν. Wood, Cicero’s social and political thought. An 
introduction, Univ. of California Press, Berkeley 1988.

5. Για μία συστηματική επισκόπηση της σχετικής μεσαιωνικής προβληματικής, 
βλ. αναλυτικά: Jacques Krynen, L’empire du roi. Idées et croyances politiques en 
France, xme-xve siècle, Gallimard, Παρίσι 1993, σ. 110-124.

6. Αυτή είναι η ιδιαίτερη άποψη των Heidegger και Hanna Arendt. Βλ. διεξοδι­
κή παρουσίαση από τη Barbara Cassin, «Grecs et Romains. Les paradigmes de Γ 
Antiquité chez Arendt et Heidegger», στον συλλογικό τόμο Miguel Abensour κ.ά. 
(επιμ.), Ontologie et politique. Actes du colloque Hannah Arendt, Tierce, Παρίσι 
1989, σ. 17-39, ειδικότερα 22 επ.



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 103

ψη της αυτόνομης ελληνικής πόλης στο χώρο άλλου τύπου πολιτι­
κών οντοτήτων και μονάδων.7 Για τη θωμιστική προβληματική, η 
στοχοθεσία της πολιτικής κοινότητας είναι διττή, υπαγορευόμενη 
τόσο από ηθικά, υπαρκτικά και τελεολογικά κριτήρια όσο και από 
καθαρώς πολιτικές αναγκαιότητες.8 Είναι αναμφίβολο γεγονός ότι 
η φυσική έφεση του ανθρώπου προς την αλήθεια και τη συλλογική 
διαβίωση9 προϋποθέτει την έλλογη χρήση της διάνοιας και του ορ­
θολογικού ιδιώματος (facultas rationis), ενώ η ανάγκη ατομικής 
αυτοπραγμάτωσης καθιστά επιτακτική την οριοθέτηση ενός κανο­
νιστικού πλαισίου εννόμων συνθηκών, προτύπων και δεσμεύσε­
ων.10 Στο μέτρο μάλιστα που η προαγωγή ενός ηθικού υποδείγμα­
τος του διάγειν συντελείται μόνον σε ευρύτερα κοινωνικά πλαί­
σια, καθίσταται αυτονόητο ότι τούτο επιβάλλει την αναφορά σε 
κοινοτικά και ενοειδή ενδιαφέροντα, τα οποία υποδηλώνουν μία 
δεδομένη υπεροχή του κοινού αγαθού επί μερικότερων, αποσπα­
σματικών αγαθών και ωφελημάτων. Αυτή η δεοντολογική επίκλη­
ση του κοινού αγαθού εγγράφεται στα όρια της ιδιαίτερης πολιτι-

7. Στο ίδιο, σ. 25-27. Μία πολιτισμική ανασύσταση αυτής της παραδειγματι­
κής ασυμμετρίας και της γλωσσικής ασυμβατότητας μεταξύ διαφορετικών ηθικών 
και πολιτικών παραδόσεων προτείνει ο AI. Macintyre, Quelle justice? Quelle 
Rationalité?, μτφρ. M. Vignaux d’Hollande, puf, Παρίσι 1993, σ. 397417.

8. O Macintyre προβάλλει την άποψη ότι η απόρριψη της πολιτικής αριστοτε­
λικής παράδοσης και ασφαλώς όχι η δημιουργική ανανέωσή της, κατά τον 13ο αι­
ώνα, παρήγαγε ένα τύπο νέων θεωρητικών προσεγγίσεων της πρακτικής ορθολο- 
γικότητας και της δικαιοσύνης. Τούτο οφείλεται στο γεγονός ότι οι αριστοτελικές 
πολιτικές έννοιες δεν είχαν ουσιαστική συνάφεια, σε θεωρητικό και πρακτικό ε­
πίπεδο, προς ένα μεταβαλλόμενο πολιτισμικό ορίζοντα που συνέθετε τη μεσαιω­
νική πραγματικότητα· βλ. Al. Macintyre, Quelle Justice? Quelle Rationalité?, ό.π., 
σ. 199-225.

9. Θωμάς Ακινάτης, De regimine prìncipum, I. Summa theologiae iiae, 94.2, In 
Decem Libros Ethicorum Aristotelis ad Nicomachum Expositio, I, 1. Στο σημείο 
αυτό υποστηρίζεται η θέση ότι κριτήριο του πολιτικώς διάγειν συνιστά το κοινό 
αγαθό. Η πολιτική κοινότητα, εντούτοις, δεν απορροφά την ατομικότητα, ενώ α- 
ντιθέτως, η προαγωγή της πολιτικής αρετής δεν υλοποιείται στα όρια της πολιτι­
κής συμμετοχής. Κατά τον Henri de Gand (ca 1279), η civitas ως υπέρτατη φυσική 
κατάσταση του ανθρώπου, καθίσταται απαραίτητη για την υλοποίηση της θεόδο- 
της φυσικής έφεσης προς αμοιβαία βοήθεια και αρωγή.

10. Για μία συστηματική διερεύνηση της διανοητικής και βουλητικής δραστη­
ριότητας του ανθρώπου, στο πλαίσιο της μεσαιωνικής ανθρωπολογικής θεώρη­
σης, βλ. Ε.Η. Weber, La personne humaine au xille siècle. L’avènement chez les 
maîtres parisiens de l’acception moderne de l’homme, Vrin, Παρίσι 1991, σ. 287 
επ., 449 επ.



104 Γ. Ν. ΓΚΟΤΣΗΣ

κής κοινότητας, υποδηλώνοντας ότι ο κανόνας της κοινής ωφελι­
μότητας θεμελιώνεται τόσο στη συμμόρφωση προς ευρύτερα απο­
δεκτά αξιακά πρότυπα όσο και στη δίκαιη κατανομή επί μέρους 
βαρών στο σύνολο κοινωνικό σώμα."

2. ΤΟ ΔΟΓΜΑ ΠΕΡΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑΣ: ΙΣΤΟΡΙΚΕΣ ΚΑΙ
ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΕΣ ΣΥΝΤΕΤΑΓΜΕΝΕΣ

Το μεσαιωνικό υπόδειγμα οργάνωσης της κοινωνίας προϋποθέτει 
τη δεσπόζουσα θέση της Ρωμαιοκαθολικής Εκκλησίας, αλλά προ­
δίδει μία βαθύτερη και ουσιαστικότερη αντινομία. Και τούτο διό­
τι, παρόλο που η Εκκλησία δε θεωρείται ταυτόσημη προς ή ανα- 
γώγιμη σε οποιαδήποτε άλλη προϋπάρχουσα κοινωνική συσσωμά­
τωση, εφόσον η σωτηριολογική αποστολή της υπερβαίνει τα όρια 
του παρόντος κόσμου, εντούτοις υιοθετεί μία αυστηρώς ιεραρχική 
διάρθρωση, η λογική της οποίας εδράζεται στη θεσμοποίηση νέων 
παραγγελμάτων, εντολών και κανόνων συμπεριφοράς. Κατά γενι­
κή ομολογία, η εδραίωση του παπικού θεσμού στόχευε στην εγκα­
θίδρυση μιας διεθνούς υπερεθνικής ηγεμονίας, θεμελιωμένης σε έ­
να ειδικότερο, σύνθετο νομικο-δικαιικό γραφειοκρατικό σύστη­
μα.12 Τούτο καθίσταται εφικτό λόγω της παπικής έγερσης ευρύτε­
ρων αξιώσεων αδιαμφισβήτητης καθολικής υπεροχής και της υιο­
θέτησης της αρχής περί προτεραιότητας της πνευματικής αυθε­
ντίας. Το γεγονός αυτό απέληγε στη σαφή διατύπωση της θέσης ότι 
η θεσμοποίηση της επίγειας ενδοκοσμικής εξουσίας οφείλει να συ- 
νιστά παράγωγο της υπερκόσμιας πνευματικής εξουσίας: η τελευ-

11. Summa theologiae. Ia/iiac, 90.2 και 96.4. Νόμοι που επιβάλλονται προς α­
ποκόμιση ιδίου, ατομικού οφέλους είναι, ως προς το σκοπό που εκπληρούν, άδι­
κοι κατά τον ίδιο τρόπο που η θεσμοποίηση μη-ευρύτερα αποδεκτών ρυθμιστι­
κών κανόνων δε συνιστά καθολικώς έγκυρο κανόνα δικαίου (rationem legis) λόγω 
της ιδιαιτεροκρατίας ενός αναλόγου εγχειρήματος. Κατά τον Godefroid de Fon­
taines (ca 1250-ca 1309), η ηγεμονική επίκληση της δημόσιας ωφελιμότητας δεν 
πρέπει να εδράζεται στην προβολή της διαρκούς αναγκαιότητας (perpetua 
nécessitas), αλλά στην τυπική λαϊκή συγκατάθεση με κριτήριο το κοινό αγαθό.

12. Αυτή είναι η κατεύθυνση στην οποία εγγράφεται η βεμπεριανή αποτίμηση 
της δυτικής μεσαιωνικής Εκκλησίας· βλ. ενδεικτικά, W. Schluchter, «Religion, 
politische Herrschaft, Wirtschaft und bürgerliche Lebensführung. Die okzidentale 
Sonderentwicklung», στον τόμο υπό την επιμέλεια του ιδίου, Max Webers Sicht 
des okzidentaien Christentums, Interpretation und Kritik, Suhrkamp, Φρανκφούρτη 
1988, σ. 11-128.



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 105

ταία οριοθετεί τα δυνατά πλαίσια έννομης άσκησης της πολιτικής 
εξουσίας, στο βαθμό που η άμεση αναγωγή της στο Θεό, ως πηγή 
κάθε εξουσίας, την καθιστά ουσιαστικώς απρόσβλητη σε κάθε μορ­
φή εγκόσμιας κριτικής. Η δεδομένη αυτή ιεροκρατική απαίτηση 
χειραγώγησης και ελέγχου των εγκόσμιων πολιτικών πράξεων ε­
δραζόταν στο γεγονός της παπικής κατοχής τόσο της πνευματικής 
όσο και της χρονικής/ενδοκοσμικής εξουσίας, πραγματικότητα α­
ντιπροσωπευτική του δυτικο-ευρωπαϊκού Μεσαίωνα, τουλάχι­
στον μέχρι το τέλος του 13ου αιώνα. Στο σημείο αυτό διαφαίνεται 
η ανάδυση μιας απολογητικής πολιτικής θεωρίας του παπικού θε­
σμού, η πληρέστερη διατύπωση της οποίας λαμβάνει χώρα την πε­
ρίοδο της μείζονος σημασίας αμφισβήτησης της παπικής πολιτικής 
εξουσίας.13 Η ισχυρότερη συνηγορία υπέρ του ιεροκρατικού παπι­
κού δόγματος προσεφέρθη από μεσαιωνικούς συγγραφείς που 
προέβαλλαν την προτεραιότητα της υπερβατολογικής προοπτικής, 
διαπρεπέστεροι των οποίων μπορεί να θεωρηθούν οι Aegidius 
Romanus (ca 1243-1316) και ο Ιάκωβος του Viterbo [(Jacobo Cap­
pucci), ca 1260-1307/8]. Οι εν λόγω συγγραφείς προβαίνουν στη δι­
εύρυνση του κλασικού επιχειρήματος που αφορούσε στις αξιώσεις 
εκκλησιαστικής και κατ’ ουσίαν παπικής διευθέτησης καθαρώς ε­
γκόσμιων και κατεξοχήν πολιτικών υποθέσεων. Προς επίρρωση 
των παραπάνω αξιώσεων επεχειρείτο μερικές φορές η υπαγωγή 
εμφανώς εγκόσμιων ζητημάτων στη ρυθμιστική δικαιοδοσία αυτού 
του κανονικού δικαίου.14 Στόχος της δεδομένης προβληματικής

13. Για τη θεωρητική πλαισίωση της παπικής μοναρχίας κατά τον 13ο αιώνα, 
βλ. διεξοδικά, W.D. Mc Cready (επιμ.), The Theory of Papal Monarchy in the 
Fourteenth Century, Ινστιτούτο Μεσαιωνικών Μελετών, Τορόντο 1982. Κ. Pen­
nington, Pope and bishops. A study of the Papal Monarchy in the Twelfth and Thir­
teenth Centuries, Pennsylvania Univ. Press, 1984. B. Tierney, «The continuity of 
papal political theory in the Thirteenth Century: some methodological con­
siderations», Medieval Studies, 27 (1965), σ. 227-245. W. Ullmann, The growth of 
papal government in the Middle Ages, Methuen, Λονδίνο 21962 (1955)· J.A. Watt, 
The theory of papal monarchy in the thirteenth century. The contribution of the 
canonists, Washington d.c., Fordham Univ. Press, 1965. M.J. Wilks, The problem of 
sovereignty in the later Middle Ages. The papal monarchy with Augustinus 
Triumphus and the Publicists, Cambridge Univ. Press, 1963. L. Buisson, Potestas 
und Caritas. Die päpstliche Gewalt im Spätmittelalter, Köln/Wien, 1982. G. Con­
stable, «Papal, imperial and monastic propaganda in the 11th and 12th centuries», 
στον τόμο Prédication et propagande au Moyen Age, Islam, Byzance, Occident, 
puf, Παρίσι 1983, σ. 179-199.

14. Τούτο οφείλεται στο γεγονός ότι η παπική επικυριαρχία επί του κανονικού



106 Γ. Ν. ΓΚΟΤΣΗΣ

παρέμενε εμφανώς η κατασκευή ενός δόγματος πολιτικής εκκλη- 
σιολογίας,15 με κριτήριο τη σύλληψη της εκκλησίας ως πολιτικής 
κοινότητας, θεμελιωμένης εν μέρει σε αριστοτελικές και εν μέρει 
σε αυγουστίνειες προκείμενες. Οι παραπάνω απόψεις βρίσκουν τη 
λογική συνέχειά τους στο έργο δύο άλλων θεωρητικών εκπροσώ­
πων της παπικής ιεροκρατικής αντίληψης, του Augustinus Trium- 
phus [(Agostino Trionfo), ca. 1270/3-1328] και του Alvarus Pelagius 
[(Alvaro Pelayo), ca. 1275-1349], Κατά τους ως άνω συγγραφείς, η 
απονεμηθείσα υπό του Χριστού προς τον Πάπα πληρότητα εξου­
σιαστικής ισχύος (plenitudo potestatis) αναγορεύει τον τελευταίο 
σε επίγειο αντιπρόσωπο του Θεού (vicarius Christi), άμεσο διάδο­
χο και συνεχιστή του αποστολικού έργου (vicarius Petri). Τούτο ι- 
σοδυναμεί προς τη συγκέντρωση τόσο της πνευματικής όσο και 
της εγκόσμιας εξουσίας στο πρόσωπο του κατεξοχήν επίγειου εκ­
φραστή της θείας βούλησης, καθώς διατείνεται σαφώς ο πάπας 
Βονιφάτιος vili στο πλαίσιο της περίφημης εκκλησιαστικής εγκυ­
κλίου τού 1302, γνωστής ως Unam Sanctam.16 Η εξέλιξη αυτή φαί­

δικαίου, κατά τον δωδέκατο αιώνα, σχετίζεται ευθέως προς την εγκαθίδρυση ενός 
παπικού κυβερνητικού μηχανισμού με άμεσες διοικητικές, χρηματο-οικονομικές, 
δικαστικές και εκτελεστικές εξουσίες. Πρόκειται για ένα κατεξοχήν γραφειοκρα­
τικό οργανισμό με συγκεντρωτική-ιεραρχική δόμηση. Για την ειδικότερη σημασία 
του κανονικού δικαίου, βλ. ενδεικτικά: St. Kuttner, The History of Ideas and Do­
ctrines of Canon Law in the Middle Ages, Variorum Reprints, Λονδίνο 1980· του ί­
διου, Studies in the History of Medieval Canon Law, vr, Λονδίνο 1990· J. Gau­
demet, La formation du droit canonique médiévale, vr, Λονδίνο 1980. Καθώς και 
Β. Tierney, Religion et droit dans le développement de la pensée constitutionnelle 
(1150-1650), μτφρ. J. Ménard, puf, Παρίσι 1993, σ. 25 επ.

15. Ιδιαιτέρως σημαντική ως προς το κριτικό της περιεχόμενο θεωρείται η ά­
ποψη του Oresme, συμφώνως προς την οποία η πολιτική επιστήμη μπορεί να συμ- 
βάλει στην ορθότερη διακυβέρνηση της Εκκλησίας, καθώς δεν υφίσταται ασυμβα- 
τότητα μεταξύ πολιτικής φιλοσοφίας και ευαγγελικής οπτικής· βλ. διεξοδικά, 
Jeannine Quillet, «Politique et ecclésiologie dans le “livre de politiques” de Nicole 
Oresme», στον τόμο C. Wenin (επιμ.), L’Homme et son Univers au Moyen Age, 
Editions de l’Institut Supérieur de Philosophie, Louvain-Neuve 1986, σ. 856-862.

16. Για μία πληρέστερη διαπραγμάτευση του ιεροκρατικού δόγματος, βλ. W.D. 
Mc Cready, «The problem of the empire in Augustinus Triumphus and late medieval 
papal hierocratic theory», Traditio, 30 (1974), σ. 325-349· του ιδίου, «Papalists and 
antipapalists. Aspects of the church-state controversy in the later Middle Ages», 
Viator, 6 (1975), σ. 241-273. M.J. Wilks, The problem of sovereignty in the later 
Middle Ages, ό.π., σ. 261 επ. Για το πρόβλημα των παπικών αξιώσεων ισχύος, βλ. 
W.D. McCready, «Papal plenitudo potestatis and the source of temporal authority 
in late medieval hierocratic theory», Speculum, 48 (1973), σ. 654-674. Για τα ζητή­



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 107

νεται ότι αναιρεί σε σημαντικό βαθμό την επί μακρόν ισχύουσα 
δυϊστική γελασιανή παράδοση: συμφώνως προς την άποψη τη δια- 
τυπωθείσα από τον πάπα Γελάσιο I (496), απαιτείται μία σχέση 
συμπληρωματικότητας μεταξύ εκκλησιαστικής και πολιτικής ε­
ξουσίας. Κατ’ ουσίαν κατοχυρώνεται τόσο η, εκ μέρους των χρι­
στιανών ηγεμόνων, αποδοχή της σωτηριολογικής αποστολής της 
εκκλησίας όσο και η συνακόλουθη προσφυγή των επισκόπων στη 
ρυθμιστική αυτοκρατορική δικαιοδοσία επί εγκόσμιων ζητημά­
των.17 Η γελασιανή διάκριση εκκλησιαστικής και ηγεμονικής εξου­
σίας απεδείχθη εμφανώς δυσλειτουργική: και τούτο διότι η σημα­
ντική συνύφανση εγκόσμιων και κληρικών αρχών δημιούργησε σο­
βαρά προβλήματα καθορισμού των επακριβών ορίων δικαιοδο­
σίας της κάθε μιας εξ αυτών. Μεγαλύτερη σύγχυση προκάλεσε η 
διεύρυνση του πεδίου αρμοδιοτήτων της πνευματικής εξουσίας 
στο πλαίσιο ενός ευρύτερου μεταρρυθμιστικού κινήματος, το ο­
ποίο συνδέεται με τον πάπα Γρηγόριο VII (1073-1085) και την πε­
ρίφημη έριδα περί περιβολής18 (investitura). Στόχος των παραπά­

ματα της Unam Sanctam, βλ. J.A. Watt, «Spiritual and temporal powers», στο J.H. 
Bums (επιμ.), The Cambridge History of Medieval Political Thought, (ca 350-ca 
1450), Cambridge Univ. Press, Cambridge 1988, σ. 367-423, ειδικότερα σ. 400 επ.

17. Για τη γελασιανή διάκριση auctorìtas και potestas, βλ. μεταξύ άλλων, Louis 
Dumont, Essais sur l’individualisme. Une perspective anthropologique sur l’idéo­
logie moderne, Seuil, Παρίσι, 1983, σ. 51 επ. Περίφημη παραμένει η ρήση του Γε- 
λασίου προς τον βυζαντινό αυτοκράτορα Αναστάσιο, στα 494, συμφώνως προς 
την οποία δύο είναι (duo sunt) οι ρυθμιστικές αρχές που συγκροτούν τη χριστια­
νική οικουμένη: η ιερή αυθεντία των παπών (auctorìtas sacratas pontificum) και η 
ηγεμονική εξουσία (regalis potestas).

18. Για τη σημασία της εν λόγω μεταρρυθμιστικής ενέργειας, βλ. ενδεικτικά: I. 
S. Robinson, «Church and Papacy», στον τόμο The Cambridge History of Medieval 
Political Thought, ό.π., σ. 252-305, ειδικότερα 303-304. Με την έριδα περί περιβο- 
λής, διαταράσσεται η αρμονική συνύπαρξη των δύο ξιφών, της πνευματικής και 
της χρονικής εγκόσμιας εξουσίας, εξαιτίας της απόπειρας της Εκκλησίας να προ- 
σεταιρισθεί και να οικειοποιηθεί το κοσμικό ξίφος. Η σχετική συζήτηση υποδη­
λώνει τη σημασία μιας ειδικότερης πολιτικής θεωρίας, η οποία προσέλαβε την ο­
ριστική διατύπωσή της κατά την περίοδο των Σταυροφοριών. Βλ. περαιτέρω, Ε. 
Gilson, La philosophie au moyen âge, Payot, Παρίσι 1944· τόμ. A', Des origines pa- 
tristiques à la fin du xue siècle, σ. 252-258, τόμ. B', Du xme siècle à la fin du xive 
siècle, σ. 570-590. C. Morris, The papal Monarchy. The Western Church from 1050 
to 1250, Clarendon Press, Oxford 1989, σ. 109-133, 154-173. K.F. Morrison (επιμ.), 
The Investiture controversy: Issues, Ideals and Results, Νέα Υόρκη 1971. U.-R. 
Blumenthal, Der Investiturstreit, Στουτγάρδη 1982. E. Werner, Zwischen Canossa 
und Worms: Staat und Kirche 1077-1122, Βερολίνο 1983. J. Vogel, Gregor VII und



108 Γ. N. ΓΚΟΤΣΗΣ

νω προσπαθειών απέβαινε η ταύτιση της Εκκλησίας με την ολότη­
τα του κοινωνικού σώματος (societas Christiana), διενεργούμενη 
στο επίπεδο της εμπειρικής συλλογικότητας (Universitas fidelium) 
με συνέπεια τη δημιουργία μιας χριστιανικής πολιτικής οντότητας 
(respublica Christiana).19

Καθίσταται πλέον προφανές ότι στη μεταγενέστερη πολιτική 
θεωρία της παπικής ιεροκρατίας20 δεν υφίσταται μία σαφής οριο- 
θέτηση εξουσιών, αλλά μία κατεξοχήν ριζική αντιπαραβολή της 
παπικής εξουσιαστικής ισχύος επί πνευματικών και συγχρόνως ε­
γκόσμιων σφαιρών έναντι της απλής εκτελεστικής δυνατότητας 
των κοσμικών ηγεμόνων προς διευθέτηση ενδοκοσμικών υποθέσε­
ων (executio). Καθώς μάλιστα υποστηρίζει ο Ιάκωβος του Viter­
bo,21 ο πάπας, ως αποστολικός ηγεμόνας (princeps apostolorum), 
διέθετε μία πρωταρχική δυνατότητα άσκησης εγκόσμιας εξουσίας 
σε επίπεδο κατά πολύ ευγενέστερο σε σχέση προς έναν καθαρώς 
κοσμικό άρχοντα. Οι θέσεις αυτές των υπερμάχων του ιεροκρατι- 
κού δόγματος προσέκρουαν στις αντιδράσεις εκείνων που επιθυ­
μούσαν τον σαφέστερο διαχωρισμό εκκλησίας και κράτους. Η επί­
κληση του γελασιανού δυϊσμού κοσμικής και πνευματικής εξου­
σίας, διευρυμένου με τη συνακόλουθη προσφυγή σε σχετικά βιβλι­
κά χωρία και αντίστοιχα ερμηνευτικά σχόλια,22 προσέφερε το θε­
μέλιο διατύπωσης της άποψης ότι ο εγκόσμιος ηγεμόνας οφείλει 
να υπόκειται μόνο στην καθαρώς πνευματική δικαιοδοσία του Ρω­
μαίου Ποντίφικα, ενώ ο κλήρος πρέπει να αποδεχθεί την ενδοκο- 
σμική υπεροχή της πολιτικής εξουσίας επί εγκόσμιων υποθέσεων,

Heinrich ιν nach Canossa, Βερολίνο 1983. Β. Szabo-Bechstein, Liberias Ecclesie. 
Ein Schlüsselbegriff des Investiturstreits und seine Vorgeschichte, 4-11 Jahrhundert, 
Ρώμη 1985. I. Steuart-Robinson, Authority and Resistance in the Investiture Con­
text, Manchester, 1978· του ιδίου, The Papacy 1073-1198. Continuity and In­
novation, Cambridge Univ. Press, Cambridge 1990, σ. 295 επ. G. Tellenbach, The 
Church in Western Europe from the tenth to the early twelfth century, Cambridge 
Univ. Press, Cambridge 1993, σ. 222 επ.

19. Ενδεικτικό αυτής της τάσης είναι το γεγονός ότι, ακόμη και σε μία εκκο- 
σμικευμένη σύλληψη της πολιτείας, όπως αυτής του Μαρσίλιου της Πάδουα, εξα­
κολουθεί να υφίσταται μία αντίληψη περί κοινωνικού σώματος ως συσσωμάτω­
σης πολιτών (universitas civium), ταυτόσημης προς μία συλλογικότητα ή συνομά- 
δωση των πιστών (universitas fidelium).

20. Antony Black, Political thought in Europe, ό.π., σ. 50.
21. Στο tôto, όπου παρατίθεται το σχετικό απόσπασμα.
22. Στο ίδιο, σ. 52.



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 109

μη επιδεχομένων μεταφυσικών νοηματοδοτήσεων. Τούτο άλλωστε 
δεν αντιβαίνει, αλλά και προσιδιάζει προς τη διττή υφή του αν­
θρώπου, τη διχοτόμηση της ζωής σε φυσικές-μεταφυσικές σφαίρες 
(duplex vita) και τη συνακόλουθη διάκριση εγκόσμιας και πνευμα­
τικής κουλτούρας (duplex civilitas).

Εντούτοις, οι τελευταίες αυτές απόψεις περί ανάγκης διαχωρι­
σμού και οριοθέτησης των εξουσιών φαίνεται ότι δεν επεκράτη- 
σαν. Κατά τις απαρχές του δεκάτου τετάρτου αιώνα οι θεωρητικοί 
που επεξεργάσθησαν τις σχέσεις μεταξύ των δύο εξουσιών παρή- 
γαγαν δύο διακριτά, κατ’ ουσίαν ασυμβίβαστα μεταξύ τους υπο­
δείγματα, το ιεροκρατικό και το καισαροπαπικό. Και τα δύο αυτά 
υποδείγματα εδράζοντο στην ίδια λογική απόρριψης κάθε θεωρη­
τικής προσέγγισης που περιείχε το στοιχείο της διάκρισης μεταξύ 
εγκόσμιας και πνευματικής εξουσίας, ως δύο αυτόνομων ρυθμι­
στικών αρχών, συνυπαρχουσών παραλλήλως στο πλαίσιο μιας 
χριστιανικής κοινωνίας.23 Τόσο η ιεροκρατία όσο και ο καισαρο­
παπισμός απέκλειαν κατηγορηματικά τη διάσταση της συναλλη­
λίας και της ισότιμης αποτίμησης των δύο εξουσιών, εγείροντας 
αξιώσεις πλήρους υπεροχής της μιας επί της άλλης, ανάγοντας σε 
μία ύψιστη ρυθμιστική αρχή και τις δύο εξουσιαστικές μορφές. Ο 
δυϊσμός γελασιανού τύπου δεν εξέλειψε πλήρως, εντούτοις όμως 
ουδέποτε αναδείχθηκε σε τυπικό ιδίωμα της ύστερης μεσαιωνικής 
εποχής, ούτε ασφαλώς και άσκησε ιδιαίτερη επίδραση στη θεματο- 
ποίηση των σχέσεων εκκλησιαστικής και πολιτικής εξουσίας κατά 
την πρώιμη νεοτερικότητα.24 Η δυτικοευρωπαϊκή σκέψη, κατά τις

23. Για μία πολιτισμική αντιπαραβολή των προϋποθέσεων σύστασης των εν 
λόγω υποδειγμάτων και εγγραφής τους στη θεσμική εμπειρία της μεσαιωνικής Δύ­
σης και της Βυζαντινής Ανατολής, βλ. διεξοδικό: Gilbert Dagron, Empereur et 
prêtre. Etude sur le «césaropapisme» byzantin, Gallimard, Παρίσι 1996, σ. 290 επ., 
ιδίως σ. 309-315, 327-329.

24. Τούτο οφείλεται στο γεγονός ότι, διεκδικώντας ένα δικαίωμα εγγενές στην 
υφή της πολιτικής εξουσίας, η ρωμαιοκαθολική Εκκλησία εισέρχεται σε μία νέα 
διακριτή ιστορική φάση, η οποία σημειώνει την απαρχή μιας άλλης σχέσης ιερού 
και εγκόσμιου. Το θείο προβάλλει νέες αξιώσεις εγκόσμιας κυριαρχίας, η διαμε- 
σολάβηση της Εκκλησίας καθίσταται ουσιαστική για την υλοποίηση ενός ανάλο­
γου στόχου, ενώ η ίδια η Εκκλησία αποκτά ένα ενδοκοσμικό περιεχόμενο υπό μία 
καινοφανή έννοια. Αυτή η δεδομένη ιστορική επιλογή των παπών, συνέβαλε στη 
ριζική απαξίωση της λογικής διατύπωσης του Γελασίου, με συνέπεια την εγκαθί­
δρυση μιας πρωτοφανούς, για την ευρωπαϊκή ιστορική εμπειρία, πνευματικής μο­
ναρχίας στη θέση της ιεραρχικής γελασιανής δυαρχίας. Η λογική ακολουθία αυ­
τών των εξελίξεων, εναρμονίζεται πλήρως με την ιστορική ασυνέχεια της ανάδυ­



110 Γ. Ν. ΓΚΟΤΣΗΣ

απαρχές των Νέων Χρόνων, φαίνεται ότι παρέμεινε δέσμια αυτών 
των σχημάτων ολιστικής προτεραιότητας του εκκλησιαστικού επί 
του πολιτικού ή αντιστρόφως,25 γεγονός καθοριστικό για την ίδια 
την πορεία της δυτικοευρωπαϊκής θεωρίας προς μία προοδευτική, 
αλλά αμετάκλητη εκκοσμίκευση της πολιτικής.26

Ορθότερη, κατά τη γνώμη μας, είναι η επίλυση του προβλήμα­
τος των σχέσεων εγκόσμιας και πνευματικής εξουσίας, που εισή- 
γαγε ο Jean Quidort (Ιωάννης εκ Παρισίων, ca. 1240-1306). Ο Ιω­
άννης εκ Παρισίων, ακολουθώντας εν προκειμένω τη θωμιστική 
προσέγγιση περί της εγγύτητας κοινωνίας και διακυβέρνησης, δια­
τύπωσε την άποψη ότι η εγγενής υπεροχή της πνευματικής εξου­
σίας στη σφαίρα του μεταφυσικού δεν την καθιστά αυτοδικαίως υ­
πέρτερη ως προς τη διευθέτηση εγκόσμιων υποθέσεων. Η εγκόσμια 
εξουσία, αν και ιεραρχικώς υποδεέστερη, δεν παύει να διαθέτει το 
δικό της πεδίο εφαρμογής, μία κατεξοχήν ανεξάρτητη σφαίρα δι­
καιοδοσίας και ενδοκοσμικών αρμοδιοτήτων. Τούτο συνάγεται α­
πό την ίδια την υφή της εγκόσμιας πολιτικής εξουσίας, η οποία 
στοχεύει στην προαγωγή του κοινού αγαθού ως μη-υλικής ποιότη­
τας, δηλωτικής του σύννομου προς την αρετή διάγειν. Το υπόδειγ­

σης του μοντέρνου κράτους ως μετασχηματισμένης, εκκοσμικευμένης Εκκλησίας, 
βλ. L. Dumont, Essais sur l’individualisme, ό.π., σ. 57-59.

25. Αξιοσημείωτη είναι, κατά τη γνώμη μας, η διάκριση την οποία διενεργεί ο 
Troeltsch μεταξύ αρχαίου και νέου προτεσταντισμού, μετά τη θρησκευτική μεταρ­
ρύθμιση. Για την ως άνω προοπτική, το κατεξοχήν νεοτερικό αίτημα της ριζικής 
διάκρισης μεταξύ Εκκλησίας και Κράτους δεν τίθεται: και τούτο διότι ο αρχαίος 
προτεσταντισμός, όπως και ο μεσαιωνικός καθολικισμός, αντιλαμβανόταν δύο 
διαφορετικές λειτουργίες, την εγκόσμια και την πνευματική, επιτελούμενες εντός 
του αυτού κοινωνικού σώματος, του ενιαίου και αδιάσπαστου corpus christianum. 
Ο προτεσταντισμός αυτός δεν έπαυε να θεωρεί την Εκκλησία ως υπερφυσικό θε­
σμό, απέρριπτε δε μόνον το jus divinum που απεδίδετο στην ιεραρχία, όπως και 
την υποτιθέμενη υπεροχή αυτής της εκκλησιαστικής ιεραρχίας έναντι της εξου­
σίας του μοντέρνου Κράτους. Κατά τον Troeltsch, το αίτημα του διαχωρισμού 
Εκκλησίας και Κράτους, η συνύπαρξη διαφορετικών θρησκευτικών κοινοτήτων, 
η ελευθερία επιλογής θρησκευτικο-δογματικής ομολογίας και η θρησκευτική ελευ­
θερία εν γένει, συναρτώνται προς εκείνο το ενδεχομενικό ιστορικό επεισόδιο το 
οποίο συνέβη στη Βρετανία του Που αιώνα, με τη σύσταση του κράτους του 
Cromwell. Βλ. διεξοδικά: Ernst Troeltsch (1911), «Protestantisme et modernité», 
στον ομώνυμο τόμο, μτφρ. επιμ. του Μ.Β. de Launay, Gallimard, Παρίσι 1991, σ. 
24-129· ιδίως σ. 57 επ., 72 επ., 87 επ.

26. Βλ. Th. Molnar, «The medieval beginnings of political secularization», Modem 
Age, 26 (1982), σ. 160-167.



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 111

μα του Jean Quidort όεν παύει να προτάσσει μία ενδιάμεση οδό με­
ταξύ των αξιώσεων ισχύος του παπικού θεσμού και της ηγεμονι­
κής μοναρχίας.27 Η συνηγορία υπέρ του δυϊσμού των εξουσιών 
συνάγεται τόσο από την αριστοτελική και ρωμαϊκή κανονιστική 
διάσταση της πολιτειακής οργάνωσης όσο και από την ιστορική 
διαπλοκή της Εκκλησίας προς την εγκόσμια εξουσία, όπως η τε­
λευταία κωδικοποιήθηκε στις διατάξεις του κανονικού δικαίου 
(κανονολογική συλλογή του Γρατιανού). Ιδιαίτερη βαρύτητα απε- 
δόθη και στην καινοδιαθηκική θεμελίωση της διάκρισης εγκοσμιό- 
τητας και υπερβατικότητας.28

3. ΘΕΩΡΙΑ ΤΗΣ ΕΞΟΥΣΙΑΣ ΚΑΙ ΝΟΜΙΚΟ-ΔΙΚΑΙΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ 

α. Προέλευση, νομιμοποίηση και τελεολογία της εξουσίας

Η υπερβατική προέλευση και αναφορά της εξουσίας αποτελεί τυ­
πικό γνώρισμα εκείνων των συγγραφέων που απεδέχθησαν την ευ­
ρύτερη κοσμοεικόνα ενός χριστιανικού αριστοτελισμού. Κατά 
τους εκπροσώπους του ιεροκρατικού δόγματος, η εγκόσμια εξου­
σία αντλεί την ύπαρξη της από την ευρύτερη φυσική έφεση των αν­
θρώπων και, συνεπώς, από το Θεό, ενώ η τυπική μορφή της συνά­
γεται από την πνευματική εξουσία, η οποία απορρέει από τη θεία, 
υπερκόσμια αρχή.29 Η σχέση πνευματικής και ενδοκοσμικής εξου-

27. Βλ. διεξοδικά, Ρ. Saenger, «John of Paris, principal author of the Questio de 
potestate papae: Rex pacificus». Speculum, 56 (1981), o. 41-55. P.W. Seaver, «John 
of Paris, St. Thomas and the Modem State», Dominicana, 45 (1960), σ. 305-327. J. 
Coleman, «The dominican political theory of John of Paris in its context», στο D. 
Wood - W. Shiels (επιμ.), The Church and Sovereignty, ca 590-1318. Essays in 
honour of M. Wilks, Οξφόρδη, 1991, σ. 187-224.

28. Για τη σημασία του διατάγματος του Γρατιανού στην οικοδόμηση του εκ­
κλησιαστικού κανονικού δικαίου, βλ. ενδεικτικά: Β. Tierney, Religion et droit 
dans le développement de la pensée constitutionnelle, ό.π., σ. 25-30, όπου επιση- 
μαίνεται ότι το Decretum προσφέρει ένα θεμελιώδες πλαίσιο δικαίου το οποίο 
καθορίζει τη φύση και τη δομή της Εκκλησίας. Κάθε έννομη εκκλησιαστική αρχή, 
ακόμη και αυτή η παπική auctoritas, οφείλει να ασκείται εντός αυτού του πλαισί­
ου, ένας αριθμός κανόνων του οποίου αποτέλεσε προϊόν καθολικής συναίνεσης 
(universali consensu). Βλ. περαιτέρω, St. Kuttner, «On Auctoritas in the writings of 
Medieval Canonists: the vocabulary of Gratian», στον τόμο D. Sourdel (επιμ.), La 
notion d’autorité au Moyen Age, Islam, Byzance, Occident, puf, Παρίσι 1982, σ. 
69-81.

29. Ιάκωβος του Viterbo, De regimine christiano, il, 7.



112 Γ. N. ΓΚΟΤΣΗΣ

αίας προσομοιάζει προς την αριστοτελική συσχέτιση μορφής και 
περιεχομένου: είναι προφανές ότι χωρίς την επιδοκιμασία της 
πνευματικής εξουσίας καμία εγκόσμια αρχή δεν μπορεί να αποβεί 
αληθής και τελεία, ακριβώς όπως η θεία χάρη προσδίδει υπαρκτι­
κή τελειότητα στον φυσικό κόσμο.30 Δεν υφίσταται ωστόσο ουσια­
στική αλλά μόνο μεθοδολογική διαφοροποίηση μεταξύ φύσης και 
χάρης, εγκοσμιότητας και εκκλησιαστικής προοπτικής. Για τη δε­
δομένη κοσμοεικόνα, όπως την επεξεργάσθηκε ο François de Mey- 
ronnes (; -1328), κατά τον ίδιο τρόπο που η διαμόρφωση των πολι­
τικών αρετών υπόκειται αυστηρώς στους κανόνες ενός θεολογι- 
κού υποδείγματος, έτσι και η δυναμική κάθε εγκόσμιας ηγεμονικής 
αρχής οφείλει να υποτάσσεται στην αντίστοιχη πνευματική αρχή, 
από την οποία αντλεί την ύστατη υπαρκτική δικαίωσή της.31 Κατά 
τον Ιάκωβο του Viterbo,32 η άσκηση της εξουσίας επί των ανθρώ­
πων αποτελεί υπόθεση φυσικής τάξης· όμως η τελική νομιμοποίη­
ση της εξουσιαστικής ισχύος των χριστιανών ηγεμόνων επί χρι­
στιανών υπηκόων τους είναι αδιανόητη χωρίς τη ρυθμιστική διαμε- 
σολάβηση της δυτικής Εκκλησίας. Κατ’ ανάλογο τρόπο ο Aegidius 
Romanus υποστήριξε τη φυσική προσομοίωση της σχέσης κληρικής 
και εγκόσμιας εξουσίας προς την προτεραιότητα της ψυχής έναντι 
του σώματος,33 και του πνευματικού έναντι του φυσικού, κοσμι­
κού στοιχείου. Επεκτείνοντας την εν λόγω προβληματική στη 
σφαίρα της πολιτικής κοινωνιολογίας του κράτους, ο Ιάκωβος του 
Viterbo καλλιέργησε περαιτέρω τη θωμιστική τελεολογία της ci- 
vitas,34 αποδίδοντας έναν κατεξοχήν πνευματικό σκοπό στις πολι­
τικές εκείνες συσσωματώσεις που προήγαγαν ένα ηθικό υπόδειγμα 
του διάγειν. Κάθε ανθρώπινη ηθική στοχοθεσία οφείλει να ανάγε­
ται στο ύψιστο και έσχατο υπαρκτικό τέλος του ανθρώπου, κατά

30. Στο ίδιο.
31. Αναφέρεται στο A. Black, Political thought in Europe, ό.π., σ. 51.
32. De regimine christiano, II, 7.
33. Aegidius Romanus, De ecclesiastica potestate II, 6. Βλ. επί τούτου και W. 

Ullmann, Law and Politics in the Middle Ages. An Introduction to the Sources of 
Medieval Political Ideas, Ithaca, Cornell Univ. Press, Νέα Υόρκη 1975, σ. 274 επ.

34. Ο Ακινάτης υποδεικνύει τη διάκριση δύο διακριτών πολιτειακών δομών 
στα πλαίσια της civitas: πρόκειται για τη βασιλική και την πολιτική διακυβέρνηση 
(In Libres Poiiticorum Aristotelis Expositio, 1.1). Στο σημείο αυτό ο Ακινάτης δεν 
προσφεύγει στην αριστοτελική προσομοίωση της εξουσίας προς τη φυσική υποτα­
γή του σώματος στη ψυχή, αλλά προς τη μερικότερη, μη πλήρη υπαγωγή της επι­
θυμίας στη ratio (In Libros Poiiticorum, 1.3.64).



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 113

τον ίδιο τρόπο που η φυσική ωραιότητα οφείλει να τείνει προς την 
υπερφυσική αρμονία, εκφραστή της οποίας συνιστά το ιερατικό, 
κληρικό σώμα.35 Αυτή η ρυθμιστική παρέμβαση της δυτικής Εκκλη­
σίας συνέβαλε στην προοδευτική μεταλλαγή των προγενέστερων ό­
ρων νομιμοποίησης της εγκόσμιας εξουσίας, επενδύοντας με κα­
νονιστικό περιεχόμενο την παπική-ιεροκρατική απαίτηση άμεσης 
υπαγόρευσης των προϋποθέσεων του εννόμου άρχειν.

Καθίσταται εκ των ανωτέρω προφανές ότι η Εκκλησία της με­
σαιωνικής δυτικοευρωπαϊκής παράδοσης προβάλλει την καθολική 
αξίωση αναγόρευσής της σε κατεξοχήν πολιτική κοινωνία, η πλη­
ρότητα και η τελειότητα της οποίας (societas perfecta) την αναδει- 
κνύει αυτοδικαίως ως την ύψιστη και πλέον περιεκτική ανθρώπινη 
κοινωνία.36 Η δόμηση της χριστιανικής κοινωνίας οφείλει να ε- 
ναρμονισθεί προς την κοσμική εκείνη αρχή, κατά την οποία κάθε 
πολυμορφία και πολλαπλότητα είναι αναγώγιμη προς μία μοναδι­
κότητα, στο πλαίσιο της αυστηρώς ιεραρχικής διάρθρωσης του κό­
σμου. Η μεσαιωνική κοινωνική οργάνωση οφείλει να συνιστά α­
πεικόνιση της υπερκόσμιας τάξης στη βάση της αναλογικής προσο­
μοίωσης, γεγονός που συμβάλλει στη διασάφηση της μεσαιωνικής 
σύλληψης της εξουσίας ως φαινομένου με υπερβατικές καταβολές. 
Κάθε εξουσία απορρέει από την υπερφυσική σφαίρα με βάση δεδο­
μένα επίπεδα διαβάθμισης, σε τρόπο ώστε οι ελάσσονες εξουσίες 
διαμεσολαβούνται πάντοτε από τις υπέρτερες,37 ενώ οι υπέρτερες 
μεταδίδουν έναν αριθμό ιδιωμάτων στις ιεραρχικώς υποκείμενες. 
Κατ’ αυτόν τον τρόπο, μόνο μία δεδομένη σχέση υπαγωγής της ε­
γκόσμιας στην εκκλησιαστική, παπική εξουσία προσδίδει στην κο­
σμική πολιτική αρχή την αναγκαία εκείνη δικαίωση με άξονα τη 
διασφάλιση της ενότητας της χριστιανικής κοινωνίας, στο πλαίσιο 
της αδιαμφισβήτητης νομικής κατοχύρωσης της ιεροκρατικής υπε­
ροχής. Αντιθέτως όμως, κατά την οπτική του Ιωάννη εκ Παρισίων 
(Jean Quidort), η εγκόσμια αρχή δεν αντλεί τη νομιμοποιητική της 
δικαίωση από την εκκλησιαστική εξουσία. Και τούτο διότι τόσο η 
εγκόσμια όσο και η εκκλησιαστική εξουσία απορρέουν από μία υ­
πέρτερη αρχή, ανεξαρτήτως η μία της άλλης. Αυτή η θεία, υπερκό­
σμια αρχή υποδεικνύει ταυτοχρόνως το πεδίο άσκησης της εκκλη­
σιαστικής και της πολιτικής εξουσίας, με κριτήριο τη σαφή οριοθέ-

35. De regimine chrìstiano, il, 7.
36. Στο Còlo, II, 7.
37. Aegidius Romanus, De ecclesiastica potestate, ii, 5.



114 Γ. Ν. ΓΚΟΤΣΗΣ

τησή τους.38 Η πνευματική εξουσία είναι υπέρτερη της κοσμικής, 
κατά τον ίδιο τρόπο που η ηθική διδασκαλία υπερέχει της γνωστι­
κής διαδικασίας· το γεγονός αυτό ωστόσο δεν αναιρεί την ποιοτική 
ετερότητά τους ως δύο διακριτών ρυθμιστικών αρχών με διαφορε­
τικά ποιοτικά ιδιώματα.39 Οι ιεροκρατικές εκδοχές φαίνεται ότι 
ευδοκίμησαν, ως επί το πλείστον, σε παπικούς κύκλους ή μεταξύ 
σχολαστικών θεολόγων και κανονολόγων, ενώ εκπρόσωποι του 
θετού δικαίου, αλλά και άλλοι ρωμανιστές συγγραφείς, ακολούθη­
σαν τη γνωστή δυϊστική ερμηνεία περί διάκρισης των εξουσιών.40

β. Αρχές έννομης πολιτικής κυριαρχίας

Ένα από τα σημαντικότερα προβλήματα που απασχόλησε τους με­
σαιωνικούς σχολιαστές των πηγών της κλασικής αρχαιότητας εί­
ναι η διατύπωση προϋποθέσεων έννομης κυριαρχίας. Ήδη στα τέ­
λη του δωδέκατου αιώνα διενεργείται μία πρώτη αναφορά στη θέ­
ση κατά την οποία η θεώρηση του ύπατου πολιτικού ανδρός (Im­
perator), ως μόνου κυρίαρχου (dominus mundi), συνεπάγεται την α­
ναγόρευση του σε αποκλειστική πηγή εξουσίας, σε κατεξοχήν υ­
περκείμενη αρχή, ικανή να προβαίνει σε πράξεις νομοθετικού και 
εκτελεστικού περιεχομένου ταυτοχρόνως.

Οι παραπάνω επισημάνσεις εναρμονίζονται πλήρως προς τη 
θεμελιώδη παραδοχή ότι κάθε μορφή διακυβέρνησης οφείλει να α­
νάγεται ευθέως σε μία υπερβατική αρχή και να εκλαμβάνεται ως 
δεδομένη υπό του Θεού δυνατότητα ηγεμονικής κυριότητας. Κατά

38. Jean Quidort, De potestate regia et papali, κεφ. 5 και 13. Η σαφέστερη διά­
κριση την οποία προτείνει ο εν λόγω στοχαστής επιδέχεται δύο εξαιρέσεων. Πρώ­
τον, η παπική μοναρχία και η εγγενής σε αυτήν απόλυτη εξουσία απορρέει άμεσα 
από τον Θεό, ενώ η ακριβής μορφή του εγκόσμιου άρχειν είναι ενδεχόμενη, συ- 
ναρτώμενη προς ιστορικές, ενδοκοσμικές παραμέτρους. Κατά δεύτερον, σε αντί­
θεση προς την οικουμενικότητα της παπικής ρυθμιστικής δικαιοδοσίας, η εγκό­
σμια εξουσία ασκείται επί συγκεκριμένων εθνών.

39. Ο Jean Quidort θεωρείται, ως εκ τούτου, υπέρμαχος της δυϊστικής ερμηνεί­
ας και συνήγορος υπέρ αυτού του εθνικού κράτους. Βλ. ενδεικτικά, Jacques 
Krynen, L’empire du roi. Idées et croyances politiques en France, xme-xve siècle, 
ό.π., σ. 91-100, ιδίως σ. 93-97.

40. Αξίζει να υπενθυμισθεί εκ νέου ότι η ευδοκίμηση αυτών των νέων θεωρητι­
κών αντιπαραθέσεων κατέστη δυνατή μετά την οριστική εγκατάλειψη του γελα- 
σιανού δόγματος Duo Sunt. Βλ. αναλυτικά: R.L. Benson, «The Gelasian Doctrine: 
Uses and Transformations», στον τόμο La notion d’autorité au Moyen Age, ό.π., σ. 
13-44.



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 115

τη σαφέστατη διατύπωση του Ιωάννη του Salisbury στον Πολίχρα- 
τικό του,41 έργο που εγράφη στα 1159, κάθε εγκόσμιος ηγεμόνας 
συνιστά μιαν επίγεια εικόνα της επουράνιας μεγαλοπρέπειας, με 
τέτοιον τρόπο ώστε να ίσταται υπεράνω των κανόνων του θετού 
δικαίου, μη υποκείμενος στη δικαιοδοσία τους. Αυτή η δεδομένη ε­
φαρμογή της αρχής princeps legibus solutus στον δυτικό μεσαιωνι­
κό κόσμο42 έχει όχι μόνο συγκεκριμένες πολιτειολογικές αλλά και 
νομικο-δικαιικές επιπτώσεις. Η οπτική αυτή, ενέχοντας τον κίνδυ­
νο υποβάθμισης της σημασίας του ρωμαϊκού δικαίου χάριν της ελ­
ληνιστικής ιδέας περί εμψύχου νόμου43 (Iex animata), εντάσσεται 
στην ευρύτερη αυγουστίνεια θεώρηση της εξουσίας,44 ως ανασχετι- 
κής της ανθρώπινης παρεκτροπής.45

Απέναντι στην εν λόγω κυρίαρχη οπτική αναπτύσσεται σταδια­
κά ο αντίλογος και η έλλογη αμφισβήτηση. Ο διαπρεπής μεσαιωνι­
κός σχολιαστής Azzone (1198-1230), αναφερόμενος στη νομοθετι­
κή λειτουργία και στο φορέα άσκησής της,46 παρατηρεί ότι η εκχώ­
ρηση και μεταβίβαση εκ μέρους του ρωμαϊκού λαού ενός παρόμοι­
ου δικαιώματος προς τον ηγεμόνα δεν κατέστη ποτέ πλήρης. Α­
σφαλώς αναγνωρίζεται ότι ο ηγεμόνας διαθέτει την έννομη δικαιο­

41. John of Salisbury, Policraticus, έκδοση C. Webb, 2 τόμοι, Οξφόρδη 1909, εν 
προκειμένω I, σ. 236: «in terris quaedam divinae maiestatis imago... magnum quid 
divinae virtutis declaratur inesse principibus».

42. Βλ. προς τούτο, J. Krynen, L’empire du roi, ό.π., σ. 390 επ., καθώς και A. 
Rigaudière, «Princeps legibus solutus est», στον τόμο Hommages à Gérard Boul- 
vert, Νίκαια 1987, σ. 427-453.

43. Βλ. σχετικά, Artur Steinwenter, «νομος έμψυχος. Zur Geschichte einer 
politischen Theorie», Anz. d. Akad. d. Wiss. in Wien, phil.-hist. Kl., 83 (1946), σ. 
250-268. Aalders, G.J.D., «ΝΟΜΟΣ έμψυχος», στον τόμο «Politeia und Respublica. 
Gedenkschrift R. Stark», Palingenesis, 4 (1969), σ. 315-329. E.R. Goodenough, «The 
political philosophy of Hellenistic Kingship», Yale Classical Studies, 1 (1928), σ. 53- 
102. Για τις μεσαιωνικές προεκτάσεις του εν λόγω δόγματος, βλ. L. Mayali, «Lex 
animata, rationalisation du pouvoir publique et science juridique, (xiie-xve siècle)», 
στον τόμο A. Gouron - A. Rigaudière (επιμ.), Renaissance du pouvoir législatif et 
genèse de l’Etat, Μονπελιέ 1988, σ. 155-164. K. Pennington, The Prince and the 
Law, 1200-1660. Sovereignty and Rights in the western Legal Tradition, Univ. of 
California Press, Berkeley 1992.

44. Για μία αποτίμηση της αυγουστίνειας πολιτικής πρότασης, βλ. ενδεικτικά: 
Η.Χ. Arquillière, L’Augustinisme Politique. Essai surla formation des théories poli­
tiques du Moyen Age, Vrin, Παρίσι 21972, ειδικότερα κεφ. I και il. Al. Macintyre, 
Quelle Justice? Quelle Rationalité?, ό.π., κεφ. I.

45. John of Salisbury, Policraticus, ό.π., I, σ. 236-267.
46. Azzone, Summa'super codicem, έκδ. M. Viora, Τορίνο 1966, III, 13, σ. 68.



116 Γ. Ν. ΓΚΟΤΣΗΣ

δοσία (juris dictio), υπαγόρευσης νέων νόμων47 (merum imperium)· 
ο λαός όμως δεν παραιτήθηκε ποτέ από την άσκηση αυτού του δι­
καιώματος,48 παρόλο που το τελευταίο περιήλθε με την πάροδο 
του χρόνου σε αχρησία.49 Προς το σκοπό τεκμηρίωσης των θέσεών 
του, ο Azzone προσέφυγε σε μία διεξοδική ανάλυση του όρου 
Universitas ως θεμελιώδους έννοιας του ρωμαϊκού δικαίου των συ­
ντεχνιών, εισάγοντας τη διάκριση μίας διττής σχέσης του ηγεμόνα 
προς τους υπηκόους του. Η διάκριση του λαού ως συλλογικής 
συσσωμάτωσης (universitas) και ως συνάρθρωσης ατόμων απολή­
γει στην αμφισημία της σχέσης του ηγεμόνα προς το λαό: ut 
universis και ut singulis, με συνέπεια την αδιαμφισβήτητη ηγεμονι­
κή υπεροχή έναντι μεμονωμένων ατόμων, αλλά και την υποδεέστε­
ρη θέση του έναντι της ολότητας του κοινωνικού σώματος, από το 
οποίο αντλεί την εξουσία του.50

Οι επιδράσεις αυτών των θέσεων επεκτάθησαν και στη σφαίρα 
του κανονικού δικαίου κατά τη διερεύνηση της σχέσης του πάπα 
προς την ολότητα του εκκλησιαστικού σώματος.51 Στη σφαίρα του 
πολιτικού δικαίου σημειώθησαν περαιτέρω αναθεωρήσεις.52 Η έν­
νοια της πολιτικής κυριαρχίας, καθώς οφείλουμε να υπογραμμί­
σουμε, δε συνδέεται κατ’ ανάγκη με τη μεσαιωνική νομική ορολο­
γία (dominium, juris dictio), αλλά, πρωτευόντως, με έννοιες αντλού­
μενες από το πεδίο του ρωμαϊκού δικαίου (auctoritas, maiestas). 
Ως εκ τούτου, η νομική υπόσταση συλλογικών συσσωματώσεων 
προσδίδει σε αυτές ορισμένα δικαιώματα αντιπροσώπευσης και ε­
κλογής σε αξιώματα με βάση την αρχή της αυτο-διακυβέρνησης, 
αλλά δεν τις καθιστά αυτόνομες πολιτικές οντότητες. Η διεκδίκη­
ση της οργανωτικής αυτονομίας των ιταλικών πόλεων-κρατών έ­
ναντι της αυτοκρατορικής εξουσίας δεν τους προσδίδει αυτομά­
τως το status της πολιτικής κυριαρχίας. Τούτο καθίσταται εφικτό

47. Οι δικαιοδοσίες αυτές συνάγονται από την περίφημη αρχή lex regia- βλ. 
διεξοδικά: Η. Morel, «La place de la “Lex Regia” dans l’histoire des idées politi­
ques», στον τόμο M. Ganzin (επιμ.), L’influence de l’Antiquité sur la pensée politi­
que européenne, Εξ-αν-Προβάνς, 1996, σ. 159-174.

48. Azzone, Lectura super codicem, έκδ. M. Viora, Τορίνο 1966,1,14, 11, σ. 44.
49. Στο ίδιο εδάφιο vin, 53,2, σ. 671.
50. Στο ίδιο.
51. Β. Tierney, Foundations of Conciliar Theory, Cambridge Univ. Press, Cam­

bridge 1955, σ. 132-153.
52. Βλ. διεξοδικά, Q. Skinner, The Foundations of Modem Political Thought, 2 

τόμοι, Cambridge 1978, τόμος I, The Renaissance, σ. 53-65.



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 117

μόλις στα τέλη του Που αιώνα, με την παγίωση μιας νέας πολιτι­
κής πραγματικότητας στη βόρεια Ιταλία. Το δικαίωμα νομοθετι­
κού αυτοπροσδιορισμού αναγνωρίζεται πλέον από τη νομική ερ­
μηνευτική διανόηση στις αυτόνομες πόλεις, οι οποίες αποκτούν, 
κατά τον 14ο αιώνα, τη θεωρητική νομιμοποίηση θέσπισης νόμων 
μη κατ’ ανάγκη συμβατών προς το ρωμαϊκό δίκαιο, αλλά σαφώς 
μη αντιτιθέμενων προς την έννοια του φυσικού δικαίου, συμφώ- 
νως προς την αρχή ότι κάθε civitas προσδιορίζει το δικό της πολι­
τικό δίκαιο. Κατά τον διαπρεπή νομομαθή Baitolus του Sasso- 
ferato (1314-1357), η αρχή της έννομης κυριαρχίας δεν εξαντλείται 
στο νομικο-δικαιικό της περιεχόμενο, αλλά επεκτείνεται και στη 
σύλληψη των πόλεων ως αυτοτελών δημοσιονομικών οντοτήτων, 
μη εξαρτωμένων από υπερκείμενες πολιτικές ολότητες. Οι θέσεις 
αυτές ενέχουν ιδιαίτερη σημασία για τη διαμόρφωση ενός εκλογι- 
κευμένου δημοσίου δικαίου, ικανού να διενεργήσει την ταύτιση 
κάθε έννομης πολιτικής κυριαρχίας προς τη δυνατότητα αυτοκα- 
θορισμού των προϋποθέσεων της συλλογικής συμβίωσης, εκ μέ­
ρους των τοπικών κοινωνιών. Οι διαπιστώσεις αυτές, μεταφερό- 
μενες στο πολιτικό πεδίο, οδηγούν στη ριζική διάκριση μεταξύ νο­
μοθετικής εποπτικής αρχής και εκτελεστικής δυνατότητας εφαρμο­
γής και επιβολής αυτών των νόμων. Πραγματικό νομοθέτη, πρω­
ταρχική και κατεξοχήν αρμόδια νομοθετική αρχή συνιστά η ολότη­
τα του κοινωνικού σώματος, η συσσωμάτωση (Universitas) των πο­
λιτών θεωρουμένων ως ενιαίο σύνολο.53

53. Πρόκειται για την περίφημη αρχή civitas sibi prìnceps: βλ. Bartolus, Opera 
omnia, Turin 1577 και Basel 1588, στο οποίο έργο περιλαμβάνονται τα σχόλια του 
συγγραφέα στον Ιουστινιάνειο Πανδέκτη (Digest). Βλ. περαιτέρω, J. Kirshner, 
«Civitas sibi Faciat Civem. Bartolus of Sassoferrato’s Doctrine on the making of a 
citizen», Speculum, 48 (1973), σ. 694-713. Στο ίδιο περιβάλλον των ιταλικών πό­
λεων αναδύεται και μία ιδιαίτερη μορφή πολιτικο-θρησκευτικής συμβολικής, με 
άξονα την αποθέωση των επιτευγμάτων του δομινικανικού τάγματος στον αγώνα 
προς εδραίωση της κληρικής ισχύος· Βλ. σχετικά: D. Russo, «Religion civique et 
art monumental à Florence au xive siècle», στον τόμο A. Vaucher (επιμ.), La reli­
gion civique à l’époque médiévale et moderne, École française de Rome, Ρώμη 
1995, σ. 279-296.



118 Γ. Ν. ΓΚΟΤΣΗΣ

4. ΟΡΘΟΛΟΓΙΚΟΤΗΤΑ ΚΑΙ ΜΗΧΑΝΙΣΜΟΙ ΚΥΡΙΑΡΧΙΑΣ
ΣΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΑ

Το πρότυπο συσσωμάτωσης που προβάλλει το μεσαιωνικό κανονι­
κό δίκαιο είναι κατά πολύ συνθετότερο. Η συστηματικότερη προ­
σέγγιση της δομής του κανονικού δικαίου αποκαλύπτει τη συνύ­
παρξη δύο ειδών εκπροσώπησης μέσω του επισκοπικού θεσμού, ι­
διαιτέρως σημαντικών για τη διαμόρφωση της μεταγενέστερης πο- 
λιτειολογικής σκέψης. Πρόκειται για εκείνη την αντιπροσώπευση 
ως υποστασιοποίηση της σύνολης κοινότητας στην ιεραρχική κο­
ρυφή της, όπως και για την εκπροσώπηση ως εκχώρηση εξουσίας, 
διενεργούμενη από μία κοινότητα προς ένα θεσμικό πληρεξούσιο 
της. Ο επίσκοπος και η εκκλησιαστική σύνοδος εθεωρούντο ως τα 
όργανα διακυβέρνησης της Εκκλησίας. Για τη νομική σκέψη όμως, 
δεν έπαυσε να υφίσταται μία ορισμένη πιθανότητα μεταφοράς της 
επισκοπικής εξουσίας στη σύνοδο, με βάση την άμεση εφαρμογή 
αυτού του είδους του δικαίου των συντεχνιών στα γενικότερα 
προβλήματα εκκλησιαστικής διακυβέρνησης. Στο πλαίσιο αυτών 
των δικαιικών ρυθμίσεων, ο επίσκοπος εκλαμβάνεται τουλάχιστον 
ως ισότιμος εταίρος προς τη συσσωμάτωση που διαμορφώνεται α­
πό την ολότητα των συνοδικών εκπροσώπων, η δε επισκοπική συ­
γκατάθεση κρίνεται ως απαραίτητη για τη νομιμοποίηση κάθε μεί- 
ζονος πράξης της συνοδικής ολότητας. Η γενίκευση αυτού του υ­
ποδείγματος συσσωμάτωσης δεν υπεδήλωνε μία δυνατότητα δόμη­
σης της Εκκλησίας στη βάση ενός καθαρού ρεπουμπλικανισμού, 
αλλά, αντιθέτως, εδραζόταν σε ένα σύνθετο δόγμα περιορισμένης 
μοναρχικής, υπό στενή έννοια, μεικτής διακυβέρνησης.54

Η υποβάθμιση της αρχής της συνοδικότητας ενίσχυσε την ιερο- 
κρατική αξίωση που προέβαλε η Εκκλησία. Για τον Ιννοκέντιο τον 
IV, η έννοια της καθολικής παπικής μοναρχίας υπεδήλωνε μία γενι- 
κευμένη έννομη δικαιοδοσία και απόφανση επί παντός55 (de iure). Ο 
Aegidius Romanus υπεστήριξε εμφανώς ότι κάθε ιδιοκτησιακό δικαί­
ωμα, αλλά και κάθε δικαίωμα έννομης διακυβέρνησης απέρρεε ευ­
θέως εκ του πάπα, ως ύψιστης νομιμοποιητικής αρχής. Η θεοκρα­
τική αυτή επιχειρηματολογία υπήγαγε στην ευρύτερη έννοια της έν­
νομης κυριότητας (dominium) τις υπάλληλες έννοιες της έννομης

54. Β. Tierney, Religion et droit dans le développement de la pensée con­
stitutionnelle, ό.π., σ. 43.

55. Στο ίδιο, ο. 49.



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 119

δικαιοδοσίας και της ιδιοκτησίας, γεγονός μη αποδεκτό για την προ­
γενέστερη κανονολογική σαφή διαφοροποίηση των εν λόγω εννοι­
ών.56 Και τούτο διότι η άσκηση ενός ιδιοκτησιακού δικαιώματος δε 
θεωρείται ταυτόσημη της έννομης δικαιοδοσίας επί ενός αγαθού, ε­
πειδή, κατά τη διατύπωση του Jean Quidort, η έννομη απόφανση, η 
δικαιοδοσία των ηγεμόνων προς κρίση και διευθέτηση ατομικών δι­
αφορών δεν ισοδυναμεί προς την ιδιοκτησία ή κυριότητα του εν λό­
γω αγαθού.57 Κατά τον ίδιο συγγραφέα, παρ’ όλη τη θεία προέλευ­
ση του παπικού θεσμού, η υποστασιοποίησή του σε ένα συγκεκρι­
μένο πρόσωπο υποδηλώνει την ανθρώπινη συνέργεια, αλλά και τη 
δυνατότητα απέκδυσης του παπικού λειτουργήματος από ένα ορι­
σμένο πρόσωπο μέσω μιας ανθρώπινης απόφασης. Απέναντι στην 
άποψη ότι μόνο ο Θεός μπορεί να άρει την παπική jurisductio, ο 
Jean Quidort προβάλλει το επιχείρημα ότι επιβάλλεται η διάκριση 
μεταξύ έννομης δικαιοδοσίας ως εγγενούς και συστατικής του πα­
πικού λειτουργήματος και του υποστασιοποιημένου φορέα της.58

Η μεταφορά αυτών των εννοιολογικών σχηματοποιήσεων στο 
χώρο της μεταγενέστερης πολιτικής θεωρίας θίγει τα ευρύτερα ζη­
τήματα των καταβολών της έννομης απόφανσης και της εμφάνισης 
μιας γενικευμένης θεωρίας της συναίνεσης των κοινωνών.59 Το 
πρόβλημα των απαρχών, στην ιεροκρατική εκδοχή του, τίθεται με 
ιδιαίτερη έμφαση από τον Ιννοκέντιο τον IV, για τον οποίο η εκ­
κλησιαστική αυθεντία, το άμεσο θεϊκό/υπερβατικό δίκαιο και η αι­
ρετή διακυβέρνηση συνιστούν τρεις εναλλακτικές πηγές πολιτικής 
νομιμοποίησης.60 Αξιοσημείωτη είναι η εμφάνιση ενός ιεραρχικού 
δόγματος, το οποίο δεν εξαντλείται μόνο στη μεσαιωνική Εκκλη­
σία αλλά, επί πλέον, αντανακλά την ιδιαιτερότητα της κοινωνικής 
συνείδησης· για την τελευταία, η αντίληψη μιας θεϊκά διατεταγμέ­
νης ιεραρχίας δεν περιορίζεται μόνο στα όρια της αφηρημένης θε­
ωρητικής της σύλληψης, αφού συνιστά άμεσο εμπειρικό δεδομένο, 
συναγόμενο από την παρατήρηση του φυσικού κόσμου.61

Καθίσταται ως εκ τούτου εμφανές ότι η πολιτική νομιμοποίηση, 
μέσω της αναφοράς στην ιεραρχική δόμηση του κόσμου, αποτέλεσε

56. Στο ίδιο, α. 48-49.
57. J.A. Watt, John of Paris. On royal and papal power, Τορόντο 1971, σ. 106.
58. Β. Tierney, ό.π., σ. 50.
59. Στο ίδιο, σ. 58 επ.
60. Στο ίδιο, ο. 52.
61. Στο ίδιο, σ. 62.



120 Γ. N. ΓΚΟΤΣΗΣ

κύριο γνώρισμα κάθε αντιμεταρρυθμιστικής προσπάθειας. Η παπι­
κή θεοκρατία δεν κατέστη εντούτοις η μόνη μορφή ιεραρχικού δόγ­
ματος, κατά τον 13ο αιώνα, στο βαθμό που το εν λόγω δόγμα, συν­
δεόμενο προς τις μεσαιωνικές αντιλήψεις περί μοναρχίας ενός θεϊ­
κού δικαίου, συνέβαλε στη δικαίωση της υφιστάμενης δόμησης της 
κοινωνίας. Οι απόψεις αυτές, αποτρέποντας κάθε επίκληση των εν­
νοιών της συγκατάθεσης και της αντιπροσώπευσης, προέβαλαν την 
ευρύτατα διαδεδομένη πεποίθηση περί ενός ιεροκρατικώς διερμη­
νευμένου δυϊσμού, ασκώντας άμεση επίδραση στη μεσαιωνική πολι­
τική εκκλησιολογία.62 Για την τελευταία, όπως αναδύεται στο έργο 
του Laurentius Hispanus,63 η παπική απόλυτη κυριαρχία θεμελιώ­
νεται στο γεγονός ότι η παπική βούληση ενσωματώνει τη θεία βού­
ληση με τέτοιο τρόπο ώστε κάθε παπική επιλογή εγείρει καθολικές 
αξιώσεις ορθότητας και αλήθειας, μη επιδεχόμενη αμφισβητήσεων. 
Ο ισχυρισμός ότι η βούληση αυτή στρέφεται μόνο προς την επίτευ­
ξη του αγαθού δεν αναιρεί τη θεώρηση του πάπα ως εμψύχου νό­
μου ή, ακριβέστερα, ως θεανθρώπινου νομοθέτη.64 Η παπική αυτή 
κυριαρχική βούληση, αν και προσανατολισμένη προς την επιτέλε­
ση του ορθού, δεν παύει να μην επιδέχεται την υπαγωγή της σε δε­
σμευτικούς περιορισμούς ή οριοθετήσεις. Αυτή η υποθετική εγγε­
νής ορθότητα του παπικού πράττειν θα μετριασθεί μέσω της εισα­
γωγής εννόμων δεσμεύσεων της παπικής εξουσίας, κατά το αρι­
στοτελικό πρότυπο διακυβέρνησης, αλλά η δεσποτική υφή της πα­
ρέμενε αναλλοίωτη, κατά την επισήμανση του Alain της Lille.65

62. Στο ίδιο, ο. 62-63.
63. Βλ. αναλυτικά, Κ. Pennington, Pope and Bishops. The papal monarchy in 

the twelfth and thirteenth centuries, Philadelphia 1984, σ. 15-36.
64. M. Wilks, «Legislator Divinus - Humanus. The medieval Pope as Sovereign», 

στον τόμο P. Guichard - J.M. Poisson - M. Rubellin (επιμ.), Papauté, Monachisme 
et Théories Politiques, τόμ. 1, Le pouvoir et l’institution ecclésiale, Etudes d’histoires 
médiévales offertes à Marcel Pacaut, Presses Univ. de Lyon/Centre d’Histoire et 
d’Archéologie Médiévales, Λυών 1994, σ. 181-195. Με τον τρόπο αυτό διακυβεύε- 
ται και καταλΰεται και αυτή η μεσαιωνική έννοια της ελευθερίας· βλ. περαιτέρω, 
R.L. Benson, «Libertas in Italy (1152-1226)», στον τόμο La notion de liberté au 
Moyen Age, Islam, Byzance, Occident, Les Belles Lettres, Παρίσι 1985, σ. 191-213. 
Βλ. επίσης, F.X. Putallaz, Insolente liberté: controverses et condamnations au xnie 
siècle, Cerf, Παρίσι 1996. Al. de Libera, Penser au Moyen Age, Seuil, Παρίσι 1991, 
σ. 86 επ.

65. Wilks, «Legislator Divinus - Humanus», ό.π., σ. 194-195. Πρόκειται για το 
έργο του Alain της Lille, Anticlaudianus, vili, 196-197, μτφρ. J. Sheridan, Τορόντο 
1973, σ. 178.



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 121

5. Η ΚΑΝΟΝΙΣΤΙΚΗ ΔΙΑΣΤΑΣΗ ΣΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ 
ΠΟΑΙΤΕΙΟΛΟΓΙΚΗ ΣΚΕΨΗ

Η αριστοτελική επίδραση καθίσταται πρόδηλη σε ένα σύνολο με­
σαιωνικών πολιτειολογικών πραγματειών, που διενεργούν μία ου­
σιαστική παραδειγματική τομή στην πολιτισμική ιστορία και την ι­
στορία των ιδεών του δυτικοευρωπαϊκού Μεσαίωνα. Η εισαγωγή 
ενός πρωτογενούς εκκοσμικευτικού προβληματισμού, εγγενούς 
στον μεσαιωνικό πολιτικό στοχασμό, διαφαίνεται στην προσπάθεια 
αρκετών συγγραφέων να προσδιορίσουν εκ νέου τη φύση και τους 
στόχους κάθε πολιτικής κοινωνίας, εγκαταλείποντας την προγενέ­
στερη δυϊστική σχηματοποίηση της πολιτικής ιστορίας με όρους α­
σύμβατων και ασύμμετρων πολιτικών δομών. Η στροφή υπέρ της 
εγγενούς αξίας της συλλογικής συνύπαρξης εδράζεται στην κατάρ- 
ρι.ψη της δεσπόζουσας αυγουστίνειας υπόθεσης ότι κάθε μορφή εν- 
νόμου άρχειν επεβλήθη από θεία επιταγή ως απλό αντίδοτο προς 
θεραπεία της ανθρώπινης αμαρτίας και της ανυπακοής έναντι του 
θείου νόμου.66 Αντιθέτως, η μεσαιωνική πολιτειολογική διερώτηση 
απορρέει από το θεμελιώδες αξίωμα ότι κάθε δυνατότητα συλλο­
γικού διάγειν συνιστά φυσική τάση της ανθρωπότητας,67 καθώς 
και ότι η διαμόρφωση μιας πολιτικής κοινότητας προς διασφάλι­
ση θεμελιωδών υπαρκτικών αναγκών αναδύεται φύσει και δεν επι­
βάλλεται θέσει στην κοινωνική συμβίωση.68 Μία ανάλογη πολιτική 
συσσωμάτωση (communicationes politicae) όχι μόνο δεν αντιβαίνει 
αλλά, αντιθέτως, συμβάλλει στην προαγωγή και εκπλήρωση των 
σημαντικότερων επιδιώξεων της συμβίωσης, τη διασφάλιση της ει­
ρήνης, την αποτροπή της πολυδιάσπασης του κοινωνικού ιστού 
και την απίσχανση των κοινωνικών συγκρούσεων.69 Καθήκον της 
πολιτικής κοινωνίας καθίσταται, ως εκ τούτου, η διαμόρφωση ε­
νός λειτουργικού πλαισίου ασφαλείας,-, εντός του οποίου είναι δυ­
νατή η υλοποίηση της συλλογικής στοχοθεσίας και η επίτευξη της 
ευημερίας των μελών της κοινωνίας αυτής.70

66. Βλ. διεξοδικά, Η.Χ. Arquillière, L’augustinisme politique, ό.π., ειδικ. σ. 60 επ.
67. Θ. Ακινάτης, De regimine prìncipum, 1.1, έκδοση, R.Μ. Spiazzi, Τορίνο 

1973, σ. 257: «naturalae autem est homini ut sit animai sociale et politicum, in 
multitudine vivens».

68. Στο ίδιο, 1.2, σ. 259: «in civitate vero, quae est perfecta communitas».
69. Στο ίδιο, 1.3, σ. 259. Henri de Rimini, Tractatus de quatuor virtutibus 

cardinalibus II.3, foi. 28r. Aegidius Romanus, De regimine principum, III, 2.3.
70. Θ. Ακινάτης, De regimine principum, 1.15, σ. 274. πρβλ. Μαρσίλιου της Πά-



122 Γ. N. ΓΚΟΤΣΗΣ

Οι συνέπειες των παραπάνω διαπιστώσεων είναι σαφώς κατα­
λυτικές. Για μία δεδομένη παράδοση πολιτικού στοχασμού (Ακι- 
νάτης, Aegidius Romanus, Henri de Rimini), η συνηγορία υπέρ μιας 
ορισμένης μορφής μοναρχικής διακυβέρνησης (regimen regni)7' δε 
συνδέεται πλέον προς την πεποίθηση υπερβατολογικής πλαισίω­
σης της ηγεμονικής εξουσίας, ως φυσικής μορφής πολιτικής κυ­
ριότητας. Αντιθέτως, για τους συγκεκριμένους στοχαστές η προ­
σφυγή στην ιστορική εμπειρία είναι η μόνη ικανή να προσφέρει τα 
αναγκαία πραγματολογικά ερείσματα υπέρ μιας παρόμοιας προτί­
μησης. Κατά συνέπεια, η θεωρητική επίκληση ενός ορισμένου εί­
δους άριστης διακυβέρνησης πρέπει να τυγχάνει της αναγκαίας ε­
μπειρικής επίρρωσης, γεγονός που υποχρεώνει τον Ακινάτη να 
προβεί σε μία κριτική αποτίμηση του μοναρχικού ιδεώδους με κρι­
τήριο την ποιότητα της προαγωγής του κοινού οφέλους,* 71 72 προκει- 
μένου να διατυπώσει την τελική προτίμησή του υπέρ μιας ορισμέ­
νης μορφής μεικτής πολιτειακής διακυβέρνησης·73 προς την τελευ­
ταία φαίνεται ότι εναρμονίζεται πληρέστερα το πολιτειακό πρότυ­
πο της ενετικής δημοκρατίας.74

Η οριστική και σαφής προτίμηση προς μία διευρυμένη μορφή 
μεικτής πολιτειακής οργάνωσης (regimen mixtum) συναντάται ευ­
ρύτατα στη μεσαιωνική πολιτειολογική σκέψη.75 Ο Πτολεμαίος της 
Lucca (ca 1236-1327) διακρίνοντας τρία θεμελιώδη είδη διακυβέρ­

δουα, Defensor Pads, 1.4.3, στο οποίο έργο προσδιορίζεται η causa finalis civitatis, 
η ύστατη υπαρκτική αιτία της civitas, ως το ιδεώδες ενός ενάρετου συλλογικού 
διάγειν (ad hoc enim homines congregantur ut simui bene vivant).

71. Θ. Ακινάτης, De regimine principum I. 4 (σ. 260): «sicut autem regimen 
regis est optimum»· του ιδίου, Summa theologiae, 1.11.105.1: «regnum est optimum 
regimen». Πρβλ. Henri de Rimini, 11,12, fol. 36r. Aegidius Romanus, De regimine 
principum, III.2.3.: «regnum est optimus principatus».

72. Θ. Ακινάτης, De regimine principum 1.5., σ. 262.
73. Θ. Ακινάτης, Summa theologiae, l-II, 95.4.3. Henri de Rimini, II, 15, fol. 37r: 

«principatus mixtus extribus est optimus», δεδομένης της ηγεμονικής εκλογής 
(principes eliguntur).

74. Henri de Rimini, στο ίδιο (fol. 37Γ). H ενετική πολιτειακή οργάνωση χαρα­
κτηρίζεται (fol.38r, εδάφιο 11,16) ως regimen optimatum και politia populi.

75. Βλ. αναλυτική διαπραγμάτευση του προβλήματος στο J.M. Blythe, Ideai 
Government and the Mixed Constitution in the Middle Ages, N.J. Princeton Univ. 
Press, Princeton 1992- του ιδίου, «The Mixed Constitution and the distinction 
between regal and political power in the work of Thomas Aquinas», Journal of the 
History of Ideas, 47 (1986), σ. 547-565.



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 123

νησης (μοναρχική, αριστοκρατική, δημοκρατική πολιτεία), με βάση 
την αριστοτελική τυπολογία των πολιτευμάτων, καταλήγει σε ανά­
λογα συμπεράσματα.76 Αποστασιοποιούμενος στη συνέχεια από 
την αριστοτελική παράδοση, υποστηρίζει ότι η θεμελιώδης διάκρι­
ση συνίσταται στη σαφή οριοθέτηση της res publica εν σχέσει προς 
δεσποτικές μορφές πολιτικής οργάνωσης, συμπεριλαμβανομένου 
του μοναρχικού δεσποτισμού.77 Το στοιχείο της πολιτικής αυτεπί­
γνωσης αποτελεί, στην ως άνω προοπτική, ίδιο γνώρισμα της πο­
λιτικής ταυτότητας των ιταλικών πόλεων-κρατών.78 Ανάλογες δι­
απιστώσεις εκφράζει ο Πέτρος της Auvergne (1240-1304), ο οποί­
ος αποδίδει έμφαση στο ρόλο του πλήθους, όχι απλώς ως σταθε­
ροποιητικής παραμέτρου της civitas, αλλά και ως συντεταγμένης 
δύναμης επηρεασμού των πολιτικών αποφάσεων.79 Αλλά και ο 
Engelbert του Admont (ca 1250-1331), παρά τη διαφορετική οπτική 
του σε ζητήματα διακυβέρνησης,80 υποστηρίζει ότι η μεικτή πολι­
τειακή οργάνωση προσφέρει τα εχέγγυα σύστασης μιας άριστης 
πολιτείας, απαραίτητο προαπαιτούμενο της οποίας είναι η συνε- 
κτίμηση της λαϊκής συγκατάθεσης. Χρησιμοποιώντας ένα πραγμα­
τιστικό κριτήριο αποτίμησης της ποιότητας του κοινωνείν, ο En­
gelbert υποστηρίζει ότι μόνη η προαγωγή του κοινού αγαθού και η 
αναφορά στη συλλογική βούληση, τις ιδιαίτερες παραδόσεις και 
βιοτικές συνθήκες, συμβάλλει στην προαγωγή της ίδιας της πολι­
τείας.81 Στον Μαρσίλιο της Πάδουα όμως θα τεθεί με ιδιαίτερη έμ­
φαση το πρόβλημα της λαϊκής κυριαρχίας. Κάθε μορφή διακυβέρ­
νησης εδραιώνει τις δικές της αξιώσεις εγκυρότητας μόνον όταν ε-

76. Πτολεμαίος της Lucca, De regimine prìncipum ιν,Ι (εις Thomas Aquinas, 
Opuscula Omnia έκδοση R.P. Joannes Perrier, σ. 221-445, τόμ. A', Opuscula 
philosophies, Παρίσι, 1949), εν προκειμένω σ. 325.

77. Στο ίδιο, ιν.8, σ. 336, με αναφορά στη διάκριση regimen politicum και 
regimen despoticum.

78. Στο ίδιο.
79. J.M. Blythe, Ideal Government and the Mixed Constitution, ό.π., σ. 91.
80. O Engelbert ισχυρίζεται ότι η ύπαρξη ενός μοναρχικού στοιχείου συμβάλ­

λει στη δυνατότητα έλλογης, σύμφωνης προς το λόγο, διακυβέρνησης, ενώ η πα­
ρουσία του αριστοκρατικού στοιχείου υποδηλώνει τη δυνατότητα της σύννομης 
προς την αρετή πολιτειακής συγκρότησης. Η εμφάνιση μιας δημοκρατικής συνι­
στώσας εδράζεται, κατά τον ίδιο στοχαστή, στη συγκατάθεση της πλειοψηφίας, 
την οποία αναιρεί η ολιγαρχική οργάνωση στη βάση της διαδοχής, της κληρονομι­
κής μεταβίβασης, της εξουσίας ή του πλούτου· Engelbert του Admont, De regi­
mine prìncipum, 1.7-9. 20-25.

81. Blythe (1992), σ. 138.



124 Γ. Ν. ΓΚΟΤΣΗΣ

ναρμονίξεται προς τη λαϊκή βούληση.82 Η διατύπωση της τελευταί­
ας αποκρυσταλλώνεται στην αναφαίρετη λαϊκή επιλογή ενός εκ 
των υπαρχόντων ειδών διακυβέρνησης, μεταξύ των οποίων όμως 
ένα και μόνο αναδεικνύεται άριστο: το μεικτό πολίτευμα.83 Εξάλ­
λου, μία ορισμένη τάση της σχολαστικής σκέψης προήγαγε μία σα­
φή θεωρητική σύλληψη της ουσιαστικώς συμβασιακής υφής της 
λαϊκής εξουσίας. Το ρεύμα αυτό διατυπώνει την πεποίθηση ότι η 
μετάβαση από τη συλλογικότητα της communitas/Universitas στη 
societas υποδηλώνει την εδραίωση ενός κοινωνιακού δεσμού ο ο­
ποίος, στα όρια της μεσαιωνικής εννοιολογίας, προϋποθέτει την ε­
κούσια, συμβολαιακή συμμετοχή.84 Κατ’ ανάλογο τρόπο, η ανάδυ­
ση μιας συμβολαιακής θεώρησης του θρησκευτικού θεσμού, μη α­
ποδεκτή από τη δεσπόζουσα θωμιστική ορθοδοξία, εξελάμβανε την 
Εκκλησία ως κοινωνιακή δομή, η οποία απαιτεί τη βολονταριστι- 
κή συγκρότηση συμβαλλομένων υποκειμένων και την αναγνώριση 
της ικανότητάς τους να συνέχουν μία σχέση συστατική αυτού του 
θεσμού.85 Η απολυταρχική προοπτική, αντιθέτως, αντιμέτωπη 
προς το συμβασιακό δόγμα και στοχεύοντας στη μετουσίωση των 
ατομικών βουλήσεων εντός του κοινού αγαθού, καθίσταται πρό­
δρομος της γένεσης του μοντέρνου Κράτους.86

82. Μαρσίλιος της Πάδουα, Defensor Pads 1.8.2, στο πλαίσιο αναφοράς στη 
σύζευξη των κριτηρίων του κοινού αγαθού και της ανάγκης διατύπωσης της λαϊ­
κής βούλησης, η έλλειψη των οποίων επιφέρει την παθολογική λειτουργία της πο­
λιτείας. Εξ αυτών, υψηλότερη θέση κατέχει η συναίνεση των υπηκόων (Defensor 
Pads 1.9.5).

83. Blythe (1992), σ. 202.
84. Πρόκειται για την ιδιαίτερη συμβολή του John Baconthorpe (στα 1330), α- 

ναφερόμενη σε μία sodetas credentium ως κοινωνίας πιστών που διασφαλίζει τη 
μυστηριακή μετοχή, της οποίας η Εκκλησία δεν απονέμει παρά μόνο τη δυνητική 
έκφρασή της. Η κοινωνιακή σύλληψη της Εκκλησίας εδράζεται, ως εκ τούτου, σε 
μία συμβολαιακή αντίληψη των μυστηριακών πράξεων. Ακόμη και η ίδια η κατα­
νόηση της θείας πραγματικότητας αποτελεί αντικείμενο σύναψης ενός συμβολαίου 
μεταξύ θεού και γνωστικού υποκειμένου. Βλ. διεξοδικά: Al. Boureau, «Pierre de 
Jean Olivi et l’émergence d’une théorie contractuelle de la royauté au xille siècle», 
στον τόμο J. Blanchard (επιμ.), Représentation, pouvoir et royauté à la fin du 
Moyen Age, Picard, Παρίσι 1995, σ. 165-175, εν προκειμένω σ. 172-173.

85. Al. Boureau, Pierre de Jean Olivi, ό.π., σ. 175.
86. Η σχετική βιβλιογραφία είναι ευρύτατη. Βλ. ενδεικτικά: J. Krynen, «“Les 

légistes idiots-politiques”. Sur l’hostilité des théologiens à l’égard des juristes en 
France au temps de Charles V», στον τόμο Théologie et droit dans la science politique 
de l’Etat moderne, Ρώμη 1991, σ. 171-198. M. Villey, «Politique et loi dans la Som­
me Théologique de Thomas d’Aquin», στο N. Coulet - J.P. Genet (επιμ.), L’Etat



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 125

6. ΑΥΘΕΝΤΙΑ ΚΑΙ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΙΔΕΟΛΟΓΙΑ: ΟΙ ΠΕΡΙΟΡΙΣΜΟΙ
ΤΗΣ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΛΕΥΘΕΡΙΑΣ

Οι τελευταίες δεκαετίες του δεκάτου-τετάρτου αιώνα συνέπεσαν 
με την εκδήλωση μιας πρωτοφανούς κρίσης στη δομή της δυτικής 
Εκκλησίας, που αφορούσε στη διερεύνηση της εκ μέρους του εκ­
κλησιάσματος δυνατότητας αμφισβήτησης, αυτής της παπικής εξου­
σίας. Το ειδικότερο ερώτημα που ετίθετο σχετιζόταν προς τη δυνα­
τότητα προσδιορισμού εκείνων των εννόμων πλαισίων, πέραν των 
οποίων η άσκηση της πνευματικής εξουσίας στερείται ουσιαστικής 
νομιμοποίησης και ο πραγματικός φορέας της καθίσταται αυτομά­
τως έκπτωτος του πνευματικού αξιώματος.

Η επίλυση ενός παρόμοιου προβλήματος αποδεικνύεται, για τα 
προϋποθετικά πλαίσια της Ρωμαιοκαθολικής Εκκλησίας, ιδιαιτέ­
ρως δυσχερής. Ήδη στα 1190, ο διαπρεπής υπομνηματιστής του 
Decretimi Huguccio της Πίζα (ca. 1180-1210) προσέφερε μία πρώτη 
σχηματοποίηση του ζητήματος, επισημαίνοντας ότι η Εκκλησία ως 
συλλογικότητα βίου (universitas) οφείλει να διαθέτει τα αναγκαία 
μέσα προάσπισης και διασφάλισης της αυτονομίας της πνευματι­
κής της υπόστασης και της γενικότερης ευημερίας της, την οποία 
όμως θα έθετε σε κίνδυνο κάθε εκκλησιαστική πολιτική βίας και 
αυθαιρεσίας.* 87

Στην τελευταία αυτή περίπτωση παρέχεται, σε μία γενική εκκλη­
σιαστική σύνοδο ως αντιπροσωπευτικού σώματος της Εκκλησίας, 
η δυνατότητα καθαίρεσης του ύπατου εκκλησιαστικού ανδρός από

moderne: territoires, droit, système politique, éd. cnrs, Παρίσι, 1991. J. Krynen, 
«Genèse de l’Etat et histoire des idées politiques en France à la fin du Moyen Age», 
στον τόμο Culture et idéologie dans la Genèse de l’Etat Moderne, Ecole française 
de Rome, Ρώμη 1985, σ. 395-412. J. Verger, «Le transfert des modèles d’orga­
nisation de l’Eglise à l’Etat à la fin du Moyen Age», στον τόμο J.-Ph. Genet - B. 
Vincent (επιμ.), Etat et église dans la Genèse de l’Etat Moderne, Μαδρίτη, 1986, σ. 
31-39. M. Villey, «La théologie de Thomas d’Aquin et la formation de l’Etat 
Moderne», στον τόμο J.-Ph. Genet - J.Yv. Tilliette (επιμ.), Droit et théologie dans 
la science politique de l’Etat Moderne, Ρώμη 1990. M.H. Jullien de Pommerol, 
«Textes politiques dans la bibliothèque des Papes d’Avignon», στον τόμο J.-Ph. 
Genet (επιμ.), L ’Etat moderne. Genèse, bilans et perspectives, Έκδοση Πρακτικών 
συνεδρίου του CNRS (19/20 Σεπτεμβρίου 1989), Παρίσι, 1990, σ. 207-216.

87. Βλ. αναλυτικά, Β. Tierney, Foundations of the conciliar theory, Cambridge 
Univ. Press, Cambridge 1955- του ιδίου, Origins of papal infallibility, 1150-1350. A 
study on the concepts of Infallibility, Sovereignty and Tradition in the Middle Ages, 
Leiden 1972, σ. 31-44.



126 Γ. Ν. ΓΚΟΤΣΗΣ

την άσκηση των πνευματικών καθηκόντων του, λόγω παραβίασης 
θεμελιωδών κανονιστικών αρχών και επιταγών.88

Το επόμενο βήμα αφορά την εκ μέρους μεσαιωνικών συγγραφέ­
ων υιοθέτηση και εφαρμογή θεωριών λαϊκής, μη κληρικής κυριαρ­
χίας στην Εκκλησία. Αιώνες αργότερα, στα 1417, ο καρδινάλιος 
Pierre d’Ailly (1352-1420) επαναλαμβάνει την ισχύουσα άποψη ότι 
η υπέρτατη εξουσία πνευματικής δικαιοδοσίας ανακεφαλαιώνεται 
στον ρωμαίο ποντίφικα ως διάδοχο του αποστολικού έργου, και 
ότι μόνο η υποτύπωση αυτής της πνευματικής ισχύος συναντάται 
κατ’ αντιστοιχία σε θεσμικές δομές, όπως η καθολική, οικουμενι­
κή Εκκλησία και η αντιπροσωπευτική γενική εκκλησιαστική σύνο­
δος.89 Το συνοδικό πρόταγμα, αντιθέτως, προβάλλεται ιδιαιτέρως 
από τον Gerson (1363-1429), ο οποίος εκλαμβάνει την Εκκλησία 
ως τελειότητα συλλογικής συσσωμάτωσης (perfecta communitas), 
υπό αριστοτελική έννοια, διαθέτουσα πλήρη αυτονομία κατά την 
επιδίωξη ενός επιλεχθέντος σκοπού.90

Αν όμως η Εκκλησία δε συνιστά παρά μόνο ένα είδος στο πλαί­
σιο του ευρύτατου γένους πολιτικών κοινωνιών, έπεται ότι επι­
βάλλεται η υιοθέτηση κριτηρίων νομιμοποίησης αναλογών προς 
την περίπτωση εγκόσμιων μορφών διακυβέρνησης. Ο πάπας οφεί­
λει να αντλεί το αξίωμά του από την Εκκλησία, ως προεξέχουσα 
μορφή ενός συλλογικού θεσμού, υπό την αίρεση ότι αποσκοπεί 
στην προαγωγή του κοινού οφέλους, κατά τον ίδιο ακριβώς τρόπο 
που η εγκαθίδρυση μιας εγκόσμιας πολιτικής αρχής απαιτεί τη 
συλλογική συγκατάθεση, με γνώμονα τη διασφάλιση της γενικής 
ευημερίας του κοινωνικού σώματος.91

Ο Gerson οδηγείται σε δύο ουσιώδη συμπεράσματα: Συμφώνως 
προς το πρώτο, η διαχειριστική φύση του παπικού λειτουργήμα­
τος αποκλείει, ή φαίνεται ασύμβατη προς κάθε προγενέστερη εξου­
σιαστική υπεροχή του πάπα έναντι της εκκλησιαστικής κοινότητας 
(communitas). Ως εκ τούτου, η παπική αξίωση πλήρους ισχύος 
(plenitudo potestatis) οριοθετείται έναντι της υπέρτατης εκκλησια­

88. Β. Tierney, Foundations of the conciliar theory, ό.π., σ. 75-84, 132-135, S. 
Swiezawski, Les tribulations de l’ecclésiologie à la fin du Moyen Age, Beauchesne, 
Παρίσι, 1997, σ. 57 επ., 93 επ.

89. Pierre d’Ailly, Tractatus de ecclesiae autoritate iii.l.
90. Gerson, (Euvres complètes, έκδοση P. Glorieux, 10 τόμοι, Παρίσι 1960-73, 

εν προκειμένω τόμος VI, σ. 247-248.
91. Στο ίδιο, VI, σ. 227-232.



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 127

στικής αρχής, που υποστασιοποιείται από την ίδια την Εκκλησία ή 
από τη γενική σύνοδο, επαρκώς και νομίμως αντιπροσωπευτική 
της πρώτης.92 Κατά δεύτερον, σε μία τέτοια σύνοδο εναπόκειται το 
δικαίωμα εννόμου ελέγχου των παπικών πράξεων ως σύννομων ή 
μη προς το όφελος της Εκκλησίας.93 Κατά πολύ ριζοσπαστικότερη 
φαίνεται η γενική πεποίθηση του Μαρσίλιου της Πάδουα, κατά 
την οποία δεν αρκεί η οριοθέτηση της παπικής αυθεντίας, αλλά ε­
πιβάλλεται μία κριτική απομύθευση της ιεροκρατικής ρητορικής. 
Σε ενάντια περίπτωση, διακυβεύεται το ίδιο το αγαθό της πολιτι­
κής ελευθερίας, στο βαθμό που επιτείνεται η διάσπαση του κοινω­
νικού δεσμού μέσω διενέξεων και συγκρούσεων, αγνώστων στην 
προγενέστερη αριστοτελική παράδοση. Πηγή και αιτία γενεσιουρ­
γό ενός κοινωνικού ρήγματος συνιστά η παπική αξίωση πλήρους 
εξουσιαστικής ισχύος (plenitudo potestatis), η οποία αποδίδεται, 
διά της ιεροκρατικής ιδεολογίας, στον Χριστό. Η παραχώρηση 
προς τους πάπες μιας τέτοιας δυνατότητας είναι ασφαλώς υποθε­
τική συνιστώσα διάσταση του κυρίαρχου θρησκευτικού φαντασια- 
κού της δεδομένης εποχής. Εντούτοις, δεν παύει να αποτελεί, κατά 
τον Μαρσίλιο, την προέχουσα αιτία γενίκευσης ενός κλίματος πο­
λιτικής αστάθειας και αβεβαιότητας σε κάθε πόλη και βασίλειο της 
χριστιανικής οικουμένης.94 Η καταλυτική κριτική που ασκεί ο 
Μαρσίλιος της Πάδουα έναντι του παπικού θεσμού αποκορυφώ­
νεται στη ριζική άρνηση της ουσίας της ιεροκρατικής· λογικής, της 
θείας υπερβατικής προέλευσης του παπικού αξιώματος. Απαιτεί­
ται, ως εκ τούτου, όχι η απλή διευθέτηση ενός καθαρώς εκκλησιο- 
λογικού προβλήματος, αλλά, περαιτέρω, η αποδόμηση μιας εκκλη­
σιαστικής ιδεολογίας της εξουσιαστικής αυθεντίας, ως αναγκαία 
συνθήκη εγκοσμιοποίησης αυτής της ίδιας της πολιτικής.

92. Στο ίδιο, νι, σ. 232: «potestas ecclesiastica in summa plenitudine est in Ec­
clesia».

93. Στο ίδιο, vi, σ. 233.
94. Defensor Pads 1.19.12: «affectio principatus... per christum tradita plenitu­

dine potestatis, cause est singularis illa quam intranquillitatis seu dìscordiae, civitatis 
aut regni factivam diximus».



128 Γ. Ν. ΓΚΟΤΣΗΣ

7. ΠΟΛΙΤΙΚΟΣ ΣΧΕΤΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΜΕΤΑΡΡΥΘΜΙΣΤΙΚΟ ΑΙΤΗΜΑ: Η
ΕΚΚΟΣΜ1ΚΕΥΣΗ ΤΗΣ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗΣ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑΣ

Το κύριο επιχείρημα κατά της ολιστικής παπικής κοσμοσύλληψης 
είναι το ακόλουθο: η παπική υπεροχή έναντι των υπολοίπων τοπι­
κών Εκκλησιών συνιστά προϊόν ανθρώπινης διευθέτησης, κατ’ ου­
σίαν μία συμβατική επιλογή υπέρ ενός εκπροσώπου της Εκκλη­
σίας. Η προτίμηση αυτή πρέπει να διερμηνευθεί ως παράγωγο της 
ιστορικής τυχαιότητας ή της συνύφανσης ενδεχομενικών παραμέ­
τρων και στοιχείων της δεδομένης ιστορικής συγκυρίας. Η αποδο­
χή της πρωτοκαθεδρίας της Εκκλησίας της Ρώμης παραπέμπει στο 
γεγονός μιας ευσεβούς θρησκευτικής προσήλωσης στην ισχύ των 
παραδόσεων, η τήρηση των οποίων αποτέλεσε ζήτημα υιοθέτησης 
μιας ορισμένης εθιμικής πρακτικής. Σε μία εκκοσμικευτική προο­
πτική, η παπική ηγεμονία απεκδύεται των αναγκαίων ιδεολογικών 
επενδύσεών της: εμφανίζεται πλέον ως προϊόν της ανθρώπινης 
συνθήκης, ως κατεξοχήν συνέπεια της ελεύθερης βούλησης και α­
πόφασης των ανθρώπων, όπως συμβαίνει και με κάθε άλλο ανε- 
γνωρισμένο κοινωνικό λειτούργημα. Η αδιαμφισβήτητη, προεξέ- 
χουσα, ηγετική θέση της Αγίας Έδρας εντός της δυτικής χριστια­
νοσύνης δε θεμελιώνεται σε μία πρωταρχική σωτηριολογική στρα­
τηγική· αντιθέτως, συνιστά απλή διατύπωση της ελεύθερης βούλη­
σης του εκκλησιαστικού σώματος, του μη-αναγώγιμου σε μία υπο- 
στασιοποιημένη θρησκευτική αυθεντία.

Ανάλογα συμπεράσματα μπορούν να συναχθούν στο πεδίο της 
πολιτικής εξουσίας. Η συνένωση των ατόμων σε διακριτές συσσω­
ματώσεις, διευρυνόμενες σε διαφορετικά οργανωτικά επίπεδα με 
κριτήριο το σχηματισμό νέων πολιτικών κοινωνιών, συνέβαλε στη 
θεωρητική εκλογίκευση νέων πολιτειολογικών σημασιολογικών 
δομών. Ειδικότερα, η θεμελιώδης διάκριση μεταξύ μιας ελλόγως 
διαρθρωμένης συλλογικότητας και ενός απρόσωπου πλήθους τυ­
χαίων ατόμων έγκειται στο γεγονός ότι μόνη η συσσωμάτωση αυ­
τή, και όχι τα μεμονωμένα άτομα, είναι σε θέση να υποδείξει μία 
υπερκείμενη αρχή, διαθέτουσα άμεση εποπτική δικαιοδοσία επί 
της κοινότητας. Αυτό το νομικο-δικαιικό δόγμα που προϋποθέτει 
τη συγκατάθεση των κοινωνών, άσκησε άμεσες επιδράσεις στη με­
ταγενέστερη πολιτική σκέψη των απαρχών της νεοτερικότητας, για 
την οποία η σύναψη ενός κοινωνικού συμβολαίου προηγείται της 
σύστασης αυτής της πολιτικής κοινωνίας και του τρόπου διακυ­



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 129

βέρνησής της.95 Για τη μεσαιωνική νομική προβληματική, η δημι­
ουργία της συσσωμάτωσης σε διακριτά, ιεραρχικώς διαρθρωμένα 
επίπεδα συλλογικότητας, συνιστά ουσιώδη προϋπόθεση της απο­
νομής και επιδίκασης κάθε έννομης δικαιοδοσίας και αρχής.96

Το πρόβλημα της πολιτικής εκκλησιολογίας έχει ωστόσο βαθύ­
τατες καταβολές. Κατά τη διατύπωση του Harold J. Berman,97 σε 
αντίθεση προς τις μοντέρνες μεταγενέστερες ιδέες περί διαχωρι­
σμού Κράτους και Εκκλησίας, η Εκκλησία, κατά τις αρχές του 
11ου αιώνα, δεν εξελαμβάνετο ως μία ορατή, νομική δομή στο επί­
πεδο μιας συλλογικής συσσωμάτωσης, αντικείμενη και αντιτιθέμε- 
νη προς τις επιδιώξεις της πολιτικής εξουσίας. Αντιθέτως, θεω­
ρούμενη ως ecclesia, περιελάμβανε την ολότητα του κοινωνικού 
σώματος της χριστιανοσύνης (populus christianus) το οποίο εκυ- 
βερνάτο, τόσο από εγκόσμιους όσο και από κληρικούς ηγεμόνες 
(διαπλοκή regnimi και sacerdotium). Προϋπόθεση τούτων αποτέλε- 
σε σαφώς η συνάφεια των στοχοθεσιών της Αγίας Ρωμαϊκής Αυτο­
κρατορίας (μεταγενέστερα: του γερμανικού έθνους) και της ιδέας 
μιας καθολικής Εκκλησίας, της οποίας οι οικουμενικές αξιώσεις ι­
σχύος αποτέλεσαν το έρεισμα για την εδραίωση μιας ενιαίας χρι­
στιανικής κουλτούρας (Einheitskultur): η τελευταία, σε σύγκριση 
τόσο με την αρχαία όσο και με τη βυζαντινή Εκκλησία, προσέφερε 
μία νέα ιστορική αρχική συνθήκη μιας νέας σχέσης μεταξύ εκκλη­
σιαστικής και πολιτικής εξουσίας.98

Οι απαρχές αυτών των σημαντικών εξελίξεων εντοπίζονται, 
κατά τον Troeltsch,99 στη μεταρρύθμιση του Γρηγορίου VII, με βά­
ση την αυγουστίνεια παράδοση και στόχο, όχι απλώς την οικοδό­
μηση μιας ενοειδούς κληρικής Εκκλησίας, αλλά και τη διαμόρφω­
ση μιας νέας σχέσης προς το Κράτος, διαμεσολαβούσης τις υπερ­

95. Β. Tierney, Religion et droit, ό.π., σ. 54.
96. Accursius, Glose ord. ad Cod. 3,13.3.
97. Harold J. Berman, Law and Revolution. The formation of the western legal 

tradition, Harvard Univ. Press, Cambridge, Mass., 1983, o. 91.
98. W. Schluchter (1988), σ. 48. Για μία συστηματική ανάλυση των διαδικασιών 

κατάρρευσης της αυτοκρατορικής εποπτείας της εκκλησίας (Reichskirche) λόγω 
του αιτήματος της iibertas ecciesiae του Γρηγορίου vu, βλ. R. Dufraisse, Le Saint 
Empire Romain germanique, στον τόμο J. Tulard (επιμ.), Les empires occidentaux 
de Rome à Berlin, [Histoire générale des systèmes politiques, τόμ. I], puf, Παρίσι 
1997, σ. 247-326, ειδικ. σ. 311 επ.

99. Emst Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, 
Aalen 31977 (1912), σ. 195.



130 Γ. Ν. ΓΚΟΤΣΗΣ

βατικές εκκλησιαστικές αξίες προς την καθημερινή κοινωνική δια­
βίωση. Οι μεταγενέστερες όμως πολιτικές ανακατατάξεις και κυ­
ρίως η έριδα περί περιβολής συνέβαλαν στην προοδευτική αποδό- 
μηση της εν λόγω σχέσης, στη βάση ενός υποδείγματος σύγκρουσης 
ή ανταγωνισμού δύο διακριτών δομών εξουσίας (auctoritas και 
potestas), με διαφορετικές έννομες δικαιοδοσίες. Κατ’ αυτόν τον 
τρόπο, η κατάρρευση του οράματος του πολιτικού αυγουστινι- 
σμού απέφερε τη γένεση μιας διαρκούς ρήξης στο πλαίσιο ενός ορ­
γανωτικού και νομιμοποιητικού δυϊσμού μεταξύ πολιτικής και ιε- 
ροκρατικής εξουσίας. Αυτός ήταν ένας λόγος εξαιτίας του οποίου 
στην Ευρωπαϊκή Δύση δεν επεκράτησε, τελικώς, ούτε ο καισαρο­
παπισμός ούτε η ιεροκρατία, αλλά μια διαρκώς ανακύπτουσα α­
νακατανομή της εξουσιαστικής ισχύος μεταξύ δύο ανταγωνιστι­
κών σφαιρών.100 Ο πρώτος θεμελιώδης μετασχηματισμός μετά την 
καρολίνεια περίοδο, η παπική και η φεουδαλική επανάσταση, θα 
παραχωρήσει σταδιακά τη θέση του, κατά τη σχηματοποίηση που 
εισηγείται ο W. Schluchter,101 στο δεύτερο δομικό μετασχηματισμό 
που στοχεύει στην ηθική και κανονιστική θεμελίωση ενός υποδείγ­
ματος αστικού διάγειν, με την πρόταξη των αρετών του αυτόνο­
μου ατομικού πράττειν. Η δυτικοευρωπαϊκή ιστορική εμπειρία 
μαρτυρεί ότι τούτο δεν κατέστη δυνατό παρά μόνο μετά μία μα- 
κρά πορεία, στα πλαίσια της οποίας ο ρόλος της θρησκευτικής με­
ταρρύθμισης απέβη καθοριστικός.102 Η θρησκευτική μεταρρύθμι­
ση, στις διαδοχικές επί μέρους ιστορικές της εκφάνσεις, σε συν­
δυασμό με την εγκαθίδρυση ενός ανθρωποκεντρικού κοσμοειδώ­
λου κατά την Αναγέννηση, συνετέλεσαν στην απαξίωση ενός δόγ­
ματος πολιτικής εκκλησιολογίας και στην ευρύτερη αποδέσμευση 
της σκέψης από τον θεολογικο-πολιτικό προκαθορισμό.103

100. W. Schluchter (1988), σ. 49.
101. Στο ίδιο, σ. 25 επ.
102. Βλ. αναλυτικά, D.J. Elazar, Covenant and Commonwealth. From Christian 

separation through the protestant reformation. New Brunswick, N. J., Rutgers Univ. 
Press, 1996, σ. 147 επ., 171 επ.

103. Για τη σύγχρονη επιστροφή του θεολογικο-πολιτικού, βλ. ενδεικτικά: C1. 
Lefort, «Permanence du théologico-politique», στον τόμο του ιδίου, Essais sur le 
politique, xtxe-xxe siècles, Seuil, Παρίσι 1986, σ. 251-300.



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 131

8. ΚΑΤΕΥΘΥΝΣΕΙΣ-ΣΥΜΠΕΡΑΣΜΑΤΑ

Η δυτικοευρωπαϊκή μεσαιωνική ιστορική μαρτυρία αποκαλύπτει 
την εμφανή συνθετότητα που διέπει το πεδίο των σχέσεων εκκλη­
σιαστικής και πολιτικής εξουσίας.104 Η διαρκής ρευστότητα των 
κοινωνικο-πολιτικών σχηματισμών και οι συντελούμενες διεργα­
σίες στην πολιτικο-οικονομική σφαίρα συνέβαλαν στην προοδευτι­
κή αποδέσμευση της πολιτικής εξουσίας από την επικυριαρχία της 
δυτικής Εκκλησίας και τη βαθμιαία διαμόρφωση μιας έννοιας ε­
ξουσίας, αυτονομημένης από τους προγενέστερους θεολογικούς 
προκαθορισμούς της. Η εξέλιξη αυτή αποτέλεσε, σε σημαντικό 
βαθμό, συνέπεια της βαθμιαίας εκκοσμίκευσης των συλλογικών 
παραστάσεων που ανεδύθησαν στην εκκλησιαστική σφαίρα,105 
σύμφωνα με τις οποίες η ορατή μορφή της Ρωμαιοκαθολικής Εκ­
κλησίας εθεωρείτο ως πολιτικό σώμα και ως δομή εξουσίας διαρ­
θρωμένη προς ένα και μοναδικό ύπατο εκκλησιαστικό ηγέτη.106 Η 
μελέτη της διαδικασίας αυτονόμησης της πολιτικής, ως ανεξάρτη­
της ρυθμιστικής αρχής, οφείλει να προβεί στη συνεκτίμηση εκεί­
νων των παραμέτρων που ενσωματώνουν τη διάδραση θρησκευτι­
κού και πολιτικού: απαιτείται προς τούτο η συνεξέταση εκείνης 
της θεματικής, της εννοιολογίας και των αναπαραστάσεων της ε­
ξουσίας που συνέχουν και τις δύο διακριτές σφαίρες, με έμφαση 
στην προοδευτική προσαρμογή αυτών των εννοιών στις λειτουργι­
κές και οργανωτικές ανάγκες των κοσμικών Κρατών.107

Ένα δεύτερο πρόβλημα αφορά την προβληματική των καταβο­
λών της πολιτικής εξουσίας. Πρόκειται για δύο αντιθετικές συλλή­
ψεις της εξουσίας ως θείου θεσμού, επενδυμένου με υπερβατολογι-

104. Βλ. περαιτέρω, Marcel Pacaut, La Théocratie: L’Eglise et le pouvoir au 
Moyen Age, Desclée, Παρίσι 21989 , καθώς και B. Tierney, The crisis of Church 
and State 1050-1300, Τορόντο 1988.

105. Πρβλ. G. de Lagarde, La naissance de l’esprit laïque au déclin du Moyen 
Age, 5 τόμοι, Παρίσι-Louvain 1956-1963. A. Vauchez, Les laïques au Moyen Age. 
Pratiques et expériences religieuses, Παρίσι 1987.

106. Βλ. F.H. Kantorowicz, The King’s Two Bodies: A study in Medieval 
Political Theology, Princeton, 1957.

107. W. Ullmann, Medieval Foundations of Renaissance Humanism, Λονδίνο 
1977, ειδικότερα κεφ. ιι και ni. J.C. Schmitt, «Problèmes religieux de la genèse de Γ 
Etat moderne», στον τόμο Etat et église dans la genèse de l’Etat moderne, ό.π., o. 
55-62. M. Onory, Fonti canonistiche dell’idea moderna dello stato, Μιλάνο 1951. P. 
Legendre, Le désir politique de Dieu. Etude sur les montages de l’Etat et du Droit, 
Fayard, Παρίσι 1988, σ. 235 επ.



132 Γ. Ν. ΓΚΟΤΣΗΣ

κή εγκυρότητα στο πλαίσιο ενός αυστηρώς ιεραρχικού κόσμου, η 
ως ανθρώπινου έργου to οποίο απαιτεί την προσφυγή στην πράξη 
της συγκατάθεσης και του συμβολαίου. Και σ’ αυτό το σημείο δια- 
φαίνεται η ευδοκίμηση, στον εκκλησιαστικό χώρο, ορισμένων α­
πόψεων που επέτρεπαν τη διασύνδεση ιδεών μεταφυσικής προέ­
λευσης και ενός αξιώματος ανθρώπινης εκλογής. Οι εν λόγω τά­
σεις κατέστησαν δυνατή τη μετάβαση προς τη θέση κατά την οποία 
η θέσμιση της εξουσίας στοχεύει στο κοινό αγαθό και τη συλλογική 
ωφέλεια των κοινωνών, κατ’ αντιστοιχία της θεωρίας περί προτε­
ραιότητας και υπεροχής μιας γενικής συνόδου επί της ατομικής 
αυθεντίας του πάπα.108 Τα προβλήματα αυτά ανέκυψαν στην εκ­
κλησιαστική σφαίρα, ενώ έπεται η εισαγωγή τους στο πεδίο της ε- 
γκοσμιότητας με βάση την αντίληψη περί εξουσίας, ως εργαλείου 
στην υπηρεσία της πολιτικής κοινότητας και της ειδικότερης εκά- 
στοτε στοχοθεσίας της.109

Το επόμενο πρόβλημα αφορά τη δυνατότητα συμβολαιακής θε­
ώρησης της φύσης της εξουσίας, η οποία αντλεί τις καταβολές της 
από δεδομένες τάσεις της μεσαιωνικής πολιτειολογικής σκέψης. Η 
μεταγενέστερη πολιτική φιλοσοφία προβαίνει στην ολοκλήρωση 
της εκκοσμίκευσης της πολιτικής σκέψης, την κατάφαση της πολι­
τικής ως αυτονόμου πεδίου και τη διάσπαση κάθε συνεκτικού δε­
σμού προς μία προβληματική της αρετής και της οικονομίας της 
χριστιανικής σωτηρίας, ως αναγκαίων δεσμεύσεων της άσκησης 
της εξουσίας. Αυτή η ριζική στροφή διενεργείται με την εγκατάλει­

108. Βλ. περαιτέρω: W. Ulmann, Medieval Papalism. The political theories of 
the Medieval Canonists, Λονδίνο, 1949. B. Tierney, Foundations of the Conciliar 
Theory, ό.π.· F. Oakley, Natural Law, Conciliarism and Consent in the Late Middle 
Ages, Λονδίνο, Variorum Reprints, 1984· του ιδίου, Omnipotence, Covenant and 
Order, Cornell Univ. Press, Ithaca N.Y., 1984. M.P. Gilmore, Arguments from 
Roman Law in Political Thought 1200-1600, Cambridge, Mass. 1941. J. Coleman, 
«The interrelationship between church and State during the Conciliar Period: Theory 
and Practice», στον τόμο Etat et église dans la genèse de l’Etat Moderne, ό.π., σ. 
41-54. J. Miethke, «Zur Bedeutung der Ekklesiologie Für die Politische Theorie im 
späten Mittelalter», Al. Zimmermann (επιμ.), Soziale Ordnungen im Selbstverstän­
dnis des Mittelalters, 2ος τόμος, de Gruyter, Βερολίνο, 1980, σ. 369-388. Για μία 
πληρέστερη διερεύνηση της μεσαιωνικής μεθερμηνείας των βιβλικών αντιλήψεων 
περί κυριαρχίας και εξουσίας, κατά την εξηγητική παράδοση των γλωσσογράφων 
(glossateurs), Βλ. Ph. Bue, L’Ambiguité du Livre. Prince, pouvoir et peuple dans les 
commentaires de la Bible au Moyen Age, Beauchesne, Παρίσι 1994, σ. 69 επ., 239 επ.

109. Β. Tierney, Religion et droit, ό.π., σ. 24. Ακριβέστερα, πρόκειται για μία 
αμοιβαία αλληλόδραση εκκλησιαστικών καί εγκόσμιων αντιλήψεων.



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 133

ψη της ιδέας ενός ιεραρχικώς δομημένου κόσμου110 και της συνα­
κόλουθης οργανικής διάρθρωσης της πολιτικής κοινωνίας, γεγο­
νός που μετουσιώνεται σε μία νέα οπτική κατά την οποία τα άτο­
μα συνθέτουν ένα πρωταρχικό δεδομένο, προγενέστερο κάθε ανα­
φοράς σε μία συμβασιακή εκδοχή του κοινωνικού δεσμού.111 Η εν 
λόγω έκπτωση του μεσαιωνικού σχήματος διαδοχικών λογικών υ­
παγωγών διανοίγει τον ορίζοντα προς την κατίσχυση μιας νέας 
πραγματιστικής προσέγγισης της εξουσίας σε όρους συμβολαίου, 
συναίνεσης και ωφελιμότητας στην κατεύθυνση της διαρκούς εκ- 
κοσμίκευσης της σκέψης, τόσο ως προς τα ηθικά και κανονιστικά 
όσο και ως προς τα λειτουργικά της περιεχόμενα.112

Δεν πρέπει, ως εκ τούτου, να διαφύγει της προσοχής το γεγονός 
ότι, κατά τον ύστερο Μεσαίωνα και τις απαρχές της Αναγέννησης, 
η ανεξαρτησία της πολίτικης κοινότητας έναντι εξωγενών επιδρά­
σεων προσλαμβάνει μία νέα σημασία.113 Η εξουσία διαμορφώνεται 
πλέον στη βάση υιοθετουμένων πολιτικών ισορροπίας, οι οποίες 
δεν αποβλέπουν ούτε στο οικουμενικό κοινό αγαθό ούτε στο ενο- 
ειδές του ανθρωπίνου γένους ούτε στο ιδεώδες της καθολικότητας 
της χριστιανικής διακυβέρνησης (res publica Christiana). Αντιθέ- 
τως, νέες πολιτικές αναδύονται με γνώμονα το ιδιαίτερο, μερικό- 
τερο αγαθό, όχι μιας ορισμένης ομάδας ή ενός λαού, αλλά ενός ή

110. Βλ. A. Koyré, Du monde clos à l’univers infini, Παρίσι 1962. γερμ. μτφρ., 
Von der geschlossenen Welt zum unendlichen Universum, Φρανκφούρτη 1980, σ. 11- 
12.

111. Για μία επισκόπηση των διαστάσεων και της ανάπτυξης του ατομικισμού 
κατά τον Μεσαίωνα, βλ. ενδεικτικά: B. Tiemey, «Conciliarism, Corporatism and 
Individualism; the doctrine of individual rights in Gerson», Christianesimo nella 
storia, 9 (1988), σ. 81-111. A.S. McCrade, «Ockham and the birth of individual 
rights», στο B. Tiemey - P. Linehan (επιμ.), Authority and Power, Cambridge, 1980, 
σ. 149-166· W. Ullmann, The individual and Society in the Middle Ages, Βαλτιμόρη 
1966. C. Morris, The discovery of the individual, 1050-1200, Λονδίνο 1972. L. 
Dumont, Essais sur Tindividualism, ό.π., σ. 37 επ.

112. R. Seve, La politique moderne: rupture et continuité, στον τόμο Droit et 
théologie dans la Science Politique de l’Etat Moderne, ό.π.· πρβλ. επίσης, G. Vat­
timo (επιμ.), La sécularisation de la pensée, Seuil, Παρίσι 1988. A. Funkestein, 
Théologie et imagination scientifique du Moyen Age au xvne siècle, μτφρ. J.P. 
Rothschild, puf, Παρίσι 1995, σ. 308 επ.

113. M. Gauchet, «L’Etat au miroir de la raison d’Etat: La France et la 
chrétienté», στον τόμο Yves-Ch. Zarka (επιμ.), Raison et déraison d’Etat. Théori­
ciens et théories de la raison d’Etat aux xvie et xvne siècles, puf, Παρίσι 1994, σ. 
193-244, ιδίως σ. 198 επ., εν προκειμένω σ. 214 (υπογράμμιση στο πρωτότυπο).



134 Γ. Ν. ΓΚΟΤΣΗΣ

άλλου ηγεμόνα."4 Η γένεση της μοντέρνας πολιτικής υλοποιείται 
στις περιπτώσεις εκείνες στις οποίες το «ενδιαφέρον του Κρά­
τους» επιφέρει, εκ των ένδον, τη σαφή οριοθέτηση πολιτικής συμ­
μετοχής και θρησκευτικών πεποιθήσεων, ενώ, ταυτοχρόνως, διαρ­
ρηγνύει την ενότητα του ρωμαιοκαθολικού χριστιανικού κόσμου.114 115 
Εντούτοις, η έλευση της μοντέρνας πολιτικής λογικής δεν αναιρεί 
τον εξέχοντα ρόλο που διεδραμάτισαν οι μεσαιωνικές εκκλησιολο- 
γικές και θεολογικές αντιλήψεις κατά τη διαδικασία θεμελίωσης 
της νεοτερικής κατηγορίας της πολιτικής κυριαρχίας.116 Στο πλαί­
σιο αυτό, η ανάδυση της έννοιας του Κράτους καθίσταται λογικά 
συναφής μόνον όταν δεν αυτονομείται από τη συνολικότερη διαδι­
κασία κατάρρευσης της δυτικής χριστιανικής κοινωνίας (societas 
Christiana). Τούτο έχει ως συνέπεια τη διαμόρφωση μιας μη-ανα- 
γώγιμης πολλαπλότητας πολιτικών κοινοτήτων, ευρισκομένων σε 
αμοιβαία αλληλόδραση, ενώ εγκαταλείπεται ριζικά η προγενέστε­
ρη σύλληψη μιας καθολικής κοινωνίας, η οποία διαρθρωνόταν με 
κριτήριο την ενότητα πίστης και εξουσίας, βασιλικής και κληρικής 
ισχύος. Εντούτοις, η προγενέστερη ιεροποίηση της ηγεμονικής ε­
ξουσίας εξακολουθεί να υφίσταται επί μακρόν,"7 στα πλαίσια 
μιας ευρύτερης ρήξης των παραδοσιακών προτύπων προς ένα μο­
ντέρνο σύστημα κατανόησης των σχέσεων Θεού, ανθρώπου και 
κόσμου.118 Πρόκειται τελικώς για μία νέα διαφορετική συνύφανση 
θρησκείας και πολιτικής, για μία ανακύπτουσα σύγκρουση μεταξύ 
των ενδιαφερόντων του εμφανιζομένου εθνικού Κράτους και της 
προτεραιότητας του κοινού αγαθού, για μία δυνατότητα επιλογής 
μεταξύ ανεξαρτήτων εθνικών υποστάσεων και του ιδεώδους της 
χριστιανικής καθολικότητας, με τελική συνέπεια την απαξίωση και

114. Στο ίδιο, σ. 200.
115. Βλ. διεξοδικά, Yves - Ch. Zarka (επιμ.), Hobbes et la pensée politique 

moderne, PUF, Παρίσι, 1995, Chr. Lazzeri - Dominique Reynié (επιμ.), La raison 
d’Etat: politique et rationalité, puf, Παρίσι 1992, των ιδίων (επιμ.), Le pouvoir de 
ia raison d’Etat, PUF, Παρίσι 1992.

116. Βλ. αναλυτικά, Jean-Fr. Courtine, «L’héritage scholastique dans la problé­
matique théologico-politique de l’âge classique», στο H. Méchoulan (επιμ.), L’Etat 
Baroque, 1610-1652, Παρίσι, 1985, σ. 91-118. Επίσης, Yv.-Ch. Zarka (επιμ.), 
Aspects de la pensée médiévale dans la philosophie politique moderne, puf, Παρίσι 
υπό έκδοση.

117. Βλ. για τα ζητήματα αυτά, Al. Boureau - C.S. Ingerflom (επιμ.), La royauté 
sacrée dans le monde chrétien, e.h.e.s.s., Παρίσι 1992.

118. Al. Touraine, Critique de la modernité. Fayard, Παρίσι 1992, σ. 354-356.



ΕΞΟΥΣΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΑ 135

ριζική αμφισβήτηση εκείνων των παραδοσιακών αρχών πολιτικού 
στοχασμού, στις οποίες διαφαινόταν η επίδραση κανονιστικών 
προβληματικών της κλασικής αρχαιότητας.119

Οι ανταγωνιστικές θεωρητικές συλλήψεις που απετέλεσαν αντι­
κείμενο αυτής της μελέτης, συνιστούν ένα πολύτιμο κληροδότημα 
που θα εμπλουτίσει τις μεταγενέστερες συζητήσεις του 16ου και 
Που αιώνα στα ζητήματα της λαϊκής κυριαρχίας, της κοινοβου­
λευτικής διακυβέρνησης ή της δικαίωσης της βασιλικής απολυταρ­
χίας. Το ιεροκρατικό επιχείρημα θα διατυπωθεί εκ νέου από τους 
F. de Vitoria (1483-1546), F. Suarez (1548-1627), Th. de vio Cajetan 
(1468-1534) και R. Bellarmin (1542-1621), στο πλαίσιο της παπικής 
αντι-μεταρρύθμισης, ενώ, αντιθέτως, ο απόηχος των ιδεών που ε- 
ξέφρασαν οι ιταλοί νομομαθείς του 14ου αιώνα, Bartolus και 
Baldus, ο Jean Quidort και ο Μαρσίλιος φτάνει ώς τους Locke και 
Rousseau.120 Οι μεσαιωνικοί κοσμικοί συγγραφείς, έργο των οποί­
ων αποτελούν οι παραπάνω πολιτειολογικές αντιλήψεις, θα κατα­
στούν αντικείμενο ειδικότερης αναφοράς σε νομικούς και διοικη­
τικούς κύκλους, τουλάχιστον έως την παρουσία του Hobbes, συμ­
βάλλοντας κατ’ αυτόν τον τρόπο στην προαγωγή των διαδικασιών 
θεμελίωσης του νεότερου εθνικού κράτους· η μεσαιωνική λόγια 
κοσμική διανόηση διεκδικεί μία αναμφισβήτητη θέση στην ιστορία 
των ευρωπαϊκών πολιτικών ιδεών, ενώ δεν παύει να θεωρείται ως 
πρόδρομος των ανερχόμενων καλλιεργημένων ευρωπαϊκών ελίτ 
των νεότερων χρόνων.121

119. Βλ. περαιτέρω, Jacques Bouineau, «Le référent antique dans la révolution 
française: légitimation d'une société sans l’église», στον τόμο L’influence de l’An­
tiquité sur la pensée politique européenne (xvie - xxe siècles), Κέντρο Μελετών 
και ερευνών Ιστορίας των πολιτικών ιδεών, Presses Universitaires de Aix-Marseil­
le, Εξ-αν-Προβάνς 1996, σ. 317-337. J. Coleman, Ancient and Medieval Memories. 
Studies in the Reconstruction of the Past, Cambodge Univ. Press, Cambridge 1992.

120. Βλ. και J. Coleman, L’individu dans l’État médiéval, στον τόμο υπό την ε­
πιμέλεια της ίδιας, L’individu dans la théorie politique et dans la pratique, puf, Πα­
ρίσι 1996, σ. 1-42, εν προκειμένω σ. 42.

121. Βλ. προς τούτο, W. Reinhard, «Elites du pouvoir, serviteurs de l’Etat, 
classes dirigeantes et croissance du pouvoir d’Etat», στον τόμο υπό την επιμ. του ί­
διου, Les élites du pouvoir et la construction de l’Etat en Europe, puf, Παρίσι 
1996, σ. 1-24.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

