
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Τόμ. 11 (1998)

  

 

  

  Πασχάλης. Μ. Κιτρομηλίδης, Νεοελληνικός
Διαφωτισμός. Οι πολιτικές και κοινωνικές ιδέες,
ΜΙΕΤ, Αθήνα 1996 

  Περικλής Σ. Βαλλιάνος   

  doi: 10.12681/hpsa.15123 

 

  

  Copyright © 2017, Περικλής Σ. Βαλλιάνος 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Βαλλιάνος Π. Σ. (2017). Πασχάλης. Μ. Κιτρομηλίδης, Νεοελληνικός Διαφωτισμός. Οι πολιτικές και κοινωνικές
ιδέες, ΜΙΕΤ, Αθήνα 1996. Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, 11, 196–204.
https://doi.org/10.12681/hpsa.15123

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 23/01/2026 08:10:17



196 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

ΠΑΣΧΑΛΗΣ Μ. ΚΙΤΡΟΜΗΛΙΔΗΣ, Νεοελληνικός Διαφωτισμός. Οι 
πολιτικές και κοινωνικές ιδέες, ΜΙΕΤ, Αθήνα 1996.

Η έκδοση του βιβλίου του Π. Μ. Κιτρομηλίδη αποτελεί πνευματι­
κό γεγονός. Στη θεωρητική αυτή σύνθεση αναβιώνει σε όλη της την 
ένταση η τραγωδία της νεοελληνικής συνείδησης. Στο έργο συνται­
ριάζονται επιδέξια οι θεωρητικές ψηλαφήσεις και αναβάσεις των 
πρωτοπόρων στοχαστών της περιόδου, με το υπαρξιακό πάθος α­
πό το οποίο πήγασαν, καθώς και με τα οράματα της κοινωνικής α­
νάπλασης που είχαν ως πρακτικό (και διαψευσμένο) στόχο τους.

Αν ένα από τα μελήματα της ιστορικής συγγραφής είναι η κατα- 
νοητική ανασύσταση του διανοητικού ορίζοντα αλλά και της κοι­
νωνικής υφής μιας παρωχημένης εποχής, ούτως ώστε να καθίστα­
ται δυνατή η μέθεξη στη ζωτική αυτή εμπειρία, τότε έχουμε στα χέ­
ρια μας ένα δείγμα των αισθητικών απολαύσεων και των συναισθη­
ματικών ανατάσεων που μπορεί να προσφέρει η ιστορία. Αν ένα 
παράλληλο αίτημα είναι η ακριβής αναπαράσταση των φαινομέ­
νων σύμφωνα με τα τελευταία πορίσματα της πρωτογενούς έρευ­
νας, τότε θα πρέπει να υπογραμμισθεί η λεπτομερής τεκμηρίωση του 
έργου αλλά και η αμερόληπτη καταγραφή των τάσεων και από τις 
δυο πλευρές του πνευματικού ρήγματος το οποίο πραγματεύεται.

I

Η σημασία του εγχειρήματος έγκειται καταρχάς στο θέμα του. Μα­
ζί με την Αναγέννηση, ο Διαφωτισμός είναι το κίνημα που διαμόρ­
φωσε το πρόσωπο της ευρωπαϊκής νεοτερικότητας, με την οποία 
σχετιζόμαστε είτε το θέλουμε είτε όχι. Η ηθικοπολιτική του δυνα­
μική διαπότισε τις πρωτοπορίες που ανέλαβαν τη διαμόρφωση 
μιας νεοελληνικής αυτοσυνειδησίας ως προάγγελου για την ανα­
καίνιση της κοινωνίας τους. Από την εμφάνιση τουλάχιστον της 
Διαλεκτικής του Διαφωτισμού των Horkheimer και Adorno, η φι­
λοσοφική ουσία αλλά και οι θεσμικές πραγματώσεις των αιτημά­
των του αποτελούν κρίσιμο διακύβευμα της σημερινής κοινωνικής 
σκέψης. Στην ηπειρωτική διανόηση (αλλά και με ισχυρότατες απη­
χήσεις στη φιλοσοφία του πολιτισμού που καλλιεργείται στα βο- 
ρειοαμερικανικά πανεπιστήμια) έχει κρυσταλλωθεί μια συναίνεση 
ως προς την «εξάντληση» του διαφωτιστικού παραδείγματος με α­
ναφορά στις πρακτικές δυσλειτουργίες και εκτροπές του, όπως



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 197

λ.χ. την τεχνοκρατική ισοπέδωση του «ζωτικού κόσμου» (Lebens­
welt) και την κατίσχυση μιας «μονοδιάστατης» ηθικής της εγωκε­
ντρικής υπολογιστικότητας.

Το κίνημα της μετανεοτερικότητας διατυπώνει το αίτημα για 
την «υπέρβαση» του διαφωτισμού μέσα από την κατάλυση των αν­
θρωποκεντρικών και ορθολογικών του προπαραδοχών. Στο τέλος 
του εν πολλοίς μηδενιστικού 20ού αιώνα, η απελευθέρωση φαίνε­
ται να περνάει μέσα από την έκλυση του έκλογου και του μη κανο­
νικού που διασπά κάθε θεσμοθετημένη εξουσία, πέρα από κάθε 
«τυπική» της νομιμοποίηση είτε στο επίπεδο της λογικής είτε σε ε­
κείνο της αντιπροσωπευτικής δημοκρατίας.

Δε θα συζητήσουμε εδώ την εγκυρότητα αυτών των στοχεύσεων. 
Είναι όμως επιτακτικό να τονιστεί ότι αυτές οι επιθέσεις κατά του 
Διαφωτισμού, όπως και οι αντίστοιχες του ρομαντικού κινήματος 
πριν από ενάμιση αιώνα τις οποίες εν μέρει ανακινούν, λαμβά­
νουν ως δεδομένη τη θεσμική κυριαρχία του διαφωτιστικού παρα­
δείγματος μέσα στις κοινωνίες όπου αναφύονται. Η αντιδιαφωτι- 
στική εδώ ένσταση έχει νόημα ακριβώς επειδή ο Διαφωτισμός έγι­
νε εκεί εξουσία, κονιορτοποιώντας τις δομές και νοοτροπίες της 
προνεοτερικής κοινωνίας και εκδιπλώνοντας ως τις έσχατες (και 
αμφιλεγόμενες) απολήξεις της την ιστορική του δυναμική.

Για το λόγο αυτό, η σύγχρονη αντιδιαφωτιστική τάση είναι υπο­
χρεωμένη να είναι «διαλεκτική», να στοχεύει δηλαδή σε ένα γνήσιο 
εγελιανό Aufhebung, μιαν αποσυναρμολόγμση του διαφωτιστικού 
κοσμοειδώλου, η οποία ταυτόχρονα εγκολπώνεται και συντηρεί ε­
κείνα τα θεσμικά του κεκτημένα χωρίς τα οποία είναι αδύνατη κά­
θε έννοια πρακτικής ή διανοητικής ελευθερίας (με πρώτο το πανε­
πιστήμιο ως προνομιούχο τόπο ριζοτόμου και αντισυμβατικού 
στοχασμού).

Στη δική μας κοινωνία, αντίθετα, το άνθος του διαφωτισμού 
μαράθηκε πάνω στο κλήμα, χωρίς να τρυγηθεί ο καρπός του. Υπό 
αυτές τις συνθήκες, η πριμοδότηση μιας εισαγόμενης αντιδιαφω- 
τιστικής προβληματικής θα μπορούσε εξ αντικειμένου να κυρώσει 
θεωρητικά τις δομές και τις ιδεολογίες μιας κοινωνίας που εξα­
κολουθεί να κατατρύχεται από τον παραλογισμό του κληρονο­
μημένου προνομίου και την αυθαιρεσία των πιο εγωπαθών πα- 
ρορμήσεων, μιας κοινωνίας αποκομμένης από το σύγχρονο ε­
πιστημονικό γίγνεσθαι - και, φευ, επαιρόμενης γι’ αυτό.

Όσο δικαιολογημένη πάντως κι αν είναι σήμερα μια κριτική



198 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

στάση απέναντι στα παρεπόμενα του διαφωτισμού, στην αυγή της 
νεοτερικότητας η έννοια του λόγου ήταν, όπως εξακολουθητικά υ­
πενθυμίζει ο Τ. Eagleton, ταυτόσημη με την επαναστατική ανατρο­
πή και την εκ βάθρων αναδιοργάνωση της ζωής. Αυτός ο ηλεκτρι­
σμός της ιστορικής ελπίδας διαπερνούσε και τη νεοελληνική παρα­
φυάδα του διαφωτισμού. Ο II. Μ. Κιτρομηλίδης ανασυγκροτεί το 
ιστορικοκοινωνικό πλαίσιο του κινήματος, δίνοντάς μας την ευ­
καιρία να δούμε τον κόσμο μέσα από τα μάτια των πρωτεργατών 
του και να συμμεριστούμε την ίδια αναγεννητική αγωνία. Μέσα α­
πό την προσέγγιση αυτή καταρρίπτονται μια σειρά μύθοι, εθνικι­
στικής κυρίως υφής, διά των οποίων το νεοελληνικό κράτος ενέ­
ταξε τους διαφωτιστές του 18ου αιώνα (όπως άλλωστε και την 
κληρονομιά της κλασικής αρχαιότητας) στη συμβολική μιας επίση­
μης παιδείας που τίποτε το κοινό δεν είχε με το ιδεώδες του αδέ­
σμευτου κριτικού στοχασμού που εκείνοι πρέσβευαν.

II

Το επιχείρημα του διαφωτισμού και ιδίως οι πολιτικές του προε­
κτάσεις αποσιωπήθηκαν, όπως είναι γνωστό, παντελώς από την 
κρατική μας παιδεία. Το πατριωτικό κήρυγμα του Ρήγα φυσικά 
τονιζόταν, χωρίς όμως να αναφέρεται η πολιτειακή σύνταξη στην 
οποία απέβλεπε η ένθερμη καταδίκη της οθωμανικής τυραννίας, η 
οποία αποτελούσε έναν από τους κοινούς τόπους προοδευτικής 
σκέψης στην Ευρώπη, τουλάχιστον μετά από τη θεωρητική επίκρι­
ση του δεσποτισμού από τον Montesqieu. Για τον Κοραή μαθαίνα­
με ότι ήταν ούτε λίγο ούτε πολύ πολέμιος της επανάστασης επειδή 
πίστευε ότι έπρεπε πρώτα να αποκτήσουν παιδεία οι Έλληνες, ε­
νώ, παράλληλα, ο χαρακτηρισμός του ως «καθαρευουσιάνου» υ­
πονόμευε τεχνηέντως αυτόν τον προεξάρχοντα του επαναστατι­
κού στοχασμού στα μάτια και της αριστερής αμφισβήτησης. Ο συγ­
γραφέας της Ελληνικής Νομαρχίας ήταν φυσικά ανύπαρκτο πρό­
σωπο. Μέσα στην ατμόσφαιρα αυτή ήταν ουσιαστικά παράνομες 
οι απόπειρες φωτισμένων εκπαιδευτικών, όπως του Κ. Καλοκαι­
ρινού, να ξεθάψουν την αλήθεια για την ιδεολογική και κοινωνική 
αντιπαράθεση στις παραμονές του 1821 μέσα από αυτούσια τα 
κείμενα της εποχής, όπως η Πατρική και η Αδελφική Διδασκαλία.

Παρά τον εξοβελισμό του από την ιδεολογική σκευή της νεοελ­
ληνικής εξουσίας, το πρόγραμμα του διαφωτισμού έγινε αντικεί­



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 199

μενο, από την πλευρά της μεταρρυθμιστικής λογιοσύνης, λεπτομε- 
ρέστερης μελέτης συγκριτικά με άλλες φάσεις της διανοητικής μας 
ζωής. Το έργο του Π. Μ. Κιτρομηλίδη καταγράφει καταλεπτώς και 
εξαιρεί τη θεμελιωτική συνεισφορά αυτών των πρωτοπόρων μελε­
τητών. Ταυτόχρονα όμως αποτολμάει κάτι χωρίς το οποίο ο μό­
χθος εκείνων θα παρέμενε ένα μεμονωμένο επεισόδιο με μουσεια­
κό στο πέρασμα του χρόνου χαρακτήρα: ένα συνθετικό δηλαδή α- 
ναστοχασμό της ιστορικής ουσίας του διαφωτιστικού φαινομένου 
υπό το φως των τελευταίων δεδομένων της έρευνας και του θεω­
ρητικού προβληματισμού. Το τόλμημα αυτό εισάγει στη διανοητι­
κή μας ζωή, που σφραγιζόταν έως πρόσφατα από έναν ιδιότυπο 
φεουδαλισμό της κληρονομούμενης αυθεντίας, μια ζωογόνα αρχή. 
Αν η ιστορία είναι, σύμφωνα με τη διατύπωση του J. Huizinga, το 
αναδρομικό βλέμμα που κάθε κοινωνία ρίχνει στο παρελθόν της 
για να το ανασυγκροτήσει από τη σκοπιά των πολιτιστικών μελη- 
μάτων τού σήμερα, τότε κάθε ιστορία γράφεται για να ξαναγρά­
φει. Είναι υποχρέωση της κριτικής σκέψης να θέτει εξ υπαρχής 
προς συζήτηση κάθε παραδεδομένη ερμηνεία, υπόθεση και παρα­
δοχή.

Η σύζευξη ιδιαίτερα των νεοελληνικών και των ευρωπαϊκών 
εκφάνσεων του διαφωτιστικού προτάγματος έχει σήμερα εξαιρετι­
κή μεθοδολογική και ιδεολογική σημασία. Ο συγγραφέας δείχνει 
πόσο ζωτική ήταν η τροφοδοσία του κινήματος για την ελληνική 
παλιγγενεσία από τις πιο ακμαίες πηγές του ευρωπαϊκού πνεύμα­
τος, στις περιοχές κυρίως όπου διατηρήθηκαν οι συνθήκες πρακτι­
κής αλλά και πνευματικής ανταλλαγής ανάμεσα στις υπόδουλες 
κοινότητες και στις μητροπόλεις του νεότερου πολιτισμού, δεσμοί 
τους οποίους καταπολέμησαν αδιάλλακτα τόσο οι οθωμανικές ό­
σο και οι ορθόδοξες εκκλησιαστικές αρχές. Οι κορυφαίοι της νεο­
ελληνικής αναγέννησης ενστερνίσθηκαν την παρακαταθήκη του 
αρχαιοελληνικού στοχασμού, ιδίως ως προς τις δημοκρατικές του 
στοχεύσεις, αφομοιώνοντας τα διδάγματα της νεοτερικής πρωτο­
πορίας στην Ευρώπη. Μέσα από τη συνεύρεση αυτή ξεπήδησε μια 
καινούργια εθνική αυτοσυνειδησία, όπως εύγλωττα αποτυπώνεται 
στο Μνημόνιο του Κοραή, ανοιχτή τόσο ως προς την ουσία του 
αρχαίου λόγου όσο και προς τους προηγμένους εκείνους λαούς 
που την είχαν ήδη οργανικά ενσωματώσει στην πολιτιστική τους 
ταυτότητα. Με τον τρόπο αυτό ανασκευάζει ο Νεοελληνικός Δια­
φωτισμός το ιδεολόγημα (που δυστυχώς ηγεμονεύει σήμερα στους



200 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

πιο ετερόκλητους κύκλους) της ελληνικής «μοναδικότητας», αυτή 
τη συλλογική παράκρουση του ξεχωριστού «γένους» που περιβάλ­
λεται ανέκαθεν από λαούς και κράτη που ζητούν να το εκμηδενί­
σουν, επειδή δήθεν εχθρεύονται τον πολιτισμό του.

Η μέθοδος που υιοθετεί ο Π. Μ. Κιτρομηλίδης για τη σύνθεση 
αυτή είναι εκείνη της «ιστορίας των ιδεών». Η μέθοδος αυτή είναι 
εκτεθειμένη σε διαφόρων ειδών παραναγνώσεις. Από τη μια μεριά, 
θα μπορούσε να εκληφθεί ως τεκμήριο κάποιου εξαερωμένου «ιδε­
αλισμού», σύμφωνα με τον οποίο το μόνο που μετράει στη διαδι­
κασία του πολιτισμού είναι το άχρονο σύμπαν των ουσιωδών αλη­
θειών που φύονται μυστηριωδώς στο πνεύμα κάποιων ιδιοφυιών, 
χωρίς καμιά διαπλοκή με τα πάθη του υλικού βίου.

Στο νεοελληνικό πλαίσιο, η τάση αυτή απέφερε ένα σύστημα 
πνευματικού ελιτισμού που εξούσιαζε τους ακαδημαϊκούς χώ­
ρους, χρωματιζόταν δε από ένα φιλολογικό σχολαστικισμό βυζα­
ντινής εμπνεύσεως που κατέπνιγε τον ζωντανό πυρήνα των νοητι- 
κών συλλήψεων, τις οποίες προσπαθούσε, υποτίθεται, να αναδεί- 
ξει. Μια σημαντική παράμετρος της πρακτικής αυτής ήταν η «φε- 
τιχοποίηση» του κειμένου, η οποία βραχυκύκλωνε την έρευνα των 
λογικών του διαπλοκών με τα άλλα έργα του δεδομένου στοχα- 
στού, αλλά και τη διερεύνηση των διανοητικών επιρροών που το 
άρδευαν. Χανόταν έτσι η δυναμική της διανοητικής κυοφορίας, ω- 
ρίμανσης και -ενδεχομένως- εκφυλισμού ενός συστήματος σκέ­
ψης, η λειτουργία του δηλαδή ως προπλάσματος ιστορικής ζωής.

Τόσο οι εκφραστές της κυρίαρχης νοοτροπίας όσο και οι πα- 
ντοιοτρόπως ενιστάμενοι, στο βαθμό που είχαν διαμορφωθεί δια­
νοητικά μέσα από τους ίδιους παιδευτικούς μηχανισμούς, έμειναν 
εγκλωβισμένοι μέσα σε αυτό το στατικό πρότυπο της «ανάλυσης 
κειμένου». Ένα από τα παρεπόμενά του ήταν η ανέγερση πνευμα­
τικών ανδριάντων, με διαφορετικά ίσως ιδεολογικά πρόσημα, που 
λειτουργούσαν πάντως εκάστοτε ως λατρευτικά αντικείμενα για 
κάποιες κλειστές ομάδες. Το ότι -μετά από μια σειρά εκπαιδευτι­
κών μεταρρυθμίσεων που έριξαν πάνω στο δημόσιο σχολείο άλ­
λου χρώματος πολιτικό επενδύτη- δεν έχει ανανεωθεί η εκπαιδευ­
τική μας διαδικασία, οφείλεται συν τοις άλλοις και σ’ αυτήν την υ- 
φέρπουσα περί μεθόδου συναίνεση που ένωνε τις διαδοχικές πνευ­
ματικές εξουσίες.

Σε αντίπραξη προς αυτόν τον θεσμοποιημένο ακαδημαϊσμό α­
ναπτυσσόταν παράλληλα μια ανεπίσημη ιστοριογραφία, που ερμή-



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 201

νεύε το εύλογο αίτημα για έναν κοινωνικό υλισμό ως άρνηση της 
αυτονομίας των διανοητικών διαδικασιών μέσα στην ιστορική 
πράξη. Από την πλευρά αυτή, η έμφαση έπεφτε στις μετρήσιμες συ­
νιστώσες της κοινωνικής ζωής, την ίδια στιγμή που τα διάφορα 
συνειδησιακά σχήματα (περιλαμβανομένων και εκείνων του δια­
φωτισμού) «ξεσκεπάζονταν» ως απλά προπετάσματα για τις εκμε­
ταλλευτικές και εξουσιαστικές προθέσεις διαφόρων στρωμάτων. 
Η τάση αυτή φώτισε, πράγματι, μερικές απαγορευμένες πτυχές της 
νεοελληνικής διανοητικής και κοινωνικής εμπειρίας, ο χονδροει­
δής όμως αναγωγισμός της οδήγησε σε δογματικές αγκυλώσεις άλ­
λου είδους. Το κρατούμενο για μας είναι ότι η ιστορία των ιδεών 
βγήκε διπλά απαξιωμένη μέσα από αυτές τις συμπληγάδες.

Στο Νεοελληνικό Δίαφωησμό η ιστορία των ιδεών βρίσκει τη 
γνήσια εφαρμογή της, αποφεύγοντας ακριβώς και τις δύο ακραίες 
εκδοχές που καθόρισαν τη διελκυστίνδα της πνευματικής μας ζω­
ής. Ένα σύστημα ιδεών δεν είναι παρά μια συνειδητή αντίδραση 
στις υπαρξιακές και κοινωνικές συνθήκες που περιβάλλουν ένα 
στοχαστή. Η δε διαμόρφωση συνειδησιακών έξεων, προσωπικών 
και συλλογικών, δεν είναι τίποτε άλλο από προδιάθεση και προ- 
παρασκευή για πρακτική παρέμβαση στο εξωτερικό σύστημα. Η ε­
μπλοκή με την υλική πραγματικότητα είναι αναγκαία προϋπόθεση 
για το θεωρητικό στοχασμό, ο οποίος όμως δεν καταγράφει απλώς 
το υπαρκτό αλλά, αποκολλώμενος από αυτό, προασκείται in foro 
interno για τη ριζική ανάπλασή του. Όπως εξηγεί και ο συγγραφέ­
ας στα κεφάλαια που αναφέρονται στον Κοραή και το κίνημα των 
«ιδεολόγων», η πρακτική συνέπεια της πολεμικής κατά της αυτο­
νομίας του κριτικού λόγου είναι η παράδοση, χωρίς ελπίδα διαφυ­
γής, στην αυθαιρεσία της όποιας ιστάμενης εξουσίας (στην περί­
πτωσή μας εκείνης του Ναπολέοντα που πρωτοστάτησε στην επί­
θεση αυτή). Ο αντιφιλοσοφικός «ρεαλισμός» είναι η φιλοσοφία 
του κάθε ολοκληρωτισμού και απολυταρχίας.

Τα μεγάλα κοσμοθεωρητικά παραδείγματα μας ενδιαφέρουν, 
συνεπώς, όχι μόνο για την αρτιότητα της λογικής τους κατασκευής 
και την αισθητική απόλαυση που κομίζουν οι ενοράσεις τους αλ­
λά, κυρίως, ως στάσεις ζωής, ως προτάσεις για την ιστορική αυτο­
πραγμάτωση των κοινωνικών υποκειμένων, όπως δείχνει λ.χ. η 
φιλοσοφία του W. Dilthey που πρώτος ασχολήθηκε με την ταξινό­
μησή τους. Μέσα στη δυναμική του πολιτισμού, το «υποκειμενικό 
πνεύμα» μεταλλάσσεται σε «αντικειμενικό» - για να χρησιμοποιή­



202 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

σουμε τη διάκριση του Hegel. Οι δεοντικές συλλήψεις που γεννι­
ούνται μέσα από την αντιπαράθεση ανάμεσα στα υποκείμενα και 
στις συνθήκες της ζωής τους, έχουν την τάση -όπως υπογραμμίζει 
και ο Marx- να μετατρέπονται σε υλικές δυνάμεις. Και χωρίς αυ­
τήν την εσωκίνητη δέσμευση σε αυτό που οφείλει να υπάρξει, δεν 
είναι δυνατό να κατανοηθεί η ιστορία ως διαρκής παλμός υπερβά­
σεων και ρηγμάτων.

Ο Π. Μ. Κιτρομηλίδης ερμηνεύει το διαφωτισμό ακριβώς σαν έ­
να τέτοιο πρόταγμα κοινωνικοπολιτικής ανατροπής. Οι ανθρωπο- 
λογικές του παραδοχές, τις οποίες εύκολα θα μπορούσε κανείς να 
προσβάλει από τη σκοπιά της κυρίαρχης σήμερα «φυσικής επιστή­
μης της συνείδησης», δεν ήταν αυτοσκοπός. Ήταν νοητικά πειρά­
ματα που απέβλεπαν στην εγκαθίδρυση ενός νέου κανονιστικού 
πλέγματος για τις κοινωνικές σχέσεις, τέτοιου που εξακολουθεί 
και σήμερα να επικρατεί ως ανυπέρβλητη δικαιική προϋπόθεση για 
μια κοινωνία ελευθερίας.

Η ιστορία των ιδεών προϋποθέτει την ιστορικότητα της συνεί­
δησης. Αναπαριστά το νοητικό σύμπαν ως κίνηση που παρακο­
λουθεί την κοινωνική μεταβολή και μετασχηματίζεται εσωτερικά 
καθώς την υπερκαθορίζει. Στις σελίδες του Νεοελληνικού Διαφω­
τισμού αναβιώνει ο εσωτερικός παλμός αυτής της αγωνίας. Απο- 
καθίσταται, κατά πρώτον, η θεωρητική ακεραιότητα της σκέψης 
των διαφόρων στοχαστών με μια επακριβή καταγραφή των διαδο­
χικών της φάσεων. Στην περίπτωση του Βούλγαρη, δείχνεται πώς 
ο «αριστοκρατικός» του (και αρχαΐζων) ορθολογισμός, που άνοιξε 
τις πύλες για την εισδοχή των πιο ριζοτόμων ιδεών, μεταπίπτει 
βαθμιαία σε μια σκληρωτική απολογητική τού δήθεν φωτισμένου 
τσαρισμού και του μεσαιωνικού μυστικισμού. Ο Μοισιόδαξ ακο­
λουθεί την αντίστροφη πορεία, από την αυταπάτη της φιλοσοφικής 
απολυταρχίας στο ζωογόνο όραμα του δημοκρατικού πατριωτι­
σμού. Στη σκέψη των Δημητριέων, η πολιτική παρακαταθήκη της 
αρχαιότητας επανασυνδέεται με τον γεωγραφικό χώρο που την ε­
ξέθρεψε, γεννώντας έτσι την προσδοκία μιας νεοελληνικής πολι­
τείας βασισμένης στην ελεύθερη συνείδηση και τον πολιτικό αυτο- 
καθορισμό. Η σκέψη του Ρήγα προβάλλει ως ένα ολοκληρωμένο 
σύστημα που συνδυάζει τη μεθοδολογία της νεότερης επιστήμης, 
την απελευθέρωση του συναισθηματικού κόσμου από την τυραννία 
των μεσαιωνικών προκαταλήψεων και το πολιτικό όραμα της α­
δελφότητας των λαών. Η οξύτατη κοινωνιολογική ανάλυση του



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 203

Ανωνύμου του Έλληνος καταλαμβάνει τη θέση που της αξίζει ως 
προϋπόθεση για κάθε ριζοσπαστική κριτική της νεοελληνικής 
πραγματικότητας. Και πάνω απ’ όλα αναδεικνύεται στην οικουμε­
νική εμβέλειά της η πνευματική προσωπικότητα του Κοραή, ο ο­
ποίος επεξεργάστηκε με πληρότητα τις προϋποθέσεις για μια ελεύ­
θερη παιδεία και το θεσμικό πλαίσιο για μια δημοκρατική κοινω­
νία ατομικής υπευθυνότητας και συνειδητής αλληλεγγύης.

Στο σχεδίασμα αυτό των αναβαθμών του νεοελληνικού κριτι­
κού λόγου καταφαίνεται η θεωρητική συνάφεια ανάμεσα στη φιλε­
λεύθερη και τη ριζοσπαστική συνιστώσα του διαφωτισμού, τόσο 
μέσα από τις αναφορές του Ανωνύμου στη θεμελιωτική συνεισφο­
ρά του Κοραή, όσο και από την αβίαστη μετεξέλιξη της σκέψης του 
τελευταίου προς το δημοκρατικό ριζοσπαστισμό κατά την επανα­
στατική δεκαετία. Σκιαγραφείται, τέλος, η ανάδυση ενός πολιτι­
κού εθνικισμού που αντλεί από τις ανάλογες γαλλικές εμπειρίες, 
στη νεοελληνική όμως περίπτωση διατηρεί την ηρωική του αγνότη­
τα χωρίς να εξοκείλει προς μια «δικτατορία της αρετής», την ολο­
κληρωτική υφή της οποίας με τόση οξύνοια καταδίκασε ο Κοραής. 
Για το λόγο αυτό, οι εθνικές αυτές ενοράσεις καμία σχέση δεν έ­
χουν με το φυλετικό εθνικισμό που κυριάρχησε από τα μέσα του 
19ου αιώνα, καταπνίγοντας τόσο το εκπαιδευτικό όσο και το δη­
μοκρατικό πρόγραμμα των πρωτοπόρων της εθνικής αφύπνισης.

III

Τα κεφάλαια του Νεοελληνικού Διαφωτισμού με την οξύτερη δρα­
ματική φόρτιση είναι, παρά την αναπόφευκτη συνοπτικότητά τους, 
εκείνα που πραγματεύονται την ήττα του διαφωτιστικού προγράμ­
ματος με ορόσημο το δοκίμιο του Ρενιέρη (1841) και τις πολιτικές 
διακηρύξεις του Κωλέττη (1843). Η αποτίμηση της μεγαλοϊδεατι- 
κής ιδεολογίας από τον Π. Μ. Κιτρομηλίδη είναι λελογισμένη, 
διαχωρίζοντάς την από τον ευρωπαϊκό ιμπεριαλισμό και αναδει- 
κνύοντας την κοινωνική της λειτουργικότητα στον ευρύτερο ελλη­
νόφωνο χώρο. Η επικράτηση πάντως ενός ρομαντικού φυλετι­
σμού, με έμφαση στην απόλυτη εσωτερική ενότητα της κοινωνίας, 
απέφερε ένα κλειστό σύστημα πολιτικού και ιδίως διανοητικού 
καταναγκασμού, που αντικατόπτριζε την αδυναμία των αστικών 
τάξεων στο εσωτερικό του νεοπαγούς βασιλείου να πραγματώ­
σουν το φιλελεύθερο πρόγραμμα των διαφωτιστών. Μαζί με την



204 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

αναζωπύρωση ενός μεσαιωνικού μυστικισμού ανάμεσα στις αγρο­
τικές μάζες, οι εξελίξεις αυτές διαμόρφωσαν το πολιτιστικό πλαί­
σιο της νεοελληνικής κοινωνίας καθ’ όλον τον λήγοντα αιώνα. Το 
πολιτικό όραμα του διαφωτισμού εκφυλίστηκε έτσι σε ένα συνταγ- 
ματισμό διοικητικού και γραφειοκρατικού τύπου, που απλώς δι­
ευκόλυνε την εκ των άνω χειραγώγηση της κοινωνίας από τις πα­
ραδοσιακές εξουσίες. Η τραγική αυτή κατάληξη ενός εμπνευσμέ­
νου αναγεννητικού εγχειρήματος θέτει εμάς σήμερα ενώπιον της 
αρνητικής διαλεκτικής αυτών των ιστορικών καταρρεύσεων, που 
ακριβώς απέτρεψαν την ένταξη της Ελλάδας, με τη δική της αυτό­
νομη και δημιουργική προσωπικότητα, σε έναν ευρωπαϊκό πολιτι­
σμό με εμφανείς τις αρχαιοελληνικές του καταβολές.

Στις μέρες μας έχει αναβιώσει με ιδιαίτερη επιθετικότητα ο λό­
γος του σκοταδιστικού αντιδιαφωτισμού του 18ου αι., από εκεί­
νους που αντιμάχονται μιαν υποτιθέμενη ενσωμάτωση της νεότε­
ρης Ελλάδας στο δυτικό πολιτισμό, η οποία ποτέ δεν έλαβε χώρα. 
Η προσπάθεια αυτή έχει δυστυχώς διαποτίσει την κοινή συνείδη­
ση, ιδίως μέσα από την απαίδευτη και ανεύθυνη συμπεριφορά των 
χειριστών των μέσων μαζικής επικοινωνίας. Η δημαγωγία της εί­
ναι ένα τερατικό μείγμα δύο αντιφατικών στοιχείων: ενός θεοκρα­
τικού μυστικισμού μεσαιωνικής προελεύσεως και του εθνικιστι­
κού φυλετισμού του 19ου αιώνα. Τον 18ο αιώνα, η αντιδραστική 
εφόρμηση της εκκλησιαστικής ηγεσίας κατά του «γαλλικού μιά­
σματος» χρωματιζόταν εν πάση περιπτώσει από μιαν οικουμενι- 
κότητα «ιερού» τύπου, και ήταν απολύτως εχθρική προς το εθνικό 
κίνημα και τη λογική της πολιτικής συμμετοχής. Η υποταγή σήμε­
ρα του θρησκευτικού βιώματος στις ιδεολογικές σκοπιμότητες του 
ολοκληρωτικού εθνικισμού ακυρώνει με ένα χτύπημα και τα γνή­
σια υπαρξιακά σκιρτήματα της πίστης και βέβαια αυτήν την ιδέα 
του έθνους.

Το έργο του Π. Μ. Κιτρομηλίδη θα πρέπει να αποτελέσει αντι­
κείμενο σύντονης θεωρητικής προβληματικής από τους μελετητές 
της νεοελληνικής ζωής, αλλά και από όσους ενδιαφέρονται για την 
πολιτιστική κατάσταση της κοινωνίας μας.

ΠΕΡΙΚΛΗΣ Σ. ΒΑΛΛΙΑΝΟΣ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

