
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Τόμ. 13 (1999)

  

 

  

  Πολιτική φιλοσοφία: Οι δύο παραδόσεις 

  Νικόλας Α. Σεβαστάκης   

  doi: 10.12681/hpsa.15137 

 

  

  Copyright © 2017, Νικόλας Α. Σεβαστάκης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Σεβαστάκης Ν. Α. (2017). Πολιτική φιλοσοφία: Οι δύο παραδόσεις. Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, 
13, 30–44. https://doi.org/10.12681/hpsa.15137

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 10:56:41



ΝΙΚΟΛΑΕ A. ΣΕΒΑΣΤΣΤΑΚΗΣ1

ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑ: ΟΙ ΔΥΟ ΠΑΡΑΔΟΣΕΙΣ

Η κρίση της πολιτικής φιλοσοφίας ως ιδιαίτερης μάθησης σχετίζεται 
με τους μετασχηματισμούς της δημοκρατίας στη νεωτερικότητα. Με 
βάση αυτή τη διαπίστωση, μπορούμε να διακρίνουμε δύο παραδόσεις 
μέσα στην πολιτική φιλοσοφία: η μία παράδοση επικεντρώνεται 
στην καταγωγική έννοια της διαβούλευσης- η δεύτερη, η οποία γεννή­
θηκε ως αντίδραση στην «αστική-φιλελεύθερη» εκδοχή της διαβού- 
λευσης, συνδέθηκε με τις θεωρίες της απόφασης. Πίσω από την έντα­
ση μεταξύ των δύο παραδόσεων, αναγνωρίζουμε την αντίθεση του 
ορθολογισμού και του ιστορισμού η οποία χαρακτηρίζει την ύστερη 
δημοκρατική νεωτερικότητα.
Στο πλαίσιο αυτό, συντελείται η μετεξέλιξη των όρων της διαβού­
λευσης και της απόφασης. Η διαβούλενση μειώνεται σε ορθολογική 
συζήτηση γνωμών και δοξογραφικό πλουραλισμό. Η «απόφαση», με 
τη σειρά της, τείνει να γίνει είτε μία βολονταριστική αυθαιρεσία είτε 
ένα εργαλειακό decision making. Στο εξής, η ανασυγκρότηση της πο­
λιτικής φιλοσοφίας απαιτεί την ενσωμάτωση ενός δημοκρατικού και 
θεσμικού βολονταρισμού. Η πολιτική βούληση αναδεικνύεται έτσι σε 
κριτικό εργαλείο για τη «θεραπεία» της κρίσης της πολιτικής φιλο­
σοφίας. Εν προκειμένω, η διευρυμένη έννοια της διαβούλευσης -υ- 
περβαίνοντας τα επίπεδα της απλής διαπραγμάτευσης και γνωμοδό­
τησης- επαναπροσδιορίζει ουσιαστικά το αντικείμενο της σύγχρονης 
πολιτικής φιλοσοφίας. 1

1. ΕΙΣΑΓΩΓΗ

Η πολιτική φιλοσοφία, αυτή που κατά τον Leo Strauss πρέπει να 
θεωρηθεί ως η αληθινή «πρώτη φιλοσοφία» (σε αντίθεση με την 
παραδοσιακή άποψη που θέλει την κοσμολογία και την οντολογία 
να κατέχουν τα πρωτεία στη φιλοσοφική διερώτηση), συγκροτείται 
γύρω από ορισμένες βασικές έννοιες: πολιτεία, autoritas, συμβό­
λαιο, «κοινωνικές σχέσεις», πολιτική ιθαγένεια και δικαιώματα

* Ο Νικόλας Α. Σεβαστάκης είναι Δρ. πολιτικής φιλοσοφίας.
ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 13, ΜΑΪΟΣ 1999



ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑ 31

κ.ο.κ. Στην εποχή που ανοίχτηκε από τις μεγάλες επαναστάσεις 
της νεωτερικότητας, οι παραπάνω έννοιες αποκρυσταλλώθηκαν σε 
διασταυρούμενα επιχειρήματα σχετικά με το τρίπτυχο «άτομο»- 
«κοινωνία»-«κράτος». Η συζήτηση αυτού του τριπτύχου εμπλου­
τίστηκε μάλιστα από την ανάπτυξη της ιστορικής και κοινωνιολο­
γικής γνώσης (στον δέκατο ένατο αιιόνα) ή της ψυχολογικής και ε­
θνολογικής γνώσης (στον εικοστό αιώνα). Έτσι, το πεδίο της πολι­
τικής φιλοσοφίας μετατοπίστηκε είτε προς μία κοινωνική θεωρία 
της εξουσίας (μαρξισμοί) είτε προς μία θεωρία των θεσμιόν της α­
ντιπροσωπευτικής δημοκρατίας. Στην πρώτη περίπτωση, το πολι­
τικό στοιχείο ανάγεται στην ταξική μορφολογία της κοινωνίας και 
ως εκ τούτου μελετάται ως υπόφυση αυτής της μορφολογίας. Στη 
δεύτερη περίπτωση, το εν λόγω στοιχείο αναγνωρίζεται ως σχετι­
κά αυτόνομη, ιδιαίτερη σφαίρα του δημόσιου βίου.

Για ένα μακρύ διάστημα, μάλιστα, η κοινωνιολογική επίκριση 
της «αφηρημένης» πολιτικής υπήρξε ένα σταθερό σημείο διαφορο­
ποίησης των αστικών από τους αντιαστικούς λόγους. Οι επικριτές 
του φιλελευθερισμού, τόσο από τη δεξιά όσο και από την αριστε­
ρά, επέμειναν πάντοτε στην καταγγελία του αφηρημένου-τυποκρα- 
τικού και νομικού πέπλου με τον οποίο οι φιλελεύθεροι «έκρυ­
βαν» τις καπιταλιστικές κοινωνικές σχέσεις ή τις αξιώσεις ισχύος 
συγκεκριμένων συμφερόντων. Η ανατίμηση του πολιτικού στοι­
χείου θεωρήθηκε έτσι επί μακράν διακριτικό γνώρισμα του αστι­
κού φιλελευθερισμού στη θεωρία. Αντιστρόφως, η ανάδειξη των 
ψυχολογικών, κοινωνιολογικών και πολιτισμικών καταβολών του 
πολιτικού αγώνα χαρακτήριζε τους αντιφιλελεύθερους δεξιάς και 
αριστερός. Στο σχηματικό αυτό πλαίσιο, ο ρομαντισμός, ο μαρξι­
σμός, η οργανική κοινωνιολογία, η ψυχανάλυση και οι νέες κοινω­
νικές επιστήμες -εθνολογία, ανθρωπολογία κ.ο.κ.- φάνηκε να επι­
κυρώνουν μια πορεία συμβολικής μείωσης του πολιτικού στοιχεί­
ου.1 Αυτό σημαίνει πως από ένα σημείο και έπειτα δυσκολευόμα­
στε να μιλήσουμε για πολιτική φιλοσοφία, προσπερνώντας τις νέες 1

1. Δεν πρέπει, ωστόσο, να θεωρούμε τον «ιστορικισμό» της θεωρίας υπεύθυνο 
για τη συμβολική μείωση του πολιτικού στοιχείου ως εάν η κοινωνική εξέλιξη 
των φιλελεύθερων δημοκρατιών να ακολουθεί πιστά τις εξελίξεις της θεωρίας. 
Μάλλον οι θεωρίες που συγκροτήθηκαν ως φιλοσοφίες και κοινωνιολογίες της ι­
στορίας αποτυπώνουν την είσοδο του αστικού πνεύματος σε όλες τις σφαίρες της 
πρακτικής ζωής, και άρα την υπέρβαση της -πρώιμης- πολιτικής ύπαρξης αυτού 
του πνεύματος.



32 ΝΙΚΟΛΑΣ A. ΣΕΒΑΣΤΑΚΗΣ

έννοιες τις οποίες κόμισε η κριτική της «αφηρημένης» πολιτικής. 
Οι κυριότερες από αυτές τις έννοιες είναι η κοινωνική τάξη, το έ­
θνος και η εθνοτική ταυτότητα, το ασυνείδητο και η κουλτούρα. Ο 
ιστορικισμός, που αναπτύχθηκε ως κυρίαρχο πρίσμα ανάλυσης 
της κοινωνίας και των αξιών μετά τον δέκατο ένατο αιώνα, αποτέ- 
λεσε έτσι -και αποτελεί ακόμα- έναν ορίζοντα με τον οποίο κάθε 
φιλοσοφία της πολιτικής οφείλει να αναμετρηθεί στη σύγχρονη ε­
ποχή.

Είπαμε πως μέχρι προσφάτως η έμφαση στο πολιτικό στοιχείο 
-και άρα σε μια δυνατή και αυτόνομη πολιτική φιλοσοφία- θεω­
ρήθηκε σφραγίδα μιας συγκεκριμένης ιδεολογικής κατασκευής που 
ονομάστηκε «αστικός φιλελευθερισμός». Όσοι λόγοι με τη σειρά 
τους τόνιζαν τον ετεροκαθορισμό του πολιτικού από πολιτισμι­
κούς, οικονομικούς ή ψυχολογικούς παράγοντες εξεικόνιζαν θεω­
ρητικά την αντίθεση στον «αστικό φιλελευθερισμό». Σήμερα, ω­
στόσο, έχει αλλάξει το πλαίσιο που δικαιολόγησε για πολλές δεκα­
ετίες αυτή τη διάκριση. Πιο συγκεκριμένα: οι θεωρίες που συγκρο­
τήθηκαν μεταπολεμικά ως φιλελεύθερες και αντιολοκληρωτικές 
υιοθέτησαν στην πλειονότητά τους την υποτίμηση του πολιτικού 
στοιχείου. Ενώ οι πλέον διεισδυτικές κριτικές σε αυτόν το νέο φι­
λελευθερισμό επανεκτιμούν τη συμβολική σημασία του πολιτικού 
στοιχείου ως ιδιαίτερου πεδίου ολοκλήρωσης και συνοχής μιας 
δημοκρατικής κοινωνίας. Η αλλαγή αυτή φαίνεται και στο επίπεδο 
του λεξιλογίου που προτιμούν οι αντίστοιχες τάσεις: στον νέο φι­
λελεύθερο λόγο δε γίνεται τόσο λόγος για τον «πολίτη» όσο για το 
«άτομο» ή τον «παραγωγό πλούτου». Οι επικριτές του νέου φιλε­
λευθερισμού μιλούν όλο και περισσότερο με τη σειρά τους για τον 
«πολίτη», την «πολιτική ιθαγένεια» (citoyenneté, citizenship), το 
συνταγματικό πατριωτισμό κ.ο.κ.

Στο παρόν κείμενο θα υποστηρίξω τη θέση πως η συγκρότηση 
της σύγχρονης πολιτικής φιλοσοφίας οφείλει να πάρει υπόψη της 
δύο παραδόσεις που τέμνουν οριζοντίως το σύνολο των τάσεων 
τις οποίες υπαινίχτηκα παραπάνω: πρόκειται για δύο παραδόσεις 
που διαμορφώνονται εκκινώντας από μια χαρακτηριστική έννοια 
της νεωτερικής φιλοσοφίας: την έννοια της βούλησης.

Οι δύο παραδόσεις που νομίζω πως συνυφαίνονται με το σύνο­
λο των θετικών και αρνητικών κρίσεων περί «αφηρημένης πολιτι­
κής» (ή αλλιώς: περί «αστικού φιλελευθερισμού») είναι η παράδο­
ση της διαβούλευσης και η παράδοση της απόφασης.



ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑ 33

Περιττό να προσθέσω εδώ πως όταν μιλώ για αυτές τις δύο πα­
ραδόσεις δεν θεωρώ πως μπορεί κανείς να τις συναντήσει στην κα­
θαρότητα τους, όπως στα λήμματα ενός λεξικού που ενδεχομένως 
τις αποσαφηνίζει. Δεν υφίσταται, με άλλα λόγια, μια καθαρή πολι­
τική φιλοσοφία της διαβούλευσης ή μια καθαρή πολιτική φιλοσο­
φία της απόφασης. Το μόνο που μπορούμε να υποθέσουμε είναι 
πως οι δύο έννοιες -διαβούλευση και απόφαση- διευκρινίζουν τη 
θεμελιώδη καταστατική έννοια της μοντέρνας πολιτικής φιλοσο­
φίας: την έννοια της βούλησης. Για την ακρίβεια, οι δύο παραδό­
σεις απαντούν με διαφορετικό τρόπο στο ίδιο ερώτημα τι είναι η 
πολιτική θέληση/ βούληση;

Θα επιχειρήσω στη συνέχεια να εκθέσω τη διαφορά μεταξύ των 
δυο παραδόσεων και να δείξω τη σπουδαιότητά της για τη σύγχρο­
νη συγκρότηση της πολιτικής φιλοσοφίας.

2. Η ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΒΟΥΛΗΣΗ

Είναι προφανές πως το ζήτημα της πολιτικής βούλησης έχει ευρύ­
τερες διαστάσεις από όσες θα μπορούσε να εικάσει κανείς ακούγο- 
ντας τις συχνές επικλήσεις του όρου. Σε γενικές γραμμές, η ανα­
φορά στην πολιτική βούληση προϋποθέτει μια εικόνα για το αυτε­
ξούσιο του ανθρώπινου υποκειμένου, για την αυτονομία του αν­
θρώπινου Λόγου. Όταν μιλούμε για βούληση, προεξοφλούμε συ­
νήθως πως αυτός που θέλει κάτι γνωρίζει το τι θέλει, ελέγχει τον 
εαυτό του.2 Ο μοντέρνος λόγος περί ανθρώπου, στην κυρίαρχη εκ­
δοχή του, υιοθετεί αυτή την εικόνα του υποκειμένου που γνωρίζει 
τι θέλει γιατί έχει τη δύναμη να γνωρίζει εν γένει, να αναπαριστά 
με τη σκέψη τα αντικείμενα που του προσφέρει η εμπειρία. Με αυ­
τή την έννοια, οι φιλοσοφίες της θέλησης, όπως υποστηρίζει ο 
Heidegger, διαδέχονται τις φιλοσοφίες της διάνοιας, οι «δυναμι­
κές» αντιλήψεις του όντος παίρνουν τη' σκυτάλη από τις μηχανι­
κές και ορθολογικές.

Αλλά η εικόνα μιας διάφανης στον εαυτό της βούλησης, τόσο α­
τομικής όσο και συλλογικής, κλονίστηκε στη θεωρία, όπως διαψεύ-

2. Δεν είναι λοιπόν τυχαίο που η πρώιμη νεωτερική φιλοσοφία ενδιαφέρθηκε 
τόσο για τις διαταραχές της βούλησης, μελετώντας «υποκείμενα» τα οποία, υπο­
τίθεται. ότι αντιπροσώπευαν την έλλειψη αυτοκυριαρχίας: λ.χ. τους «αγρίους», 
τα παιδιά και τους τρελούς.



34 ΝΙΚΟΛΑΣ A. ΣΕΒΑΣΤΑΚΗΣ

στηκε και στο πεδίο της ιστορικής πράξης. Το πονηρό και αδυσώ­
πητο ερώτημα που έθεσε ο μοντέρνος κόσμος στην πολιτική βού­
ληση των ανθρώπων ήταν το εξής: γιατί άραγε ενώ θέλουμε το α­
γαθό -ή νομίζουμε ότι το θέλουμε- προκύπτει συχνά το κακό; Αυ­
τό το ερώτημα απασχολεί ήδη τον Rousseau στα πιο αυτοβιογρα- 
φικά του έργα. Είναι όμως οι συνέπειες της Γαλλικής Επανάστα­
σης που θα καταστήσουν αυτό το ερώτημα καίριο και ανυπέρβλη­
το για την πολιτική φιλοσοφία.

Πώς είναι δυνατόν από αγαθές αρχές και διακηρύξεις, από α­
γαθές βουλήσεις και προτάσεις να γεννιέται η τρομοκρατία, ο δε- 
σποτισμός, το μίσος και η αθλιότητα;3 Σε αυτό το ερώτημα δόθη­
καν πολλές απαντήσεις, σύνθετες και πιο απλές. Οι κυριότερες εί­
ναι δύο:

Η πρώτη σχετικοποιεί τη δύναμη της βούλησης να ελέγχει τα ι­
στορικά παίγνια, αλλά εν τούτοις αφήνει περιθώρια αυτονομίας 
της πρώτης από τα δεύτερα.

Η δεύτερη θεωρεί πως ο αγώνας μεταξύ αντίπαλων βουλήσεων 
είναι το ίδιο το νόημα της ιστορίας.

Και οι δυο απαντήσεις έχουν κάτι κοινό: αναγνωρίζουν πως η 
όποια βούληση δεν είναι καταστατικά αθώα και διαφανής αλλά ε­
μπλέκεται, εξαρχής, στην ιστορία και στις περιστάσεις της. Η πο­
λιτική βούληση είναι στραμμένη σε κάτι, ενεργεί σε ένα συγκεκρι­
μένο πλαίσιο περιστάσεων και προκαταλήψεων, αλλά δεν μπορεί 
να κατέχει πλήρως το νόημα αυτού που κάθε φορά επιτυγχάνεται 
ή αποτυγχάνει εντός των πλαισίων όπου αναπτύσσεται η ενέργειά 
της. Υπάρχει όμως μια διαφορά μεταξύ των απαντήσεων 1 και 2. Για 
την πρώτη απάντηση, ο σκοπός της πολιτικής βούλησης δεν είναι ο 
εαυτός της. Για να το πούμε διαφορετικά, ο σκοπός της πολιτικής 
βούλησης δεν είναι πολιτικός αλλά μετα-πολιτικός. Ο σκοπός αυ­
τός μπορεί να είναι η ευτυχία του μεγαλύτερου αριθμού (ωφελι­
μισμός), η παγκόσμια ειρήνη στην κοσμοπολιτική ανθρωπότητα 
(Kant), η καλλιέργεια και η μόρφωση των ατόμων (Schiller, Hum­
boldt), η κοινωνία των συνεταιρισμένων παραγωγών (Marx) κλπ.

Σύμφωνα με τη δεύτερη απάντηση, ο σκοπός της πολιτικής βού­
λησης είναι η αύξηση και διεύρυνση της εξουσίας και η κατάφαση 
στη βούληση για εξουσία. Εκφραστής της άποψης αυτής είναι, για

3. Ερώτημα που επανήλθε στο προσκήνιο και με αφορμή την πτώση του κομ­
μουνισμού και τον απολογισμό των κομμουνιστικών επαναστάσεων του αιώνα 
μας.



ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑ 35

παράδειγμα, ο Carl Schmitt και μια ολόκληρη νεονιτσεϊκή σκέψη 
της εξουσίας.

Μια παρόμοια γενική θεώρηση μπορεί να δικαιώσει την άποψη 
αυτού του τελευταίου, πως τόσο ο αστικός φιλελευθερισμός όσο 
και ο σοσιαλισμός έχουν μόνο μια κριτική/αρνητική προσέγγιση 
της πολιτικής ως μέσου για έναν μετα-πολιτικό σκοπό. Αντίθετα, 
τους λείπει μια θετική θεώρηση του πολιτικού, εφόσον ο αστικός 
φιλελευθερισμός απορροφά το πολιτικό στο διαδικαστικό-νομικο- 
ρυθμιστικό στοιχείο και ο σοσιαλισμός το θυσιάζει σε ένα κρυπτο- 
θεολογικό και ανθρωπιστικό όραμα.

Η σμιτιανή άποψη πως το πολιτικό στοιχείο ακυρώνεται στους 
λόγους με μεταπολιτικές ηθικο-αξιακές σκοπιμότητες δεν μπορεί 
να συζητηθεί εδώ. Θεωρούμε ωστόσο πως επισημαίνει ένα πραγ­
ματικό έλλειμμα αυτής της παράδοσης, που την ονομάζουμε παρά­
δοση της διαβούλευσης ή της διαπραγμάτευσης. Η παράδοση της 
διαβούλευσης σημειώνει, πράγματι, μια αληθινή πρόοδο ως προς 
την πρώιμη φιλελεύθερη αντίληψη του φυσικού δικαίου: αναγνω­
ρίζει πως η πολιτική βούληση κατασκευάζεται διαλογικά και συ­
γκρουσιακό, και δεν αποτελεί εξαρχής μια δεδομένη και αναλλοί­
ωτη «συνείδηση». Με άλλα λόγια, η παράδοση της διαβούλευσης 
και της διαπραγμάτευσης προϋποθέτει πως οι φιλοσοφίες της συ­
νείδησης και της διάνοιας δεν μπορούν να συλλάβουν τον κόσμο 
της δράσης γιατί συνδέονται με το απομονωμένο ορθολογικό άτο­
μο και αδυνατούν να κατανοήσουν τη διυποκειμενική σύσταση του 
κόσμου και του νοήματος. Η παράδοση της διαβούλευσης ανα­
πτύσσεται εν τέλει σε ρήξη με την κλασική μηχανική εικόνα του 
κόσμου, στην οποία αντιστοιχούσε μια φιλοσοφία της διάνοιας. 
Μεταβαίνοντας όμως από την αφελή βούληση στην υποψιασμένη 
βούληση, από τη φύση στην ιστορία, μεγεθύνεται ο κίνδυνος μιας 
απαξίωσης της πολιτικής βούλησης, η οποία τείνει να φορτωθεί ό­
λα τα κακά που ανέδειξε η σύγχρονη ιστορία: ανειλικρίνεια, δημα­
γωγία, ουτοπιστικές ψευδαισθήσεις ή αυταρχικές προθέσεις συνδε- 
δεμένες με λυρικά οράματα και ιδεαλιστικές σκοπιμότητες. Η δια­
δικαστική και αρνητική θεώρηση της πολιτικής δράσης (όπως επι­
κράτησε στον νέο φιλελευθερισμό) ή η αναγωγιστική υποτίμηση 
της πολιτικής δράσης (όπως παρατηρήθηκε στον μαρξιστικό αντι- 
φιλελευθερισμό) αποτελούν ήδη ενσαρκώσεις της κρίσης στην ο­
ποία περιήλθε η πολιτική βούληση στη διαφωτιστική και ορθολο­
γική της έκφραση. Η αντίληψη πως καμία πολιτική βούληση δεν



36 ΝΙΚΟΛΑΣ A. ΣΕΒΑΣΤΑΚΗΣ

μπορεί να γνωρίζει συνολικά τον εαυτό της ή την κοινωνία στην 
πολυπλοκότητά της είναι λοιπόν θεμελιωδώς αμφίσημη. Μπορεί 
να οδηγήσει σε μια καλύτερη ποιότητα κατανόησης, αλλά συγχρό­
νως και να νομιμοποιήσει την υποτίμηση της πολιτικής δράσης 
και την υπερτίμηση άλλων συμβολικών συστημάτων όπως η αγο­
ρά, οι οικονομικές συναλλαγές, οι ταξικοί αγώνες κ.ο.κ.

Η παράδοση της «απόφασης» ξεκινά ουσιαστικά από αυτή την 
αμφισημία της παράδοσης της διαβούλευσης. Έχει, κατά κάποιον 
τρόπο, γενετική σχέση με την κρίση ή την αποτυχία της διαβούλευ­
σης και την εκτροπή της σε διαδικαστική συζήτηση ή δοξογραφικό 
πλουραλισμό.

Στην ανάλυση που προτείνουμε εδώ δε συνδέουμε την παράδο­
ση της «απόφασης» αποκλειστικά με τις λεγάμενες ολοκληρωτικές 
θεωρίες του πολιτικού αγώνα. Το βάρος ενός θεωρητικού όπως ο 
Carl Schmitt είναι αναμφισβήτητο. Αυτό όμαις σε καμία περίπτωση 
δεν επιτρέπει να κλείσουμε την αποφασιοκρατική εκδοχή στα όρια 
του σμιτιανού εγχειρήματος. Από μια άποψη, ένα μεγάλο μέρος 
της νεοφιλελεύθερης σκέψης εγγράφεται ουσιαστικά στην παράδο­
ση της «απόφασης», και πολύ λιγότερο στην παράδοση της «δια­
βούλευσης».4

Το φαινόμενο αυτό μπορεί να εξηγηθεί από τους μετασχηματι­
σμούς της δημοκρατίας και του ρόλου του κράτους στον ύστερο 
καπιταλισμό. Οι ρίζες του πρέπει να αναζητηθούν επίσης στην αρ­
χιτεκτονική της φιλελεύθερης πολιτειολογίας. Ένα σημείο αξίζει 
εδώ να τονιστεί. Σύμφωνα με την τυπική φιλελεύθερη αντίληψη, η 
διαβούλευση χαρακτηρίζει τη δημόσια ύπαρξη του ανθρώπου. Έ­
χει το χαρακτήρα της ελεύθερης συζήτησης των γνωμών, την ελεύ­
θερη κυκλοφορία της δοξασίας, της δόξας με το κλασικό νόημα 
του όρου. Στο πεδίο της διαβούλευσης -του δημόσιου χώρου- ο 
φιλελευθερισμός αναγνωρίζει μόνο άτομα που συζητούν, και κρα­
τικούς μηχανισμούς που δρουν. Αντίθετα, το πεδίο της αληθινής 
δράσης ανάγεται, για τον φιλελευθερισμό, στην ιδιωτική σφαίρα 
της ύπαρξης, στις συναλλαγές, στην ερωτική και οικογενειακή ζωή 
ή στις διασκεδάσεις και στις ηδονές. Το προβληματικό σε αυτή την

4. Για την αποσυνθετική επενέργεια του νεοφιλελευθερισμού σε όλο το φάσμα 
της «πολιτότητας» (ή πολιτικής ιθαγένειας των ατόμων) βλ. το πολύ ενδιαφέρον 
άρθρο του Διονύση Δρόσου «Αγορά, Πολιτεία και Πολιτική Απόφαση: Τα Όρια 
του Νεοφιλελεύθερου Αντι-κρατισμού», στο περιοδικό Αξιολογικά, τχ. 11-12 
(Ιούνιος 1998), σ. 326-367.



ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑ 37

αρχιτεκτονική διαρρύθμιση του μοντέρνου κοινωνικού ατόμου δε 
βρίσκεται πάντως στη διάκριση μεταξύ των δύο σφαιρών. Αλλω­
στε, και για πολλούς φιλελεύθερους, η διάκριση κράτους-κοινω- 
νίας των ιδιωτών αποτελεί συχνά μια κριτική αρχή και όχι ένα 
δογματικό πρίσμα από το οποίο απαγορεύονται οι παρεκκλίσεις. 
Το σημαντικό είναι πως η αληθινή και σημαίνουσα δράση, η παρα­
γωγικότητα της βούλησης ανατίθεται κυριολεκτικά σε χώρους ε­
κτός πολιτικής. Η διαβούλευση, κατά την τυπική φιλελεύθερη εκ­
δοχή της, είναι ας πούμε γνωμοδοτικής και όχι επιτελεστικής και 
αποφασιστικής σημασίας διεργασία.

Σε αυτό το κενό αναπτύσσεται η δεύτερη «διευκρίνιση» της πο­
λιτικής βούλησης, αυτή που αποκαλούμε παράδοση της απόφασης. 
Στη συγκεκριμένη παράδοση, η αποκοπή της βούλησης από τον 
κλοιό της διάνοιας -ή όπως θα έλεγε ο Hegel, η υπέρβαση του α- 
φηρημένου διαφωτισμού της έννοιας- οδηγεί, τελικά, στην ταύτιση 
της βούλησης και της δράσης. Το πολιτικό υποκείμενο που απεικο­
νίζεται εδώ είναι ο ολοκληρωτικά δεσμευμένος ακτιβιστής ο οποίος 
περιφρονεί τη «συζητώσα τάξη»5 και τα εργαλεία της, τον κοινο­
βουλευτισμό, τα κόμματα, τα συνδικάτα, το σύνταγμα κ.ο.κ. Στο 
βαθμό που ο αστικός φιλελευθερισμός περιορίζει την ουσιαστική 
δράση του ατόμου στην ιδιωτική σφαίρα και αφυδατώνει τη δια­
βούλευση σε γνωμοδότηση και «έκφραση απόψεων», ο αντιφιλε- 
λεύθερος λόγος αξιώνει την κατάργηση της διάκρισης δημόσιου/ι- 
διωτικού και την ολοκληρωτική πολιτικοποίηση της ύπαρξης. Η 
απαίτηση αυτή, που στο όνομα της καθαρής πολιτικής καταργεί 
ουσιαστικά την πολιτική ζωή, στηρίζεται φυσικά σε μια σαφή προ­
κατάληψη: θεωρεί δεδομένη την ταύτιση διαβούλευσης/διαπραγμά- 
τευσης και συζήτησης. Συγχέει, με άλλα λόγια, τη δημοκρατική 
διαβούλευση με τη δοξογραφική αποτίμηση, την ελεύθερη κατα­
γραφή των γνωμών που κυκλοφορούν σε μια κοινωνία.

Υποθέτουμε όμως πως η διαβούλευση και η συζήτηση είναι δυο 
διαφορετικά πράγματα. Η διαβούλευση είναι η ίδια η πρακτική φι­
λοσοφία της δημοκρατίας, η ενεργός και πρακτήρια ζωή της. Η συ­
ζήτηση αποτελεί την προτιμητέα πρακτική για την επίλυση προ­
βλημάτων στις δημοκρατίες. Αν δεχτούμε αυτή την οπτική, μπο­
ρούμε εύκολα να καταλάβουμε το πώς -και γιατί- η παράδοση της

5. Βλ. Carl Schmitt, Πολιτική Θεολογία, μετ. Παναγιώτης Κονδΰλης, εκδόσεις 
Λεβιάθαν, 1995.



38 ΝΙΚΟΛΑΣ A. ΣΕΒΑΣΤΑΚΗΣ

απόφασης υιοθετείται πλέον από τον σύγχρονο φιλελευθερισμό. 
Στο άλλο άκρο της «ολοκληρωτικής πολιτικοποίησης του ανθρώ­
που» (Leo Strauss) ο νεο-φιλελευθερισμός προωθεί την ολοκληρω­
τική ιδιωτικοποίησή του ως ένα είδος αρνητικής αντανάκλασης. 
Το απόλυτο κράτος και ο απόλυτος ιδιώτης έχουν όμως κάτι κοι­
νό, στο βαθμό που ζητούν να αποφασίζουν δίχως να εμποδίζεται η 
«ελεύθερη» εκδίπλωση της δράσης τους. Και στις δυο περιπτώ­
σεις, η αυθαιρεσία της ολοκληρωτικής πολιτικής και η αυθαιρεσία 
του ολοκληρωτικού ατόμου καταργούν τη διαβούλευση στο όνομα 
της αποτελεσματικότητας ή του ηρωισμού. Αυτό που εκλείπει έτσι 
στους αποφασιοκρατικούς λόγους είναι η διαλεκτική πολιτική 
βούληση· αυτή η ποιότητα βούλησης η οποία σχεδιάζει πιθανές ε­
κβάσεις των γεγονότων και τροποποιεί διαρκώς τη σχέση κοινω­
νίας και πολιτικών θεσμών.

3. Η ΑΝΑΣΥΓΚΡΟΤΗΣΗ ΤΗΣ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑΣ

Η πολιτική βούληση, στον ορίζοντα της νεωτερικότητας, ανακαλύ­
πτει τον ιστορικό χαρακτήρα της. Αποκολλάται δηλαδή από την 
πρώιμη, φυσική και ανιστορική της αθωότητα και γίνεται κοινωνι­
κός όρος της δημοκρατικής κοινωνικής κατάστασης.6 Εμφανίζεται 
έτσι ως ένας ασθενής μεταφυσικός «τόπος» για θεσμούς και πραγ­
ματικότητες που δεν έχουν, αντίθετα, μεταφυσική θεμελίωση: κόμ­
ματα, συνδικάτα, επιτροπές και λέσχες, κινήματα και παρατάξεις. 
Η πολιτική βούληση αναπτύσσεται μέσα στην αντίφαση ανάμεσα στο 
αρχικό της υποκείμενο (το υποτιθέμενο αυτοσυνειδητό, κυρίαρχο 
της μοίρας του άτομο) και στη θεσμική ιστορικότητα των μοντέρ­
νων κοινωνιών. Το παράδοξο είναι πως, ενώ η δημοκρατική εποχή 
εγκαινιάζεται με τις μεγάλες επαναστάσεις της πολιτικής βούλη­
σης (αγγλική, αμερικανική και κυρίως γαλλική), εγκαινιάζει με τη 
σειρά της την κρίση της πολιτικής βούλησης. Αυτή η κρίση φαίνε­
ται και στο χώρο της θεωρίας με την κάμψη της πολιτικής φιλοσο­
φίας μετά τον δέκατο όγδοο αιώνα. Από τον Macchiavelli στον 
Rousseau μοιάζει να ολοκληρώνεται ουσιαστικά ένας κύκλος τόσο 
για την πολιτική βούληση όσο και για την πολιτική φιλοσοφία.

Το αξιοσημείωτο φιλοσοφικά γεγονός είναι βέβαια ο τρόπος με
6. Με την έννοια που δίνει στον όρο «état social démocratique» ο Alexis de 

Tocqueville στο De la démocratie en Amérique, Gallimard, 1961.



ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑ 39

τον οποίον μετασχηματίζεται, η έννοια της βούλησης, ο τρόπος με 
τον οποίον διαρρηγνύεται η κλασική ορθολογική παράστασή της. 
Δεν έχουμε να κάνουμε με μια μονόπλευρη αλλά με μια αμφίπλευ­
ρη απαξίωση των παραδοσιακών κατηγορημάτων που αναπαρι- 
στούσαν τη βούληση: διαφάνεια της πρόθεσης του υποκειμένου, ει­
λικρίνεια, σαφής αντίληψη του χοίρου ευθύνης της βούλησης, ικα­
νότητα πρόβλεψης και ελέγχου της περίστασης και του ενδεχόμε­
νου κ.ο.κ. Όλες αυτές οι συντεταγμένες αλλάζουν στο βαθμό που 
ανακαλύπτεται το βάθος και το πλάτος της βούλησης, η πολυπλο- 
κότητά της. Σε αυτή την απομυθευτική ανακάλυψη συμμετέχουν 
πρωταγωνιστικά ο ρομαντισμός, η πολιτική οικονομία και η κοι- 
νωνιολογία.

Στον ρομαντισμό αναψηλαφείται η αδιαφάνεια του εαυτού, η ε­
πίμονη παρουσία του ασυνείδητου στην οικονομία του υποκειμέ­
νου, πριν από την ψυχαναλυτική επίσημη αναγνώρισή του. Στην 
πολιτική οικονομία αναδεικνύονται οι μη-εμπρόθετες, μη-σχεδιά- 
σιμες πτυχές του συνολικού μηχανισμού της κοινωνίας. Στην κοι- 
νωνιολογία αποκαλύπτονται, τέλος, οι ισχυροί καθορισμοί του υ­
ποκειμένου από τις απρόσωπες τυπικές ή οργανικές δομές του 
κοινωνικο-ιστορικού κόσμου.

Δεν τίθεται θέμα εδώ να μιλήσουμε λεπτομερειακά γι’ αυτές τις 
διαστάσεις που φωτίζουν την παράλληλη και ομόλογη κρίση της 
πολιτικής φιλοσοφίας και της (πολιτικής) βούλησης. Το θέμα που 
θα θέσουμε είναι αν η αναγνώριση της ιστορικής κατασκευής της 
πολιτικής βούλησης την εξασθενίζει ανεπίστρεπτα. Αν, με άλλα 
λόγια, το μόνο που απομένει στη σύγχρονη πολιτική βούληση είναι 
ένα δίλημμα μεταξύ «συζήτησης» και «απόφασης», η απλή εκλογή 
μεταξύ διαδικαστικής/γνωμοδοτικής διαβούλευσης και δογματικής 
αποφασιοκρατίας.

Το ερώτημα δεν είναι τόσο ακαδημαϊκό όσο ηχεί. Αν γίνει δεκτή 
η υπόθεση πως η πολιτική φιλοσοφία, ως ιδιαίτερη μάθηση του 
πολιτικού στοιχείου, έχει μια ιστορική σχέση συναλληλίας με την 
ενεργό πολιτική βούληση στα πλαίσια του νεωτερικού κόσμου, το 
παραπάνω δίλημμα αποτυπώνει μια πορεία αποσύνθεσης και όχι 
ανασυγκρότησης της πολιτικής φιλοσοφίας. Η σύγχρονη επίθεση 
στον «ιστορικισμό», από διαφορετικές αφετηρίες, όπως αυτή του 
Leo Strauss ή της Hannah Arendt, σχετίζεται με τούτη ακριβώς την 
ανησυχία για την αφυδάτωση της πολιτικής φιλοσοφίας εξαιτίας 
της αποσύνθεσης των κλασικών όρων της πολιτικής βούλησης. Μι­



40 ΝΙΚΟΛΑΣ A. ΣΕΒΑΣΤΑΚΗΣ

λώντας γι’ αυτή την αποσύνθεση δεν μπορούμε έτσι να μείνουμε 
στο απλό περιγραφικό επίπεδο δίχως μια αξιολογική θεώρηση για 
την πρόοδο ή την παρακμή της πολιτικής φιλοσοφίας. Εδώ άλλω­
στε ξανασυναντούμε τις δύο παραδόσεις της διαβούλευσης και της 
απόφασης. Ήδη το γεγονός πως θεωρούμε το δίλημμα «συζήτη­
σης» και «απόφασης» ως δίλημμα αποσύνθεσης και κρίσης της πο­
λιτικής φιλοσοφίας και της πολιτικής βούλησης δείχνει πως έχου­
με μια συγκεκριμένη ιδέα γι’ αυτές τις δύο έννοιες. Ο σχετικιστής 
θα έλεγε μάλιστα πως η αναλογία που προτείνουμε ανάμεσα στη 
μοίρα της πολιτικής φιλοσοφίας και στη διαλεκτική της διαβού­
λευσης είναι μετέωρη και αυθαίρετη. Ίσως μάλιστα να εκφράζει το 
φόβο των ειδικών της οργανωμένης και ex cathedra συζήτησης (και 
τέτοιοι είναι, λόγου χάρη, οι πολιτικοί φιλόσοφοι) έναντι των 
σκοτεινών και μη-ελέγξιμων αποφάσεων της ιστορίας και των συ­
στημάτων της: οικονομίας, τεχνολογίας κ.ο.κ.

Αν εμείς υποστηρίζουμε τη διαβούλευση και την προνομιακή 
σχέση της με την πολιτική φιλοσοφία, αυτό, θα έλεγε εκ νέου ο κα- 
χύποπτος, το κάνουμε γιατί μας συμφέρει -ως πολιτικούς φιλοσό­
φους- η συζητώσα ανθρωπότητα περισσότερο από όσο η δρώσα 
ανθρωπότητα. Ο λόγος της φιλοσοφίας «μετρά» περισσότερο σε έ­
να σύμπαν συζήτησης παρά σε ένα σύμπαν όπου πρέπει να λαμβά- 
νονται ταχύτατες και αποτελεσματικές αποφάσεις για οριακά ζη­
τήματα.

Προσπαθώ εδώ να αποκαταστήσω ένα πιθανό επιχείρημα ενα­
ντίον της υπόθεσης για την «αμοιβαιότητα» πολιτικής φιλοσοφίας 
και διαβουλευόμενης πολιτικής βούλησης. Γιατί είναι άτοπο αυτό 
το επιχείρημα; Υπαινιχτήκαμε ήδη την εννοιολογική σύγχυση από 
την οποία τρέφεται η αντι-φιλελεύθερη παράδοση της απόφασης. 
Στηρίζεται στην ιδέα πως η μοντέρνα δημοκρατική διαβούλευση 
περιγράφει απλώς ένα πλαίσιο συζητήσεων και έκφρασης γνώμης, 
που αποκρύβει τη γυμνή αλήθεια της κυριαρχίας. Τονίσαμε πως 
αυτή η εννοιολογική σύγχυση ενυπάρχει ήδη στον τυπικό αστικό 
φιλελευθερισμό. Υποστηρίξαμε μάλιστα πως η εξέλιξη του φιλε­
λευθερισμού επικυρώνει την «αλήθεια» που θα κάνουν σημαία 
τους οι αρνητές της φιλελεύθερης δημοκρατίας: το διαζύγιο των 
γεγονότων από τις αξίες, την αύξουσα σημασία που έλαβαν στη μα­
ζική δημοκρατία οι γραφειοκρατικοί μηχανισμοί έναντι των διερ­
γασιών ελέγχου και διαβούλευσης των πολιτών. Αυτές οι διεργα­
σίες μετατρέπονται σε διαδικαστικού/γνωμοδοτικού τύπου συμβά­



ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑ 41

ντα, με αποτέλεσμα οι κυρίως πολιτικές αποφάσεις να πάσχουν α­
πό την έποψη της διαβούλευσης. Με άλλα λόγια, η αποσύνθεση 
του αστικού φιλελευθερισμού αποτελεί την αναγκαία συνθήκη για 
την αναγέννηση και τη μεταλλαγή της αποφασιοκρατικής παράδο­
σης· αναγέννηση μετα-ολοκληρωτική, νεοφιλελεύθερη και πραγμα­
τιστική, όπως αυτή που παρατηρείται τις τελευταίες δεκαετίες στις 
δυτικές δημοκρατίες.

Ύστερα από αυτή την αναγκαστικά σχηματική και πυκνή οριο- 
θέτηση, επιστρέφουμε στο θέμα της ανασυγκρότησης της πολιτικής 
φιλοσοφίας. Είναι σαφές πως η αναθεώρηση των δύο παραδόσεων 
δεν μπορεί, κατά την άποψή μας, να σημαίνει επιστροφή στην προ- 
ιστορικιστική φιλοσοφία του φυσικού δικαίου ή εν γένει στην 
«κλασική εποχή». Αυτό θα επανέφερε στο προσκήνιο το «φυσικό 
άτομο» του δέκατου έβδομου αιώνα ή και τον πολίτη της αθηναϊ­
κής δημοκρατίας του πέμπτου αιώνα ως πρότυπα υποκείμενα της 
σύγχρονης πολιτικής βούλησης, πράγμα τελείως ανεδαφικό ιστο­
ρικά και φιλοσοφικά. Η δική μας αντίληψη είναι πως μόνο στα 
πλαίσια του κανόνα της αντιπροσωπευτικής δημοκρατίας και της 
ρυθμιστικής διάκρισης «κράτους» και «κοινωνίας» μπορεί να τε­
θεί ορθά το θέμα της αναθεώρησης των δύο παραδόσεων. Συγκε­
κριμένα: να αναγνωριστούν τα κενά του τυπικού φιλελεύθερου 
και αντι-φιλελεύθερου λόγου για το πολιτικό.

Τούτο σημαίνει επίσης πως μπορούμε να διατηρήσουμε την «ι­
στορική» μας αμφιβολία για το αυτοσυνειδητό, διάφανο και ειλι­
κρινές υποκείμενο της βούλησης χωρίς συγχρόνως να εγκαταλεί­
ψουμε τον θεμελιακό ορίζοντα που συνδέει, με αόρατα νήματα, τη 
δημοκρατία, την πολιτική βούληση και την πολιτική φιλοσοφία.7 
Η κρίση της φιλελεύθερης διαδικαστικής-γνωμοδοτικής «συζήτη­
σης» δε χρειάζεται να θεωρηθεί ως αγγελτήριο θανάτου της δημο­
κρατικής διαβούλευσης προς όφελος του τεχνοκρατικού decision

7. Χωρίς να δεχτούμε δηλαδή το νεο-φιλελεύθερο επιχείρημα που, ξεκινώντας 
από την αδυναμία της σκόπιμης βούλησης να ελέγξει τα γεγονότα του περιβάλλο­
ντος της, συμπεραίνει την ιδέα της «αυθόρμητης τάξης». Αυτή η ιδέα, με όλα τα 
βιολογικά, νατουραλιστικά και οικονομικά της συνεπαγόμενα, καταδικάζει την 
πολιτική βούληση σε ένα μιμητικό ή απλώς συνδετικό ρόλο στερώντας την από 
κάθε δημιουργική και επινοητική ελευθερία. Και αυτό βέβαια είναι ευεξήγητο: για 
τη νεο-φιλελεύθερη κοσμοεικόνα, η ελευθερία δεν μπορεί να βρίσκεται ποτέ στο 
πεδίο της πολιτικής ύπαρξης -της πολιτικής ιθαγένειας- αλλά μόνο στους όρους 
εκείνους που εμποδίζουν το πολιτικό στοιχείο να γίνει ουσιαστικό τμήμα της ι­
στορίας των ατόμων.



42 ΝΙΚΟΛΑΣ A. ΣΕΒΑΣΤΑΚΗΣ

making. Επιβάλλει όμως στην πολιτική φιλοσοφία να ξανασκεφτεί 
τη διαβούλευση και την πολιτική βούληση ως τις μοναδικές κατη­
γορίες με βάση τις οποίες καθίσταται δυνατή η αξιακή ανανέωση 
της δημοκρατίας, δηλαδή η ίδια η ύπαρξή της. Αυτός ο αναστοχα- 
σμός πρέπει φυσικά να λάβει υπόψη του πως οι κλασικές κατηγο­
ρίες της βούλησης ( η «εγωλογική» και μονολογική συνείδηση, η 
μηχανική διάκριση ατομικού και κοινωνικού κ.ο.κ.) έχουν εκλεί- 
ψει οριστικά. Να συνειδητοποιήσει ακόμα πώς τα υποκείμενα της 
δημοκρατικής πολιτικής βούλησης είναι θεσμοποιητικά και διαλο- 
γικά μορφώματα, αυτό που ο Alain Touraine ονομάζει «δρώντες».8 
Όχι δηλαδή μεμονωμένα άτομα και υποστασιοποιημένες συλλογι- 
κότητες, αλλά διεργασίες και αλληλουχίες ατόμων/θεσμών. Χωρίς 
αυτή τη συνείδηση, η επιστροφή του πολιτικού βολονταρισμού θα 
μοιάζει με ανακύκλωση της ψευδαίσθησης ενός ηρωικού και χαρι­
σματικού ατομικισμού, ψευδαίσθηση που στο πολιτικό επίπεδο 
χαρακτηρίζει τη λάίκιστική λατρεία μιας βούλησης «πάνω και πέ­
ρα» από τους θεσμούς.

Στο πλαίσιο αυτό, η ανασυγκρότηση της πολιτικής φιλοσοφίας 
αποκτά επίσης εγκυρότητα από τη διαβούλευση των ίδιων των πο­
λιτικών φιλοσόφων εντός της κοινότητας των κοινωνικών επιστη­
μόνων. Διαβούλευση που δεν έχει τη σημασία της διάλυσης του ι­
διαίτερου πεδίου της πολιτικής φιλοσοφίας σε άλλα συγγενή πε­
δία (κοινωνιολογία της δράσης, πολιτική επιστήμη ή θεωρία των 
θεσμών), αλλά το νόημα μιας αμοιβαιότητας, μιας δημιουργικής 
διασταύρωσης των ερευνητικών τρόπων γύρω από το θέμα του 
«πολιτικού βίου».

Το αντικείμενο της πολιτικής φιλοσοφίας μπορεί έτσι να είναι η 
διεύρυνση του διαβουλευτικού χώρου της δημοκρατίας ώστε να 
συμπεριλαμβάνει το πεδίο της συζήτησης (της γνώμης και της έκ­
φρασης, της δοξασίας και της ευαισθησίας) μαζί με το πεδίο των 
αποφάσεων (της εξουσίας και της διαχείρισης). Η διεύρυνση αυτή 
ανταποκρίνεται άλλωστε στους πραγματικούς διαλόγους που έχει 
ξεκινήσει η σύγχρονη πολιτική και κοινωνική φιλοσοφία τόσο με

8. Ο δρων [acteur] « δεν είναι αυτός που δρα συμφώνως με ιη θέση που κατέ­
χει στην κοινωνική οργάνωση, αλλά αυτός ο οποίος τροποποιεί το υλικό και ι­
δίως το κοινωνικό περιβάλλον στο οποίο έχει βρεθεί μετασχηματίζοντας τη διαί­
ρεση της εργασίας, τους τρόπους των αποφάσεων, τις σχέσεις κυριαρχίας ή τους 
πολιτισμικούς προσανατολισμούς», στο Alain Touraine, Critique de la modernité, 
Fayard, Παρίσι 1992, σ. 268.



ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑ 43

τις φιλοσοφίες της γλώσσας όσο και με την κοινωνιολογία της 
δράσης.

Αυτό που διακυβεύεται σε ένα παρόμοιο πρόγραμμα είναι το ε­
ξής: μια θεωρία για το δρων υποκείμενο και τις δυνατότητες που 
έχει, ή πρέπει να έχει, ώστε να «διακρίνει» τα αποτελέσματα της 
δράσης του στα θεσμικά περιβάλλοντα της δημοκρατίας. Σε τούτο 
μπορεί να βοηθήσει η διαβουλευτική διεύρυνση της δημοκρατίας: 
να καταστήσει πιο ορατή τη δημοκρατία -κατά την έκφραση του 
Pierre Rosanvallon- συναιρώντας, κατά κάποιον τρόπο, τις διάχυ­
τες συζητήσεις και τις εξίσου διάχυτες αποφάσεις. Αυτή η συναίρε­
ση μπορεί φιλοσοφικά να λάβει το νόημα μιας εκ νέου συνάντησης 
του ερωτήματος για τον «αγαθό βίο» και του ερωτήματος για την 
«ορθή κοινωνία», συνάντηση η οποία απωθήθηκε στην πορεία του 
αστικού φιλελευθερισμού. Προς μια τέτοια κατεύθυνση κινούνται 
προσφάτως οι δημιουργικότερες φωνές της σύγχρονης πολιτικής 
και κοινωνικής φιλοσοφίας, στοχαστές όπως ο Paul Ricoeur, ο 
Jean-Marc Ferry, ο Charles Taylor, o Mikael Walzer και άλλοι.

4. ΩΣ ΕΠΙΛΟΓΟΣ

Μένει ωστόσο το ερώτημα: γιατί αυτή η επίμονη αναφορά στην α­
σαφή, κατά έναν τρόπο, έννοια της πολιτικής βούλησης; Θα μπο­
ρούσε κανείς να ισχυριστεί πως τα αντικείμενα της πολιτικής φι­
λοσοφίας είναι, λόγου χάρη, οι δυνατότητες της δίκαιης κοινωνίας 
ή οι μορφές της δικαιοσύνης, ο χώρος της πολιτικής ιθαγένειας (α­
τομικά, κοινωνικά και πολιτικά δικαιώματα) και οι αντίστοιχες α- 
ξιακές πολώσεις. Η πολιτική βούληση αυτή καθεαυτή δεν αποτελεί 
πρόβλημα εσωτερικό της πολιτικής φιλοσοφίας αλλά, στην ουσία, 
συνθήκη της δυνατότητας όλων των προβλημάτων που αντιμετω­
πίζουν οι άνθρωποι ως κοινωνικά άτομα.

Με άλλα λόγια, όταν μιλούμε για την πολιτική βούληση αναφε­
ρόμαστε, στην πραγματικότητα, στη σχέση με έναν ορίζοντα νοή­
ματος ο οποίος ονομάστηκε από παλιά «πολιτεία». Η σχέση αυτή 
αλλάζει μέσα στο χρόνο, γνωρίζει νέους θεσμικούς και συμβολι­
κούς τρόπους να μεσολαβείται και να μεσολαβεί την κοινωνική ύ­
παρξη, αλλά η αποσύνθεσή της θα σήμαινε τελικά την αποσύνθεση 
αυτής της κοινωνικής ύπαρξης.

Γι’ αυτό και σε τούτο το κείμενο για τις δύο παραδόσεις της πο­



44 ΝΙΚΟΛΑΣ A. ΣΕΒΑΣΤΑΚΗΣ

λιτικής φιλοσοφίας σταθήκαμε στο καταγωγικό τους ερώτημα, αυ­
τό που συχνά δεν ανήκει στην τυπική ύλη των επιμέρους θεωριών 
περί πολιτικής: τι σημαίνει το πολιτικό στοιχείο; Η παράδοση της 
φιλελεύθερης-διαδικαστικής και γνωμοδοτικής διαβούλευσης θεω­
ρεί το πολιτικό ένα είδος «δικαίου», μια ουδέτερη ζώνη στην ο­
ποία οι κοινωνικά εμπόλεμοι θα τηρούν τις υποχρεώσεις τους, ε­
κλέγοντας διαιτητές και ανταλλάσσοντας απόψεις για το συνολικό 
παιχνίδι και για τις επιμέρους όψεις του. Η παράδοση της απόφα­
σης, στην ολοκληρωτική της εκδοχή, θεωρεί το πολιτικό στοιχείο 
ως ένα κάπως πιο εξημερωμένο πεδίο μάχης όπου χτίζονται παρα­
τάξεις και περιστασιακές συμμαχίες και όπου, ανά πάσα στιγμή, 
σταματούν οι συζητήσεις και αρχίζει ο πόλεμος μέχρις εσχάτων. 
Αλλά υπάρχει και μια περισσότερο πραγματιστική και σύγχρονη 
αποφασιοκρατία: αυτή σύμφωνα με την οποία το πολιτικό είναι έ­
να πραγματικό χάσιμο χρόνου, μια αρνητική μεταβλητή στην εξέ­
λιξη της κοινωνικής μηχανής ή στην εμμενή ανάπτυξη του κοινω­
νικού οργανισμού. Εδώ βρίσκουμε το έσχατο επιχείρημα κένωσης 
του κλασικού αστικού φιλελευθερισμού από τις κανονιστικές και 
αξιολογικές του επενδύσεις, την κυριαρχία της εργαλειακής και τε- 
χνοεπιχειρησιακής αλήθειας στον πρακτικό λόγο.

Στο κείμενο αυτό προσπαθήσαμε να διαβάσουμε κριτικά την 
«κακή» σχέση αυτών των λόγων με το λόγο της πολιτικής φιλοσο­
φίας. Περισσότερο υπαινιχτήκαμε παρά αναπτύξαμε το θέμα της 
δημοκρατικής διαβούλευσης στο εσωτερικό μιας αντιπροσωπευτι­
κής δημοκρατίας, με τα σύγχρονα χαρακτηριστικά και τις ιδιοτυ­
πίες της. Η βασική υπόθεση την οποία καταθέσαμε είναι πως η α- 
φάνεια της πολιτικής φιλοσοφίας αρχίζει πράγματι με την εδραίω- 
ση της αστικής φιλελεύθερης εικόνας της πολιτείας, και οξύνεται 
με την αποστασία του φιλελευθερισμού από την «διαβουλευτική» 
του υπόσχεση.

Σε μια άλλη συγκυρία απομένει να συζητηθούν οι μορφές και τα 
σχήματα της σύγχρονης πολιτικής βούλησης.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

