
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Vol 9 (1997)

  

 

  

  Από τον Έλληνα ως πρόσωπο στο πρόσωπο ως
Έλληνα 

  Γεώργιος Αγγελόπουλος   

  doi: 10.12681/hpsa.15226 

 

  

  Copyright © 2017, Γεώργιος Αγγελόπουλος 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Αγγελόπουλος Γ. (2017). Από τον Έλληνα ως πρόσωπο στο πρόσωπο ως Έλληνα. Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής
Επιστήμης, 9, 42–64. https://doi.org/10.12681/hpsa.15226

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 09:53:55



ΓΙΩΡΓΟΣ ΑΓΓΕΛΟΠΟΥΛΟΣ*

ΑΠΟ ΤΟΝ ΕΛΛΗΝΑ ΩΣ ΠΡΟΣΩΠΟ ΣΤΟ ΠΡΟΣΩΠΟ 
ΩΣ ΕΛΛΗΝΑ"
ΜΙΑ ΑΝΘΡΩΠΟΛΟΓΙΚΗ ΑΝΑΓΝΩΣΗ ΤΗΣ ΣΥΓΚΡΟΤΗΣΗΣ 
ΕΘΝΙΚΩΝ ΤΑ ΥΤΟΤΗΤΩΝ ΣΤΗΝ ΑΓΡΟΤΙΚΗ ΜΑΚΕΔΟΝΙΑ 
ΤΟΥ ΤΕΛΟΥΣ ΤΟΥ 19ου-ΑΡΧΕΣ ΤΟΥ 20ού ΑΙΩΝΑ

Η κυρίαρχη αντίληψη για τα έθνη θεωρεί πως αυτά αποτελούν φυ­
σικά, αυθυπόστατα, ενδογενή και υπερ-ιστορικά συστατικά κάθε 
ανθρώπινης κοινωνίας. Η θεωρητική αυτή προσέγγιση που υπο­
στηρίζει τη διαχρονικότητα της ύπαρξης των εθνών και που για 
λόγους ευκολίας αποκαλώ «άποψη περί του πανάρχαιου χαρακτή­
ρα των εθνών»,1 δεν είναι απλά η πλέον διαδεδομένη. Είναι αυτή 
στην οποία συχνότερα βασίζονται οι διεθνείς σχέσεις από την επο­
χή της διατύπωσης του δόγματος Wilson αλλά και της λενινιστικής 
αντίληψης για τα εθνικά κράτη (Hobsbawm, 1990: 40).

Ακόμα όμως και στις περιπτώσεις εκείνες που η ιστορική ευαι­
σθησία επιβάλλει τη διάκριση μεταξύ εθνών, πολιτισμικών (cultur­
al) και εθνοτικών (ethnie-ethnique) ομάδων, οι διαφορές μεταξύ 
τους συχνότερα ορίζονται χρονολογικά και όχι οντολογικά. Με 
άλλα λόγια, θεωρείται πως τα σημερινά έθνη αποτελούν εξέλιξη 
προγενέστερων πολιτισμικών και εθνοτικών ομάδων. Επιπλέον, 
μια σχέση συνέχειας εγκαθίσταται ανάμεσα σε αυτές τις προϋπάρ- 
χουσες μορφές κοινωνικής οργάνωσης (πολιτισμούς, εθνοτικές ο-

* Ο Γιώργος Αγγελόπουλος είναι Διδάκτωρ Κοινωνικής Ανθρωπολογίας, 
Cambridge.

** Για τις επισημάνσεις και τις κριτικές παρατηρήσεις τους, ευχαριστώ τους J. 
Cowan, Η. Vermeulen, Β. και Φ. Αγγελοπούλου, Σ. Αυγητίόου, Ε. Βουτυρά, Β. 
Γοΰναρη, Γ. Παπαδάκη. Η ευθύνη των απόψεων που εκφράζονται σε αυτή τη με­
λέτη είναι αποκλειστικά του συγγραφέα.

1. Περισσότερο γνωστή στην αγγλόφωνη βιβλιογραφία ως «the primodialist ap­
proach» (Smith, 1986). Ο Λέκκας χρησιμοποιεί τον όρο «ισχυρισμός περί της αρ­
χαιότητας του έθνους» (Λέκκας, 1992), που τον θεωρώ αδόκιμο, εφόσον δεν πρό­
κειται απλώς για έναν ισχυρισμό αλλά για μία ολόκληρη θεωρητική προσέγγιση.

ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 9, ΑΠΡΙΛΙΟΣ 1997



ΑΠΟ ΤΟΝ ΕΛΛΗΝΑ ΩΣ ΠΡΟΣΩΠΟ ΣΤΟ ΠΡΟΣΩΠΟ ΩΣ ΕΛΛΗΝΑ 43

μάόες) και στα σημερινά έθνη. Την τελευταία αυτή άποψη υποστη­
ρίζει, για παράδειγμα, ο άγγλος κοινωνιολόγος A.D. Smith με τη 
θεωρία του περί εθνοτικής καταγωγής των εθνών (Smith, 1986).2 
Όπως, όμως, πρόσψατα παρατήρησε και ο Π. Λέκκας, τέτοιου εί­
δους προσεγγίσεις «επιτρέπουν τη λαθραία επανεισαγωγή της κλα­
σικής και αντι-ιστορικής αντίληψης περί αρχαιότητας, έθνους και 
εθνικισμού» (Λέκκας, 1992: 103). Και αυτή η προσέγγιση (της συ­
νέχειας εθνοτικών ομάδων-εθνών) έχει συχνά επηρεάσει το πλαί­
σιο διαμόρφωσης των διεθνών σχέσεων. Χαρακτηριστικό παρά­
δειγμα η απόφαση 16, της 21ης Φεβρουάριου 1992, της Γραμματείας 
του OHE, βάσει της οποίας οι όροι «εθνική ομάδα» (national group) 
και «εθνοτική ομάδα» (ethnic group) θεωρούνται ταυτόσημοι ως 
προς την πολιτική σημασία τους.3

Η μελέτη μας έχει ως αφετηρία την αποδοχή μιας θεωρητικής 
προσέγγισης, που προσλαμβάνει τα έθνη ως σύγχρονα φαινόμενα, 
τα οποία εμφανίζονται στην ιστορία από την εποχή της βιομηχανι­
κής επανάστασης και του Διαφωτισμού. Η θεωρητική αυτή κατεύ­
θυνση, που αποκαλώ «άποψη για το σύγχρονο χαρακτήρα των ε­
θνών», βρίσκεται στον αντίποδα των προσεγγίσεων που προηγου­
μένως αναφέρθηκαν, έχει, όμως, τα τελευταία χρόνια σημαντικά συ­
νεισφέρει, διεθνώς, στην πληρέστερη κατανόηση του φαινομένου 
του εθνικισμού και του έθνους.4 Δείγματα της εφαρμογής ανάλο-

2. Οι συνέπειες της προσέγγισης του A.D. Smith στη μελέτη της ιστορίας του 
ελληνικού έθνους αναδεικνύονται στο μεταφρασμένο και δημοσιευμένο στα ελλη­
νικά άρθρο του (Smith, 1993), όπου υποστηρίζει πως οι ρίζες του ελληνικού εθνι­
κισμού βρίσκονται σε «στοιχεία από προηγούμενους αιώνες, που φθάνουν πίσω 
ώς τους αρχαίους Έλληνες και τον αντιπερσικό πανελληνισμό τους» (στο ίδιο: 
9). Αντίστοιχες απόψεις έχουν κατά καιρούς εκφράσει και διάφοροι έλληνες συγ­
γραφείς, χωρίς πάντα αυτές να βασίζονται σε εμπεριστατωμένη γνώση της υπάρ- 
χουσας βιβλιογραφίας. Πρόσφατο παράδειγμα, οι αυτοαποκαλούμενες «εναλλα­
κτικές» αναλύσεις των Θ. Ζιάκα, Γ. Καραμπελιά, κ.ά. για το ελληνικό έθνος (Ζιά- 
κας, 1993· Καραμπελιάς, 1994). Όπως σωστά παρατηρεί ο Π. Κιτρομηλίδης στην 
κριτική του στο άρθρο του Smith, η προσέγγιση αυτή «ισοδυναμεί ουσιαστικά με 
κατάργηση κάθε έννοιας ιστορικότητας και σοβαρής ιστορικής ανάλυσης» και, 
«για τον σύγχρονο Έλληνα ιστορικό, θα ισοδυναμούσε με υποχώρηση στην εποχή 
του Παπαρρηγόπουλου και αποδοχή των πιο ακραίων ιδεολογικών χειραγωγήσε­
ων της ελληνικής ιστορίας» (Κιτρομηλίδης, 1993: 15-16).

3. U.N. Résolution, 16/1992, της 21ης Φεβρουάριου 1992.
4. Περισσότερο γνωστή στην αγγλόφωνη βιβλιογραφία ως «the modernist ap­

proach». Ο Κ. Σκορδύλης μεταφράζει τον όρο αυτό ως «νεοτερικές θεωρίες» 
(Smith, 1993). Οι σημαντικότεροι εκφραστές αυτής της άποψης είναι οι: E. Gellner 
(1992), Β. Anderson (1983), E. Hobsbawm (1990), E. Balibar -1. Wallerstein (1991).



44 ΓΙΩΡΓΟΣ ΑΓΓΕΛΟΠΟΥΛΟΣ

γων προβληματισμών εντοπίζει κανείς στην πρόσφατη δουλειά 
μιας σειράς ελλήνων ιστορικών, όπως ο Θ. Βερέμης (1990), ο Π. 
Κιτρομηλίδης (1990α), ο Α. Διάκος (1985), η Ε. Σκοπετέα (1992), ο 
Β. Γούναρης (1993), η Ε. Αβδελά (1993), η Ρ. Σταυρίδου-Πατρικί- 
ου (1995) κ.ά.

Το θέμα του ορισμού του έθνους δε θα με απασχολήσει σε αυτή 
τη μελέτη.5 Είτε, πάντως, αποδεχθούμε πως το έθνος αποτελεί μια 
κατά φαντασίαν κοινότητα (Anderson, 1983), είτε συνδέσουμε τον 
ορισμό του με το φαινόμενο του σύγχρονου κράτους (Gellner, 
1992), είτε αποδεχθούμε μια μαρξιστική θεώρηση στο όλο ζήτημα 
(Balibar - Wallerstein, 1991), είτε, τέλος, απλώς περιοριστούμε σε 
μια αγνωστικιστική προσέγγιση (Hobsbawm, 1990), το πρόβλημα 
της σχέσης έθνους και προγενέστερων μορφών κοινωνικής οργάνω­
σης (πολιτισμικές και εθνοτικές ομάδες) εξακολουθεί να υπάρχει.

Η εργασία αυτή αποτελεί μια προσπάθεια διερεύνησης της διαδι­
κασίας, βάσει της οποίας άτομα, κοινωνικές μονάδες (οικογένειες, 
σόγια, κ.ά.) και κοινότητες της αγροτικής Μακεδονίας6 επέλεξαν 
να ταυτιστούν με το ελληνικό έθνος, κατά την αρχική περίοδο της 
δημιουργίας των εθνικών ομάδων στη Μακεδονία. Σε γενικές 
γραμμές, ορίζω ως αρχή αυτής της περιόδου τα μέσα του 19ου αι­
ώνα, όταν η Εξαρχική προπαγάνδα δραστηριοποιείται στο χώρο 
της Μακεδονίας, και ως τέλος της, τις ανταλλαγές πληθυσμών της 
δεκαετίας του ’20. Η δημιουργία εθνικών ταυτοτήτων στη γεωγρα­
φική περιοχή της Μακεδονίας συνεχίζεται, βέβαια, και μέχρι τις 
μέρες μας - όπως άλλωστε γίνεται φανερό και από την περίπτωση 
της Π.Γ. Δημοκρατίας της Μακεδονίας. Σε αυτή την εργασία θα πε-

5. Για μια πληρέστερη προσέγγιση γύρω από το θέμα, ο έλληνας αναγνώστης 
μπορεί να ανατρέξει στα πρόσφατα δημοσιευμένα έργα των Π. Λέκκα (1992) και 
Δ. Μιχαήλ (1992).

6. Ο όρος Μακεδονία στο κείμενο αυτό αναφέρεται στην περιοχή εκείνη που 
στην Ελλάδα συχνότερα ονομάζουμε «γεωγραφική Μακεδονία» (σε αντίθεση με 
την «ιστορική Μακεδονία» της εποχής του Φιλίππου του Β' και του Αλεξάνδρου). 
Ορίζεται από τα βουνά Σαρ βόρεια της πόλης των Σκοπιών, από τον Όλυμπο και 
το Αιγαίο στα νότια, από τη βουνοσειρά της Ροδόπης στα ανατολικά της πόλης του 
Μπλακόεβγκραντ, και από τις λίμνες Πρέσπες και Αχρίδα στα δυτικά. Θεωρώ αυ­
τό τον ορισμό της Μακεδονίας ως τον πιο κατάλληλο για την εποχή που συζητού­
με διότι: (ί) η περιοχή αυτή, που απαρτίζονταν από τα τρία μακεδονικά βιλαέτια 
της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας, αποτελούσε εκείνη την περίοδο μια οικονομική 
και κοινωνική ενότητα, και (ίί) είναι ο πλέον αποδεκτός στη διεθνή και ελληνική 
βιβλιογραφία (για παράδειγμα: Wilkinson, 1951· Κωφός, 1964- Jelavich, 1983).



ΑΠΟ ΤΟΝ ΕΛΛΗΝΑ ΩΣ ΠΡΟΣΩΠΟ ΣΤΟ ΠΡΟΣΩΠΟ ΩΣ ΕΛΛΗΝΑ 45

ριοριστώ στην περίοδο που μόλις όρισα, η οποία, κατά τη γνώμη 
μου, παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον για μια σειρά από λόγους, 
που ελπίζω πως θα γίνουν κατανοητοί από την ανάλυση που ακο­
λουθεί.

Τα ερωτήματα στα οποία θα προσπαθήσω να απαντήσω είναι: 
ποιοι ήταν οι Έλληνες της αγροτικής Μακεδονίας κατά την περίο­
δο αυτή· τι σήμαινε να είναι κανείς Έλληνας· πώς και γιατί άτομα, 
κοινωνικές μονάδες και κοινότητες επέλεξαν να ταυτιστούν με την 
ελληνική εθνική ιδέα. Στο θεωρητικό επίπεδο, στόχος μου είναι να 
δείξω τα όρια της συνέχειας μεταξύ προγενέστερων πολιτισμικών 
και εθνοτικών ομάδων, και των εθνών που αργότερα αναπτύχθη­
καν. Επιπλέον, να επισημάνω ότι οι εθνικές ταυτότητες μπορεί συ­
χνά να βασίζονται όχι σε κοινά πολιτισμικά ή εθνοτικά χαρακτη­
ριστικά, αλλά σε κάποιου άλλου είδους διαδικασίες. Κατά συνέ­
πεια, οι εθνικές ταυτότητες δε θα πρέπει να εξετάζονται με βάση 
τα υποτιθέμενα χαρακτηριστικά που αποτελούν το περιεχόμενο 
τους (π.χ.: «Έλληνες ήταν/είναι οι ελληνόφωνοι χριστιανοί ορθό­
δοξοι ελληνικής καταγωγής»· ή οι δημοφιλείς λαϊκιστικές απλου- 
στεύσεις: «οι Έλληνες έχουν ανεπτυγμένο το εμπορικό δαιμόνιο 
και το αίσθημα φιλοξενίας», ή ακόμη και οι διάφοροι ρατσιστικής 
απόχρωσης βιο-ανθρωπολογικοί ορισμοί κλπ.). Θα πρέπει, μάλ­
λον, να εξετάζουμε τις εθνικές ταυτότητες ως κάτι που αναπλάθε- 
ται και διαμορφώνεται μέσα από δυναμικές διαδικασίες (Schein, 
1975: 83 - Eriksen, 1993), ως κάτι που αποτελεί αντικείμενο πολι­
τικής κατασκευής, χρήσης και αντιπαράθεσης.

Η παρούσα ανάλυση θέτει το άτομο ως κέντρο αναφοράς της. 
Εστιάζοντας στο μικροκοινωνικό επίπεδο, επιχειρεί να ξεπεράσει 
τα προβλήματα που αντιμετωπίζουν οι αναλύσεις εκείνες που, ε­
πηρεασμένες από δομο-λειτουργικές ή παλαιο-μαρξιστικές θεω­
ρίες, αποκλειστικά ενδιαφέρονται για τα μακρο-κοινωνικά μορ­
φώματα. Αναλύσεις που, σε τελική ανάλυση, αδυνατούν να εξηγή­
σουν τις συγκεκριμένες επιλογές των ατόμων ως φορέων ιστορι­
κής δράσης. Όπως, άλλωστε, επισημαίνει και ο Μ. Banton, εφόσον 
υπάρχουν κράτη που αποτελούνται από περισσότερα από ένα έθνη 
και έθνη που βρίσκονται σε περισσότερα από ένα κράτη, το άτομο 
αποτελεί τον καθοριστικό παράγοντα κατανόησης της διαδικασίας 
επιλογής εθνικής ταυτότητας (Banton, 1993).

Ωστόσο, εκτός από την όποια θεωρητική συνεισφορά, μια τέ­
τοια ανάλυση έχει, κατά τη γνώμη μου, και άλλου χαρακτήρα προ­



46 ΓΙΩΡΓΟΣ ΑΓΓΕΛΟΠΟΥΛΟΣ

εκτάσεις, στο βαθμό που η πιο συχνή σύγχυση στην περίπτωση του 
λεγάμενου «Μακεδονικού» εντοπίζεται στη μη διάκριση μεταξύ 
πολιτισμικών, εθνοτικών και εθνικών ταυτοτήτων (Καρακασίδου, 
1993). Το πρόβλημα απορρέει από μία εθνοκεντρική και, κατά βά­
ση, εθνικιστική προσέγγιση της ιστορίας, που θεωρεί ότι ο τρόπος 
με τον οποίο οι κάτοικοι αυτής της περιοχής ορίζουν την ταυτότη­
τα τους ως μέλη ενός έθνους (αλλά και της οποιοσδήποτε συλλογι- 
κότητας) έχει παραμείνει αναλλοίωτος μέσα στους αιώνες. Το φαι­
νόμενο αυτό δεν παρουσιάζεται μόνο σε μια σειρά από μελέτες ε- 
θνικιστών ιστορικών ή ιστοριοδιφών πολιτικών, όπως σωστά επι­
σημαίνει ο Β. Γούναρης (Γούναρης, 1993: 190-191)· συχνά προε­
κτείνεται και στο έργο μελετητών που επιθυμούν να παρουσιάζο­
νται ως αντι-εθνικιστές. Χαρακτηριστικό παράδειγμα η περίπτω­
ση του Δ. Λιθοξόου, ο οποίος υποστηρίζει ότι οι «σλαβόφωνοι»7 
πληθυσμοί της ελληνικής Μακεδονίας αποτελούν μειονότητα (Λι­
θοξόου, 1993) που (μερικώς) εξελληνίστηκε, συνδέοντας έτσι άμε­
σα τα πολιτισμικά και κοινωνικά χαρακτηριστικά ενός πληθυσμού 
με την εθνική του ταυτότητα.

Πρόθεσή μου είναι να υποστηρίξω πως άτομα, κοινωνικές μο­
νάδες και κοινότητες που ανήκαν στην ίδια πολιτισμική και εθνο- 
τική ομάδα και μοιράζονταν τα ίδια πολιτισμικά και εθνοτικά χα­
ρακτηριστικά, συχνά ταυτίζονταν με διαφορετικά και αντίπαλα έ­
θνη. Για παράδειγμα, κάποιοι «σλαβόφωνοι» της Μακεδονίας ταυ­
τίστηκαν με την ελληνική εθνική ιδέα, ενώ άλλοι ταυτίστηκαν με 
την Εξαρχία ή/και (αργότερα) με την ΕΜΕΟ. Τα βαλκανικά έθνη α­
ποτελούν, βέβαια, χαρακτηριστικά παραδείγματα κατά φαντασίαν

7. Χρησιμοποιώ τον όρο «σλαβόφωνος» μακεδονικός πληθυσμός με επιφυλά­
ξεις και απλά για λόγους ευκολίας της ανάλυσης. Η χρήση αυτού του όρου δε ση­
μαίνει πως αποδίδω περισσότερη σημασία στη γλώσσα απ’ ότι στα υπόλοιπα πο­
λιτισμικά χαρακτηριστικά, που, σε ένα βαθμό, διέκριναν αυτό τον πληθυσμό (για 
παράδειγμα: εκτεταμένες οικογένειες - «Ζάντρουγκα», έθιμα που συνδέονται με 
την οργάνωση της κοινότητας σε εκτεταμένες οικογένειες - «Σλάβα», απασχόληση 
με την κτηνοτροφία σε περιορισμένη μόνο κλίμακα, απορρόφηση της πλειοψη- 
φίας ως κολίγων σε τσιφλίκια, αναλφαβητισμός, κλπ.). Χαρακτηριστικά που, βέ­
βαια, μοιράζονταν και με άλλους πληθυσμούς της Μακεδονίας. Το σωστότερο α­
πό επιστημονική άποψη θα ήταν να σεβαστούμε και να υιοθετήσουμε την ορολο­
γία που ο ίδιος ο πληθυσμός χρησιμοποιούσε. Δυστυχώς αυτό δεν είναι δυνατό, 
αφού ο πληθυσμός αυτός χρησιμοποιούσε ή ονομαζόταν με μια σειρά από ονόμα­
τα (Μακεδόνες, Σλαβόφωνοι, Βούλγαροι, κλπ.), γεγονός που, άλλωστε, συνδέεται 
άμεσα με την πολυσημία των ταυτοτήτων αυτών.



ΑΠΟ ΤΟΝ ΕΛΛΗΝΑ ΩΣ ΠΡΟΣΩΠΟ ΣΤΟ ΠΡΟΣΩΠΟ ΩΣ ΕΛΛΗΝΑ 47

κοινοτήτων (Anderson, 1983), όπως έχει δείξει και ο Π. Κιτρομη- 
λίδης με τις μελέτες του (Κιτρομηλίδης, 1990α). Η δημιουργία ό­
μως εθνών στη Μακεδονία παρουσιάζει μια ιδιαιτερότητα, στο 
βαθμό που οι εθνικές προτιμήσεις του αγροτικού πληθυσμού χα­
ρακτηρίζονται ως κατεξοχήν μεταβαλλόμενες.

Σε αυτό το σημείο, χρήσιμο είναι να επισημάνω μια σειρά από 
μεθοδολογικές προτεραιότητες: Καταρχάς να τονίσω πως η παρού­
σα εργασία έχει το χαρακτήρα μιας ανθρωπολογικής ανάγνωσης 
του ιστορικού υλικού και, σε καμία περίπτωση, δεν αποτελεί μια 
καθαρά ιστορική ή ιστοριογραφική μελέτη.8 Δεύτερον, πως το κύ­
ριο ενδιαφέρον της ανάλυσης μου εντοπίζεται στους «σλαβόφω­
νους» μακεδονικούς πληθυσμούς, επειδή αυτοί αποτελούσαν, κατά 
γενική ομολογία, τη μεγαλύτερη ομάδα του αγροτικού πληθυσμού 
της Μακεδονίας (Βακαλόπουλος, 1991). Τέλος, να επισημάνω πως 
η περίπτωση των αστικών κέντρων της Μακεδονίας είναι σχετι- 
κώς διαφορετική από τον αγροτικό χώρο, για λόγους που είναι έ­
ξω από τα όρια της παρούσας ανάλυσης.9

α. Σημασία και περιεχόμενο των πολιτισμικών και πολιτικο-θρησκεντικών 
ταυτοτήτων στα Βαλκάνια πριν από τον 19ο αιώνα

Μια από τις πιο σημαντικές συνέπειες της βυζαντινής και της ο­
θωμανικής διοίκησης των Βαλκανίων ήταν η επιμειξία των βαλκα­
νικών πληθυσμών και πολιτισμών. Αποτέλεσμα αυτών των επιμει- 
ξιών ήταν η διαμόρφωση μιας πολύπλοκης και συχνά αντιφατικής 
για τα σημερινά δεδομένα κατάστασης. Τα πολιτισμικά, γλωσσικά 
και κοινωνικά σύνορα, που ισχύουν σήμερα στα Βαλκάνια, απέ­
χουν πολύ από την πραγματικότητα των αρχών του 19ου αιώνα,

8. Για μια εκτενέστερη ανάλυση της σχέσης ανθρωπολογίας-ιστορίας, ο έλλη- 
νας αναγνώστης μπορεί να ανατρέξει στην εμπεριστατωμένη ανάλυση του Ε. Πα- 
παταξιάρχη (1993).

9. Επιγραμματικά θα μπορούσαν να αναφερθούν δύο κυρίως λόγοι: (ί) ότι, ό­
πως έχει υποστηρίξει μια σειρά μελετητών, «οι πόλεις και οι κωμοπόλεις της Σερ­
βίας, της Βουλγαρίας και της Μακεδονίας δεν αποτελούσαν από εθνοτική άποψη 
μέρος των εθνών στην περιοχή των οποίων βρίσκονταν» (Brailsford, 1906: 86· 
Vermeulen, 1984: 234). Η Ε. Σκοπετέα υποστηρίζει πως το φαινόμενο αυτό εμφα­
νίζεται σε άλλες περιοχές της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας (Σκοπετέα, 1988: 66), 
και (ίί) γιατί η επιρροή του Διαφωτισμού και της εθνικής ιδέας εμφανίστηκε στον 
αστικό μακεδονικό χώρο νωρίτερα απ’ ότι στον αγροτικό και είχε μεγαλύτερη 
σταθερότητα και συνέχεια (Βακαλόπουλος, 1991).



48 ΓΙΩΡΓΟΣ ΑΓΓΕΛΟΠΟΥΛΟΣ

όταν στη Μακεδονία, για παράδειγμα, μπορούσε κανείς να συνα­
ντήσει τουρκόφωνους χριστιανούς, ελληνόφωνους μουσουλμά­
νους, εβραϊκών πολιτισμικών καταβολών ισπανόφωνους μου­
σουλμάνους κ.ά. Όλοι αυτοί οι πληθυσμοί δε συμβίωναν απλώς 
στον ίδιο χώρο αλλά, στην πλειοψηφία των περιπτώσεων, αντάλ­
λασσαν πολιτισμικά (Μοσκώφ, 1988: 403), γλωσσικά και κοινωνι­
κά χαρακτηριστικά, έτσι ώστε, τελικά, να είναι μερικές φορές δύ­
σκολο για τους μελετητές να διακρίνουν σύνορα και όρια ανάμεσα 
στους διάφορους πληθυσμούς (Κυριακίδης, 1955: 46· Hosch, 1968: 
14- Γούναρης, 1993).10

Για όλους αυτούς τους πληθυσμούς, ο χωρισμός τους σε έθνη ή­
ταν κάτι το αδιανόητο και άγνωστο, μέχρι και τα τέλη του 18ου αι­
ώνα. Είναι, βέβαια, γενικά αποδεκτό ότι στα Βαλκάνια η ιδέα της 
εθνικότητας δεν αποτελούσε κριτήριο και κίνητρο οργάνωσης της 
πολιτικής δράσης, πριν επηρεάσουν τη βαλκανική διανόηση οι ιδέ­
ες του Διαφωτισμού (Pearson, 1983: 12- Δημαράς, 1985- Κιτρομη- 
λίδης 1990β· Simic, 1991: 24). Το φαινόμενο αυτό, στην ουσία, επι­
βεβαιώνει τον ισχυρισμό των θεωρητικών εκείνων που υποστηρί­
ζουν ότι στην προ-μοντέρνα εποχή, ο πολιτισμός δεν είχε πολιτική 
σημασία και αξία (Gellner, 1992). Στο βαθμό που η θρησκεία απο­
τελούσε το κύριο ιδίωμα αναγνώρισης των ατόμων και την κυ­
ρίαρχη κοινωνική τους ταυτότητα (Κωφός, 1990· Κιτρομηλίδης, 
1990β), οι πληθυσμοί χωρίζονταν ανάλογα με την πίστη τους. Αυ­
τός ο διαχωρισμός δεν ήταν απλά μια διοικητική διαίρεση που ε­
ξυπηρετούσε τις ανάγκες του Οθωμανικού κράτους (Μιλέτια), αλ­
λά αποτελούσε στην πραγματικότητα τη βασική δομή λειτουργίας 
της βαλκανικής κοινωνίας. Όπως παρατηρεί και ο Ε. Κωφός, «μό­
νο η ορθόδοξη χριστιανική παράδοση λειτουργούσε ως δεσμός με­
ταξύ των λαών των Βαλκανίων» (Κωφός, 1964: 12). Η έννοια του 
Ρωμιού, αυτή την περίοδο, χρησιμοποιούνταν για να δηλώσει μια 
πολιτικο-θρησκευτική και όχι μια εθνική ταυτότητα (Vermeulen,

10. Βασιζόμενος στον ορισμό του F. Barth για την εθνοτική ομάδα (Barth, 
1969), ο Γούναρης υποστηρίζει ότι «στη μεσαία ζώνη της Μακεδονίας, τουλάχι­
στον μέχρι τους Βαλκανικούς Πολέμους, ποτέ δεν υπήρξαν ευδιάκριτες εθνοτικές 
ομάδες με διαφορετικά πολιτιστικά χαρακτηριστικά» (Γούναρης, 1993: 200). Πα­
ρόμοια είναι τα συμπεράσματα και του Ε. Hammel, ο οποίος διατυπώνει την ά­
ποψη ότι, παρόλο που η συγγένεια, η γλώσσα και η θρησκεία αποτελούν τα κριτή­
ρια βάσει των οποίων ορίζεται η εθνοτική ταυτότητα στα Βαλκάνια, το φαινόμε­
νο της διαπλοκής τους, όπως συμβαίνει στη πραγματικότητα, κάνει τον ορισμό ε- 
θνοτικών ομάδων ιδιαίτερα προβληματικό (Hammel, 1993: 7).



ΑΠΟ ΤΟΝ ΕΛΛΗΝΑ ΩΣ ΠΡΟΣΩΠΟ ΣΤΟ ΠΡΟΣΩΠΟ ΩΣ ΕΛΛΗΝΑ 49

1984: 228), και η ιδέα του Γένους σ’ ένα βαθμό ανταποκρίνεται 
στα δεδομένα αυτής της κατάστασης.

Όσοι βέβαια είχαν ή πρέσβευαν μια ελληνική παιδεία, αποτελού­
σαν το ανώτερο κοινωνικά στρώμα του Ρουμ Μιλλιέτ. Το θέμα αυ­
τό έχει εκτενώς μελετηθεί από ιστορικούς και στο πλαίσιο αυτής 
της εργασίας θα το θεωρήσω ως δεδομένο." Από τον 17ο ήδη αιώ­
να, τα ελληνικά αποτελούσαν όχι μόνο τη γλώσσα της εκκλησίας 
αλλά και του εμπορίου και της παιδείας. Η κοινωνικά ανώτερη θέ­
ση των ελληνόφωνων του Ρουμ Μιλλιέτ οδήγησε σταδιακά στην 
κυριαρχία του ελληνικού πολιτισμού ανάμεσα στους ορθόδοξους 
των Βαλκανίων ως συνέπεια, «οι βαλκάνιοι έμποροι, άσχετα με 
την εθνοτική καταγωγή τους, γενικά προτιμούσαν να μιλούν ελλη­
νικά και συχνά υιοθετούσαν ελληνικά ονόματα» (Stoianovich, 
1960: 29 Γ Herzfeld, 1986: 47). Όπως έχουν παρατηρήσει διάφοροι 
ιστορικοί, «οι πλούσιοι Βαλκάνιοι εκείνης της εποχής (17ος αιώ­
νας και έπειτα) ένιωθαν περήφανοι να ονομάζονται Γραικοί Έλ­
ληνες, Ορθόδοξοι Αλβανοί, Βλάχοι, Σλαβο-Μακεδόνες, ενώ Βούλ­
γαροι έμποροι συχνά ονόμαζαν τους εαυτούς τους Γραικούς Έλ­
ληνες» (Stoianovich, 1960: 310-311) και «θεωρούσαν ως προσβολή 
το να μην τους αποκαλούν Έλληνες» (Mishew, 1971: 194).

Αντίθετα, η έννοια και η ταυτότητα του «Μπουλγκάρ» (του 
Βούλγαρου) υποδήλωνε στα νότια Βαλκάνια μια κατώτερη κοινω­
νική θέση και, στην πλειοψηφία των περιπτώσεων, αναφέρονταν 
στην περίπτωση των φτωχών σλαβόφωνων αγροτών (στο ίδιο: 
234). Στο συμπέρασμα αυτό καταλήγουν, άλλωστε, την ίδια περί­
που εποχή τόσο ο σέρβος γεωγράφος Cvijic όσο και ο έλληνας φι­
λόλογος Τσιούλκας, παρόλο που και οι δύο ήταν σαφώς επηρεα­
σμένοι από αντίθετα εθνικά φρονήματα.12 Όπως παρατηρεί και ο 
Η. Vermeulen, «για ένα μεγάλο χρονικό διάστημα, οι έννοιες του 
Ρωμιού και του Βούλγαρου δε νοούνταν ως αντίθετες από την

11. Ο T. Stoianovich είναι ο πρώτος που αναφέρθηκε εκτενώς στο φαινόμενο 
αυτό, στα 1960.

12. Δεν πρέπει να ξεχνάμε ποτέ ότι οι απόψεις των μελετητών, περιηγητών, 
διανοούμενων που γράφουν εκείνη την περίοδο για την περιοχή, στην πλειοψηφία 
των περιπτώσεων δεν είναι άμοιρες πολιτικών σκοπιμοτήτων. Στο πλαίσιο αυτής 
της εργασίας προσπάθησα να χρησιμοποιήσω κριτικά τις υπάρχουσες πηγές και 
να διασταυρώσω όσο μπόρεσα τις διαθέσιμες πληροφορίες. Για μια πληρέστερη 
ανάλυση των απόψεων του Cvijic, ο αναγνώστης μπορεί να ανατρέξει στο έργο 
του Η. Wilkinson (1951). Μέρος του έργου του Κ. Τσιούλκα επαναδημοσιεύτηκε 
πρόσφατα (1991).



50 ΓΙΩΡΓΟΣ ΑΓΓΕΛΟΠΟΥΛΟΣ

πλειοψηφία του σλαβικού αγροτικού πληθυσμού. Ο προσδιορι­
σμός Βούλγαρος αναφερόταν σε γλωσσικά, πολιτισμικά και κοι- 
νωνικο-οικονομικά χαρακτηριστικά, και ο προσδιορισμός Ρωμιός 
αναφερόταν σε θρησκευτικά και πολιτικά δεδομένα» (στο ίδιο). Οι 
Έλληνες και οι Βούλγαροι αποτελούσαν, επομένως, κατηγορίες 
που καταλάμβαναν διαφορετικές θέσεις, σε ένα σύστημα πολιτι­
σμικής διαίρεσης της εργασίας (Hechter, 1978).13

β. Η διαδικασία δημιουργίας των εθνικών ομάδων στη Μακεδονία

Αυτή ήταν η κατάσταση στην αγροτική Μακεδονία μέχρι την εποχή 
της εμφάνισης των εθνικών κινημάτων. Ο τρόπος, όμως, με τον ο­
ποίο τα άτομα όριζαν τον εαυτό τους και προσδιόριζαν το περιε­
χόμενο και το νόημα των όρων Ρωμιός, Γραικός Έλληνας, Βούλ­
γαρος κλπ. άλλαξε ριζικά, κάτω από την επιρροή των εθνικών κι­
νημάτων. Η πορεία αυτών των κινημάτων, τα επιχειρήματα και οι 
στρατηγικές που χρησιμοποιούσαν οι εθνικιστές διανοούμενοι δε 
θα μας απασχολήσουν στο πλαίσιο αυτής της μελέτης. Το ενδιαφέ­
ρον είναι η διαδικασία βάσει της οποίας οι τοπικοί αγροτικοί πλη­
θυσμοί χωρίστηκαν σε εθνικά στρατόπεδα και υιοθέτησαν μια ε­
θνική ταυτότητα και συνείδηση.

Οι εθνικές προπαγάνδες έθεσαν ένα δίλημμα σε όλους αυτούς 
τους πληθυσμούς: Τα άτομα έπρεπε να αποκτήσουν μια εθνική 
ταυτότητα. Αυτός ήταν ένας τρόπος σκέψης άγνωστος μέχρι τότε 
για την πλειοψηφία των αγροτικών πληθυσμών της Μακεδονίας. 
Οι όροι «Μπουλγκάρ» και «Ρωμιός» εθνικοποιήθηκαν από τους ε- 
θνικιστές διανοούμενους, απέκτησαν δηλαδή εθνικό περιεχόμενο 
και σημασία. Το ίδιο συνέβη και στον όρο Ρωμιός: στο βαθμό που 
οι Έλληνες αποτελούσαν το ισχυρότερο πολιτισμικά σύνολο του 
Ρουμ Μιλλιέτ, ο όρος Ρωμιός έγινε ταυτόσημος με τον εθνικό όρο

13. Η R. Van Boeshoten έχει αναλύσει σε βάθος το φαινόμενο της πολιτισμι­
κής διαίρεσης της εργασίας στην Μακεδονία (Boeshoten, 1993). Η ανάλυση της εί­
ναι ενδιαφέρουσα, παρά τις σημαντικές ανακρίβειες που παρουσιάζει στην προ- 
σπάθειά της να γενικεύσει. Ιδιαίτερο ενδιαφέρον παρουσιάζει και η μελέτη της Δ. 
Λαφαζάνη, που υποστηρίζει ότι, παράλληλα με την πολιτισμική διαίρεση της ερ­
γασίας, υπήρχε στην Μακεδονία και μια πολιτισμική διαίρεση του χώρου (οι ελ­
ληνικών πολιτισμικών καταβολών πληθυσμοί στις εύφορες πεδιάδες, οι «σλαβό­
φωνοι» στα ορεινά, κλπ.) (Λαφαζάνη, 1991), άποψη η οποία φαίνεται να συμφω­
νεί και με αφηγήσεις διαφόρων ελλήνων αγωνιστών του Μακεδονικού Αγώνα 
(για παράδειγμα: Αργυρόπουλος, 1984: 20,25).



ΑΠΟ ΤΟΝ ΕΛΛΗΝΑ ΩΣ ΠΡΟΣΩΠΟ ΣΤΟ ΠΡΟΣΩΠΟ ΩΣ ΕΛΛΗΝΑ 51

Έλληνας. Με τις συνθήκες αυτές κανένας δεν μπορούσε να είναι 
πλέον ταυτόχρονα Ρωμιός και Βούλγαρος.

Τα ανώτερα κοινωνικά στρώματα του αγροτικού πληθυσμού 
της Μακεδονίας έτειναν στην πλειοψηφία τους να ταυτίζονται εθνι­
κά με τους Έλληνες και να αποκτούν ελληνική εθνική συνείδηση 
(Brailsford, 1906: 198). Τα κατώτερα ήταν, κυρίως, επηρεασμένα α­
πό την εξαρχική προπαγάνδα και αργότερα από την ΕΜΕΟ, γεγονός 
που, άλλωστε, εξηγεί και τις σοσιαλιστικές συμπάθειες μερίδας του 
κινήματος αυτού. Οι υπάρχουσες κοινωνικο-οικονομικές, πολιτι­
σμικές και γλωσσικές διαιρέσεις μεταφράστηκαν και μεταμορφώ­
θηκαν από τους εθνικιστές σε εθνικού χαρακτήρα διαφοροποιήσεις. 
Η προσπάθεια αυτή ήταν, βέβαια, γεμάτη αντιφάσεις (Κιτρομηλί- 
δης, 1990α) στο βαθμό που, όπως ανέφερα παραπάνω, οι πληθυ­
σμοί συχνά μοιράζονταν διάφορα κοινωνικά, γλωσσικά και πολι­
τισμικά χαρακτηριστικά. Το σημαντικό, πάντως, είναι ότι η διαδι­
κασία αυτή ακολούθησε την εμφάνιση των εθνικών κινημάτων και 
άρα ήταν αποτέλεσμα και όχι αιτία της· με άλλα λόγια, δεν ήταν 
τα πολιτισμικά, γλωσσικά και κοινωνικοοικονομικά χαρακτηρι­
στικά που διαίρεσαν τους πληθυσμούς σε εθνικές ομάδες. Η εκ των 
υστέρων «εθνικοποίησή» τους από τους εθνικιστές διανοούμενους 
είχε σκοπό να δικαιολογήσει ήδη υπαρκτά γεγονότα. Επίσης, ση­
μαντικό είναι το ότι η διαίρεση των πληθυσμών σε έθνη και η υιο­
θέτηση μιας συγκεκριμένης εθνικής ταυτότητας από τα άτομα δεν 
έγινε πάντοτε βάσει κοινωνικοοικονομικών, γλωσσικών και πολι­
τισμικών χαρακτηριστικών. Θα ήταν αφελές να θεωρήσουμε πως 
φτωχοί Έλληνες και πλούσιοι υποστηριχτές της Εξαρχίας ή/και της 
ΕΜΕΟ δεν υπήρχαν. Θα ήταν αντίθετο με τα ιστορικά δεδομένα να 
υποστηρίξουμε, για παράδειγμα, πως όλοι οι «σλαβόφωνοι» της 
Μακεδονίας υποστήριξαν την Εξαρχία ή/και την ΕΜΕΟ.

Αυτό, βέβαια, δε σημαίνει πως οι πολιτισμικές, γλωσσικές και 
κοινωνικοοικονομικές διαιρέσεις δεν έπαιξαν ένα ρόλο στη διαδι­
κασία δημιουργίας και επιλογής εθνικών ταυτοτήτων. Όποια ό­
μως εξήγηση της δημιουργίας εθνικών ομάδων στην αγροτική Μα­
κεδονία θεωρεί αυτές τις διαιρέσεις ως τη βάση ύπαρξης των ε­
θνών είναι ανεπαρκής και προβληματική. Μια τέτοια προσέγγιση 
αδυνατεί να εξηγήσει τους λόγους ύπαρξης του Μακεδονικού Α­
γώνα. Αν οι πολιτισμικές, γλωσσικές και κοινωνικοοικονομικές 
διαιρέσεις ήταν αρκετές για τη δημιουργία και επιλογή εθνικών ο­
μάδων και ταυτοτήτων, αυτό θα συνεπαγόταν την κατά κράτος ε­



52 ΓΙΩΡΓΟΣ ΑΓΓΕΛΟΠΟΥΛΟΣ

πικράτηση των εξαρχικών ή/και της ΕΜΕΟ στην περιοχή βόρεια 
της γραμμής Καστοριά-Γιαννιτσών-Παγγαίου όπου, ως γνωστόν, 
η συντριπτική πλειοψηφία του αγροτικού πληθυσμού αποτελού­
νταν από «σλαβόφωνους» Μακεδόνες. Όπως όμως είναι επίσης 
γνωστό, αυτή είναι η περιοχή όπου σημειώθηκαν οι χειρότερες και 
πλέον βίαιες συγκρούσεις του Μακεδονικού Αγώνα. Εκτός, βέβαια, 
και αν θεωρήσουμε πως οι χιλιάδες μαχητές (όλων των αντιμαχό- 
μενων ομάδων), που κατάγονταν από αυτές τις περιοχές, ήταν... 
απλώς «αφελή θύματα» κάποιων «πανούργων καθοδηγητών» που 
προωθούσαν τις διάφορες εθνικές προπαγάνδες!

Η απόφαση επιλογής μιας εθνικής ταυτότητας επηρεαζόταν από 
μια σειρά παραγόντων, πέρα και εκτός των όποιων πολιτισμικών, 
γλωσσικών και κοινωνικο-οικονομικών χαρακτηριστικών των α­
τόμων. Το βασικό είναι να κατανοήσουμε ότι η απόφαση της υιο­
θέτησης μιας εθνικής ταυτότητας ήταν για τους αγροτικούς πληθυ­
σμούς της Μακεδονίας μια επιλογή στενά συνδεδεμένη με τις ανά­
γκες και προτεραιότητες αυτού ή αυτών που έπαιρναν την απόφα­
ση. Οι ανάγκες και προτεραιότητες αυτές νοούνταν σε επίπεδο 
προσωπικό, είτε ενός νοικοκυριού, είτε μιας οικογένειας, είτε ενός 
σογιού, είτε μιας ενορίας, είτε μιας κοινότητας. Παρόλο που, στην 
πλειοψηφία των περιπτώσεων, οι προτεραιότητες αυτές είχαν υλι­
κό χαρακτήρα, θα ήταν λάθος να υποθέσουμε πως δεν αναφέρο­
νταν και σε ιδεολογικές νοητικές ανάγκες. Για παράδειγμα, το αί­
τημα για εκπαίδευση («να μάθουν τα παιδιά μας γράμματα») δεν 
ήταν πάντα συνδεδεμένο με υλική υστεροβουλία. Ούτε είναι δυνα­
τόν να παραλείψουμε την επιθυμία κάποιων ατόμων να ταυτι­
στούν με μια εθνική ομάδα, για καθαρά ιδεολογικούς λόγους (νοη- 
τική ανάγκη).

Τα απομνημονεύματα αυτών που συμμετείχαν στον Μακεδονι­
κό Αγώνα και οι διεισδυτικές αναλύσεις κάποιων μελετητών είναι 
πραγματικά αποκαλυπτικές για τη φύση αυτών των αναγκών και 
προτεραιοτήτων. Οι αντιδικίες μεταξύ γαιοκτημόνων και κολίγων 
χωρικών, μεταξύ εμπόρων και παραγωγών, μεταξύ των τότε προς 
εκκόλαψη καπιταλιστών (π.χ. καπνέμποροι-εργοστασιάρχες της 
νοτιοανατολικής Μακεδονίας) και των εργαζομένων14 συχνά με­
ταφράζονταν και μετατρέπονταν σε εθνικές αντιπαραθέσεις (Γού- 
ναρης, 1993).

14. Βλ. Μοσκώφ, 1987· Λαμπριανίδης, 1982- Αβδελά, 1993.



ΑΠΟ ΤΟΝ ΕΛΛΗΝΑ ΩΣ ΠΡΟΣΩΠΟ ΣΤΟ ΠΡΟΣΩΠΟ ΩΣ ΕΛΛΗΝΑ 53

Ειδικά στον αγροτικό χώρο, οι χριστιανικές κοινότητες ήταν, 
για διάφορους λόγους (διανομή της γης, έλεγχος των κοινοτικών 
συμβουλίων, δεσμοί εντοπιότητας, διαβαλκανικές μεταναστευτικές 
συνήθειες, φορολογία από το Πατριαρχείο, κ.ά.), εσωτερικά διαι­
ρεμένες σε αντίπαλες παρατάξεις (στο ίδιο). Σύμφωνα με τον Κ. 
Μαζαράκη, «ο εν Μακεδονία βουλγαρισμός προέκυψε από τα με­
ταξύ των κοινοτικών συμβουλίων μίση. Η αντιπολίτευσις εγίνετο 
βουλγαρική, προσηλυτίζουσα τον αγράμματον χωρικόν» (Μαζα- 
ράκης-Αινιάν, 1984: 203). Ο G. Abbot, που ταξίδεψε στη Μακεδο­
νία εικοσιπέντε χρόνια πριν από τον Μαζαράκη, παρατηρώντας 
τις βάσεις αυτού του φαινομένου έγραψε πως οι χριστιανικές κοι­
νότητες ήταν διαιρεμένες ανάμεσα «στους φίλους και στους ε­
χθρούς του δεσπότη» (Abbot, 1903: 85). Οι πλειοψηφία αυτών των 
αντιθέσεων προσέλαβε στις επόμενες δεκαετίες εθνικό χαρακτήρα 
(Vermeulen, 1984: 245- Γούναρης, 1993: 195). Προϋπάρχουσες πο­
λιτικές διαφορές πήραν εθνικό χαρακτήρα και, από εκείνη τη στιγ­
μή, ο πολιτικός ανταγωνισμός γινόταν με τη χρησιμοποίηση εθνι­
κής ορολογίας (Γούναρης, 1993).

Εξαιτίας αυτής της ιδιομορφίας, που χαρακτήριζε τη διαδικα­
σία επιλογής και δημιουργίας εθνικών ταυτοτήτων, συχνά παρατη­
ρούνταν φαινόμενα που για μας, σήμερα, είναι από πρώτη όψη α­
διανόητα. Το πρώτο από αυτά έγκειται στην ασυμβατότητα εθνι­
κών διαφοροποιήσεων και κοινωνικών ομάδων. Πολύ συχνά μέλη 
του ίδιου νοικοκυριού, οικογένειας, σογιού, ενορίας και κοινότη­
τας ανήκαν σε διαφορετικά έθνη και υποστήριζαν διαφορετικές ε­
θνικές ιδεολογίες (Vermeulen, 1984: 240). Νοικοκυριά, οικογένει­
ες, σόγια, ενορίες και κοινότητες χωρίζονταν σε διαφορετικά εθνι­
κά στρατόπεδα, παρά το γεγονός ότι τα μέλη τους μοιράζονταν τα 
ίδια πολιτισμικά, γλωσσικά, και κοινωνικο-οικονομικά χαρακτη­
ριστικά. Το φαινόμενο αυτό ήταν ιδιαίτερα έντονο ανάμεσα στους 
«σλαβόφωνους» της Μακεδονίας, εμφανιζόταν όμως και στις υπό­
λοιπες πληθυσμιακές κατηγορίες (Γούναρης, 1993). Το δεύτερο, ι­
διαίτερα ενδιαφέρον, φαινόμενο, επίσης δυσκολονόητο για μας, 
σήμερα, είναι αυτό που ονομάζω εθνική κινητικότητα. Το φαινόμε­
νο αυτό παρουσιαζόταν όταν άτομα, νοικοκυριά, οικογένειες, σό­
για, ενορίες και κοινότητες, που είχαν ήδη ταυτιστεί με μια εθνική 
ομάδα, άλλαζαν την εθνική τους ταυτότητα «μέσα σε μια νύχτα».

Συγκεκριμένα παραδείγματα, σχετικά με τα δύο παραπάνω φαι­
νόμενα, μπορούν να αποσαφηνίσουν καλύτερα την κατάσταση. Ό­



54 ΓΙΩΡΓΟΣ ΑΓΓΕΛΟΠΟΥΛΟΣ

σον αφορά την ασυμβατότητα εθνικών διαφοροποιήσεων και κοι­
νωνικών ομάδων, τα απομνημονεύματα των αγωνιστών του Μα­
κεδονικού Αγώνα είναι πραγματικά διαφωτιστικά. Εκείνη την πε­
ρίοδο, συχνά συναντούσε κανείς οικογένειες στην αγροτική Μακε­
δονία όπου ο πατέρας ήταν Έλληνας και οι γιοι Σέρβοι, Ρουμάνοι 
ή υποστηριχτές της Εξαρχίας ή/και της ΕΜΕΟ.15 Ο Π. Αργυρόπου- 
λος, δημοσιογράφος που συμμετείχε και παρακολούθησε τα γεγο­
νότα της εποχής, γράφει:

«Ενθυμούμαι ότι προύχων εις τα Πορρόια, μη επιτυχών την 
πρόσληψιν του μεγαλυτέρου υιού του ως υποτρόφου εις το ελ­
ληνικόν γυμνάσιον, τον ενέγραψε εις ρουμανικόν σχολείον και 
εδημιούργησε ρουμανικήν κοινότητα εις Άνω Πορρόια. Το επό­
μενον έτος, μη επιτυχών την πρόσληψιν του δευτεροτόκου υιού 
ως υποτρόφου, τον ενέγραψεν εις βουλγαρικόν σχολείον και ε- 
σχημάτισε βουλγαρικήν κοινότητα εις Κάτω Πορρόια» (Αργυ- 
ρόπουλος, 1984:46).

Η περίπτωση αυτή είναι, βέβαια, υπερβολική -όπως και ο ίδιος 
ο Αργυρόπουλος σημειώνει (στο ίδιο)- χρήσιμη, ωστόσο, για να 
δείξει το βαθμό ελαστικότητας της διαδικασίας επιλογής εθνικών 
ταυτοτήτων. Ο Κ. Μαζαράκης, γνωστός και ως Καπετάν Ακρίτας, 
γράφει στο ημερολόγιο του για τον Τσαμόπουλο, ένα από τα πρω- 
τοπαλίκαρα του έλληνα μακεδονομάχου Μπρούφα: «Ο Τσαμόπου- 
λος, οπαδός του Μπρούφα και καθαρά ελληνικών αισθημάτων, έ­
τρεψε τελικά εις φυγήν τον φοβερό διώκτη των ανταρτών, δερβέ- 
ναγα ρουμανίζων Βλάχο Τσάμη» (Μαζαράκης, 1984: 168). Ας ση­
μειωθεί πως ο «ελληνικών αισθημάτων» Τσαμόπουλος ήταν γιος 
του «ρουμανίζοντος» Τσάμη (στο ίδιο).

Το φαινόμενο που πριν ονόμασα «εθνική κινητικότητα», είναι α­
κόμα πιο ενδιαφέρον. Πολύ συχνά, άτομα, νοικοκυριά, οικογένει­
ες, σόγια, ενορίες και κοινότητες, που ονόμαζαν τους εαυτούς τους 
Έλληνες, γίνονταν υποστηριχτές της Εξαρχίας ή/και της ΕΜΕΟ και

15. Το θέμα της εθνικής ταυτότητας των γυναικών δεν απασχολεί την πλειοψη- 
φία των συγγραφέων αυτών. Γι’ αυτόν το λόγο, οι αναφορές τους γίνονται κυρίως 
στον πατέρα και στους γιους. Μια μερίδα μόνο αγωνιστών και περιηγητών θα α­
σχοληθεί με το θέμα της εθνικής ταυτότητας των γυναικών, χωρίς όμως να μπορέ­
σει να προσφέρει αξιόλογο εθνογραφικό υλικό, που να μας επιτρέπει να μελετή­
σουμε τις απόψεις των γυναικών του αγροτικού χώρου σε βάθος (Αγγελόπουλος, 
1993).



ΑΠΟ ΤΟΝ ΕΛΛΗΝΑ ΩΣ ΠΡΟΣΩΠΟ ΣΤΟ ΠΡΟΣΩΠΟ ΩΣ ΕΛΛΗΝΑ 55

το αντίστροφο. Το πιο εντυπωσιακό είναι πως, μερικές φορές, οι 
παραπάνω άλλαζαν την εθνική τους ταυτότητα διαδοχικά και επα­
ναλαμβανόμενα. Ο Η. Brailsford αναφέρει στο βιβλίο του πως χω­
ριά ολόκληρα άλλαζαν εθνικές παρατάξεις, «δύο ή τρεις φορές το 
χρόνο» (Brailsford, 1906: 167). Ιδιαίτερα ενδιαφέροντα είναι και 
τα παραδείγματα που αναφέρουν οι δημοσιευμένες βουλγαρικές 
πηγές πάνω στο θέμα.16 Σε τελική ανάλυση, όπως έχουν επισημά- 
νει και άλλοι μελετητές (Καρακασίδου, 1993· Γούναρης, 1993: 200· 
Βάρδα, 1993), το φαινόμενο της εθνικής κινητικότητας ήταν πολύ 
συνηθισμένο ανάμεσα στους «σλαβόφωνους» της Μακεδονίας. Ο 
Η. Brailsford παραθέτει ένα ανέκδοτο που, κατά τη γνώμη μου, α­
ποκαλύπτει με τον πιο χαρακτηριστικό τρόπο την κατάσταση. 
Γράφει σχετικά:

«Ακόυσα ένα γάλλο πρόξενο που του άρεσε να επιδεικνύεται, 
να λέει πως αν τον επιχορηγούσαν με ένα εκατομμύριο γαλλικά 
φράγκα θα αναλάμβανε να κάνει όλη τη Μακεδονία γαλλική. 
Θα υποστήριζε πως οι Μακεδόνες ήταν απόγονοι των γάλλων 
σταυροφόρων που κατέλαβαν τη Θεσσαλονίκη τον 12ο αιώνα, 
και τα φράγκα θα έκαναν τα υπόλοιπα» (Brailsford, 1906: 103).

Γίνεται, λοιπόν, φανερό πως η επιλογή μιας εθνικής ταυτότητας 
ήταν, καταρχήν, μια πολιτική επιλογή, συχνά άσχετη με τα πολιτι­
σμικά, γλωσσικά και κοινωνικο-οικονομικά χαρακτηριστικά αυ­
τού ή αυτών που έπαιρναν την απόφαση. Αυτό, βέβαια, δε σημαί­
νει πως ήταν μια επιλογή η οποία γινόταν σε συνθήκες «ελεύθερης 
αγοράς» εθνικών ταυτοτήτων. Η υιοθέτηση μιας εθνικής ταυτότη­
τας ήταν εξαρτημένη από τις ανάγκες και τις προτεραιότητες αυ­
τού ή αυτών που την έπαιρναν αυτό, όμως, δε συνεπάγεται πως ή­
ταν μια απόφαση που λαμβανόταν χωρίς καταναγκασμούς και δυ­
σχέρειες. Η δυνατότητα επιλογής δε σημαίνει, άλλωστε, και ελευ­
θερία. Τα άτομα, τα νοικοκυριά, οι οικογένειες, τα σόγια, οι ενο­

16. Ο αναγνώστης μπορεί να ανατρέξει στον τόμο, Macedonia: Documents and 
Material, της Βουλγαρικής Ακαδημίας Επιστημών (1978) (ιδιαίτερα: 154. 196. 
245, κ.ά.). Χαρακτηριστικές επίσης είναι και κάποιες επώνυμες περιπτώσεις. Ο 
D. Vlahov, πρώτος αντιπρόεδρος της πρώην Ομοσπονδιακής Γιουγκοσλαβικής 
Δημοκρατίας της Μακεδονίας, είχε αρχικά διακριθεί ως βοΰλγαρος βουλευτής στη 
βουλή των Νεοτούρκων, στις αρχές του αιώνα. Οι αδελφοί Miladinov ήταν αρχι­
κά φανατικοί 'Ελληνες, πριν γίνουν πρωτεργάτες της σύγχρονης βουλγαρικής 
παιδείας στη Μακεδονία.



56 ΓΙΩΡΓΟΣ ΑΓΓΕΛΟΠΟΥΛΟΣ

ρίες και οι κοινότητες της αγροτικής Μακεδονίας, εκείνη την πε­
ρίοδο, δεν είχαν άλλη επιλογή από το να υιοθετήσουν μιαν εθνική 
ταυτότητα. Έπρεπε να το κάνουν αυτό για να επιβιώσουν σε ένα 
περιβάλλον όπου «η ανθρώπινη ζωή είχε χάσει την αξία της και η 
ειρήνη το νόημα της» (στο ίδιο: 159). Από τη στιγμή που υιοθετού­
σαν μιαν εθνική ταυτότητα, είχαν, τουλάχιστον, εξασφαλισμένη την 
προστασία και υποστήριξη μίας από τις αντιμαχόμενες εθνικές ο­
μάδες. Αλλιώς, ήταν υποψήφια θύματα του κάθε ένοπλου σώματος.

Ακόμα και κατά τη διάρκεια της εξέγερσης του Ίλιντεν, στα 
1903, η πλειοψηφία των κοινοτήτων της δυτικής Μακεδονίας υπο­
στήριξε την ΕΜΕΟ, γιατί δεν είχε καμία άλλη εναλλακτική λύση. Οι 
κάτοικοι των περιοχών αυτών ήξεραν πολύ καλά πως, αν δεν υπο­
στήριζαν την ένοπλη εξέγερση, τα χωριά τους θα καίγονταν από 
την ΕΜΕΟ. Ήξεραν επίσης καλά πως ο Οθωμανικός στρατός θα έ­
καιγε κάθε χωριό της περιοχής, άσχετα με το αν υποστήριζε ή όχι 
την εξέγερση. Ο Η. Brailsford, που ταξίδεψε στην περιοχή λίγες ε­
βδομάδες μετά το τέλος της εξέγερσης, γράφει πως, για τους κατοί­
κους αυτών των περιοχών, «ήταν μια επιλογή ανάμεσα στο να 
τους κάψουν τα χωριά τους, ή να τους κάψουν τα χωριά τους και 
να τους σφάξουν κιόλας» (στο ίδιο: 161), και συνεχίζει: «Οι πε­
ρισσότεροι χωρικοί προτίμησαν το μη χείρονος και πήραν τα βου­
νά, ταυτιζόμενοι έτσι εξ ορισμού με τους εξεγερμένους».17

Όσον αφορά τους λόγους εμφάνισης του φαινομένου της εθνι­
κής κινητικότητας, και πάλι ο Η. Brailsford είναι κατατοπιστικός: 
«Άλλαξαν τις (εθνικές) τους προτιμήσεις από χρονιά σε χρονιά α­
νάλογα με τι φοβόντουσαν περισσότερο, τον Έλληνα επίσκοπο ή 
το Βουλγαρικό Κομιτάτο» (στο ίδιο: 98), και αυτό γιατί, «ο φόβος 
στη Μακεδονία ήταν [κάτι] παραπάνω από ένα συναίσθημα [...] ο 
φόβος ήταν το κυρίαρχο, το πάντα παρόν κίνητρο» (στο ίδιο: 
36).18 Παρόλο που οι διάφορες ομάδες και φράξιες της ΕΜΕΟ χρη­
σιμοποιούσαν, κατά κάποιο τρόπο, τις πλέον βίαιες μεθόδους (στο 
ίδιο· Duncan, 1988), τα υπόλοιπα ένοπλα σώματα δεν υστερούσαν

17. Το γεγονός αυτό βέβαια έχει αναλυθεί εκτενώς από τον Κ. Βακαλόπουλο 
και δε νομίζω πως είναι ανάγκη να επεκταθώ παραπάνω (Βακαλόπουλος, 1987: 
60-61).

18. Οι περιγραφές του Η. Brailsford αναφέρονται κυρίως στη μετά του Ίλιντεν 
περίοδο, η οπρία ήταν μία από τις πλέον βίαιες περιόδους του Μακεδονικού 
Αγώνα. Γεγονός, πάντως, παραμένει πως, σε μεγαλύτερο ή μικρότερο βαθμό, η 
κατάσταση αυτή συνεχίστηκε στη Μακεδονία για μια περίπου δεκαετία.



ΑΠΟ ΤΟΝ ΕΛΛΗΝΑ ΩΣ ΠΡΟΣΩΠΟ ΣΤΟ ΠΡΟΣΩΠΟ ΩΣ ΕΛΛΗΝΑ 57

στη χρήση ωμής βίας για την επίτευξη των στόχων τους. Ο Μαζα- 
ράκης, για παράδειγμα, γράφει πως «έπρεπε να πείσουμε [τους 
“σλαβόφωνους”] πως ήταν Έλληνες» (Μαζαράκης-Αινιάν, 1984: 
216) και πως «με την πειθώ των όπλων και του αίματος ένα χω- 
ρίον εγίνετο ελληνικόν ή βουλγαρικόν» (στο ίδιο: 251). Οι διαθέσι­
μες ελληνικές και ξένες ιστορικές πηγές είναι, άλλωστε, ιδιαίτερα 
κατατοπιστικές σε αυτό το θέμα. Οι αγροτικές κοινότητες επέλε­
γαν μιαν εθνική ταυτότητα «είτε γιατί πείθονταν, είτε γιατί συναι- 
νούσαν λόγω απειλών ή βίας» (Brailsford, 1906: 72). Ίσως η πλέον 
επιτυχημένη έκφραση αυτής της κατάστασης είναι ο τίτλος που ε- 
πέλεξε ο Ρ. Duncan για τη μελέτη του, χαρακτηρίζοντας τον Μακε­
δονικό Αγώνα ως «την πολιτική του τρόμου» (Duncan, 1988). Ο Η. 
Brailsford, ζώντας από κοντά τα γεγονότα, καταλήγει με κάποια 
ποιητική αδεία στο συμπέρασμα πως «οι μισοί από τους άνδρες 
και οι περισσότερες από τις γυναίκες ευχαρίστως θα δέχονταν [να 
ζουν] ήρεμα και γαλήνια υπό την οποιαδήποτε σημαία, και να α- 
ποκαλούν τους εαυτούς τους ακόμα και Μαντζούριους ή Χόι- 
Χόι,19 αρκεί, υιοθετώντας αυτά τα ονόματα, να μπορούν να καλλιερ­
γούν χωρίς ενοχλήσεις τα χωράφια τους και να πηγαίνουν για βόλ­
τα στην αγορά χωρίς το φόβο της δολοφονίας» (Brailsford, 1906: 
218). Το συμπέρασμα αυτό του Η. Brailsford αποτελεί βέβαια, κατά 
τη γνώμη μου, μια ρητορική υπερβολή. Χρήσιμη όμως υπερβολή, 
στο βαθμό που επισημαίνει τις ιδιαιτερότητες της εποχής εκείνης.

Τα όσα παραπάνω αναφέρθηκαν δε θα πρέπει να θεωρείται πως 
βρίσκονται σε αντίθεση με το πολύ γνωστό γεγονός του ηρωισμού 
που επέδειξαν όσοι αγωνίστηκαν, υπό την οποιαδήποτε σημαία, 
κατά τη διάρκεια του Μακεδονικού Αγώνα. Είναι, για παράδειγ-

19. Ο Η. Brailsford γράφει, «Manchus or Hottentots», μια έκφραση που συνη­
θιζόταν στην αγγλική γλώσσα στις αρχές του αιώνα. Οι Manchus είναι, βασικά, οι 
κάτοικοι της Μαντζουρίας (νοτιοανατολική Κίνα). Οι Hottentots είναι η φυλή 
Χόι-Χόι της νότιας Αφρικής. Η ονομασία Hottentots χρησιμοποιόταν, βέβαια, 
καταχρηστικά στην αγγλική, από τα μέσα του 17ου αιώνα, για να δηλώσει τον πο­
λιτισμικά «κατώτερο», το «βάρβαρο» νοτιοαφρικανό ιθαγενή, αντίληψη στενά 
συνδεδεμένη με το αποικιοκρατικό καθεστώς της εποχής (The Compact Oxford 
English Dictionary, 1993: 789, 915). Στα ελληνικά, ο όρος Οτεντότοι έχει στο πα­
ρελθόν χρησιμοποιηθεί με ανάλογες, όμως, αρνητικές αναφορές. Έχοντας υπόψη 
το γενικό πλαίσιο του βιβλίου του Η. Brailsford, τις πολιτικές του απόψεις και 
τους αγώνες του υπέρ των βαλκάνιων αγροτικών πληθυσμών (είτε στην περίπτω­
ση της Μακεδονίας του 1903-1904 είτε στην περίπτωση της Κρητικής επανάστα­
σης της προηγούμενης δεκαετίας), καταλήγω πως η λέξη Hottentonts δε χρησιμο- 
ποιόταν υποτιμητικά, και άρα τη μεταφράζω ως Χόι-Χόι.



58 ΓΙΩΡΓΟΣ ΑΓΓΕΛΟΠΟΥΛΟΣ

μα, γνωστό πως ο Καπετάν Κώτας ήταν από τους πλέον γενναί­
ους μαχητές του Κομιτάτου, πριν περάσει στο ελληνικό στρατόπε­
δο και ηρωικά αναδειχθεί σε κορυφαίο στέλεχος του. Από τη στιγ­
μή που η επιλογή μιας εθνικής ταυτότητας πραγματοποιείτο, η ταύ­
τιση των ατόμων με την εθνική τους ομάδα ενίσχυε τις ήδη υπάρ- 
χουσες επιλογές και οδηγούσε σε πράξεις αυταπάρνησης και ηρωι­
σμού. Το ζήτημα, όμως, της επιρροής του εθνικού ιδεώδους σε 
συνθήκες εθνικού ανταγωνισμού αφορά το χώρο της κοινωνικής 
και πολιτικής ψυχολογίας και δεν μπορεί να εξεταστεί στο πλαί­
σιο αυτής της μελέτης.

Επιπλέον, τα φαινόμενα της εθνικής κινητικότητας και της ασυμ- 
βατότητας εθνικών διαφοροποιήσεων και κοινωνικών ομάδων δε 
θα πρέπει να θεωρηθεί πως αναιρούν τη δημιουργία και ύπαρξη ε­
θνών. Με τον ίδιο τρόπο που, για παράδειγμα, η εμφάνιση της κοι­
νωνικής πολυσθένειας20 δεν αναιρεί αλλά εμπλουτίζει τις αντιλή­
ψεις μας για την ύπαρξη κοινωνικών τάξεων (Τσουκαλάς, 1987), 
τα φαινόμενα που αναφέρω παραπάνω συντελούν σε μια πληρέστε­
ρη κατανόηση των εθνών, της δημιουργίας τους και της φύσης τους.

γ. Ο Μπίτος και ο Μπίτοφ: από τον Έλληνα ως πρόσωπο στο πρόσωπο 
ως Έλληνα

Στις 22 Νοεμβρίου 1992 δημοσιεύτηκε στην Ελευθεροτυπία ένα άρ­
θρο με τον τίτλο «Ο Μπίτοφ, ο Μπίτος και τα νήματα» (Κοραή, 
1992), από το οποίο και παραθέτω το παρακάτω απόσπασμα:

«Εκείνο που δεν είναι γνωστό είναι ότι ο Τζων Μπίτοφ, Κανα­
δός επιχειρηματίας, Σκοπιανής καταγωγής και βασικός χρημα­
τοδότης της περιβόητης φιλοσκοπιανής προπαγάνδας, κατάγε­
ται από το χωριό Γάβρος της Καστοριάς και ένας εξάδελφός 
του, ο Μπίτος, είναι αντιπρόεδρος της Παμμακεδονικής Ομο­
σπονδίας των Ελλήνων της Αμερικής» (στο ίδιο: 24).

Η μελέτη μας έχει ως βασικό της σκοπό να επιχειρηματολογήσει 
ενάντια στις θεωρητικές και ιδεολογικές εκείνες προσεγγίσεις, που 
υποστηρίζουν τη συνέχεια εθνοτικών και πολιτισμικών ομάδων

20. Το φαινόμενο της κοινωνικής πολυσθένειας εμφανίζεται στις σύγχρονες 
βιομηχανικές καπιταλιστικές κοινωνίες, όπου τα άτομα κατέχουν, συγχρόνως, 
παραπάνω από μία θέσεις στον κοινωνικό καταμερισμό της εργασίας και άρα, εν 
δυνάμει, πολλαπλούς ταξικούς ρόλους (Τσουκαλάς, 1987: 171-194).



ΑΠΟ ΤΟΝ ΕΛΛΗΝΑ ΩΣ ΠΡΟΣΩΠΟ ΣΤΟ ΠΡΟΣΩΠΟ ΩΣ ΕΛΛΗΝΑ 59

και εθνών, ή, έστω, υποστηρίζουν ότι οι σημερινές εθνικές ταυτό­
τητες στα νότια Βαλκάνια βασίζονται σε προϋπάρχοντα πολιτι­
σμικά, γλωσσικά και κοινωνικο-οικονομικά χαρακτηριστικά (βλ. 
για παράδειγμα: Van Boeshoten, 1993). Προσεγγίσεις που, όταν 
βρίσκονται αντιμέτωπες με περιπτώσεις σαν αυτή των δύο παρα­
πάνω ξαδέλφων, περιπτώσεις κάθε άλλο παρά σπάνιες (Vermeu­
len, 1984· Καρακασίδου, 1993· Γούναρης, 1993), αδυνατούν να 
προσφέρουν μια εξήγηση χωρίς ανακρίβειες, χωρίς εικασίες περί 
παρεκκλίνουσας συμπεριφοράς (στην καλύτερη περίπτωση) ή κα­
τηγοριών περί προδοσίας (στη χειρότερη περίπτωση). Η αναντι- 
στοιχία ανάμεσα στις δυναμικά αλληλοεπικαλυπτόμενες και με- 
ταλλασσόμενες ταυτότητες των ατόμων και τις στεγανές κατηγο­
ρίες κατάταξής τους (έθνος, εθνικές ομάδες), που χρησιμοποιούν 
οι προσεγγίσεις αυτές, οφείλεται σε δύο λόγους: αφενός στην ανε­
πάρκεια των θεωρητικών τους εργαλείων αφετέρου, ο προβλημα­
τικός επιστημονικός λόγος τους συνδέεται και με τις κοινωνικές 
και πολιτικές σκοπιμότητες, που υποβάλλονται από μια εθνικιστι­
κή και εθνοκεντρική προσέγγιση της ιστορίας - όπως έχει επιση- 
μανθεί και στην αρχή του άρθρου.

Η απόφαση της επιλογής μιας εθνικής ταυτότητας ανάμεσα 
στους αγροτικούς πληθυσμούς της Μακεδονίας, της περιόδου του 
τέλους του 19ου-αρχών του 20ού αιώνα, ήταν μια πολιτική από­
φαση, συχνά άσχετη με τις πολιτισμικές, γλωσσικές και κοινωνικο­
οικονομικές καταβολές αυτών που την έκαναν πραγματικότητα. 
Ήταν μια απόφαση που λαμβανόταν βάσει των προτεραιοτήτων 
και των αναγκών τους,21 χωρίς αυτό βέβαια να σημαίνει πως ήταν 
μια εντελώς ελεύθερη επιλογή. Και αυτό γιατί, όπως ήδη αναφέρ­
θηκε, η απόφαση αυτή λαμβανόταν μέσα σε ένα συγκεκριμένο πο­
λιτικό και ιστορικό πλαίσιο. Όπως, άλλωστε, και ο Π. Κιτρομηλί- 
δης υποστηρίζει, «το Μακεδονικό ζήτημα μπορεί εύκολα να κατα­
νοηθεί ως [μια διαδικασία] επιβολής “κατά φαντασίαν κοινοτή­
των” στους τοπικούς πληθυσμούς» (Κιτρομηλίδης, 1990: 43).

21. Στο πλαίσιο αυτής της μελέτης εξετάζω τη διαδικασία επιλογής εθνικών 
ταυτοτήτων σε μια συγκεκριμένη χρονική περίοδο και στα πλαίσια ενός πολυπολι- 
τισμικοΰ και πολυεθνικού κράτους (Οθωμανική Αυτοκρατορία). Τα επιχειρήματα 
μου δεν μπορούν να εξηγήσουν, βέβαια, τις περιπτώσεις εκείνων των ελλήνων πο­
λιτών που στις μέρες μας υποστηρίζουν πως ανήκουν «στη μακεδονική μειονότητα 
της Βόρειας Ελλάδας». Η περίπτωση τους είναι διαφορετική, εφόσον εντοπίζεται 
σε διεκδικήσεις στα πλαίσια ενός ήδη υπάρχοντος εθνικού κράτους (Ελλάδα).



60 ΓΙΩΡΓΟΣ ΑΓΓΕΛΟΠΟΥΛΟΣ

Τα πολιτισμικά, γλωσσικά και κοινωνικο-οικονομικά χαρακτη­
ριστικά μπορούν να έχουν έναν περιορισμένο μόνο ρόλο στην εξή­
γηση της δημιουργίας των σημερινών εθνών στα νότια Βαλκάνια. 
Θα πρέπει, μάλλον, να θεωρούμε τις εθνικότητες στην αγροτική 
Μακεδονία εκείνης της περιόδου ως ομάδες ανθρώπων που, εξαι- 
τίας των πολιτικών τους κινήτρων, ισχυρίζονταν πως ενεργούσαν 
στη βάση υποτιθέμενων ομοιογενών εθνοτικών ή πολιτισμικών ε­
νοτήτων (Brailsford, 1906: 72· Γούναρης, 1993: 201). Είναι σωστό­
τερο, κατά τη γνώμη μου, να μιλάμε για «το ελληνικό κόμμα», «το 
βουλγαρικό κόμμα», «το σέρβικο κόμμα» κλπ., όπως έκανε ο Η. 
Brailsford, ή για «το ελληνικό στοιχείο», «το βουλγαρικό στοιχείο», 
«το σέρβικο στοιχείο», «το ρουμανικό στοιχείο» κλπ., όπως έκανε ο 
Κωφός, παρά για Έλληνες, Βούλγαρους, Σέρβους, Σλαβο-Μακεδό- 
νες και Ρουμάνους, με τη σημερινή έννοια του όρου (Brailsford, 
1906- Κωφός, 1964).

Όπως ήδη παρατήρησα, προϋπάρχουσες, πολύπλοκες και πολύ­
σημες κατηγορίες και ταυτότητες (Γραικός Έλληνας, Μπουλγκάρ, 
Ρωμιός, κ.ά.) εθνικοποιήθηκαν, αξιολογήθηκαν εκ νέου και απέ­
κτησαν νέες σημασίες και περιεχόμενο. Οι τοπικοί πολιτισμοί ε­
θνικοποιήθηκαν και αυτοί με τη σειρά τους, δημιουργώντας όμως 
έτσι μια σειρά από αντιφάσεις.22 Συνεπώς, οι ταυτότητες αυτές 
(Γραικός Έλληνας, Μπουλγκάρ, Ρωμιός, κλπ.) χρησιμοποιήθηκαν 
ως σύμβολα. Οι άνθρωποι συνέχισαν να χρησιμοποιούν τους ίδι­
ους όρους (σημαίνον), με άλλο όμως περιεχόμενο (σημαινόμενο). 
Η κοινή χρήση, ωστόσο, των συμβόλων δε συνεπάγεται και συμ­
φωνία ως προς τη σημασία τους (Cohen, 1985: 15).

Η δυσκολία κατανόησης της διαδικασίας δημιουργίας εθνικών 
ομάδων και επιλογής εθνικών ταυτοτήτων στην αγροτική Μακεδο­
νία μπορεί να ξεπεραστεί, αν θέσουμε το ερώτημα, «ποιοι ήταν οι 
Έλληνες της αγροτικής Μακεδονίας εκείνη την περίοδο» στη θέση 
του ερωτήματος, «ποια είναι τα εθνικά, εθνοτικά, πολιτισμικά 
κλπ. χαρακτηριστικά του ελληνικού πληθυσμού της Μακεδονίας». 
Θα πρέπει, δηλαδή, να μετατοπίσουμε το ενδιαφέρον μας από την 
αναζήτηση της “ουσίας” της ελληνικότητας και της ελληνικής εθνι­

22. Είναι χαρακτηριστικό, για παράδειγμα, πως οι περισσότεροι τοπικοί χο­
ροί, που παρουσιάζονται από φολκλορικά συγκροτήματα της δυτικής Μακεδο­
νίας, χορεύονται μόνο με τη συνοδεία μουσικής και χωρίς στίχους (τραγούδι). Οι 
λόγοι είναι γνωστοί και, ουσιαστικά, βασίζονται στην εξ ορισμού αντιφατική και 
ανεξέλεγκτη τάση εθνικοποίησης των πολιτισμικών και γλωσσικών στοιχείων.



ΑΠΟ ΤΟΝ ΕΛΛΗΝΑ ΩΣ ΠΡΟΣΩΠΟ ΣΤΟ ΠΡΟΣΩΠΟ ΩΣ ΕΛΛΗΝΑ 61

κής ταυτότητας στα δεδομένα που λειτουργούν ως σύνορα και ορί­
ζουν αυτές τις έννοιες στο πλαίσιο της εκάστοτε ιστορικής συγκυ­
ρίας. Θα πρέπει να εντοπίσουμε, με άλλα λόγια, την προσοχή μας 
στο πρόσωπο ως Έλληνα παρά στον Έλληνα ως πρόσωπο.

ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ

abbot. G. (1903), The Tale of a Tour in Macedonia, Arnold, Λονδίνο.
ΑΒΔΕΛΑ, E. (1993), «Ο σοοιαλιομός των “άλλων”: ταξικοί αγώνες, εθνοτι- 

κές συγκρούσεις και ταυτότητες φύλου στην μετα-οθωμανική Θεσσα­
λονίκη», Ιστορικά, τόμ. 10, τχ. 18-19, σ. 171-204

ΑΓΓΕΛΟΠΟΥΛΟΣ, Γ. (1993), «Mothers of the Nation: Gender and Ethnicity 
in Rural Greek Macedonia», στο The Anthropology of Ethnicity: A 
Crìtica! Evaluation, τόμ. 4, Πανεπιστήμιο του Άμστερνταμ, Αμστερ­
νταμ, σ. 1-14.

ANDERSON, Β. (1983), Imagined Communities, Arnold, Λονδίνο.
αργυροπουλος, π. (1984), «Ο Μακεδονικός Αγών - Απομνημονεύματα», 

στο Κ. Σβολόπουλου (επιμ.), Ο Μακεδονικός Αγών - Απομνημονεύ­
ματα, ΙΜΧΑ, Θεσσαλονίκη, σ. 1-60.

βακαλοπουλος, Κ. (1987), Η Μακεδονία στα πλαίσια της Βαλκανικής 
Πολιτικής (1830-1986), Μπαρμπουνάκης, Θεσσαλονίκη.

βακαλοπουλος, κ. (1991), Ιστορία του Βόρειου Ελληνισμού - Μακεδο­
νία, Αφοί Κυριακίδη, Θεσσαλονίκη.

BALIBAR, Ε. - WALLERSTEIN, I. (1991), Φυλή, Έθνος, Τάξη. Οι διφορούμε­
νες ταυτότητες, Ο Πολίτης, Αθήνα.

banton, Μ. (1993), «Modelling Ethnic and National Relations», ετήσια διά­
λεξη της Ethnic and Racial Studies Journal, London School of Eco­
nomics, Λονδίνο.

ΒΑΡΔΑ, X. (1993), «Όψεις της πολιτικής αφομοίωσης στη δυτική Μακεδο­
νία στο Μεσοπόλεμο», Ιστορικά, τόμ. 10, τχ. 18-19, σ. 151-170.

BARTH, F. (1969), Ethnie Groups and Boundaries, Λονδίνο.
βερεμης, Θ. - Blinkhorn, μ. (1990), Modem Greece: Nationalism and 

Nationality, ELIAMEP, Αθήνα.
BOESHOTEN, van R. (1993), «Politics, Class and Identity in Rural Mace­

donia», ανακοίνωση στο συνέδριο The Anthropology of Ethnicity: A 
Critical Evaluation, Πανεπιστήμιο του Αμστερνταμ, Αμστερνταμ, 15- 
18 Δεκεμβρίου.

BRAILSFORD, Η.Ν. (1906), Macedonia, its Races and their Future, Metheun, 
Λονδίνο.



62 ΓΙΩΡΓΟΣ ΑΓΓΕΛΟΠΟΥΛΟΣ

BULGARIAN ACADEMY OF SCIENCES (1978), Macedonia: Documents and 
Material, Institute of History, Σόφια.

COHEN, A.p. (1985), The Symbolic Construction of the Community, Tavi­
stock Publications, Λονδίνο.

ΓΟΥΝΑΡΗΣ, B. (1993), «Εθνοτικές ομάδες και κομματικές παρατάξεις στη 
Μακεδονία των Βαλκανικών πολέμων», ανακοίνωση στο συνέδριο, 
Τα 80 χρόνια των Βαλκανικών πολέμων, της Εταιρείας Λογοτεχνικού 
και Ιστορικού Αρχείου, Αθήνα, 4-6 Απριλίου.

δημαρας Κ. Θ. (1985), Ελληνικός Ρομαντισμός, Ερμής, Αθήνα.
DUNCAN, Ρ. (1988), The Politics of Terror, Duke University Press, Ντάραμ 

(ΗΠΑ).
ERIKSEN, T.H. (1993), Ethnicity and Nationalism. Anthropological Perspe­

ctives, Pluto Press, Λονδίνο.
GELLNER, E. (1992), Έθνη και εθνικισμός, Αλεξάνδρεια, Αθήνα.
HAMMEL, E. (1993), «Demography and the Origins of the Yugoslav Civil 

War», Anthropology Today, τόμ. 8, No 4, σ. 4-9.
HECHTER, M. (1978), «Group Transformation and the Cultural Division of 

Labour», American Journal of Sociology, τόμ. 84, σ. 293-318.
HERZFELD, Μ. (1986), Ours Once More, Pella Press, Νέα Υόρκη.
HOBSBAWM, E. (1990), Nations and Nationalism since 1780, Cambridge 

University Press, Καίμπριτζ.
HOSCH, E. (1968), The Balkans, Faber and Faber, Λονδίνο.
ZI AK ΑΣ. Θ. (1993), Έθνος και παράδοση, Αιγαίον-Εναλλακτικές Εκδό­

σεις, Αθήνα.
JELAVICH, Β. (1983). Elistory of the Balkans, 2 τόμοι, Cambrige University 

Press, Καίμπριτζ-Λονδίνο-Νέα Υόρκη.
καρακαςιδου, A. (1993), «Politicizing Culture: Negating Ethnic Identity in 

Greek Macedonia», Journal of Modern Greek Studies, τόμ. 11, σ. 1-28.
ΚΑΡΑΜΠΕΛΙΑΣ, Γ. (1994), Ελλάδα - Μια χώρα των συνόρων, Αιγαίον, Α­

θήνα.
ΚΙΤΡΟΜΗΛΙΔΗΣ, Π. (1990α), «Imagined Communities and the Origins of the 

National Question in the Balkans», στο Θ. Βερέμης - M. Blinkhom (ε- 
πιμ.), Modem Greece: Nationalism and Nationality, ΕΛΙΑΜΕΠ, Αθήνα, 
σ. 23-66.

ΚΙΤΡΟΜΗΛΙΔΗΣ, Π. (1990(3), Η Γαλλική Επανάσταση και η Νοτιοανατολι­
κή Ευρώπη, Διάττων, Αθήνα.

κιτρομηλιδης, Π. (1993), «Προθέσεις και ζητούμενα στην ανάλυση του 
εθνικισμού - Σχόλιο στην εισήγηση του A.D. Smith», Ίστωρ, τχ. 6, Δε­
κέμβριος, σ. 13-17.

ΚΟΡΑΗ, X. (1992), «Ο Μπίτοφ, ο Μπίτος και τα νήματα», Ελευθεροτυπία, 
Αθήνα, 22 Νοεμβρίου.

ΚΩΦΟΣ, Ε. (1964), Nationalism and Communism in Macedonia, imxa, Θεσ­
σαλονίκη.



ΑΠΟ ΤΟΝ ΕΛΛΗΝΑ ΩΣ ΠΡΟΣΩΠΟ ΣΤΟ ΠΡΟΣΩΠΟ ΩΣ ΕΛΛΗΝΑ 63

ΚΩΦΟΣ, Ε. (1990), «National Heritage and National Identity in Nineteenth 
and Twentieth century Macedonia», στο Θ. Βερέμης - M. Blinkhom (ε- 
πιμ.), Modem Greece: Nationalism and Nationality, ΕΛΙΑΜΕΠ, Αθήνα, 
σ. 103-142.

ΚΥΡΙΑΚΙΔΗΣ, Σ. (1955), The Northern Ethnological Boundaries of Hel­
lenism, IMXA, Θεσσαλονίκη.

ΛΑΜΠΡΙΑΝΙΔΗΣ, A. (1982), Industrial Location in Capitalist Societies: the 
Tobacco Industry in Greece 1880-1980, unpublished Ph.D. Thesis, Lon­
don School of Economics, Λονδίνο.

ΛΑΦΑΖΑΝΗ, Δ. (1991), Cultures frontalières en Grèce: la question sociale 
locale de la différence culturelle, ανακοίνωση στο συνέδριο, «Cultures 
et régions transfrontalière en Europe à l’aube du marché unique», Col­
loque International de Geographie Politique, Ανδόρρες 27-29 Μαΐου.

λεκκας, n. (1992), Η εθνικιστική ιδεολογία, Μνημών, Αθήνα.
ΑΙΑΚΟΣ, A. (1985), Η ιταλική ενοποίηση και η Μεγάλη Ιδέα, Θεμέλιο, Α­

θήνα.
ΛΙΘΟΞΟΟΥ, Δ. (1983), «Η πολιτική του εξελληνισμοΰ της μακεδονικής μει­

ονότητας στο Μεσοπόλεμο», Πολίτης, τχ. 124, σ. 32-38.
ΜΑΖΑρακης-αινιαν, Κ. (1984), «Ο Μακεδονικός Αγών - Αναμνήσεις», 

στο Κ. Σβολόπουλος (επιμ.), Ο Μακεδονικός Αγών - Απομνημονεύ­
ματα, IMXA, Θεσσαλονίκη, σ. 165-265.

MISHEW, D. (1971), The Bulgarians of the Past, Amo Press, Νέα Υόρκη.
ΜΙΧΑΗΛ, Δ. (1992), Έθνος, εθνικισμός και εθνική συνείδηση, Λεβιάθαν, 

Αθήνα.
ΜΟΣΚΩΦ, κ. (1987), Εισαγωγικά στην ιστορία του κινήματος της εργατι­

κής τάξης. Η διαμόρφωση της εθνικής και κοινωνικής συνείδησης 
στην Ελλάδα, Καστανιώτης, Αθήνα.

μοςκωφ, κ. (1988), «Οι πολιτιστικές κοινότητες της Θεσσαλονίκης», στο 
Η διαχρονική πορεία του κοινοτισμού στην Μακεδονία, Κέντρο Ιστο­
ρίας Δήμου Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη, σ. 403-414.

παπαταξιαρχης, E. (1993), «Εισαγωγή: Το παρελθόν στο παρόν. Ανθρω­
πολογία, ιστορία και η μελέτη της νεοελληνικής κοινωνίας», στο Ε. 
Παπαταξιάρχης - Θ. Παραδέλης (επιμ.), Ανθρωπολογία και παρελ­
θόν, Αλεξάνδρεια, Αθήνα, σ. 13-78.

PEARSON, R. (1983), National Minorities in Eastern Europe 1848-1945, 
McMillan Press, Λονδίνο.

SCHEIN, M.D. (1975), «When is an Ethnic Group? Ecology and Class 
Structure in Northern Greece», Ethnography, τόμ. XIV, σ. 83-97.

SIMIC, A. (1991), «Obstacles to the Development of a Yugoslavian National 
consciousness: Ethnic Identity and Folk Culture in the Balkans», Jour­
nal of Mediterranean Studies, τόμ. 1, σ. 18-36.

ςκοπετεα, ε. (1988), Το «Πρότυπο Βασίλειο» και η Μεγάλη Ιδέα, Πολύ- 
τυπο, Αθήνα.



64 ΓΙΩΡΓΟΣ ΑΓΓΕΛΟΠΟΥΛΟΣ

ΣΚΟΠΕΤΕΑ, Ε. (1992), Η Δύση της Ανατολής, Γνώση, Αθήνα.
smith, A.D. (1986), The Ethnic Origins of Nations, Blackwell, Οξφόρδη.
SMITH, A.D. (1993), «Εθνικισμός και διεθνείς συγκρούσεις», Ίστωρ, τχ. 6, 

Δεκέμβριος, σ. 6-11.
ςταυριδου-πατρικιου, Ρ. (1995), «Πολιτικές θεωρίες και προτάσεις με­

τά τους Βαλκανικούς Πολέμους», στο Έθνος-Κράτος-Εθνικισμός, 
έκδοση της Εταιρείας Σπουδών Νεοελληνικού Πολιτισμού και Παι­
δείας, Αθήνα, σ. 319-335.

STOIANOVICH, Τ. (1960), «The Conquering Balkan Orthodox Merchant», 
Journal of Economic History, τόμ. 20, σ. 234-313.

The Compact Oxford English Dictionary (1993), Second Edition, bca, Λον­
δίνο.

ΤΣΙΟΥΛΚΑΣ, K. (1991), Συμβολαί εις την διγλωσσίαν των Μακεδόνων, 
Αθήνα 1907 (Χαρίσης, επανέκδοση: 1991).

ΤΣΟΥΚΑΛΑΣ, Κ. (1987), Κράτος, Κοινωνία, Εργασία στη μεταπολεμική 
Ελλάδα, Θεμέλιο, Αθήνα.

VERMEULEN, Η. (1984), «Greek Cultural Dominance Among the Orthodox 
Population of Macedonia During the Last Period of Ottoman Rule», 
στο A. Blok - H. Driessen (επιμ.), Cultural Dominance in the Mediter­
ranean Area, Katholieke Universiteit Nijmegen, Αμστερνταμ, σ. 225- 
255.

WILKINSON, H. (1951), Maps and Politics. A Review of the Ethnographic 
Cartography of Macedonia, Liverpool University Press, Λίβερπουλ.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

