
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Τόμ. 9 (1997)

  

 

  

  ΚΩΣΤΑΣ ΔΟΥΖΙΝΑΣ - RONNIE WARRINGTON, Ο
Λόγος του Νόμου, εκδ. Αλεξάνδρεια, Αθήνα 1994,
και Justice Miscarried, εκδ. Harvester Wheatsheaf,
Λονδίνο 1994. 

  Μαρία Αριστοδήμου   

  doi: 10.12681/hpsa.15235 

 

  

  Copyright © 2017, Μαρία Αριστοδήμου 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Αριστοδήμου Μ. (2017). ΚΩΣΤΑΣ ΔΟΥΖΙΝΑΣ - RONNIE WARRINGTON, Ο Λόγος του Νόμου, εκδ. Αλεξάνδρεια,
Αθήνα 1994, και Justice Miscarried, εκδ. Harvester Wheatsheaf, Λονδίνο 1994. Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής
Επιστήμης, 9, 226–236. https://doi.org/10.12681/hpsa.15235

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 27/01/2026 19:29:21



226 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

ΚΩΣΤΑΣ ΔΟΥΖΙΝΑΣ - RONNIE WARRINGTON, Ο Λόγος του Νόμου, 
εκδ. Αλεξάνδρεια, Αθήνα 1994, και Justice Miscarried, εκδ. Har­
vester Wheatsheaf, Λονδίνο 1994.

Εισαγωγή

Η συμβατική νομική παιδεία επιχειρεί να περιχαρακώσει το Δί­
καιο στην εικόνα μιας αυστηρής επιστήμης, ενός συστήματος κανό­
νων προορισμένων να αποτελέσουν αντικείμενο μηχανικής εκμά­
θησης και εφαρμογής. Και μπορεί μεν κατά καιρούς, γειτονικοί ε­
πιστημονικοί κλάδοι -η Ιστορία, η Κοινωνιολογία, οι Οικονομικές 
και Πολιτικές Επιστήμες- να παρείχαν πρόσφορο έδαφος, από το 
οποίο μια κριτική θέαση και αποτίμηση του Δικαίου να ήταν δυνα­
τή, η δυνατότητα, όμως, διαφυγής ήταν μηδαμινή και η τελική επι­
στροφή στο Δίκαιο σχεδόν υποχρεωτική. Αυτές οι πολλά υποσχό­
μενες, σε πρώτη ματιά, κριτικές προσεγγίσεις κατέληγαν συνήθως 
να επαναβεβαιώνουν την αυτάρκεια του δικαιικού συστήματος και 
αρκετές φορές, επίσης, την υπεροχή και κυριαρχία του έναντι των 
άλλων συστημάτων σκέψης.

Οι Κ. Δουζίνας και R. Warrington υπήρξαν από τους πρώτους 
που ανέλαβαν την επεξεργασία μιας νέας προσέγγισης του δικαίου, 
χρησιμοποιώντας τη σκέψη των Ντεριντά και Φουκώ, του Ρολάν 
Μπαρτ και του Πολ ντε Μαν. Συγκεκριμένα, ανέλαβαν να μας πεί- 
σουν ότι η κατάδυση στα μυστήρια και τη μαγεία της λογοτεχνίας, 
ο προβληματισμός γύρω από λογοτεχνικά κείμενα, δεν αποτελούν 
αποδράσεις από το δίκαιο, ενασχολήσεις ετεροειδείς και παράλλη­
λες προς αυτό. Η λογοτεχνία δεν αποτελεί μια διαφυγή από το δί­
καιο, αλλά στην πραγματικότητα το δίκαιο είναι μια διαφυγή από 
τη λογοτεχνία. Το δίκαιο είναι τελικά λογοτεχνία.

Μετανεοτερική νομική επιστήμη: Ο Λόγος του Νόμου

Είναι προφανής η αναφορά μου στο κύριο επιχείρημα του βιβλίου 
αυτού. Την κειμενικότητα του δικαίου και την αδυναμία του να α- 
ποδράσει από τη γλώσσα και τις γλωσσικές μεταφορές. Ο μετανεο- 
τερισμός, εγείροντας πολεμική κριτική κατά των μεγάλων αφηγή­
σεων, ανέδειξε την αποτυχία του προγράμματος του δυτικού δια­
φωτισμού να πραγματώσει την επαγγελθείσα πλήρη χειραφέτηση 
του ανθρώπου· υπογράμμισε την αντίθετη τροχιά την οποία διέ-



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 227

γράψε το διαφωτιστικό εγχείρημα και την οδυνηρή του κατάληξη 
στο θρυμματισμό, την υποδούλωση και την απορρόφηση του υπο­
κειμένου από μηχανισμούς χειραγώγησης και ομαλοποίησης.

Ο μετανεοτερισμός υπογράμμισε την απώλεια πίστης στη δυνα­
τότητα κατάκτησης της αλήθειας ή αλλαγής της κοινωνίας, μέσω 
της φιλοσοφίας και της επιστήμης. Οι πανηγυρικές και συχνά υπε­
ροπτικές βεβαιότητες της επιστημονικής γνώσης ως προς την ικα­
νότητά της να προσφέρει επαρκές εξηγητικό και αιτιολογικό σχή­
μα για τον τρόπο που ζούμε και για το πώς υπάρχουμε, η πεποίθη­
ση πως η γνώση διαδραματίζει τον κύριο ρόλο στη διαδικασία χει­
ραφέτησης του ανθρώπου, αυτήν τη στιγμή φαντάζουν απόμακρες 
και μετέωρες. Απεναντίας, οι θεωρητικοί του μεταμοντερνισμού 
αντιστέκονται στον πειρασμό να αναζητήσουν μια κάποια έννοια 
υπερβατικού υποκειμένου, που θα νοηματοδοτούσε την ανθρώπινη 
ζωή και ιστορία. Αντ’ αυτού, ομολογούν πως δεν υπάρχει ελπίδα 
σύγκλισης ή καθολικότητας.

Η καταγγελία της ίδιας της ιδέας της αλήθειας και του νοήμα­
τος της ιστορίας ως προόδου, σαν δύο από τις θεμελιώδεις αυτα­
πάτες πάνω στις οποίες δομήθηκε το νεοτερικό οικοδόμημα, ήλθε 
ως αναγκαίο επακόλουθο της κατάρρευσης της ίδιας της ιδέας του 
νοήματος, είτε στατικού είτε, καθ’ οιονδήποτε τρόπο, ελέγξιμου. 
Το διαφωτιστικό ιδεώδες ενός εύτακτου κόσμου εδραζόταν στην 
απεικονιστική αντίληψη για τη γλώσσα και στη θέση ότι τα γλωσ­
σικά σημεία απεικονίζουν την πραγματικότητα. Τα γλωσσικά ση­
μεία ωστόσο, αυτά καθαυτά, δε σημαίνουν τίποτε αλλά αποκτούν 
το νόημά τους από άλλα σημεία και εξαρτώνται, σε τελευταία ανά­
λυση, από όσα επιζητούν να αποκλείσουν. Τα κείμενα δεν είναι 
κλειστές και αυτάρκεις οντότητες εξοπλισμένες με ένα μοναδικό 
νόημα, αλλά υπόκεινται σε πολλαπλές ερμηνείες, εξαρτώμενες α­
πό τον εκάστοτε αναγνώστη που τις επιχειρεί, καθώς και από τις 
περιστάσεις κάτω από τις οποίες αυτές λαμβάνουν χώραν. Η άπο­
ψη ότι το νόημα είναι ορισμένο, βασιζόταν στην αντίληψη πως ο 
άνθρωπος, ως αυτόνομη οντότητα, ήταν προικισμένος με την ικα­
νότητα να μεταχειρισθεί τη γλώσσα, προκειμένου να πραγματώσει 
και να εκφράσει τον εαυτόν του/της. Ωστόσο, το μοναδικό, αυθε­
ντικό και ορισμένο άτομο, που τόσο προνομιακά εξέλαβαν ως αφε­
τηρία οι νεοτερικές θεωρίες, βρίσκεται επίσης στο έλεος της γλώσ­
σας και, επομένως, η ίδια η αφετηριακή αντίληψη δεν είναι τίποτα 
παραπάνω από ένας μύθος. Όπως η γλώσσα, ο πολιτισμός και η



228 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

ratio έχουν ιστορία, έτσι και η ίδια η φύση του ανθρώπου (άνδρα ή 
γυναίκας) δεν είναι ά-χρονη ή καθολική αλλά ιστορική, τυχαία και 
ενδεχόμενη.

Η αμφισβήτηση της θέσης ότι η ιστορία έχει σκοπό ή αιτία, ή ότι 
αντιπροσωπεύει εξέλιξη ή πρόοδο, εγείρει με τη σειρά της αμφιβο­
λίες ως προς τη νομιμότητα του παρόντος. Είναι χαρακτηριστική 
η υποψία, μήπως, τελικά, ο καλύτερος χώρος για την πραγμάτωση 
του διαφωτιστικού ιδεώδους της Τάξης είναι η φυλακή, και μήπως 
η επίτευξη αυτού του ιδεώδους έγινε δυνατή με την κατάπνιξη των 
ετερογενών απόψεων, των άλλων φυλών, των άλλων εθνών, του 
άλλου φύλου. Τα σχολεία, οι εκκλησίες, τα νοσηλευτικά ιδρύματα, 
τα εργοστάσια και ασφαλώς τα δικαστήρια και οι δικαστές έχουν 
το βαθμό συμμετοχής τους σε αυτό το πρόγραμμα καταστολής, ε­
φόσον έγιναν οι πρόσφοροι τόποι για την παραγωγή του «ομα­
λού» ατόμου.

Η φιλοσοφία, διεκδικώντας την αποκλειστική αξίωση να υπα­
γορεύει στους άλλους το τι να πουν και τι να πράξουν, τι είναι α­
λήθεια ή ψεύδος, τι έλλογο και παράλογο, έχει τη δική της θέση στη 
διαδικασία αυτή. Απαξιώνοντας τη λαϊκή γνώση, συντέλεσε στην 
εγκαθίδρυση ιεραρχιών, εξαρτήσεων και κηδεμονεύσεων. Προκει- 
μένου, ωστόσο, η φιλοσοφία να συλλάβει την ουσία της και να ορί­
σει την ύπαρξή της, έχει ανάγκη να διακρίνεται και να διαφοροποι­
είται από τα άλλα είδη λόγου: Οι προσπάθειες της, όμως, να κρα­
τηθεί αποχωρισμένη από τη λογοτεχνία και να διατηρήσει το status 
της, ως της κατεξοχήν προνομιούχου περιοχής του λόγου, μέσα στην 
οποία και μόνον είναι δυνατόν να αρθρωθεί ο λόγος περί της αλή­
θειας, είναι καταδικασμένες να αποτύχουν. Ακόμη και η φιλοσο­
φία δεν μπορεί να ευέλπιστεί να αποδράσει από τη γλώσσα, προ- 
κειμένου να επιτύχει την καθαρή και αυτο-θεμελιωμένη αλήθεια. Η 
φιλοσοφία, η πολιτική θεωρία και βεβαίως το δίκαιο έχουν τους ί­
διους όρους λειτουργίας με την ποίηση.

Οι συγγραφείς, το έργο των οποίων μας απασχολεί στο παρόν 
σημείωμα, ήταν από τους πρώτους που επιχείρησαν να γονιμοποι- 
ήσουν τις απόψεις αυτές στα νομικά κείμενα και τους νομικούς 
θεσμούς. Πρόκειται για ένα εγχείρημα που τους έδωσε πολλούς 
φίλους αλλά και πολλούς εχθρούς. Για όσους τους αντιμετωπί­
ζουν αρνητικά, ο μετανεοτερικός πόλεμος κατά των μεγάλων αφη­
γήσεων, η αξιωματική θέση ότι κανείς δεν μπορεί να βγει έξω από 
την ιδιαίτερή του ιστορία και, επομένως, να διατυπώσει καθολικά



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 229

έγκυρες κρίσεις, η απόρριψη της δυνατότητας σχηματισμού αντι­
κειμενικής αλήθειας εκτός γλώσσας και η έλλειψη πίστης στην ι­
στορική πρόοδο, διαγράφουν το φάσμα του μηδενισμού και του 
χάους. Αν κανένα σύστημα δεν αποκαλύπτει την πλήρη αλήθεια 
αλλά, στην καλύτερη περίπτωση, μια μόνον όψη της, αν ή εξουσία 
δε βρίσκεται στα χέρια αποκλειστικά μιας τάξης αλλά είναι αποκε­
ντρωμένη και διάχυτη παντού, αν δεν υπάρχουν πρότυπα στην ι­
στορία, αν το παρόν δεν είναι καλύτερο ή χειρότερο από το πα­
ρελθόν, πώς νομιμοποιείται η αντίσταση ή το αίτημα αλλαγής θε­
σμών που είναι σε ισχύ;

Μεταμοντέρνα ηθική: Justice miscarried

Τα ζητήματα αυτά αποτελούν το θέμα του δεύτερου βιβλίου που 
τιτλοφορείται Justice miscarried (Πεπλανημένη δικαιοσύνη).

Είναι προφανές πως οι αλλαγές στη σύλληψη και τους όρους δυ­
νατότητας θεωρητικών προτάσεων ωθούν σε επαναπροσδιορισμό, 
και όχι εγκατάλειψη, των πολιτικών επιδιώξεων και μεθόδων.

Στο θεωρητικό επίπεδο, η άποψη πως ό,τι εκλαμβάνεται ως δε­
δομένη αλήθεια και νόημα είναι ενδεχόμενο και τυχαίο σημαίνει ό­
τι η λογική, δυνάμει της οποίας οι πολιτικοί και κοινωνικοί θε­
σμοί της Δύσης διατηρούνται σε ισχύ, τίθεται υπό αμφισβήτηση, υ­
ποχρεώνοντας μας να επανεξετάσουμε τις βάσεις εγκυρότητάς της. 
Τούτο σημαίνει πως η μετανεοτερικότητα δεν είναι μηδενιστική 
αλλά, ανατρέποντας τις εσφαλμένες βεβαιότητες και ισχυρισμούς 
και τις αδικαιολόγητες πλάνες ως προς την αλήθεια, μας αναγκά­
ζει να έλθουμε αντιμέτωποι με την τυχαιότητα, το ενδεχομένως άλ­
λως έχειν του κόσμου μας. Αυτή η προσπάθεια κάθαρσης του θεω­
ρητικού πεδίου ανελκύει στην επιφάνεια τις κρυμμένες προϋποθέ­
σεις, πάνω στις οποίες στηρίζονταν οι φιλοσοφικές, ηθικές, νομι­
κές και πολιτικές χρήσεις των νοητικών μας δομών, και μετατοπί­
ζει το κέντρο της προσοχής προς τη λεπτομέρεια, το συγκείμενο 
και την οπτική γωνία θέασης των πραγμάτων. Κάτι τέτοιο δεν ο­
δηγεί στο χάος, όπως φοβάται η κατεστημένη επιστημονική άποψη, 
αλλά διανοίγει δημιουργικούς ορίζοντες.

Στο πολιτικό επίπεδο, οι σκοποί και οι στόχοι επίσης αλλάζουν. 
Η μέριμνα δεν αφορά πλέον σε αφαιρέσεις, όπως «οι μάζες», αλλά 
στο συγκεκριμένο υποκείμενο. Η προσοχή δεν εστιάζεται σε ένα 
μοναδικό καθοριστικό παράγοντα, όπως η οικονομία, αλλά σε



230 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

πολλαπλές διαδικασίες και συντελεστές. Η παρατήρηση δεν επικε­
ντρώνεται στο αντικειμενικό, το θεσμοθετημένο και το καθολικό, 
αλλά στο υποκειμενικό, το ετερογενές, το ποικίλο, το διαφορετικό, 
το αυθόρμητο και το σχετικό. Όχι στις μεγάλες αφηγήσεις, τις 
σφαιρικές διαδικασίες και τις μεγάλης κλίμακας πολιτικές αλλα­
γές, αλλά στις μικρο-αφηγήσεις, τις τοπικές, διάχυτες και υποτι- 
μημένες μικρο-συγκρούσεις.

Η πολιτική φιλοδοξία που λανθάνει στο εγχείρημα της αναμέ­
τρησης με το ηθικό αίτημα δεν είναι αμελητέα. Οι συγγραφείς εμ­
φορούνται από την ελπίδα επανόδου και επανεισαγωγής της ηθι­
κής στο δίκαιο, μετά από το νεοτερικό αποχωρισμό αυτών των δύο. 
Στη θέση της τυφλής θεάς Δίκης, επιδιώκουν «να αφαιρέσουν το 
προσωπείο από το πρόσωπο του υποκειμένου και τον οματόδεσμο 
από τους οφθαλμούς της δικαιοσύνης».

Στη νεοτερική σκέψη, η δικαιοσύνη ορίζεται με όρους καθολι­
κών νόμων, που εκπορεύονται από το άτομο. Κατά τον Καντ, η 
καθολική αρχή της ηθικής είναι η προσταγή: «πράττε κατά τέτοιον 
τρόπο, ώστε η αρχή της βούλησής σου να μπορεί πάντοτε να είναι 
έγκυρη ως αρχή που εγκαθιδρύει καθολικό νόμο».

Ωστόσο, όπως διαπιστώνουν οι συγγραφείς, το να θέτει κανείς 
τον εαυτόν του στη θέση του εκφορέα της καθολικής προσταγής α­
ποτελεί απόλυτη αδικία. Σημαίνει να προσπαθήσουμε να κατανοή­
σουμε τον άλλο με τους δικούς μας όρους, να ευθυγραμμιστούμε 
με τη δική μας ιδέα περί του πώς οφείλουμε όλοι να γίνουμε και 
πώς οφείλουμε όλοι να πράττουμε. Το αποτέλεσμα είναι η αναγω­
γή καθενός ανεξαιρέτως, ανεξάρτητα από χρώμα, φυλετική κατα­
γωγή, φύλο, κοινωνική τάξη, σε μια ουδέτερη και α-ηθική οντότη­
τα. Δίχως να αποτελεί ηθική στάση, η προσπάθεια που καταλήγει 
σε ενοποιούσες έννοιες είναι βαθιά ανήθικη, διότι μας αποτρέπει 
από το να εκτιμήσουμε τον άλλον με τους δικούς του/της όρους. 
Κατά τον Λεβινάς, ο άλλος είναι μοναδικός, ιδιαίτερος /ίδιος και 
δεν μπορεί να υπαχθεί στη δική μας εικόνα/παράσταση, ούτε είναι 
δυνατόν να περιμένουμε να αποδεχθεί τους ίδιους κανόνες με ε­
μάς. Το ηθικώς πράττειν δε σημαίνει πράττειν σε συμφωνία προς 
μια καθολική αρχή, αλλά σημαίνει ανταποκρίνεσθαι στις ανάγκες 
και τα αιτήματα του άλλου. Σε αντίθεση προς την αξίωση της ηθι­
κής φιλοσοφίας, αυτό το αίτημα δεν εξαρτάται από την καθολική 
ratio ή από το γενικό νόμο, αλλά από τη συγκεκριμένη ιστορική 
και εμπειρική συνάντηση με τον άλλον. Ο άλλος έρχεται πρώτος



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 231

(προηγείται) σε ένα ηθικό σύστημα. Ο άλλος, αν και ουδέποτε πλή­
ρως και καθ’ ολοκληρία γνώριμος, διεκδικεί να τον λάβουμε υπό­
ψη πριν από τη λήψη κάθε ηθικής ή δικαιικής απόφασης.

Με αφετηρία τον Αριστοτέλη, η αναζήτηση της ισότητας, της 
συμμετρίας και της ανισότητας αποτελεί μιαν άλλην όψη των νεο- 
τερικών θεωριών περί δικαιοσύνης. Ακολουθώντας και πάλι τον 
Λεβινάς, οι συγγραφείς επισημαίνουν ότι οι θεωρίες περί δικαιο­
σύνης που βασίζονται στην έννοια της ισότητας είναι ενδεχόμενο 
να καταλήξουν σε αδικία. Η δικαιοσύνη δεν είναι συμμετρία ή ισό­
τητα, αλλά απόλυτη δυ-συμμετρία. Τονίζουν ότι το νεοτερικό εγχεί­
ρημα κατασκευής κατηγοριών και διακρίσεων οδηγεί σε χειραγώ­
γηση και καταστολή των διαφορών, ιδιαίτερα εφόσον, στην πράξη, 
αυτές οι διαφορές μορφοποιούνται από τους κατόχους της εξου­
σίας. Αντί γι’ αυτό, οι συγγραφείς προβάλλουν την άποψη πως «η 
ηθική είναι πρωτίστως και κυρίως ο σεβασμός προς τη συγκεκρι­
μένη ιδιαιτερότητα του άλλου προσώπου, μέσα στη δική του ιδιο- 
προσωπία». Προτείνουν μια «ηθική της ετερότητας» με αφετηρια- 
κό σημείο τον άλλον, η οποία αρνείται την υπαγωγή του άλλου 
στο ίδιο. Ο άλλος δεν είναι το alter ego του εαυτού μας, ούτε η άρ­
νηση του εαυτού σε διαλεκτική σχέση που είναι δυνατόν να ολο- 
ποιηθεί σε μια μελλοντική σύνθεση. Ο άλλος έχει τα πρωτεία και 
αποτελεί προϋπόθεση για την ύπαρξη της γλώσσας, του εαυτού και 
του δικαίου.

Τονίζουν, επιπλέον, ότι η πολιτική φιλοσοφία και η νομική επι­
στήμη έχουν στηρίξει τις θεωρίες τους στην υπόθεση ότι η ανθρώ­
πινη φύση είναι αν-ήθικη. Η ηθική της ετερότητας, από την άλλη 
μεριά, προϋποθέτει την ηθική φύση της ανθρώπινης δι-υποκειμενι- 
κότητας. Υποστηρίζουν ότι το αίσθημα υποχρέωσης δεν απορρέει 
από την ύπαρξη και ισχύ νόμων (κανόνων).

Το αγαθό δεν είναι το αποτέλεσμα λειτουργίας των νόμων, αλ­
λά προηγείται κάθε νόμου, κανόνα και κανονιστικής αρχής. Η μέ­
ριμνα για τον άλλον είναι εγγενής και έμφυτη, δε χρειάζεται αιτιο­
λογία ή δικαιολόγηση, δεν απόκειται στη διακριτική μας ευχέρεια 
και επιζητεί άμεση ενεργοποίηση. Αυτό το αίτημα επιβάλλεται 
πριν από κάθε υπολογιστική θεώρηση της δικής μας αυτοσυντήρη­
σης και ύπαρξης.



232 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

Αντιγόνη

Κανένα κείμενο δεν εξεικονίζει τη δύναμη του ηθικού αιτήματος 
του άλλου πιο δυνατά, πιο άμεσα και πιο τραγικά από την Αντιγό­
νη. Κατά την άποψη των συγγραφέων, η Αντιγόνη είναι τόσο σημα­
ντική για τη θεμελίωση της δικαιοσύνης όσο και ο Οιδίπους Τύραν­
νος για την ψυχανάλυση. Προκειμένου να εκτιμηθεί η πρωτοτυπία 
που περικλείεται στην ερμηνευτική προσέγγιση της Αντιγόνης από 
τους δύο συγγραφείς, ας σταθούμε για λίγο στην περιγραφή προγε­
νέστερων ερμηνειών, οι οποίες και καθόρισαν τη μέχρι τώρα άπο­
ψή μας για το έργο. Αυτές οι αναγνώσεις, με προεξάρχουσα εκεί­
νην του Χέγκελ, είδαν το έργο να επικεντρώνεται γύρω από τη σύ­
γκρουση μεταξύ θετικού δικαίου (εκπροσωπούμενο από τον Κρέο- 
ντα) και φυσικού δικαίου (εκπροσωπούμενο από την Αντιγόνη). Η 
σύγκρουση παρουσιαζόταν με όρους δίπολων αντιθέσεων μεταξύ 
ανθρώπινης και θείας τάξης, κράτους και φυσικού δικαίου, άγρα­
φου και γραπτού νόμου, αιώνιου και σχετικού νόμου. Η σύγκρου­
ση, επίσης, επεκτείνεται, προκειμένου να συμπεριλάβει και τις αντι­
θέσεις μεταξύ ιδιωτικού και δημοσίου, κρατικής επιταγής και οι­
κογενειακού χρέους, των υποχρεώσεων που απορρέουν από το δε­
σμό αίματος και το συγγενικό δεσμό, σε αντίθεση με τις υποχρεώ­
σεις που πηγάζουν από την πολιτική αφοσίωση και πίστη.

Ωστόσο για τους δύο συγγραφείς, αυτές οι δίπολες αντιθέσεις 
και ανταγωνισμοί, αυτές οι συνθέσεις είναι πολύ ξεκάθαροι και α- 
πλουστευτικοί για να έχουν κάποια ερμηνευτική αξία.

Οι χαρακτήρες των ηρώων και οι νομιμοποιητικές αρχές δρά­
σης τους, οι πράξεις και τα λόγια τους δεν είναι εξαρχής ολοκλη­
ρωμένοι και εντελώς διαμορφωμένοι, ερμητικά κλειστοί και εντε­
λώς αντίθετοι ο ένας προς τον άλλον. Η αμφιβολία, η σύγκρουση 
και η ένταση ενυπάρχουν ταυτόχρονα τόσο στο εσωτερικό των χα­
ρακτήρων όσο και στη μεταξύ τους αλληλενέργεια. Κάτι που είναι 
αναμενόμενο, εφόσον η γλώσσα, το αμφισβητούμενο πεδίο, αποτε­
λεί μέσον και ταυτόχρονα φραγμό επικοινωνίας. Οι πρωταγωνι­
στές χρησιμοποιούν τις ίδιες λέξεις για να δηλώσουν διαφορετικά 
πράγματα. Η λέξη νόμος, για παράδειγμα, σημαίνει το νόμο του 
κράτους για τον Κρέοντα, ενώ για την Αντιγόνη σηματοδοτεί το 
θρησκευτικό νόμο, τα αρχέγονα και άγραφα έθιμα της οικογένειας 
του γένους (της συγγένειας) και του Αδη.

Η Αντιγόνη δεν προβάλλει κανένα δισταγμό αποδεχόμενη το



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 233

δικό της «οφείλειν» και αναλαμβάνει την ευθύνη ανεπιφύλακτα.
«Είναι ο αδελφός μου, πρέπει να τον θάψω». Αυτό το «άγριο, 

παράλογο» πρέπει, αναδύεται πριν από το νόμο. Η Αντιγόνη επο­
μένως θέτει σε ενέργεια το νόμο του νόμου (δίκαιο), δίνοντας προ­
τεραιότητα στο ηθικό προ του οντολογικού.

Η τραγικότητα της Αντιγόνης προέρχεται από το γεγονός ότι 
ποτέ δεν μπορούμε να γνωρίσουμε πλήρως τη Δίκη. Η Αντιγόνη 
πορεύεται προς το θάνατο αβέβαιη για το κατά πόσον η πράξη της 
είναι σύμφωνη προς τους αιώνιους νόμους του Άδη. Παρά ταύτα, 
μας διδάσκει ότι προκειμένου να προσεγγίσουμε τη Δίκη, πρέπει 
να αποπειραθούμε την υπέρβαση εαυτού και νόμου και να δοκιμά­
σουμε την εμπειρία της άφευκτης πτώσης. Προκειμένου η αυτο­
κρατορία του δικαίου να επανενσωματώσει το αίτημα της δικαιο­
σύνης, πρέπει να τείνει ευήκοον ους προς το κάλεσμα της Αντιγό­
νης και να λάβει υπόψη τις ιδιαιτερότητες του μοναδικού προσώ­
που. Εν ολίγοις, μια μετανεοτερική θεωρία της δικαιοσύνης πρέ­
πει να ανταποκριθεί στη φωνή της Αντιγόνης, πως οι καθολικοί 
νόμοι τότε μόνο μπορούν να εξασφαλίσουν δικαιοσύνη, όταν πα­
ραχωρήσουν θέση στη μοναδικότητα του προσώπου που αξιολογι­
κά προηγείται του νόμου.

Ο Χέγκελ βλέπει τη θυσία της Αντιγόνης να καταλήγει στην ε­
ξαΰλωση και υπέρβαση των ανταγωνιστικών αρχών. Για τον Χέ­
γκελ ο ιστορικός προορισμός της οικογένειας είναι να απαρνηθεί 
τον εαυτόν της χάριν της πόλεως, κατά τον ίδιο τρόπο που το κα­
θολικό απορροφά και υπερτερεί του μερικού, το δημόσιο του ι­
διωτικού. Ωστόσο, αψηφώντας το νόμο προκειμένου να υπερασπι­
στεί τις Αρχές της οικογένειας, η Αντιγόνη προτείνει μια δημόσια 
Αρχή μέσα από την ιδιωτική αφοσίωσή της προς τον αδελφό της. 
Ανατρέπει, επομένως, την τάξη προτεραιότητας μεταξύ κράτους 
και οικογένειας και εγείρει την οντολογική αρχή της αγάπης και τη 
μοναδικότητα του νεκρού αδελφού σε αρχή ηθικής δράσης. Προ­
κειμένου να αποδώσουμε δικαιοσύνη στην Αντιγόνη, πρέπει να λη­
σμονήσουμε τη δική μας παράδοση που ταυτίζει την ηθικότητα με 
την καθολικότητα. Σε αυτή την ανάγνωση, το αίτημα της ταφής του 
αναντικατάστατου αδελφού δεν αποτελεί παραβίαση του νόμου, 
αλλά το θεμέλιο που στηρίζει κάθε νόμο, στο βαθμό που ανταπο- 
κρίνεται στο αίτημα ενός συγκεκριμένου και μοναδικού προσώ­
που.

Το ατομικό έρχεται πάντοτε πριν από το καθολικό και ο νόμος



234 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

στον οποίο υπακούει η Αντιγόνη δεν είναι ο καθολικά ισχύον και 
έγκυρος, αλλά απόλυτα μοναδικός.

Από κοινού με τη νεοτερική σκέψη περί δικαιοσύνης, η αγαπημέ­
νη (προτιμώμενη) λέξη του Κρέοντα είναι η λέξη σύμμετρος. Ο Κρέ- 
ων αντιπροσωπεύει τον αθηναϊκό διαφωτισμό, τον έμπλεο πίστεως 
στη δυνατότητα της ratio να εκπολιτίσει και να οργανώσει τον κό­
σμο. Το πρώτο χορικό στάσιμο, η Ωδή προς τον άνθρωπο, εξυμνεί 
τις εκπολιτιστικές δυνατότητες και τα επιτεύγματα της ανθρώπινης 
λογικής και τέχνης. Η Αντιγόνη από την άλλη πλευρά, αντιπροσω­
πεύει τη σαπφεία πρωτογενή δύναμη της φύσης, την ατιθάσευτη α­
πό τη δύναμη του λόγου. Γι’ αυτήν, ο νόμος του νόμου είναι η μοί­
ρα, η τύχη, το πεπρωμένο. Τα κελεύσματά της είναι άδηλα και μπο­
ρούμε μόνο να τα μάθουμε μέσω και μέσα από παραβάσεις.

Ο έρωτάς της είναι ένα απόλυτο δόσιμο. Δώρο δίχως αντίδωρο. 
Για τον Κρέοντα αυτή η οικονομία είναι αδιανόητη, αφού δεν εί­
ναι έλλογη αλλά αλόγιστη και τερατώδης. Η τραγικότητα του Κρέ­
οντα έγκειται στο ότι είναι εντελώς ανίσχυρος απέναντι σε αυτή 
την αλλόκοτη οικονομία. Η επιθυμία της Αντιγόνης για τον άλλον, 
επιθυμία μέχρι θανάτου, προκαλεί τη συμβολική τάξη του Κρέο­
ντα, τη γλώσσα, το νόμο, την εξουσία ακόμη και το χρόνο. Γιατί η 
επιθυμία της Αντιγόνης ανήκει σε μια άλλη χρονικότητα και όχι 
στο γραμμικό χρόνο του δικαίου και των θεσμών. Έχει εγγραφεί 
μέσα της πριν και πέρα (εκτός) από οιονδήποτε χρόνο. Ο δικός της 
χρόνος είναι κυκλικός, προϋπάρχει και επιζεί του χρόνου γραφής 
του νόμου.

Η δική μας οικειότητα και έλξη προς την Αντιγόνη προκύπτει 
από τη δική μας έλλειψη και από την επιθυμία μας για τον άλλο. Η 
τραγωδία της Αντιγόνης είναι η δική μας τραγωδία γιατί, σαν την 
Αντιγόνη, δεν μπορούμε ποτέ πλήρως να γνωρίσουμε τι επιθυμεί ο 
άλλος από εμάς. Αυτή καθαυτή η έννοια της δικαιοσύνης είναι α­
πόρροια τούτης της επιθυμίας, ένα φαντασιακό προπέτασμα που 
ανήγειραν οι φιλόσοφοι, οι ποιητές και οι νομικοί προκειμένου να 
αποτρέψουν την απ’ ευθείας αναμέτρησή μας με το αναπόδραστο 
ερώτημα της επιθυμίας του άλλου. Η τραγωδία έγκειται στο ότι 
μπορούμε να διαπραγματευθούμε τη δική μας επιθυμία του άλλου, 
μέσω των φαντασιώσεών μας περί δικαιοσύνης, η ριζική όμως δυ- 
συμμετρία, το χάσμα της επιθυμίας του άλλου θα αφήνουν πάντο­
τε πίσω τους ένα υπόλοιπο, το οποίο ούτε ο νόμος ούτε η φαντα­
σία μπορούν ποτέ πλήρως να εξορκίσουν.



ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ... ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΕΣ 235

Το πρόβλημα για τις μετανεοτερικές θεωρίες της δικαιοσύνης έ­
γκειται στο πώς να συνδυάσουν έναν προ-λογικό, προ-οντολογικό 
Λόγο, που δίνει προτεραιότητα στη μοναδικότητα του προσώπου 
με το Λόγο του νόμου, ένα λόγο που βασίζεται στη λογική και 
προβάλλει αξιώσεις καθολικ(ευσιμ)ότητας. Οι συγγραφείς παρα­
δέχονται πως η Δικαιοσύνη είναι απορία. Το αίτημα του άλλου 
που προηγείται του νόμου, θείου ή ανθρωπίνου, είναι απροσδιόρι­
στο και απρόβλεπτο. Είναι ζήτημα μοίρας ή τύχης και, επομένως, 
είναι άγνωστο και μη δυνάμενο να καταστεί αντικείμενο εκ των 
προτέρων νομοθετικής διευθέτησης. Η μοίρα επιβάλλει ένα ηθικό 
αίτημα, το οποίο θα μπορούσε ακόμη και να αποκαλεστεί αρχέγο- 
νη ηθική. Η ανταπόκριση, όμως, σε αυτό το αίτημα δεν μπορεί να 
προσλάβει τη μορφή κάποιου κώδικα ή μιας συλλογής κανόνων 
και κανονιστικών αρχών. Κάτω από αυτές τις περιστάσεις, το μό­
νο που μας απομένει και στο μόνο που μπορούμε να ελπίζουμε 
δεν είναι σαφείς απαντήσεις ή ένα σύνολο ηθικών κριτηρίων, αλλά 
η άποψη ότι «είναι ακριβώς αυτή η άρνηση σύνταξης ηθικών κωδί­
κων που υπακούει σ’ ένα ηθικό αίτημα».

Για να είναι κανείς δίκαιος πρέπει να είναι ταυτόχρονα ελεύθε­
ρος και να συμμορφώνεται προς έναν κανόνα. Η δίκαιη Πράξη α­
παιτεί μιαν αδιάκοπη κίνηση μεταξύ του γενικού κανόνα και της 
ειδικής περίπτωσης, δεν έχει τόπο ανάπαυσης και δε βρίσκει ση­
μείο ισορροπίας. Εάν υπάρχουν κριτήρια δικαιοσύνης, τούτα είναι 
στιγμιαία μόνον και εμφανίζονται στο σημείο εφαρμογής τους, 
γιατί η δίκαιη απόφαση πρέπει ταυτόχρονα να είναι ρυθμισμένη 
χωρίς ρύθμιση. Αυτά τα κριτήρια είναι τοπικά, επιμέρους και α­
προσδιόριστα. Την ίδια στιγμή είναι συγκεκριμένα και δίνουν στη 
δικαιοσύνη υλική υπόσταση, τοπικό και φυλετικό προσδιορισμό.

Το αίτημα να εισακουσθεί ο άλλος ως πρόσωπο -το ηθικό αίτη­
μα- εισάγει, εξάλλου, μερικά ελάχιστα προαπαιτούμενα ως προς 
τη νομική διαδικασία· αφορούν στον τύπο της ακρόασης που πα- 
ραχωρείται στο άτομο μπροστά στο νόμο, καθώς και στη φύση της 
ερμηνείας και εφαρμογής των συναφών νομικών κανόνων.

Η πολιτική επιταγή της μετανεοτερικότητας είναι να διατηρεί 
τις αφηγήσεις σε κίνηση και κυκλοφορία, να εναλλάσσει τις θέσεις 
αφηγητών, ακροατών και αφηγήσεων και να τοποθετεί εναλλάξ το 
δικαστή στη θέση των διαδίκων και τους διαδίκους στη θέση του 
δικαστή.

Η μετανεοτερική νομική θεωρία φροντίζει να διασαλεύει τη νο­



236 ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ

μική απόφανση στο όνομα της δικαιοσύνης και να υπενθυμίζει στο 
νόμο την αναπόφευκτη βία του.

Η ανεκτίμητη συνεισφορά της μετανεοτερικής θεωρίας της δι­
καιοσύνης είναι ότι επιτρέπει στην ετερότητα να επιζήσει και να α- 
ποτελέσει το πεδίο από το οποίο είναι δυνατή η κριτική αποτίμηση 
της δικαιικής λειτουργίας.

Αυτή η κατάληξη, ενδεχομένως, απαρέσκει σε όσους αναζητούν 
στην Αντιγόνη -ή στα βιβλία των Κ. Δουζίνα και R. Warrington- 
τρόπους διευθέτησης και κατευνασμού επιτακτικών αλλά και αλ- 
ληλοσυγκρουόμενων αιτημάτων.

Θα ’πρεπε, ωστόσο, να έχουμε κατά νου ότι, για τους αθηναίους 
θεατές-πολίτες, η παράσταση της τραγωδίας δεν ήταν απλώς μία 
συγκινησιακή ή αισθητική εμπειρία, αλλά και ο τόπος όπου οι ε­
ντάσεις και οι αμφιβολίες ενός συνεχώς δονούμενου και μεταλ- 
λασσόμενου πολιτικού και πολιτισμικού συστήματος μετασχημα­
τίζονταν σε αντικείμενο δημόσιας διαμάχης. Αντικείμενο διαμά­
χης και όχι, όπως οι προγενέστερες αναγνώσεις της Αντιγόνης 
πρεσβεύουν, και οι Κ. Δουζίνας και R. Warrington αντιμάχονται, 
απλώς αντικείμενο σύνθεσης ή επίλυσης.

ΜΑΡΙΑ ΑΡΙΣΤΟΑΗΜΟΥ 
(Μετάφραση: Μαρίνα Μαροπούλου)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

