
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Vol 8, No 1 (1996)

  

 

  

  Feminist movement, feminist theory and
citizenship 

  Μάρω Παντελίδου-Μαλουτα   

  doi: 10.12681/hpsa.15243 

 

  

  Copyright © 2017, Μάρω Παντελίδου-Μαλουτα 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Παντελίδου-Μαλουτα Μ. (2017). Feminist movement, feminist theory and citizenship. Ελληνική Επιθεώρηση
Πολιτικής Επιστήμης, 8(1), 154–180. https://doi.org/10.12681/hpsa.15243

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 16/01/2026 09:24:59



ΜΑΡΩ ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ'

ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΟ ΚΙΝΗΜΑ, ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΗ ΘΕΩΡΙΑ 
ΚΑΙ ΙΔΙΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ

Η επαναφορά της συζήτησης γύρω από την ιδιότητα του πολίτη 
και την έννοια των δικαιωμάτων, την οποία η δράση των νέων κοι­
νωνικών κινημάτων έκανε αναγκαία,1 αποτελεί μια από τις σημα­
ντικότερες εισφορές τους στη σύγχρονη κοινωνική και πολιτική 
θεωρία. Η τάση διεύρυνσης του πολιτικού, απόρροια της αδιαμφι­
σβήτητης πρόκλησης που αντιπροσωπεύουν τα κινήματα αυτά για 
τη δημοκρατία,2 δεν μπορούσε παρά να προκαλέσει σημαντικές α­
ναθεωρήσεις στο επίπεδο της θεωρίας για την έννοια του πολίτη, 
τόσο ως πρακτικής όσο και ως ιδιότητας. Η φεμινιστική ιδιαίτερα 
θεωρία, παράγωγο του αντίστοιχου κινήματος,3 το οποίο μάλιστα 
χαρακτηρίζεται από ιδιότυπη σχέση θεωρίας και πράξης, όπου η ε­
μπειρία έχει προνομιακή θέση,4 έχει πολλαπλά προσβάλει την κυ­
ρίαρχη εννοιολόγηση του πολίτη. Κι αυτό γιατί η σχετική έννοια, 
ακόμη και σε πολλές από τις καθιερωμένες ως ριζοσπαστικές εκ­
δοχές της, αποδέχεται τη διχοτομία γυναίκες-άνδρες ως δεδομένη 
και καθοριστική για την ιδιότητα του πολίτη, και συνεπώς προ-

* Η Μάρω Παντελίόου Μαλούτα είναι Αναπληρώτρια καθηγήτρια Πολιτικής 
Επιστήμης, Πανεπιστήμιο Αθηνών.

1. Η σχετική βιβλιογραφία είναι τεράστια. Ενδεικτικά και μόνο αναφέρω ως α­
ντιπροσωπευτικά της πολυσχιδούς σύγχρονης προβληματικής: Β. Turner, 1993, F. 
Twine, 1994, B. van Steenbergen, 1994. Στην ελληνική βιβλιογραφία, ειδικά από φε­
μινιστική σκοπιά, βλ. Διοτίμα (υπό έκδοση).

2. Για τη σχετική προβληματική βλ. R.J. Dalton - Μ. Kuechler, 1990. Βλ.επίσης 
και Μ. Σπουρδαλάκης, 1990, ιδιαίτερα σ. 194-207, όσον αφορά το φεμινιστικό κίνη­
μα. Γενικότερα για το θέμα βλ. Α. Touraine, 1994.

3. Για την πολιτική σημασία του να αντιλαμβάνεται κανείς τη φεμινιστική θεω­
ρία ως απόρροια του αντίστοιχου κινήματος, και όχι απλώς ως μία από τις πολλές 
κατηγορίες της δυτικής σκέψης, βλ. J. Grant, 1993, σ. 3 κ.ε.

4. Η φεμινιστική θεωρία, αντίθετα από το μαζικό διεκδικητικό σκέλος του φεμι­
νιστικού κινήματος, παρουσιάζει εξαιρετική άνθηση τα τελευταία χρόνια. Στον α­
ντιφατικό χαρακτήρα της «κρίσης» του φεμινισμού αναφέρομαι στο Μ. Παντελίδου 
Μαλούτα (1995/96).

ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 8, ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ 1996



ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΟ ΚΙΝΗΜΑ, ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΗ ΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΙΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ 155

σλαμβάνει στην ουσία ως θεμιτό το υπάρχον «φύλο των δικαιωμά­
των».5 Σύμφωνα με αυτή την αντίληψη, δε φαίνεται παράλογο οι 
άνδρες να απαιτούν την κατοχύρωση των δικαιωμάτων τους, ενώ 
οι γυναίκες να διεκδικούν «θετικές δράσεις»,6 προσπαθώντας να 
βελτιώσουν τη μειονεκτική θέση τους. Η μετατόπιση της οπτικής 
από τους άνδρες στις γυναίκες, και τη δική τους ιστορική εμπειρία 
ως προς την ιδιότητα του πολίτη, μετατόπιση η οποία αποτέλεσε 
έκδηλο στόχο του φεμινισμού -η ιστορία του οποίου είναι στενό­
τατα συνδεδεμένη με την ιστορία (και την κριτική) της πολιτικής 
αντιπροσώπευσης- δεν μπορούσε παρά να προκαλέσει από την 
αρχή ουσιαστικές ανακατατάξεις στην κριτική κοινωνική θεωρία, 
και σημαντικές αλλαγές στην ίδια την εννοιολόγηση της ανισότητας, 
η οποία κυριαρχικά περιοριζόταν στην ταξική. Η δε φεμινιστική 
θεωρητική αντιμετώπιση της «διαφοράς», η οποία παραπέμπει στην 
απόρριψη της λανθάνουσας διάζευξής της από την «ισότητα»,7 συνέ­
βαλε ουσιαστικά στην επεξεργασία μιας αντίληψης για την ισότητα 
όλων, η οποία βασίζεται στο νομιμοποιητικό επιχείρημα ότι όλοι 
είναι διαφορετικοί μεταξύ τους κατά πολλούς και διαφορετικούς 
τρόπους, και συνεπώς κανείς δεν (πρέπει να θεωρείται ότι) αποτε­
λεί περισσότερο επιτυχή εκδοχή του προτύπου του πολίτη.

Η πρόκληση την οποία απευθύνει σήμερα ο φεμινισμός στη σύγ­
χρονη ιδιότητα του πολίτη και στη θεωρητική αντιμετώπισή της ξε- 
πέρασε πια τη φάση της επισήμανσης και της καταγγελίας του πολιτι­
κού αποκλεισμού των γυναικών,8 που χαρακτήριζε προηγούμενες 
δεκαετίες· αφορά πλέον πολλά και διαφορετικά πεδία ερμηνείας και 
ποικίλα σημεία αναφοράς, ενώ απορρέει από διαφορετικές θεωρητι-

5. Αυτός είναι και ο τίτλος συνεδρίου που οργανώθηκε από το Κέντρο Γυναικεί­
ων Μελετών Διοτίμα το Φεβρουάριο του 1996. Εκεί παρουσιάστηκε μια πρώτη εκ­
δοχή μέρους της προβληματικής του παρόντος άρθρου.

6. Για τη σχετική διαφοροποίηση βλ. J. Evans, 1995, σ. 4.
7. Διάζευξη η οποία έχει ως αποτέλεσμα την αποδοχή του θεμιτού χαρακτήρα 

της έννοιας της διαφοράς ως απόκλισης από τον κανόνα, αφού οι γυναίκες προ­
σλαμβάνονται ως οι «διαφορετικές». Στην προβληματική αυτή, η έννοια της ισότη­
τας συγχέεται συχνά με αυτή της ομοιότητας (οι γυναίκες στοχεύουν να αποκτήσουν 
όμοιες συνθήκες με τους άνδρες), ενώ αντιπαρατίθεται στο λεγόμενο φεμινισμό της 
διαφοράς, όπου διεκδικείται η νομιμοποίηση της ιδιαιτερότητας των γυναικών. Συ­
νεπώς, η διάζευξη των δύο εννοιών, παρότι όχι απαραίτητη, προβάλλει ως σχεδόν 
αυτόματη. Βλ. I. Young, 1990, σ. 85.

8. Για την προσωπική μου εκδοχή «καταγγελίας» της πολιτολογικής αντιμετώπι­
σης του αποκλεισμού των γυναικών, και κυρίως για σχετική βιβλιογραφία, βλ. Μ. 
Παντελίδου Μαλούτα, 1987.



156 ΜΑΡΩ ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ

κές επεξεργασίες του αποκλεισμού, αλλά και από διαφορετικές ανα­
θεωρητικές οπτικές βασικών συστατικών στοιχείων της δυτικής πο­
λιτικής σκέψης. Σε γενικές γραμμές πάντως, οι κριτικές θεωρήσεις 
της ιδιότητας του πολίτη και των δικαιωμάτων από τη σκοπιά του 
φύλου, οι οποίες γεννήθηκαν στο πλαίσιο του φεμινιστικού κινήμα­
τος, οδηγούν σε εναλλακτικές προτάσεις για τη συγκρότηση των εν­
νοιών αυτών με βάση τη γυναικεία κοινωνική εμπειρία, χωρίς βέβαια 
να αφορούν μόνον αυτή. Ορισμένες σχετικές θεωρήσεις προβάλλουν 
τις μητρικές ιδιότητες ως πρότυπο για τις αντίστοιχες πολιτικές,9 
άλλες επιμένουν στην αρχή της ισότητας προτείνοντας τρόπους για 
την ουσιαστική εφαρμογή της μέσω της καταπολέμησης της πολύ­
μορφης κοινωνικής ανισότητας, άλλες εξακολουθούν να τονίζουν τη 
«διαφορά»,10 και προκρίνουν μιαν αντίληψη διττής «οικουμενικότη- 
τας» για την ιδιότητα του πολίτη και συνακόλουθα την αντιπροσώ­
πευση κατά ομάδες.11 Μια άλλη κατηγορία φεμινιστικών αμφισβη­
τήσεων προωθεί άλλη κατηγοριοποίηση των δικαιωμάτων, πέρα α­
πό το κλασικό τρίπτυχο αστικά-πολιτικά-κοινωνικά,12 η οποία να 
περιλαμβάνει και τα αναπαραγωγικά,13 ενώ σε άλλες, άλλου τύπου 
θεωρητικές αναζητήσεις, διατυπώνεται το ερώτημα κατά πόσον η 
λογική των δικαιωμάτων επαρκεί για την προώθηση ουσιαστικά ι­
σότιμων προσωπικών σχέσεων.14 Τέλος, η επαφή με ψυχαναλυτικές 
θεωρήσεις, η ανάπτυξη φεμινιστικής μεταδομιστικής οπτικής και, 
κυρίως η (θεωρητική αλλά και βιωματική) υπόθεση που αναφέρεται 
στην αναγκαιότητα αναδιαπραγμάτευσης της εννοιολόγησης της υ­
ποκειμενικότητας, μέσω της αποδόμησης του ομόκεντρου και ορθο­
λογικού ατόμου του Διαφωτισμού,15 επιτρέπει τη διαμόρφωση φε­
μινιστικών θεωρήσεων για την ιδιότητα του πολίτη ως μία από τις 
πολλαπλές και ποικιλόμορφες ταυτότητες των υποκειμένων. Μια

9. Βλ. την κλασική σχετική προβληματική της J. Bethke Elshtain, 1981, αλλά και 
την αντίστοιχη της S. Ruddick, 1980, καθώς και τον αντίλογο της Μ. Dietz, 1985 (ελ­
ληνική μετάφραση, 1995).

10. Για το δίλημμα «ισότητα ή διαφορά» βλ. G. Bock - S. James, 1992.
11. Βλ. F. Gaspar, 1995 για το ιστορικό της σχετικής διεκδίκησης, και Ε. Βαρίκα, 

1995, για έναν τεκμηριωμένο θεωρητικό αντίλογο.
12. Κλασικό σημείο αναφοράς παραμένει το δοκίμιο του 1949 του Τ.Η. Mar­

shall, 1995.
13. Βλ. δύο διαφορετικές σχετικές οπτικές, όπως εκφράζονται από την L. Gor­

don, 1976 και την A. Rich, 1976.
14. Βλ. τη σχετική προβληματική της Τ. Παντελαίου (υπό δημ.).
15. Βλ. για παράδειγμα, J. Flax, 1993 και J. Butler, 1990.



ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΟ ΚΙΝΗΜΑ, ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΗ ΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΙΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ 157

ταυτότητα, που ως σήμερα οριοθετείται περιοριστικά και συγχρό­
νως βιώνεται διαφορετικά από τα υποκείμενα, ανάλογα με τα πολ­
λαπλά συστήματα κοινωνικής ανισότητας στα οποία εμπλέκονται· 
ενώ θεωρητικά, είναι πλέον φανερό, ότι θα πρέπει να διερευνάται 
με βάση την υπόθεση ότι το «γυναικείο» και το «ανδρικό» αποτε­
λούν κυρίως πολιτικές και κοινωνιολογικές κατηγορίες,16 οι οποί­
ες διαμεσολαβούν στις σχέσεις των υποκειμένων με τον περίγυρό 
τους. Σε αυτό το πλαίσιο -όπου η διάκριση δημόσιου-ιδιωτικού 
και οι μεταξύ τους διαπλοκές προσλαμβάνονται ως ιστορικές και 
αναστρέψιμες- εντάσσεται και η παρακάτω απόπειρα προβληματι­
σμού γύρω από την ιδιότητα του πολίτη, με κεντρικό σημείο ανα­
φοράς την έννοια της οικουμενικότητας ως έμφυλης, αλλά όχι δι- 
χοτομικής. Μια έννοια η οποία περιλαμβάνει το φύλο στην πολλα- 
πλότητά του· όπως, δηλαδή, βιώνεται από τις κατεξοχήν κατακερ­
ματισμένες γυναικείες υποκειμενικότητες, και όπως το φεμινιστι­
κό κίνημα και η αντίστοιχη θεωρία επέτρεψαν να διαφανεί.17

I. Η αντίφαση μεταξύ της υποτέλειας που επιφυλάσσεται στις γυ­
ναίκες -με νομιμοποιητικές αναφορές στη φύση τους18- και της οι­
κουμενικής ισότητας των δικαιωμάτων, η οποία αφορά τους «ε­
λεύθερους και ίσους» πολίτες, αποτελεί βασικό στοιχείο της φιλο­
σοφικής κληρονομιάς της δυτικής σκέψης. Η αντίφαση αυτή έγινε 
έντονα αισθητή από τη στιγμή που οι γυναίκες απέκτησαν πολιτι­
κά δικαιώματα, και αποτέλεσε έναυσμα για τις διεκδικήσεις του 
φεμινιστικού κινήματος της δεκαετίας του ’60, στις οποίες είναι 
φανερή η συνειδητοποίηση ότι η ισότητα των δικαιωμάτων δεν αρ­
κεί για την απελευθέρωση των γυναικών,19 και συνεπώς ούτε για

16. IV αυτή την υπόθεση, βλ. τον τρόπο με τον οποίο η J. Butler, 1987, σ. 129, 
παρουσιάζει τη σκέψη της Μ. Wittig.

17. Είναι προφανές ότι, και στο σημείο αυτό όεν υπάρχει καμία και κανενός εί­
δους φεμινιστική θεωρητική συναίνεση, ούτε βέβαια φιλοδοξώ να παρουσιάσω κά­
ποια συνισταμένη σχετικών φεμινιστικών αντιλήψεων, πράγμα αδύνατο εξάλλου, 
αφού γύρω από αυτό που αποκαλείται «αποδόμηση του φύλου» επικεντρώνεται 
στην παρούσα φάση η πιο γόνιμη (και έντονη) θεωρητική αντιπαράθεση στο χώρο 
του φεμινισμού. Επιδιώκω, απλώς, να καταθέσω την απόλυτα προσωπική μου εκ­
δοχή, όσον αφορά αυτό που αντιλαμβάνομαι ως μια από τις σημαντικότερες εισφο­
ρές του σύγχρονου φεμινισμού στην κριτική κοινωνική θεωρία.

18. Βλ. για παράδειγμα, S.M. Okin, 1979, σ. 106 κ.ε.
19. Βλ. G. Bock, 1993, σ. 67, σχετικά με τη στροφή από την «ισότητα» στη «δια­

φορά», την οποία συνεπάγεται η σχετική συνειδητοποίηση. Βλ. επίσης και J. Scott, 
1990, όπου επιχειρείται αποδόμηση του δίπολου ισότητα ή διαφορά.



158 ΜΑΡΩ ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ

την ουσιαστική αναγωγή τους σε πολίτες. Κι αυτό, βέβαια, επειδή 
αφενός στην ίδια την εννοιολόγηση της ιδιότητας του πολίτη είναι, 
εδώ και 2.500 χρόνια, εγγεγραμμένο το ανδρικό φύλο, και αφετέ­
ρου διότι για να γίνουν ουσιαστικά πολίτες τα υποκείμενα γυναι­
κείου φύλου δεν αρκεί το δικαίωμα της ψήφου. Χρειάζεται να δη- 
μιουργηθούν προϋποθέσεις ουσιαστικής απελευθέρωσης των γυ­
ναικών από την παραδοσιακή υποτελή τους θέση και τους κατανα­
γκασμούς που προβάλλονται ως φυσικοί, έτσι ώστε να αποκτή­
σουν, εκτός των άλλων, και πραγματικούς λόγους συμμετοχής 
στην πολιτική διαδικασία. Η αυξημένη αίσθηση ματαιότητας που 
αφορά την εμπλοκή στην πολιτική και η οποία χαρακτηρίζει το γυ­
ναικείο εκλογικό σώμα,20 μαρτυρεί ότι κάτι τέτοιο δεν έχει ακόμη 
συντελεσθεί. Μαρτυρεί επίσης, ενδεχομένως, και ότι είναι αδύνατο 
να συντελεσθεί με τους όρους με τους οποίους προωθείται, διότι η 
αναγωγή του «γυναικείου», όπως ορίζεται σήμερα, σε «πολιτικό» 
εμπεριέχει μια εσωτερική αντίφαση που δε μοιάζει ακυρώσιμη.

Η τελευταία αυτή παρατήρηση υποδεικνύει την κατεύθυνση 
προς την οποία θα πρέπει να στραφεί η αναζήτηση απάντησης στο 
απόλυτα θεμιτό ερώτημα, που αφορά το νόημα της επαναφοράς 
της συζήτησης γύρω από το ζήτημα των δικαιωμάτων από φεμινι­
στική σκοπιά, και μάλιστα με σημείο αναφοράς κοινωνίες στις ο­
ποίες η κατοχύρωση της ισότητας των τυπικών δικαιωμάτων απο­
τελεί λίγο ως πολύ τελειωμένο θέμα. Γιατί επανέρχεται τώρα το 
ζήτημα των δικαιωμάτων, όταν η κυριαρχία και η αποδοχή ενός 
λόγου του Διαφωτισμού περί ισότητας είναι θεωρητικά αδιαμφι­
σβήτητη,21 ενώ παράλληλα, είναι αναμφίβολο -και υπογραμμίζεται 
από το φεμινιστικό κίνημα από τη δεκαετία του ’60- ότι η νομική 
κατοχύρωση της ισότητας δεν επέφερε την άρση της γυναικείας υ- 
ποτέλειας; Τι νέο έχει να εισφέρει μια φεμινιστική θεώρηση των 
δικαιωμάτων, πέρα από την τετριμμένη επισήμανση περί διάστα­
σης τύπου και ουσίας, σε συνθήκες όπου γίνεται όλο και περισσό­
τερο φανερό (και λόγω των κοινωνικών κινημάτων), ότι οι λύσεις 
σε κατηγοριακά κοινωνικά προβλήματα είναι συχνά πολύ ευρύτε­
ρες και με οικουμενικές επιπτώσεις;

Θα πρέπει να σημειωθεί καταρχάς ότι, μετά το τέλος του ψυ­

20. Βλ. σχετικά εμπειρικά δεδομένα στο Μ. Παντελίδου Μαλούτα, 1992, σ. 93-102.
21. Γιατί βέβαια δεν αμφισβητείται ότι πρέπει να υπάρχει ισότητα των φύλων. 

Οι διαφωνίες αφορούν το περιεχόμενο της «ισότητας» και τους τρόπους συνάρθρω­
σής της με την «ελευθερία».



ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΟ ΚΙΝΗΜΑ, ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΗ ΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΙΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ 159

χρού πολέμου, η ίδια η ιδιότητα του πολίτη βρίσκεται σε διαδικα­
σία μετάλλαξης, τόσο στην Ευρώπη όσο και αλλού, αφού διαφαί- 
νονται τα όρια και τα αδιέξοδα στα οποία οδηγεί η ανδροκεντρική 
και εθνοκεντρική εννοιολόγησή της. Ενώ ήδη η δράση των κοινω­
νικών κινημάτων τις προηγούμενες δεκαετίες πολλαπλά προσέβα­
λε την καθιερωμένη σχετική αντίληψη, η αναγκαιότητα σύνδεσης 
της σύγχρονης έννοιας του πολίτη με το έθνος-κράτος προβάλλει, 
λόγω των πρόσφατων εξελίξεων, ως λιγότερο απαραίτητη -κάτι 
που αποτελεί σημαντική καινοτομία- και η αναφορά στον ευρω- 
παίο πολίτη φαίνεται όλο και λιγότερο ουτοπική.22 Παράλληλα, 
δεν μοιάζει πλέον με ανατρεπτικό σύνθημα, αλλά ανάγεται σε γε­
νική παραδοχή, ότι η ισότητα των πολιτικών δικαιωμάτων σε συν­
θήκες κοινωνικής ανισότητας είναι προφανώς ανίκανη να διαμορ­
φώσει πολίτες που ισότιμα ασκούν τα δικαιώματά τους, ενώ η με­
τανάστευση διευρύνοντας την κατηγορία των πολιτών δευτέρας 
διαλογής, δημιούργησε νέα θεωρητικά προβλήματα και όσον αφο­
ρά την έμφυλη διάσταση της ιδιότητας του πολίτη.

Σε αυτό το πλαίσιο, της γενικευμένης αμφισβήτησης της κλασι­
κής έννοιας του πολίτη, είναι αξιοσημείωτο ότι, κατά κανόνα, οι 
διαφορετικές θεωρητικές απόπειρες επαναφοράς της συζήτησης 
περί δικαιωμάτων, παρά τις ουσιώδεις διαφορές τους, έχουν ως 
κεντρικό κοινό σημείο την αδιαμφισβήτητη αποδοχή του κοινωνι­
κού φύλου ως διχοτομικής σχέσης. Κι αυτό, παρότι, βέβαια, υπάρ­
χουν πολλαπλοί τρόποι με τους οποίους οι γυναίκες (και οι άν- 
δρες) βιώνουν τον αποκλεισμό, και συνεπώς πολλές οπτικές για 
την ανάλυσή του. Η αποδοχή του κοινωνικού φύλου ως διχοτομι- 
κής σχέσης χαρακτηρίζει, εξάλλου, σε μεγάλο βαθμό, και την ως 
τώρα επαφή των ίδιων των γυναικών με τη λογική των δικαιωμά­
των, παρά το γεγονός ότι αυτές από μη πολίτες μετεξελίχθησαν σε 
κατά παραχώρηση πολίτες, φέροντας όλες τις μειονεξίες τις οποί­
ες πολιτισμικά απέκτησαν και οι οποίες θεωρήθηκαν φυσικές, με 
βάση τις κυρίαρχες αναπαραστάσεις για το φύλο τους. Το ζήτημα 
είναι (σύμφωνα με αυτή τη λογική) ή πώς να τονίσουμε την ισότη­
τα των δύο κοινωνικών φύλων ως ηθική επιταγή ή πώς να υπο­
γραμμίσουμε τη διαφορά γυναικών και ανδρών, η οποία γεννά ει­

22. Βλ. Ε. Meehan, 1993. Βλ. επίσης την αντίληψη της Ch. Mouffe, 1995, σ. 265, 
για την ευρωπαϊκή ταυτότητα, ως «ταυτότητα που αποδέχεται τη διαφορετικότητα 
και η οποία επιδεικνύει τον πορώδη χαρακτήρα των ορίων της, ενώ ανοίγει προς 
τον έξω χώρο που την καθιστά εφικτή».



160 ΜΑΡΩ ΠΑΝΤΕΛΙΑΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ

δικά δικαιώματα για τις γυναίκες. Δηλαδή, το πρόβλημα προς επί­
λυση μοιάζει να αφορά, είτε τις διακρίσεις σε βάρος των γυναι­
κών, είτε το ότι ο νόμος δεν διαφοροποιεί αρκετά τα υποκείμενα 
ανάλογα με το γυναικείο ή ανδρικό φύλο τους.23 Επικεντρωνόμενη 
κατά κανόνα, μέχρι πρόσφατα, στις δύο αυτές προβληματικές ως 
προς τα δικαιώματα, η φεμινιστική θεώρηση κατέδειξε ότι αποδέ­
χεται την απλουστευτική διχοτομική αντίληψη της πραγματικότη­
τας: γυναίκες-άνδρες, θύματα-θύτες, εξουσιαστές-εξουσιαζόμενοι.

Η αποδοχή αυτή, ωστόσο, πρέπει πλέον να αμφισβητηθεί -και 
όντως αμφισβητείται από μεμονωμένες φωνές,24 που όμως βρίσκο­
νται σε έναν εξαιρετικά εχθρικό περίγυρο- αφού δημιούργησε α­
διέξοδα, σε μια συγκεκριμένη ιστορική στιγμή, στη φεμινιστική 
δράση (και αμηχανία στην αντίστοιχη θεωρία) κάνοντας φανερή 
την υπέρμετρα αυθαίρετη (και καταπιεστική για πολλές γυναίκες) 
ομοιογενοποίηση την οποία συνεπάγεται: Τα τελευταία χρόνια γί­
νεται πράγματι όλο και περισσότερο αποδεκτό, ότι οι διαφορές 
μεταξύ των γυναικών είναι τόσο σημαντικές, ώστε να ανάγουν τη 
γυναικεία υποκειμενικότητα σε πολυσύνθετη και πολύμορφη οντό­
τητα, που δεν μπορεί να οριστεί συνοπτικά και αποκλειστικά από 
τη θέση του κατώτερου στο σύστημα σχέσεων των φύλων. Ούτε βέ­
βαια υπάρχει μία γυναικεία πολιτική ταυτότητα, με ποικιλόμορ­
φες έστω εκφράσεις, όπως δεν υπάρχει και ένας τρόπος με τον ο­
ποίο οι γυναίκες βιώνουν το σώμα και τη σεξουαλικότητά τους.25 
Με αυτή την έννοια, οι γυναίκες, πολυδιάστατα υποκείμενα που φέ­
ρουν πολλαπλές ταυτότητες, αντιλαμβάνονται ως περιοριστικές τις 
αναφορές στη «διαφορά των φύλων», η οποία ομοιογενοποιώντας 
εσωτερικά δύο συγκροτημένες κατηγορίες φύλου, παγιώνει και α­
ντικειμενοποιεί τα υποτιθέμενα χαρακτηριστικά τους, νομιμοποιεί 
ιδεολογικά συγκεκριμένα πρότυπα συμπεριφοράς φύλου, ενώ συ­
σκοτίζει την πολλαπλότητα των έμφυλων ταυτοτήτων τους.

Από τη στιγμή, όμως, που θα αποδεχτούμε την πραγματικότητα

23. Βλ. Ζ. Eisentein, 1988.
24. Βασικό σχετικό σημείο αναφοράς αποτελεί το J. Butler, 1990, και της ίδιας, 

1993.
25. «Ain’t I a woman?» Διερωτάται η Β. Hooks στις αρχές της δεκαετίας του ’80, 

υπογραμμίζοντας ότι αν οι γυναίκες «διαφέρουν» από τους άνδρες, δεν διαφέρουν 
πάντως κατά τον ίδιο τρόπο όλες. Η καταγγελία αυτή του κυρίαρχου φεμινιστικού 
ρεύματος, από την πλευρά μαύρων φεμινιστριών, άνοιξε το δρόμο στην αποδόμηση 
του φύλου.



ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΟ ΚΙΝΗΜΑ, ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΗ ΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΙΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ 161

της γυναικείας ετερογένειας και πολυμορφίας, είναι εύλογο ότι 
συνακόλουθα θα αρχίσουμε να αμφισβητούμε τον ιστορικά ανα­
γκαίο και τον θεωρητικά καθοριστικό χαρακτήρα της διπολικότη- 
τας γυναίκες-άνδρες, και ότι πολιτικά θα παραπέμψουμε στους 
διαπλεκόμενους παράγοντες που συνθέτουν την κοινωνική υποτέ- 
λεια. Για παράδειγμα, η διεκδίκηση δικαιωμάτων από τις γυναίκες 
υπήρξε, προφανώς, κατά κανόνα ίδιον γυναικών που ανήκαν σε 
προνομιούχες, κατά τα άλλα, κοινωνικές ομάδες. Ποια ισότητα δι­
καιωμάτων μπορούν να διεκδικήσουν ως γυναίκες, οι γυναίκες 
που ανήκουν σε μειονότητες και των οποίων οι αντίστοιχοι άν- 
δρες είναι υποτελείς; Ίσες με ποιους μπορούν αυτές να επιδιώ­
ξουν να γίνουν ως πολίτες;26 Βλέπουμε δηλαδή, ότι η ίδια η εξέλι­
ξη της φεμινιστικής αμφισβήτησης - από τη διεκδίκηση ίσων δικαι­
ωμάτων και την προσπάθεια νομιμοποίησης της διαφοράς γυναι- 
κών-ανδρών, ως θεμιτής και όχι ως αξιολογικής, στην επιδίωξη ε­
πισήμανσης των διαφορών μεταξύ των γυναικών, και από την α­
ναγκαιότητα αποδοχής των εσωτερικών διαφοροποιήσεων και α­
ντιφάσεων του κάθε μεμονωμένου υποκειμένου, στην απόρριψη 
των προκατασκευασμένων ταυτοτήτων που τα εγκλωβίζουν- οδη­
γεί στην αμφισβήτηση της ίδιας της διχοτομίας γυναίκες-άνδρες, η 
οποία προβάλλει όχι μόνο ως θεωρητικά αβάσιμη αλλά και ως κα­
ταπιεστική για όλους.27

Είναι προφανές, ότι πολλαπλοί άξονες ομαδοποιούν τα υπο­
κείμενα ανάλογα με διαφορετικά σημεία αναφοράς, τα οποία σε 
συγκεκριμένες συνθήκες ανάγονται σε παράγοντες καταπίεσης, ό­
πως το φύλο, η ηλικία, η ύπαρξη ή όχι αρτιμέλειας, οι σεξουαλικές

26. Βλ. γι’ αυτό το θέμα A. Yeatraan, 1994, σ. 47-48.
27. Δε θα πρέπει να θεωρηθεί ότι η παραπάνω σκιαγράφηση αποτελεί, γενικά, α­

ποδεκτή άποψη για την πορεία της φεμινιστικής αμφισβήτησης, διότι κάτι τέτοιο 
δεν αληθεύει. Πρόκειται για την προσωπική μου ανάγνωση της σχετικής πορείας 
και ως τέτοια θα πρέπει να προσληφθεί. Θεωρώ απαραίτητη την επισήμανση αυτή, 
διότι οι μη εξοικειωμένοι αναγνώστες με τη φεμινιστική θεωρία, τις αντιφάσεις και 
τις διαφωνίες που εμφανίζονται στο πλαίσιο του γόνιμου διαλόγου που συντελεί- 
ται στο εσωτερικό της, είναι δυνατό να εκλάβουν μια απόλυτα υποκειμενική (και 
ενδεχομένως περιθωριακή) υπόθεση ως φεμινιστική ορθοδοξία. Σχετική παρεξήγη­
ση νομίζω ότι συνέβη με τη διάκριση συνείδησης φύλου και φεμινιστικής συνείδη­
σης, την οποία προτείνω στο Μ. Παντελίδου Μαλούτα, 1992, σ. 127-161, και η ο­
ποία έγινε μάλλον αντιληπτή ως γενικά αποδεκτή φεμινιστική κατηγοριοποίηση, 
στο βαθμό που η συγγραφέας η οποία τη χρησιμοποιεί δεν παραπέμπει στη μελέτη 
όπου την εισηγούμαι. Βλ. N. Kyriazis, 1995, σ. 278 και ιδιαίτερα σ. 299, υποσ. 27.



162 ΜΑΡΩ ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ

προτιμήσεις, η κοινωνική τάξη, η εθνότητα, το θρήσκευμα, η φυλή 
κ.ά. Η αποσιώπηση της πολλαπλής αυτής υποκειμενικής αναφο­
ράς και η ομοιογενοποίηση των γυναικών (όπως και των ανδρών), 
την οποία συνεπάγεται η αποδοχή του φύλου ως διχοτομικής σχέ­
σης (καθώς και οι πολιτικές που απορρέουν από την αποδοχή αυ­
τή28), ακυρώνουν στην ουσία την προσπάθεια καταγγελίας της κα­
ταπιεστικής ιδεολογικής λειτουργίας της διάκρισης δημόσιο-ιδιω- 
τικό, η οποία πρωτίστως αποτελεί έκφραση και συγκεκριμενοποί­
ηση της φαντασίωσης περί φυλετικής διπολικότητας.29 Ενώ η κοι­
νωνία βασίζεται σε πολυμορφίες, σε πολλαπλότητες και σε διαφο­
ρές, ώς σήμερα οι διαφορές αυτές δομούνται κυρίως σε διπολικό- 
τητες, κάτι που διευκολύνει το να βιώνονται ως ιεραρχικές, άρα 
ως σχέσεις εξουσίας. Συνεπώς, όταν οι κοινωνικοοικονομικές εξε­
λίξεις (και λόγω του φεμινιστικού κινήματος) συμβάλουν προς 
την κατεύθυνση της άμβλυνσης της αυστηρής κατανομής των κοι­
νωνικών ρόλων των φύλων, μια φεμινιστική πολιτική που διεκδι- 
κεί το δικαίωμα στη «διαφορά» των γυναικών δεν λειτουργεί πλέ­
ον αποδοτικά υπέρ τους, αφού αποδέχεται την κυρίαρχη ομοιογε- 
νοποιητική και περιοριστική φυλετική διπολικότητα. Δεν μπορεί 
κανείς να προσβάλει τη θέση του ως «άλλου», όταν διεκδικεί ως ο 
«άλλος». Το ζητούμενο είναι, μάλλον, πώς θα διεκδικηθεί το δι­
καίωμα όλων να αναπτύξουν και να εκφράσουν όλες τις πλευρές 
της προσωπικότητάς τους που είναι μοναδική, πέρα από προκαθο­
ρισμένους ρόλους και πρότυπα, και βεβαίως πέρα από οποιαδήπο­
τε λογική που νομιμοποιεί την έννοια της διπολικότητας των φύ­
λων, η οποία αποδεικνύεται ως ουσιώδης μόνο για τη λειτουργία 
ενός εξουσιαστικού συστήματος σχέσεων. Στη σημερινή συγκυρία, 
αυτή είναι νομίζω η μόνη λογική περί δικαιωμάτων η οποία, λαμ- 
βάνοντας υπόψη ότι ο τρόπος με τον οποίο οριοθετούνται οι ταυ­
τότητες των υποκειμένων ως προς το φύλο έχει σαφείς πολιτικές 
προεκτάσεις, δείχνει παράλληλα και ότι τα όρια του δυνατού είναι 
πάντα ευρύτερα από την υπάρχουσα πραγματικότητα.

28. Οι πολιτικές που εφαρμόστηκαν στο πλαίσιο ανάπτυξης του κράτους πρό­
νοιας αποτελούν κλασικό παράδειγμα. Βλ. σχετικά παραδείγματα στο Μ. Παντελί- 
δου Μαλοΰτα, 1988.

29. Η κριτική στις διπολικότητες, κεντρική στο έργο του J. Derrida, έχει φανεί ι­
διαίτερα γόνιμη σε φεμινίστριες θεωρητικούς, όπως η D. Elam, 1994, και η J. Butler, 
1990 και 1993, οι οποίες βασίζουν σε αυτή την κριτική τους, που αφορά το σύστημα 
σχέσεων των φύλων.



ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΟ ΚΙΝΗΜΑ, ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΗ ΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΙΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ 163

II. Η ιδιότητα του πολίτη, που αποδόθηκε στις γυναίκες με κύριο 
νομιμοποιητικό επιχείρημα την ιδιαίτερη κοινωνική εισφορά τους 
(που στην ουσία παραπέμπει στη βασική βιολογική «διαφορά» των 
φύλων, δηλαδή στη δυνατότητα σύλληψης και τη συνακόλουθη εν­
δεχόμενη μητρότητα), εμπεριέχει την κεφαλαιώδη αντίφαση ότι 
στην ίδια την εννοιολόγησή της παραπέμπει σε ό,τι δεν είναι γυ­
ναικείο. Κεντρικό κριτήριο της ιδιότητας του πολίτη, η ανεξαρτη­
σία, περιγράφει πράγματι ό,τι θεωρείται ανδρικό: το να έχεις τη 
δυνατότητα να φέρεις όπλα, να έχεις περιουσία και να είσαι αυτε­
ξούσιος,30 ώστε να μπορείς να εξουσιάζεις και άλλους. Οι θεωρη­
τικοί του κοινωνικού συμβολαίου μάλιστα,31 απεικόνιζαν τη δια­
φορά των φύλων ως την πολιτική διαφορά μεταξύ της ελευθερίας 
(άνδρες) και της υποτέλειας (γυναίκες), με αποτέλεσμα το παράδο­
ξο τόσο του αποκλεισμού όσο και της αποδοχής των γυναικών στο 
χώρο της πολιτικής με βάση τις ίδιες ιδιότητες:32 Οι γυναίκες που 
λόγω των «φυσικών» ιδιοτήτων τους αποκλείονταν, ενσωματώθη­
καν στην πολιτική διαδικασία ως ο «άλλος», ο υποδεέστερος, και 
με ύψιστο πολιτικό καθήκον (που απορρέει από τη «διαφορά» 
τους και νομιμοποιεί την ιδιόρρυθμη θέση τους ως πολιτών - μη 
πολιτών) την πραγμάτωση της ικανότητάς τους να τεκνοποιούν.

Ένα μέρος, συνεπώς, της τυπικής ισότητας με τους άνδρες το 
κέρδισαν οι γυναίκες λόγω της «διαφοράς» τους, μια διαφορά που 
προσλαμβάνεται ως προς την κύρια έκφρασή της, τη μητρότητα, 
και ως παράγοντας που εξ ορισμού αποκλείει τις γυναίκες από το 
πολιτικό, αλλά και ως αντίστοιχη κοινωνική εισφορά με την «υπη­
ρεσία προς την πατρίδα».33 Μητρότητα η οποία, εξάλλου, συμπυ­
κνώνει και στο επίπεδο των φεμινιστικών διεκδικήσεων αμφιτα­
λαντεύσεις μεταξύ της θεώρησής της ως εμπόδιο για την επίτευξη 
της γυναικείας απελευθέρωσης, αλλά και ως στοιχείο νομιμοποίη­
σής της.34

Με βάση τα παραπάνω, είναι μήπως θεμιτό να συμπεράνουμε ό­
τι, παρά τις αδυναμίες της, η σύγχρονη έννοια του πολίτη περι­

30. C. Pateman, 1989, σ. 185 κ.ε.
31. Βλ, C. Pateman, 1988, σ. 6 κ.ε.
32. Βλ. C. Pateman, 1992, σ. 19 κ.ε.
33. Τώρα που και μητέρες περιλαμβάνονται στο στρατό τι γίνεται; Διερωτάται η 

C. Pateman, 1992, σ. 27, αναφερόμενη στο γυναικείο 6% που συμμετείχε στον πόλε­
μο του Ιράκ από την αμερικανική πλευρά.

34. Βλ. Ε. Βαρίκα, 1994, σ. 41.



164 ΜΑΡΩ ΠΑΝΤΕΛ1ΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ

λαμβάνει τελικά, ή τουλάχιστον μπορεί να περιλάβει τις γυναίκες 
με τη λεγάμενη διαφορετικότητά τους; Άρα το ζήτημα είναι, α­
πλώς, πώς να επιτευχθούν περαιτέρω επιμέρους βελτιώσεις στο ε­
πίπεδο των κοινωνικών παροχών, και συνεπώς η κλασική λογική 
των δικαιωμάτων επαρκεί, στο μέτρο που αυτά διευρύνονται; Νο­
μίζω ότι πρόκειται για λάθος ερώτημα. Διότι το πρόβλημα με την 
τυπική ισότητα, που δεν κατόρθωσε να λειτουργήσει ουσιαστικά 
ως τέτοια, δεν είναι η όποια «διαφορά» των φύλων, αλλά η γυναι­
κεία υποτέλεια. Και βεβαίως, καμιά μορφή ουσιαστικής ισότητας, 
πουθενά και ποτέ, δεν μπορεί να περιλάβει και να αφομοιώσει στο 
πλαίσιό της ένα καθεστώς υποτέλειας.35 Συνεπώς, το να γίνουν οι 
γυναίκες αποδεχτές στο χώρο του πολιτικού ως «γυναίκες», δηλα­
δή, όπως τις όρισαν οι άνδρες, αποτελεί κοινωνικά και πολιτικά 
μη πραγματοποιήσιμο όραμα, ενώ θεωρητικά οδηγεί σε αδιέξοδα. 
Γιατί είναι προφανές ότι, το να είναι ένα υποκείμενο ο «άλλος», ο 
διαφορετικός από αυτόν που ορίζει και που ιδιοποιείται την «οι- 
κουμενικότητα», το τοποθετεί σε θέση μειονεξίας και εξάρτησης.36 
Και ενώ το ανδρικό φύλο είναι ιστορικά εγγεγραμμένο στην εννοι- 
ολόγηση του πολίτη, αντίστοιχα ο αποκλεισμός των γυναικών ε­
μπεριέχεται στην ίδια έννοια· θα πρέπει μάλιστα να υπογραμμι­
στεί ότι, το γυναικείο δομείται μέσω του σχετικού αποκλεισμού, 
κάτι που σηματοδοτεί την αντίφαση που βιώνουν οι γυναίκες ως 
πολίτες.

Εξάλλου, αν η οικουμενικότητα της ιδιότητας του πολίτη υπήρ­
ξε ψεύτικη, αφού παρέπεμπε πάντα ουσιαστικά, αν όχι και τυπικά, 
στην ανδρική «οικουμενικότητα» την οποία και περιέγραφε,37 πα­
ράλληλα, οι απόπειρες αποδοχής των γυναικών με τη «διαφορετι­
κότητά» τους κατέληξαν σε εκσυγχρονιστική νομιμοποίηση της υ- 
ποτέλειας, και δημιούργησαν πολλαπλά θεωρητικά και πρακτικά 
προβλήματα στο επίπεδο της δημοκρατίας.38 Οι προσπάθειες δε ό­
σων γυναικών επέλεξαν να χωρέσουν στις ήδη υπάρχουσες κατη­
γορίες πολιτικότητας κατέληξαν σε θλιβερή υιοθέτηση ανδρικών 
στερεοτύπων, τα οποία καθόλου δεν επέφεραν λύσεις στο σημαντι­

35. Βλ. για το θέμα αυτό, C. Paternali, 1992, σ. 28.
36. J. Flax, 1993, σ. 139.
37. Βλ. S.M. Okin, 1989, σ. 10-13, σχετικά με την ψεύτικη ουδετερότητα ως προς 

το φύλο.
38. Με το θέμα αυτό έχω ασχοληθεί περισσότερο στο Μ. Παντελίδου Μαλούτα, 

1996.



ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΟ ΚΙΝΗΜΑ, ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΗ ΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΙΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ 165

κό πρόβλημα νομιμοποίησης που αντιμετωπίζει το δημοκρατικό 
πολιτικό σύστημα σήμερα, ούτε συνέβαλαν ουσιαστικά στην κατα­
πολέμηση του ανδροκεντρισμού και της συνακόλουθης γυναικείας 
υποτέλειας. Άρα δεν αρκεί (για τις γυναίκες) η φεμινιστική κριτική 
στην κοινωνική δόμηση του γυναικείου. Είναι απαραίτητη και η 
συνοδευτική κριτική που αφορά το ανδρικό, και γενικότερα η επι­
σήμανση της καταπιεστικής δομής και λειτουργίας του συστήμα­
τος σχέσεων των φύλων. Όσον αφορά δε την ιδιότητα του πολίτη, 
η ενδεχόμενη σχετική παράλειψη είναι ιδιαίτερα κρίσιμη: Προφα­
νώς δεν επιθυμούν οι γυναίκες, από περιθωριοποιημένα λόγω του 
φύλου τους υποκείμενα, να μεταμορφωθούν σε περιθωριοποιημέ­
να υποκείμενα λόγω του ολιγαρχικού και αλλοτριωτικού χαρα­
κτήρα του πολιτικού συστήματος, που βασίζεται στην φυλετική δι- 
πολικότητα. Συνεπώς, πρέπει να αμφισβητήσουν τις αλληλεξαρτή­
σεις του εξουσιαστικού, διχοτομικού συστήματος σχέσεων των φύ­
λων, συνολικά, με την ιδιότητα του πολίτη, και όχι απλώς τη σχέση 
του (προκαθορισμένου ως προς τα συστατικά στοιχεία του) φύλου 
τους με αυτήν.

Αυτό που επιβάλλεται στη σημερινή συγκυρία ώστε να επιτευ­
χθεί το παραπάνω, είναι μια ριζική αναδιατύπωση της ίδιας της α­
ντίληψης περί της ιδιότητας του πολίτη, η οποία προϋποθέτει τη 
ριζική επανεξέταση της έννοιας του έμφυλου υποκειμένου, που έ­
χει ή που διεκδικεί δικαιώματα.39 Γιατί βέβαια, ενώ η συνύπαρξη 
της γυναικείας κοινωνικής κατωτερότητας με την τυπική ισότητα 
των δικαιωμάτων ανδρών και γυναικών ανάγει σε εύλογο το ερώ­
τημα αν η υποτέλεια πηγάζει τελικά από το δημόσιο ή τον ιδιωτικό 
χώρο, αν δεχθούμε ότι πηγάζει κυρίως από το δεύτερο, η όλη προ­
βληματική περί δικαιωμάτων, όπως συνήθως αναπτύσσεται, μοιά­
ζει να παραπέμπει σε μια επιθυμία διαχείρισης της υποτέλειας. 
Αυτό όμως «επιδιώκουν» οι γυναίκες;40 Ή μια ριζική αναδιαπραγ- 
μάτευση του ιεραρχικού περιεχομένου των σχέσεων των φύλων; 
Κάτι που προϋποθέτει, όπως φαίνεται, ριζική αναδιατύπωση της 
ίδιας της έννοιας του έμφυλου.

39. Για κάθε συζήτηση περί δικαιωμάτων και ιδιότητας του πολίτη, κλασικό ση­
μείο αναφοράς παραμένει το κείμενο του Τ.Η. Marshall του 1949 ( ελληνική έκδοση 
1995).

40. Προφανώς οι γυναίκες συνολικά, ως κοινωνική κατηγορία, δεν «επιδιώ­
κουν» τίποτα. Αυτό που αμφισβητώ με το παραπάνω σχήμα λόγου, είναι το ότι η 
διαχείριση της υποτέλειας αποτελεί τρόπο επίλυσης του «γυναικείου ζητήματος».



166 ΜΑΡΩ ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ

Η προβληματική περί δικαιωμάτων, ακόμη και στην πιο σύγ­
χρονη ριζοσπαστική εκδοχή της, όταν αποδέχεται ως κοινωνικά α­
ναγκαία και υποκειμενικά καθοριστική τη φυλετική διχοτομία, εί­
ναι υπέρμετρα περιοριστική. Είναι «λίγη» ως προς το ζητούμενο, 
το οποίο ίσως, πράγματι, να συνιστά ένα μη διαπραγματεύσιμο αί­
τημα με τους σημερινούς όρους. Συνεπώς, θα πρέπει να διατυπω­
θεί με εντελώς νέους. Γιατί οι πολιτικές και κοινωνικές συνδηλώ­
σεις της διάκρισης γυναίκες-άνδρες είναι αυτές που, παραμένο- 
ντας στο απυρόβλητο της κριτικής, δημιουργούν τα αδιέξοδα στον 
ουσιαστικό εκδημοκρατισμό της ιδιότητας του πολίτη από τη σκο­
πιά του φύλου. Αν, δηλαδή, δεχτούμε τη(ν) (απόλυτα καλοπροαί­
ρετη) συλλογιστική που επικεντρώνεται στο πώς θα γίνουν ουσια­
στικά πολίτες οι γυναίκες ως γυναίκες, αυτό σημαίνει ότι αποδε­
χόμαστε τα περιοριστικά πλαίσια της ανδροκεντρικής (και πα­
τριαρχικής) ερμηνείας της έννοιας του πολίτη, για την οποία είναι 
δεδομένο σε τι παραπέμπει η κατηγορία γυναίκες και σε τι η αντί­
στοιχη άνδρες· κατηγορίες οι οποίες ουσιοκρατικά ορίζονται, σε 
τελική ανάλυση, από το βιολογικό φύλο στο οποίο θεωρείται ότι 
αντιστοιχούν. Αρα, είναι δεδομένος και ο υποδεέστερος και συ­
μπληρωματικός κοινωνικός ρόλος των γυναικών, έστω μετεξελισ- 
σόμενος και «εκσυγχρονισμένος».

Η ανδροκεντρική αυτή οπτική παραβλέπει ότι (αν μας έμαθε 
κάτι η φεμινιστική θεωρία ως σήμερα, είναι ότι) το κοινωνικό φύ­
λο, κατηγορία ανάλυσης, δεν είναι κάτι το δεδομένο έξω από το 
χώρο και το χρόνο, ούτε απλή απόρροια της βιολογίας, αλλά σύ­
στημα σχέσεων με πολιτισμικό περιεχόμενο. Το ανδρικό και το γυ­
ναικείο αλληλοεξαρτώνται, αλληλοκαθορίζονται και επίσης μετα­
βάλλονται, ενώ οι φυλετικές οριοθετήσεις κοινωνικά χαλαρώνουν. 
Εξάλλου, αυτό που προβάλλει σήμερα ως πραγματικότητα σε σχέ­
ση με τη φυλετική διπολικότητα δεν προϋπάρχει, αλλά δομείται 
μέσω των αναπαραστάσεων της πραγματικότητας αυτής. Είναι, 
συνεπώς, θεμιτό να φανταστούμε πολλούς και διαφορετικούς τρό­
πους με τους οποίους θα ήταν δυνατό να λειτουργεί το βιολογικό 
φύλο σε κοινωνίες, στις οποίες δε θα υπήρχε ένα εξουσιαστικό σύ­
στημα σχέσεων των κοινωνικών φύλων,41 υπόθεση που ενισχύεται 
από πορίσματα της κοινωνικής ανθρωπολογίας.42 Ας αποδεχτούμε

41. Βλ. J. Flax, 1993, σ. 140.
42. Για μια ενδιαφέρουσα παρουσίαση ανθρωπολογικών προσεγγίσεων στο φύ­

λο, βλ. Ε. Παπαταξιάρχης - Θ. Παραδέλης, 1992, την εισαγωγή.



ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΟ ΚΙΝΗΜΑ, ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΗ ΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΙΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ 167

λοιπόν, αφενός ότι η κοινωνική διαφοροποίηση και η ιεράρχηση 
που παραπέμπει στο καθιερωμένο δίπολ,ο γυναίκες-άνδρες αποτε­
λεί πιθανή ερμηνεία και ιστορική αξιολόγηση της σημασίας της 
βιολογικής διαφοράς, ότι είναι, δηλαδή, μία από τις δυνατές ερμη­
νείες του δίπολου αρσενικό-θηλυκό, στη βάση του οποίου διαφο­
ρετικές κοινωνίες δομούν ποικίλες κοινωνικές διαφοροποιήσεις 
δεν είναι δεδομένη, ούτε ιστορικά αναγκαία- και αφετέρου, ότι η 
αποδοχή της, η οποία υφέρπει σε όλες τις προσπάθειες αναγνώρι­
σης του γυναικείου ως «ισάξιου» του ανδρικού, δεν οδηγεί σε τελι­
κή ανάλυση στην επίτευξη του στόχου του ώριμου φεμινισμού, 
που (πρέπει να) συμπυκνώνεται πλέον σε ένα πανανθρώπινο απε­
λευθερωτικό όραμα, προϋπόθεση της υλοποίησης του οποίου είναι 
η μη αποδοχή της διχοτομικής λογικής.43

Στο επίπεδο δε της θεωρίας της δημοκρατίας, οι ως τώρα κοι- 
νωνικοπολιτικές εξελίξεις έχουν δείξει ότι, αφενός διεκδικώντας 
και ουσιαστικά ίσα δικαιώματα με τους άνδρες οι γυναίκες διεκδι- 
κούν στην πραγματικότητα πολύ λίγα·44 και αφετέρου, επιβεβαιώ­
νουν ότι οι γυναίκες ως γυναίκες, δηλαδή ως υποκείμενα «χωρίς 
πατρίδα» κατά την V. Woolf,45 συνθέτουν κατηγορία που δεν χω­
ράει στην έννοια του πολίτη, γιατί αποτελούν μέρος της συγκροτη­
μένης πολιτείας μόνο ως υποδεέστερες, ως «διαφορετικές» συνο­
λικά από τους άνδρες. Πώς μπορεί, συνεπώς, να είναι ουσιαστική 
η δημοκρατία, ακόμη και όταν προωθεί διορθωτικές παρεμβάσεις 
τύπου «θετικών διακρίσεων» υπέρ των γυναικών, όταν εξακολου­
θεί να βασίζεται σε ένα διχοτομικό σύστημα εξουσιαστικών σχέσε­
ων, όπως είναι αυτό των φύλων; Πώς μπορεί να συνυπάρχει δη­
μοκρατία με ένα κοινωνικό πλαίσιο αυστηρών, οριοθετημένων και 
αδιαπέραστων ταυτοτήτων, και ειδικότερα ταυτοτήτων φύλου, οι

43. Βέβαια, σε κοινωνίες όπου οι διακρίσεις σε βάρος των γυναικών είναι πάντα 
εξόφθαλμες ή όπου οι προσπάθειες αναίρεσης κεκτημένων του γυναικείου κινήμα­
τος είναι απειλητικές, επιβάλλονται οι κλασικές μορφές διεκδικήσεων και ένας φε­
μινιστικός λόγος που να παραπέμπει κριτικά στις αρχές του Διαφωτισμού. Καθό­
λου δεν εισηγούμαι την εγκατάλειψη του κινήματος ή της παραδοσιακής φεμινιστι­
κής πολιτικής. Αυτό που προσπαθώ να τονίσω είναι ότι η ίδια η ανάπτυξη του φε­
μινιστικού κινήματος και της αντίστοιχης θεωρίας, μπορεί να θεωρηθεί ότι υποδη­
λώνει πως ήρθε η στιγμή πλέον να ορισθούν άλλοι κανόνες του παιχνιδιού και με 
σημείο αναφοράς την έμφυλη διάσταση της υποκειμενικότητας, οι οποίοι να ξεπερ­
νούν τη φυλετική διχοτομία.

44. Βλ. G. Bock, 1993, σ. 67 αναφερόμενη σε άλλη προβληματική.
45. V. Woolf, 1938, σ. 197.



168 ΜΑΡΩ ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ

οποίες δομούνται αντιθετικά, διχοτομικά και γι’ αυτό ιεραρχικά;46 
Ερωτήματα ιδιαίτερα επίκαιρα, αφού ποτέ δεν ήταν περισσότερο 
επιτακτικό από σήμερα, ως προϋπόθεση για τη δημοκρατία, το δη­
μοκρατικό πρόταγμα της αποδοχής της ποικιλίας στην έκφραση 
της υποκειμενικής ταυτότητας, μιας αποδοχής που να ξεπερνά την 
ανοχή, και που να προσλαμβάνει ως αναμενόμενη κατηγορία ζωής 
το ποικιλόμορφο της έκφρασης της υποκειμενικής υπόστασης του 
καθενός.47

Η εγγενής αδυναμία της δημοκρατίας, η συνύπαρξη δηλαδή πο­
λιτικής ισότητας και κοινωνικής ανισότητας, είναι πράγματι ιδιαί­
τερα έκδηλη με σημείο αναφοράς το φύλο.48 Γιατί ακόμη και οι 
προσπάθειες προώθησης «ουσιαστικής ισότητας» προβάλλουν ως 
ιδιαίτερα αναποτελεσματικές, όταν βασίζονται στην αποδοχή του 
ιδεολογήματος περί δύο εσωτερικά ομοιογενών, αλλά διαφορετι­
κών μεταξύ τους, κοινωνικών κατηγοριών. Πράγματι, η απαξία με 
την οποία επενδύεται στις συλλογικές αναπαραστάσεις το «γυναι­
κείο», ως υποδεέστερο μέρος του δίπολου, οριοθετεί και τη δόμη­
ση της υποκειμενικότητας των γυναικών σε πλαίσια που δεν εν­
θαρρύνουν τη συμμετοχή, αποτελώντας εμπόδιο για την ουσιαστι­
κή αναγωγή τους σε πολίτες. Εξάλλου, ακόμη και ο τρόπος με τον 
οποίο βιώνουν και φαντασιώνουν τη σεξουαλικότητά τους τα κοι­
νωνικά υποκείμενα, υποδηλώνοντας τον έντονα εξουσιαστικό χα­
ρακτήρα του συστήματος σχέσεων των φύλων (που όμως επενδύε­
ται με την αποδοχή του «φυσικού»), καταδεικνύει και την αδυνα­
μία ουσιαστικής λειτουργίας της δημοκρατίας με τα σημερινά δε­
δομένα, ενώ επιπλέον, η διπολικότητα του συστήματος αυτού εν­
θαρρύνει την πρόσληψη της σχετικής ανισότητας ως προ-κοινωνι- 
κής.49 Ανισότητα η οποία επιπλέον είναι, με μια έννοια και τελεσί­
δικη, σε αντίθεση με την ταξική η οποία, θεωρητικά τουλάχιστον, 
είναι ακυρώσιμη μέσω της ενδεχόμενης ανοδικής κοινωνικής κινη­
τικότητας.

46. Ενδιαφέρον παρουσιάζει στο σημείο αυτό η προβληματική της S.M. Okin, 
1989, σ. 175-186, η οποία υποστηρίζει ότι δεν μπορεί να συνυπάρξει δικαιοσύνη με 
κοινωνικό φύλο.

47. Πηγαίνοντας πέρα από την αποδοχή της ποικιλίας ως αναμενόμενης, η Ch. 
Mouffe, 1995, σ. 265, σημειώνει ότι η αποδοχή του άλλου παραπέμπει, όχι στην α­
νοχή των διαφορών, αλλά «in positively celebrating them».

48. Με το θέμα αυτό έχω ασχοληθεί εκτενέστερα στο Μ. Παντελίδου Μαλούτα, 
1996.

49. Βλ. Κ. Τσουκαλάς, 1991, σ. 286.



ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΟ ΚΙΝΗΜΑ, ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΗ ΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΙΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ 169

Οι εξελίξεις στο εσωτερικό του φεμινισμού, οι αντιφάσεις του 
και η θεωρητική αποτίμησή τους υποδεικνύουν, συνεπώς, ότι κάθε 
συζήτηση για το φύλο των δικαιωμάτων και ειδικά των πολιτικών 
δικαιωμάτων, προϋποθέτει μια συζήτηση γύρω από την έμφυλη 
διάσταση του υποκειμένου. Κι αν στο επίπεδο του υποκειμένου 
του δικαίου η συζήτηση είναι σχετικά απλή, η συζήτηση γύρω από 
το υποκείμενο της φιλοσοφικής μας κληρονομιάς, που επηρεάζει 
τη συνολική μας πρόσληψη, είναι πολύ πιο δύσκολη. Η κλασική 
θεώρηση του Marshall50 περί αστικών, πολιτικών και κοινωνικών 
δικαιωμάτων που συγκροτούν τη σύγχρονη έννοια του πολίτη, υ­
ποκρύπτει την κυρίαρχη αντίληψη περί του ποιος είναι ο πολίτης 
αυτός που πρέπει να έχει τα συγκεκριμένα δικαιώματα. Σε μια ε­
ποχή, μάλιστα, που τα ζητήματα πολιτικής αντιπροσώπευσης είναι 
και πάλι στην ημερήσια διάταξη και στο πλαίσιο του φεμινιστικού 
κινήματος, αποτελεί επιτακτική ανάγκη, τόσο θεωρητικά όσο και 
στρατηγικά, να διασαφηνισθεί ο τρόπος με τον οποίο αντιμετωπί­
ζουμε το πολιτικό υποκείμενο: Θα αποδεχτούμε την παραδοσιακή 
λογική της ύπαρξης του αυτόνομου, ορθολογικού και ομόκεντρου 
ατόμου με σαφή ταυτότητα φύλου, που έχει δικαιώματα; Και θα 
προσπαθήσουμε με νέους τρόπους (όπως είναι για παράδειγμα η ι­
σάριθμη αντιπροσώπευση) να υποστηρίξουμε ότι οι γυναίκες πρέ­
πει να αντιπροσωπευθούν ως γυναίκες;51 Ή αντίθετα θα υπογραμ­
μίσουμε ότι το παραπάνω άτομο είναι αποκύημα ανδροκεντρικής 
φαντασίωσης, και θα διερευνήσουμε πώς οι ίδιες οι κοινωνικές ε­
ξελίξεις και οι θεωρητικές αναζητήσεις μας οδηγούν στη σκιαγρά­
φηση της πολλαπλότητας, της αντιφατικότητας και του κατακερμα­
τισμού των πολιτικών υποκειμένων; Τα οποία, μάλιστα, ενεργούν

50. Τ.Η. Marshall, 1949 (η ελληνική μετάφραση, 1995).
51. Είναι προφανές ότι διαφωνώ με τη λογική της ισάριθμης αντιπροσώπευσης, 

αφού αυτή αποδέχεται ως δεδομένο ότι η διχοτομία γυναίκες-άνδρες είναι χωρίς 
συζήτηση καθοριστική για την ανθρώπινη υπόσταση, δηλαδή θεωρεί ως αναπόφευ­
κτο ένα ιστορικό ενδεχόμενο και νομιμοποιεί τελικά τη λογική «η βιολογία είναι 
μοίρα». Εξάλλου, η συλλογιστική υπέρ της συμμετοχής των γυναικών ως τέτοιων 
στην πολιτική διαδικασία, εκτός από ουσιοκρατικές προεκτάσεις με αρνητικές πο­
λιτικές συνέπειες τις οποίες συνεπάγεται, παράλληλα δημιουργεί και μεγάλα θεω­
ρητικά ζητήματα, που ανάγονται στη μεταφυσική εικόνα της αντιπροσώπευσης που 
αναδύεται, και αφορούν το χαρακτήρα και την ουσία της αντιπροσωπευτικής δημο­
κρατίας καθώς και τις κοινωνικές ομάδες που είναι θεμιτό να αντιπροσωπεύονται. 
Βλ. Ε. Βαρίκα, 1995. Για την αντιπροσώπευση κατά ομάδες βλ. και το κλασικό κεί­
μενο της Ι.Μ. Young, 1990β, καθώς και την κριτική της A. Phillips, 1993.



170 ΜΑΡΩ ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ

σε ένα πλαίσιο όπου οι κυρίαρχες θεωρήσεις για την ιδιότητα του 
πολίτη, όταν αναφέρονται στο φύλο, το προσλαμβάνουν ως προφα­
νή βιολογική κατηγορία,52 ενώ όταν δεν αναφέρονται υπονοούν τον 
ετεροφυλόφιλο άνδρα. Είναι φανερό, με βάση την τελευταία αυτή 
υπόθεση, ότι οι προσπάθειες να αποτελέσουν οι γυναίκες ως γυ­
ναίκες (δηλαδή σύμφωνα με τη φιλοσοφική μας παράδοση ως ατε­
λείς άνδρες) μέρος του πολιτικού, που είναι εξ ορισμού ανδροκε- 
ντρικό, είναι επίσης εξ ορισμού καταδικασμένες. Μόνο αν αλλάξει 
ο κυρίαρχος τρόπος πρόσληψης του έμφυλου υποκειμένου και συ­
νακόλουθα και η σημασιοδότηση του πολιτικού, μπορεί να αποτε­
λέσουν αυτοδικαίως όλες και όλοι μέρος του.

III. Αλλά πώς θ’ αλλάξει; Δηλαδή, η θεωρητική αποτίμηση της 
δράσης του «δεύτερου φεμινιστικού ρεύματος» προς ποια κατεύ­
θυνση μας επιτρέπει να υποθέσουμε ότι θα έπρεπε να είναι η σχε­
τική αλλαγή, ώστε να είναι ουσιαστικά αποτελεσματική, με στόχο 
τον εκδημοκρατισμό της ιδιότητας του πολίτη; Κεντρική και καθο­
ριστική κατεύθυνση αλλαγής είναι, νομίζω, ακριβώς η απαλλαγή 
από τον ανδροκεντρισμό και ειδικότερα από τις διπολικότητες 
που γεννούν διχοτομίες του τύπου ανώτερο-κατώτερο. Μόνο τότε 
η ισότητα δε θα προϋποθέτει την ομοιότητα, κάθε παρέκκλιση από 
την οποία ερμηνεύεται ως κατωτερότητα, και μόνον έτσι η αποδο­
χή της όποιας διαφοράς δε θα παραπέμπει στην ανοχή (που είναι 
πάντα ανοχή του υποδεέστερου), αλλά στο αυτονόητο. Μόνο μια 
αναδιατύπωση της έννοιας του πολίτη, πέρα από την άφυλη ψευ- 
το-οικουμενικότητα που τον ταυτίζει με τον άνδρα και η οποία βα­
σίζεται στο δίπολο γυναίκες-άνδρες, μπορεί τελικά να χωρέσει ό­
λες και όλους. Δηλαδή, μόνο αν έρθουμε σε ρήξη με την κυρίαρχη 
ανδροκεντρική λογική, που αποδέχεται υποκριτικά την ουδετερό­
τητα και την οικουμενικότητα βασικών αρχών, καθώς και την έν­
νοια του αυτόνομου και ορθολογικού ατόμου με μία κυρίαρχη και 
σαφή ταυτότητα φύλου, μόνο τότε θα ξεπεράσουμε μια θεώρηση 
που υπονοεί ότι οι γυναίκες είναι οι διαφορετικές, ενώ οι άνδρες 
απλώς είναι, και μια πρακτική μέσω της οποίας επιδιώκουμε να 
κάνουμε τις γυναίκες να χωρέσουν σε προκατασκευασμένες δομές 
και διαδικασίες που προϋποθέτουν τον αποκλεισμό τους, υπονοώ­
ντας την ασυμβατότητά τους με αυτές. Μόνον έτσι, συνεπώς, τα

52. Βλ. Ch. Mouffe, 1995, σ. 259-266, για μια ενδιαφέρουσα κριτική της ουσιο- 
κρατίας.



ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΟ ΚΙΝΗΜΑ, ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΗ ΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΙΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ 171

έμφυλα υποκείμενα θα αποκτήσουν τις προϋποθέσεις, ώστε να γί­
νουν «ελεύθεροι και ίσοι» πολίτες.

Αν θεωρήσουμε ότι ανισότητα είναι η συστηματική και αναπα- 
ραγόμενη υποτέλεια μιας κοινωνικής κατηγορίας, η συστατική 
πράξη της ανισότητας αυτής είναι η ανακήρυξη της σχετικής κατη­
γορίας σε συγκροτημένη ολότητα, που (είναι αποδεκτό να) διαφέ­
ρει από την κυρίαρχη· με σαφώς οριοθετημένους ρόλους, με πρό­
τυπα ζωής που συγκροτούν ένα πλαίσιο διαφορετικότητας και, 
κατά συνέπεια, με διαφορετική ηθική και κοσμοαντίληψη. Η απο­
δοχή της σχετικής οριοθέτησης του γυναικείου και του ανδρικού, 
που νομιμοποιείται τόσο μέσω των παραδοσιακών πολιτικών όσο 
και μέσω μιας φεμινιστικής λογικής η οποία προωθεί τη συλλογι­
στική των δύο διαφορετικών οικουμενικοτήτων, είναι φανερό ότι 
δε λειτουργεί πλέον πολιτικά υπέρ των γυναικών, ενώ κοινωνικά 
μοιάζει να αποστασιοποιείται από την πραγματικότητα. Όταν οι 
τεχνολογίες αναπαραγωγής και η εξέλιξη της γεννετικής διέρρηξαν 
όρια της βιολογίας που θεωρούσαμε αξεπέραστα, όταν οι φυλετι­
κές οριοθετήσεις διαρρηγνύουν τις μακραίωνες περιχαρακώσεις 
τους, όταν η κατανομή των ρόλων των φύλων είναι σαφώς λιγότε­
ρο άκαμπτη λόγω κοινωνικο-οικονομικών και πολιτισμικών αλ­
λαγών (που τείνουν προς την κατάργηση του προτύπου του άνδρα 
φορέα οικογενειακού μισθού και της γυναίκας που ασχολείται με 
τα οικιακά), όταν απαντιόνται όλο και περισσότερο πολλαπλές 
μορφές συμβίωσης, πολύ διαφορετικές από το δυτικό πρότυπο 
του ετεροφυλόφιλου ζευγαριού με ένα ή δύο παιδιά,53 τότε γίνεται 
φανερό και στην πράξη ότι η φυλετική διπολικότητα είναι απλώς 
μία εκδοχή, και συνεπώς μία οπτική της κοινωνικής πραγματικό­
τητας. Η θεωρητική εμμονή σε αυτήν, σε μια εποχή που αναφύεται 
ένας νέος κόσμος στον οποίο όλα τα όρια αμφισβητούνται και 
πολλά από αυτά καταρρέουν, γίνεται επιζήμια τόσο κοινωνικά ό­
σο και για τη δημοκρατία, διότι είναι πλέον φανερό πως η εμμονή 
σε σαφείς οριοθετήσεις πάντα εκτρέφει ρατσισμούς, θρησκευτι­
κούς φανατισμούς, εθνικισμούς και βέβαια σεξισμούς. Η ισότητα, 
η οποία μόνο ως πολυφωνική μπορεί να νοηθεί, είναι δυνατή μόνο 
όταν αμφισβητηθούν τα διχοτομικά όρια και οι αυστηρές περιχα­
ρακώσεις, κάτι που πλέον επιτρέπει η εξέλιξη των συνθηκών και 
των προτύπων ζωής, προσφέροντας μας τη δυνατότητα να μην α­

53. Βλ. για το θέμα Τ.Κ. Oommen, 1995, σ. 264 κ.ε.



172 ΜΑΡΩ ΠΑΝΤΕΛΙΑΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ

πλοποιούμε διχοτομικά την πραγματικότητα, απλοποίηση η οποία 
πολλά έχει κοστίσει στα αδύναμα μέρη των δίπολων. Στο επίπεδο 
δε της υποκειμενικής ταυτότητας, οι συνέπειες της αμφισβήτησης 
αυτής μπορεί να αποδειχτούν βαθύτατα απελευθερωτικές, γιατί 
δυνητικά επιτρέπουν σε όλες και σε όλους να αναπτύξουν όλες τις 
πλευρές της υποκειμενικότητάς τους και να επιλέξουν, χωρίς πε­
ριοριστικές επιταγές, τον τρόπο ζωής τους. Σε αυτό το πλαίσιο, η 
απόδοση σημασίας στη σωματική διάσταση των υποκειμένων περι­
λαμβάνει τις πολλές διαφορές μεταξύ των πολλών διαφορετικών 
υποκειμενικοτήτων, διαφορές που δεν περιορίζονται σε μία απλή, 
δίμορφη αλλά μυθική σεξουαλική «διαφορά»,54 με αποτέλεσμα, έμ- 
φυλο να μη σημαίνει πια διχοτομημένο.

Είναι θεμιτή, συνεπώς, η υπόθεση (παρότι μοιάζει ίσως παρά­
δοξη ή και ανακόλουθη ακόμη ως απόρροια φεμινιστικής συλλογι­
στικής), ότι οι γυναίκες ως γυναίκες δε θα καταφέρουν ποτέ να γί­
νουν «ισότιμοι» πολίτες με τους άνδρες. Κι αυτό γιατί στην ίδια 
την εννοιολόγηση της φυλετικής διχοτομίας (που επιδρά στην πρό­
σληψη της ιδιότητας του πολίτη) είναι εγγεγραμμένη η υποτέλειά 
τους. Αν ακυρωθεί αυτή, ακυρώνεται και η αναγκαιότητα ταξινό­
μησης των υποκειμένων ανάλογα με μια βιολογική διαφορά, η ο­
ποία έχει ακριβώς τόση κοινωνική βαρύτητα όση της αναγνωρί­
ζουμε. Το φύλο έχει πράγματι τη σημασία που κοινωνικά του απο­
δίδεται. Στο βαθμό που αυτή η σημασία δημιουργεί ιεραρχικές δι- 
πολικότητες, οφείλουμε να μην το αποδεχτούμε ως αναπόφευκτο 
διχοτομικό στοιχείο της κοινωνικής πραγματικότητας, αλλά να το 
αντιμετωπίσουμε πολιτικά ως κοινωνική σχέση ενδεχόμενη, πολυ­
σήμαντη και σίγουρα μετεξελίξιμη. Όταν μάλιστα τα πρότυπα ζω­
ής γυναικών και ανδρών συγκλίνουν και οι εκφράσεις της σεξουα­
λικότητας των υποκειμένων αρχίζουν να επιβάλλουν την ποικιλία 
και την πολυσημία τους (παρά τις όποιες συγκυριακές αναχαιτί­
σεις λόγω του AIDS, για παράδειγμα), τότε η εμμονή στην άκριτη 
αποδοχή της φυλετικής διχοτομίας ως δεδομένης (όπως στις συζη­
τήσεις περί ισάριθμης αντιπροσώπευσης), δεν μπορεί παρά να εί­
ναι μακροπρόθεσμα σε βάρος των ουσιαστικών δικαιωμάτων των 
γυναικών. Τόσο των παραδοσιακών όσο και των νέων που ανακύ­
πτουν λόγω κοινωνικών αλλαγών και τεχνολογικών εξελίξεων.

54. Βλ. A. Yeatman, 1995, σ. 24.



ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΟ ΚΙΝΗΜΑ, ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΗ ΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΙΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ 173

IV. Η παραπάνω κριτική στη διχοτομική πρόσληψη του φύλου δεν 
υπονοεί, βέβαια, μια επιθυμία επιστροφής στη λογική της άφυλης 
οικουμενικότητας του Διαφωτισμού, που κατά παράδοση, και 
στην πράξη, ταυτίζεται με την ανδρική.55 Παρά τις οικουμενικές 
του αναφορές, γνωρίζουμε ότι ο Διαφωτισμός αντιμετωπίζει ιδι­
αίτερα αμήχανα πολλές κοινωνικές ομάδες, και όχι μόνο τις γυ­
ναίκες, για τις οποίες βασικοί εκφραστές του ισχυρίζονται αφε­
νός, ότι ως ανθρώπινα όντα μπορούν να έχουν δικαιώματα, αφε­
τέρου όμως, λόγω της υποτιθέμενης ταύτισής τους περισσότερο με 
το πάθος και λιγότερο με τη λογική (άλλη διπολικότητα), δεν μπο­
ρούν να αποτελέσουν μέρος του πολιτικού. Η αντίληψη αυτή του 
Διαφωτισμού συνέβαλε, ιδιαίτερα κατά τη διάρκεια της Γαλλικής 
Επανάστασης, στη δημιουργία μιας αμιγώς ανδρικής πολιτικής 
κουλτούρας, ενώ παράλληλα, λόγω των οικουμενικών αναφορών 
της, όπλισε τη γυναικεία αμφισβήτηση με εφόδια, με τα οποία εδώ 
και δύο τουλάχιστον αιώνες προσβάλλει την ανδρική κυριαρχία.56 
Ωστόσο, είναι πλέον ώριμες οι συνθήκες (τουλάχιστον στις κοινω­
νίες όπου η τυπική ισότητα είναι κατοχυρωμένη), να ξεπεραστούν 
τα σχετικά όρια ώστε η φεμινιστική αμφισβήτηση να θέσει ως πο­
λιτικό το ερώτημα πώς θα αναγνωριστεί η σημασία του φύλου του 
πολίτη, χωρίς να παγιδευτούμε πάλι σε ουσιοκρατικές και γι’ αυτό 
καταπιεστικές θεωρήσεις. Το ότι η υπάρχουσα, υποτίθεται άφυλη, 
οικουμενικότητα, για παράδειγμα, επιβαρύνει τις γυναίκες, δε ση­
μαίνει ότι αυτές θα πρέπει να διεκδικήσουν ειδικά δικαιώματα. Οι 
«ειδικές ρυθμίσεις», όταν δεν αφορούν ειδικές κατηγορίες πληθυ­
σμού οι οποίες πράγματι χρήζουν ειδικής μεταχείρισης, τις υποβι­
βάζουν και νομιμοποιούν την υποτέλειά τους. Γιατί μέσω της απο­
δοχής της λογικής περί ειδικών δικαιωμάτων για τις γυναίκες, νο­
μιμοποιείται η αντίληψη ότι μόνο οι γυναίκες έχουν φύλο, το ο­
ποίο φέρουν ως σύμφυτο της μειονεξίας τους.

Η έμφυλη διάσταση της υποκειμενικότητας, η οποία αφορά βε­
βαίως όλες και όλους, είναι πολύμορφη και περιέχει στο υποκειμε­
νικό επίπεδο πολλαπλές και διαφορετικές συναρθρώσεις αυτού 
που συμβατικά αποκαλούμε γυναικείο και ανδρικό. Συνεπώς, εί­
ναι απαραίτητη η συσχέτιση της οικουμενικότητας των δικαιωμά­

55. Βλ. J. Flax, 1993, σ. 75-91, για μια ενδιαφέρουσα φεμινιστική κριτική του 
Διαφωτισμού.

56. Βλ. γι’ αυτό το θέμα D. Outram, 1995, σ. 92-95.



174 ΜΑΡΩ ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ

των με την πολλαπλότητα των κοινωνικών φύλων,57 κάτι που συ­
νεπάγεται την αναδιατύπωση της έννοιας της οικουμενικότητας με 
άλλους όρους.58 Μια οικουμενικότητα που αναγνωρίζεται ως έμ- 
φυλη, χωρίς να είναι διχοτομική (η οποία συνεπώς δεν κατατάσσει 
τα υποκείμενα ιεραρχικά, ανάλογα με μια βιολογική παράμετρο ή 
με τις σεξουαλικές τους προτιμήσεις), που επιτρέπει την έκφραση 
της ποικιλίας και της πολυμορφίας χωρίς ουσιοκρατικές αναφο­
ρές, και που τέλος μας χωράει όλες και όλους, όχι με τις διαφορές 
μας (γιατί η «διαφορά» παραπέμπει στην απόκλιση από κάποιο 
κανόνα και βρίσκεται σε σχέση συνενοχής με την έννοια της εξου­
σίας), αλλά με την ιδιοσυστασία και με την ιδιαίτερη υποκειμενι- 
κότητά μας, με την απόλυτα θεμιτή και αναμενόμενη ετερογένειά 
μας.

Αυτή η ριζική και εκ βάθρων αλλαγή στην πρόσληψη της έμφυ- 
λης διάστασης της υποκειμενικότητας την ανάγει σε στοιχείο, το ο­
ποίο αβίαστα συνυπάρχει με την ιδιότητα του πολίτη (χωρίς να 
καθορίζει την ουσιαστική κατοχή της), και συμβάλλει στην παγίω- 
ση της αντίληψης ότι ο κάθε πολίτης ως υποκείμενο έχει πολλα­
πλές και απόλυτα υποκειμενικές ταυτότητες και γι’ αυτό είναι ι­
σάξιος των άλλων.59 Κάτι που δεν σημαίνει ότι δεν συνασπίζεται 
με άλλους και δεν δρα συλλογικά, ούτε ότι δεν αποκτά επιμέρους 
ταυτότητες κοινές με άλλους.60 Κοινότητα που είναι περιστασιακή

57. Η J. Flax, 1993, σ. 97, αποδίδει τους πολλούς και διαφορετικούς τρόπους με 
τους οποίους ένα υποκείμενο «είναι γυναίκα» ή άνδρας στη διαντιδρασιακή σχέση 
του φύλου με άλλα συστήματα κοινωνικών σχέσεων, τα οποία εν μέρει το δομούν.

58. Ενδιαφέρον παρουσιάζει στο σημείο αυτό το άρθρο της Ch. Mouffe, 1995, ό­
που η συγγραφέας αντιπαρατίθεται στην αντίληψη του Habermas, ότι η κριτική 
στην οικουμενικότητα υποσκάπτει τις βάσεις των δημοκρατικών ιδεωδών, προτεί- 
νοντας μια αντιουσιοκρατική προσέγγιση στη δόμηση δημοκρατικών ταυτοτήτων.

59. Βλ. J. Scott, 1990, σ. 144, η οποία επιμένει στις «διαφορές» ως συνθήκη υποκει­
μενικών και συλλογικών ταυτοτήτων, αλλά και ως την ίδια την έννοια της ισότητας.

60. Αυτή νομίζω ότι θα πρέπει να είναι η απάντηση σε όσες φεμινίστριες θεωρη­
τικούς (όπως η Κ. Soper, 1990) ανησυχούν ότι η απομυθοποίηση της ομοιογένειας 
της κατηγορίας «γυναίκες», θα φέρει και το τέλος του φεμινισμού. Η συγγραφέας 
αυτή, αντιπροσωπευτική ενός μαζικού θεωρητικού ρεύματος, υποστηρίζει (σ. 234- 
235) ότι η λογική της διαφορετικότητας των γυναικών στερεί τις γυναίκες από την 
πολιτική κοινότητα την οποία έχουν ανάγκη, ενώ η J. Evans, 1995, σ. 124 κ.ε. προ­
σλαμβάνει την υπόθεση περί κατακερματισμού των γυναικών ως απόλυτα αντιθετι­
κή προς τους στόχους του φεμινισμού. Η G. Spivak, 1990, σ. 11-12, παρά την κατά 
τα άλλα ριζοσπαστική προβληματική της, εισηγείται για τους ίδιους λόγους την α­
ποδοχή μιας στρατηγικά ουσιοκρατικής αντίληψης.



ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΟ ΚΙΝΗΜΑ, ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΗ ΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΙΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ 175

και διαπραγματεύσιμη. Κανείς, όμως, δεν κατέχει εξαρχής μία κυ­
ρίαρχη ταυτότητα που τον κατατάσσει αμετάκλητα σε μια κατηγο­
ρία, η οποία τον διακρίνει και τον οριοθετεί από τους άλλους, α­
ποκλείοντας τη διαμόρφωση πολλαπλών και επικαλυπτόμενων «ε­
μείς» και «εσείς».61 Φαίνεται συνεπώς ότι, μόνο ο συνδυασμός της 
έμφυλης οικουμενικότητας της ιδιότητας του πολίτη, με την απο­
δοχή της πολλαπλότητας των κοινωνικών φύλων, θα καταφέρει να 
δικαιώσει τις κοινές καταβολές του φεμινισμού, του φιλελευθερι­
σμού και της νεότερης δημοκρατικής θεωρίας, οι οποίες παραπέ­
μπουν στην αδιαπραγμάτευτη αποδοχή της υπόθεσης ότι τα άτομα 
είναι από τη φύση τους (άρα πρέπει να αντιμετωπίζονται ως) ε­
λεύθερα και ίσα. Μια αποδοχή που ακόμη δεν έχει καταφέρει να 
δώσει ικανοποιητική απάντηση στο γιατί και πώς νομιμοποιού­
νται, παρ’ όλα αυτά, οι διακρίσεις σε βάρος ενός μέρους του αν­
θρώπινου γένους, το οποίο μάλιστα δεν μπορεί να απαλλαγεί από 
το σημάδι της «μειονεξίας» του.

Μήπως, όμως, η λογική της πολλαπλότητας των φύλων εμπεριέ­
χει τον κίνδυνο μιας νέας ουσιοκρατικής πρόσληψης των υποκει­
μένων στη βάση της κοινής ανθρώπινης υπόστασής τους; Απαραί­
τητη προϋπόθεση ώστε το υψηλό επίπεδο αφαίρεσης, στο οποίο το­
ποθετείται η πρόσληψη αυτή των 'υποκειμένων, να μην εξελιχτεί 
τελικά σε νομιμοποιητικό διακρίσεων, αποτελεί η παραδοχή ότι οι 
ταυτότητες του κάθε υποκειμένου είναι πολλαπλές, κατακερματι­
σμένες, ακόμη και αντιφατικές.62 Ταυτότητες που αλλάζουν και 
που δεν είναι δομημένες γύρω από ένα ορθολογικό κέντρο, το ο­
ποίο συνιστά τον «πραγματικό εαυτό μας», όπως θα ήθελε μια φα- 
ντασιακή αντιμετώπιση περί ενότητας του ατόμου, αντιμετώπιση η 
οποία παραπέμπει σε μια ευχάριστη, ακόμη και ανακουφιστική, 
αλλά ελάχιστα αντιπροσωπευτική αναπαράσταση της πραγματικό­
τητας.63

Συνεπώς, τώρα που γνωρίζουμε -και με τη βοήθεια του φεμινι­
σμού- ότι το καρτεσιανό, ομόκεντρο και ορθολογικό υποκείμενο,

61. Βασικό διακύβευμα της πολυφωνικής δημοκρατίας είναι ακριβώς η συμβα­
τότητα της διάκρισης εμείς-εσείς με τις αρχές της, και όχι η (ανέφικτη) κατάργηση 
της διάκρισης. Βλ. Ch. Mouffe, 1995, σ. 263.

62. Συνεπώς όχι. Δεν είναι το υποκείμενο του Διαφωτισμού αυτό που απαλλάσ­
σεται από τον «ζουρλομανδύα της διπολικότητας», σε αντίθεση με ότι υποστηρίζει η 
Κ. Soper, 1990, σ. 150, ασκώντας ενδιαφέρουσα, κατά τα άλλα, κριτική στη λογική 
της αποδόμησης των φύλων.

63. Βλ. S. Hall, 1990.



176 ΜΑΡΩ ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ

αν υπήρχε ποτέ, έχει πάντως πεθάνει, ας δεχτούμε ότι πέθανε μαζί 
του και το διχοτομημένο φύλο του. Γιατί μόνο μια πολυφωνική α­
ντιμετώπιση της οικουμενικότητας ως έμφυλης, θα μπορέσει να 
δώσει θεωρητική απάντηση και πολιτική προοπτική στην παρατη­
ρούμενη διεύρυνση της ιδιότητας του πολίτη -που έχει πάψει προ 
πολλού να αναφέρεται μόνο στη συμβολική του έθνους-κράτους, 
αλλά έχει και προφανές κοινωνικό περιεχόμενο- (βλ. κράτος πρό­
νοιας και δικαιώματα που οφείλονται στους πολίτες), αλλά και 
στη διεύρυνση της ίδιας της δημοκρατίας, που προφανώς μετεξε­
λίσσεται από σύστημα διακυβέρνησης, το οποίο επιτυγχάνει εξαι­
ρετικές νίκες τα τελευταία χρόνια, σε αίτημα με κοινωνικές ανα­
φορές, πεδίο όπου τα σημεία υστέρησης είναι προφανή.

Ενώ η επιταγή της αποδόμησης του φύλου, η οποία διαφαίνεται 
μέσω της επισήμανσης που αναφέρεται στην ανάγκη αναίρεσης της 
φυλετικής διπολικότητας, δεν βρίσκει ούτε άμεση εφαρμογή στη φε­
μινιστική τακτική, ούτε γενική αποδοχή στη φεμινιστική θεωρία,64 
έχει πάντως προφανείς καταβολές στην όλη πορεία του φεμινι­
σμού (αποτελεί, νομίζω, αναμενόμενη εξέλιξη της φεμινιστικής θε­
ωρίας και πράξης) και σίγουρα έχει σαφείς και βαρύνουσες πολι­
τικές προεκτάσεις όσον αφορά τη δημοκρατία και την ιδιότητα του 
πολίτη. Διότι υποδηλώνει ότι κανένα ουσιαστικά ριζοσπαστικό ό­
ραμα κοινωνικοπολιτικών αλλαγών δεν είναι δυνατό να υλοποιη­
θεί ποτέ, αν συνοδεύεται από άκριτη αποδοχή της υπάρχουσας, πε­
ρισσότερο ή λιγότερο απαξιωτικής για ό,τι γυναικείο, φυλετικής 
διπολικότητας. Κάτι που λειτουργεί παραδειγματικά όσον αφορά 
και άλλες διχοτομίες, και συνακόλουθα, κάτι που πρέπει να αντι­
μετωπίσει πρωτίστως ο φεμινισμός, αλλά όχι μόνον αυτός.65

Συνεπώς, μπορούμε να υποθέσουμε ότι: (α) η φεμινιστική αμφι­
σβήτηση, που σθεναρά προσέβαλε τη διχοτομική λογική της διάκρι­
σης ιδιωτικού-δημόσιου χώρου καταδεικνύοντας την ιδεολογική 
λειτουργία της, και η οποία έτσι ανέδειξε σε πολιτικά διακυβεύμα- 
τα νέους κοινωνικούς χώρους, που επί αιώνες παρέμεναν στο α­
πυρόβλητο του ιδιωτικού (σεξουαλικότητα, οικογένεια, οικιακή α­
πασχόληση κ.ά.)· (β) η φεμινιστική θεωρία, που ανέδειξε σε πολιτι­
κό και ιδεολογικό ζήτημα το πώς τα υποκείμενα διαμορφώνονται

64. Βλ., για παράδειγμα, Κ. Soper, 1990, και J. Evans, 1995.
65. Βλ. μια ενδιαφέρουσα σφαιρική παρουσίαση της προβληματικής που αφορά 

τις σχέσεις του φεμινιστικού κινήματος με την Αριστερά και τα πολιτικά κόμματα, 
στο Μ. Σπουρδαλάκης, 1990, σ. 207-215



ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΟ ΚΙΝΗΜΑ, ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΗ ΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΙΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ 177

ως έμφυλα, με οριοθετημένες περιοριστικά δυνατότητες έκφρασης 
και περιχαρακωμένους κοινωνικούς ρόλους· (γ) ο φεμινισμός, που 
από κίνημα αμφισβήτησης της κοινωνικής θέσης και της πραγματι­
κότητας της υποτέλειας των γυναικών, μεταμορφώνεται κάθε μέρα 
σε ένα από τα ισχυρότερα θεωρητικά ρεύματα κοινωνικοπολιτικής 
αμφισβήτησης του τέλους του αιώνα, οφείλουν, όπου έχουν τη δυ­
νατότητα (και σίγουρα στο χώρο της θεωρίας) να καταπολεμήσουν 
τη διχοτομική λογική, και σε έναν τομέα, που κατεξοχήν δυναστεύ­
ει την καθημερινή ζωή των υποκειμένων καθορίζοντας ένα πλέγμα 
πολύμορφων διακρίσεων και αποκλεισμών, σε αυτόν του φύλου 
και της σεξουαλικότητας.

Οι γυναίκες θα πρέπει, για άλλη μια φορά, να δικαιώσουν ό­
σους τους προσάπτουν ότι αυτές αποτελούν πάντα βασική ανα­
τρεπτική δύναμη της κοινωνίας.66 Και θα το επιτύχουν αυτό στη 
σημερινή συγκυρία όχι μόνο, ούτε καν κυρίως διεκδικώντας την 
ταυτότητα του φύλου τους, αλλά συγχρόνως και αποδομώντας 
την.

66. Όπως ο J.J. Rousseau (1976, σ. 109), ο οποίος στο «Γράμμα στον κύριο 
D’Alembert περί θεαμάτων», υποστηρίζει ότι «όλοι οι λαοί καταστρέφονται από 
την αταξία των γυναικών». Στο κείμενο αυτό του Rousseau αναφέρεται η C. 
Pateman, 1989, σ. 17.



178 ΜΑΡΩ ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ

ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΚΕΣ ΑΝΑΦΟΡΕΣ

ΑΒΔΕΛΑ, Ε., «Ιστορία των γυναικών, ιστορία του φύλου, φεμινιστική ι­
στορία», Δίνη, τχ. 6, 1993, ο. 12-30.

ΒΑΡΙΚΑ, Ε., «Πατρότητα, μητρότητα, συμβόλαιο και άλλοι μύθοι της κλα­
σικής πολιτικής θεωρίας», Δίνη, τχ. 7, 1994, σ. 10-31.

ΒΑΡΙΚΑ, Ε., «Επανίδρυση ή επιδιόρθωση της δημοκρατίας; Το αίτημα της 
ισάριθμης αντιπροσώπευσης των φύλων», Σύγχρονα Θέματα, τχ. 57, 
1995, σ. 42-58.

ΒΕΤΗΚΕ, ELSHTAIN J., Public man private woman, Princeton University 
Press, Princeton 1981.

BOCK, G. - JAMES, S., Beyond equality and difference, Routledge, Λονδίνο
1992.

BOCK, G., «Πέρα από τις διχοτομίες. Προοπτικές στην ιστορία των γυναι­
κών», Δίνη, τχ. 6, 1993, σ. 53-83.

BUTLER, J., «Variations on sex and gender», στο S. Benhabib - D. Comell (ε- 
πιμ.), Feminism as critique, Polity Press, Cambridge 1987.

BUTLER, J., Gender trouble, Routledge, Λονδίνο 1990.
BUTLER, J., Bodies that marier, Routledge, Λονδίνο 1993.
DALTON, R.J. - KUECHLER, M., Challenging the political order: New social 

and political movements in western democracies, Polity Press, Cam­
bridge 1990.

DIETZ, M., «Citizenship with a feminist face. The problem with maternal 
thinking», Political Theory, τχ. 13 (1), 1985, σ. 19-37. (Ελληνική μετά­
φραση: Πολίτης, τχ. 14, 1995, σ. 22-29 και τχ. 15, 1995, σ. 40-44).

διοτιμα: ΚΕΝΤΡΟ ΓΥΝΑΙΚΕΙΩΝ ΣΠΟΥΔΩΝ ΚΑΙ ΜΕΛΕΤΩΝ, Πρακτικά Ευ­
ρωπαϊκού Συνεδρίου, Το φύλο των δικαιωμάτων, Αθήνα, Δελφίνι (υ­
πό έκδοση).

ELAM, D., Feminism and deconstruction,, Routledge, Λονδίνο 1994.
Eisentein, ζ., The female body and the law, University of California Press, 

Berkeley 1988.
EVANS, J., Feminist theory today, Sage, Λονδίνο 1995.
FLAX, J., Disputed subjects, Routledge, Λονδίνο 1993.
GASPAR, F., «Για την ισάριθμη αντιπροσώπευση: γένεση μιας έννοιας γέν­

νηση ενός κινήματος», Σύγχρονα Θέματα, τχ. 57, 1995, σ. 32-41.
GORDON, L., Woman ’s body woman ’s right, Grossman, Νέα Υόρκη 1976.
GRANT, J., Fundamental feminism, Routledge, Λονδίνο 1993.
hall, s., «Cultural identity and diaspora», στο Rutherford J. (επιμ.), Iden­

tity, Laurence and Wishatt, Λονδίνο 1990.
HOOKS, B., Ain’t I a woman? Black women and feminism, South End Press, 

Βοστώνη 1981.
KYRIAZIS, N„ «Feminism and the status of women in Greece», στο D. Con-



ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΟ ΚΙΝΗΜΑ, ΦΕΜΙΝΙΣΤΙΚΗ ΘΕΩΡΙΑ, ΙΔΙΟΤΗΤΑ ΤΟΥ ΠΟΛΙΤΗ 179

stas- Th. Stavrou, Greece prepares for the 21st century, The Johns Hop­
kins University Press, Baltimore 1995.

MARSHALL, T.H. - BOTTOMORE, T., Ιδιότητα του πολίτη καί κοινωνική τά­
ξη, Gutenberg, Αθήνα 1995.

MEEHAN, Ε., Citizenship and the European Community, Sage, Λονδίνο
1993.

MOUFFE, CH., «Post-Marxism: Democracy and identity», Society and Space, 
τχ. 13 (3), 1995, σ. 259-266.

OKIN, S.M., Women in western political thought, Princeton University Press, 
Princeton 1979.

OKIN, S.M., Justice, gender and the family, Basic Books, Νέα Υόρκπ 1989.
OOMMEN, T.K., «Contested boundaries and emerging pluralism», Inter­

national Sociology, τχ. 3, 1995, o. 251-268.
OUTRAM, O.,The Enlightenment, Cambridge University Press, Cambridge 

1995.
παντελαιου, T., «Τα δικαιώματα των γυναικών ή η δικαίωση του γυναι­

κείου;», στο, Διοτίμα: Κέντρο Γυναικείων Σπουδών και Μελετών, 
Πρακτικά Ευρωπαϊκού Συνεδρίου, Το φύλο των δικαιωμάτων, Αθή­
να, Δελφίνι (υπό έκδοση).

ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ, Μ., «Γυναίκες και πολιτική/γυναίκες και Πολιτι­
κή Επιστήμη», Επιθεώρηση Κοινωνικών Ερευνών, τχ. 65, 1987, σ. 3- 
22.

ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ, Μ., «Γυναικείο ζήτημα και κράτος πρόνοιας», 
στο, θ. Μαλούτας - Δ. Οικονόμου (επιμ.), Προβλήματα ανάπτυξης 
του κράτους πρόνοιας στην Ελλάδα, Εξάντας, Αθήνα 1987.

ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ, Μ., Γυναίκες και πολιτική, Gutenberg Αθήνα
1992.

ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ, Μ., Πολιτική συμπεριφορά, Σάκκουλας, Αθήνα
1993.

ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ, Μ., «Για τον φεμινισμό της κρίσης», Δίνη, τχ. 8, 
1995/96.

ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ, Μ., «Πολιτική ταυτότητα γυναικεία υποκειμενι­
κότητα και δημοκρατία», στο X. Λυριντζής - Η. Νικολακόπουλος - Δ. 
Σωτηρόπουλος (επιμ.), Πολιτική και κοινωνία στην Ελλάδα (1974- 
1994). Όψεις της Γ Ελληνικής Δημοκρατίας, Θεμέλιο, Αθήνα 1996.

ΠΑΠΑΤΑΞΙΑΡΧΗΣ, Ε. - ΠΑΡΑΔΕΛΗΣ, Θ. (επιμ.), Ταυτότητες και φύλο στη 
σύγχρονη Ελλάδα, Καστανιώτης, Αθήνα 1992.

ΡΑΤΕΜΑΝ, C, The sexual contract, Polity Press, Cambridge 1988.
PATEMAN, C, The disorder of women, Polity Press, Cambridge 1989.
PATEMAN, C, «Equality, difference, subordination: the politics of mother­

hood and women’s citizenship», στο, G. Bock - S. James, Beyond equa­
lity and difference, Routledge, Λονδίνο 1992.



180 ΜΑΡΩ ΠΑΝΤΕΛΙΔΟΥ ΜΑΛΟΥΤΑ

PHILLIPS, A., Democracy and difference, Polity Press, Cambridge 1993.
Phillips, A., «Dealing with difference», Constellations, τχ. 1 (1), 1994, σ. 

74-91.
RICH, A., Of woman bom, Norton, Νέα Υόρκη 1976.
ROUSSEAU, J.J., Politics and the arts, Cornell University Press, Νέα Υόρκη 

1973.
RUDDICK, s., «Maternal thinking», Feminist Studies, τχ. 6 (2), 1980, σ. 342- 

367.
SCOTT, J„ «Deconstructing equality-versus-difference», στο M. Hirsch - E. 

Fox Keller (επιμ.), Conflicts in feminism, Routledge, Λονδίνο 1990.
SOPER, K., Troubled pleasures, Verso, Λονδίνο 1990.
spiv AK, G., «Criticism, feminism and the institution», στο, S. Harasyn (ε- 

πιμ.), The postcolonial critic, Routledge, Λονδίνο 1990.
ΣΠΟΥΡΔΑΛΑΚΗΣ, Μ., Για τη θεωρία και τη μελέτη των πολιτικών κομμά­

των, Εξάντας, Αθήνα 1990.
TOURAINE, A., Qu’est-ce que la démocratie?, Fayard, Παρίσι 1994.
ΤΣΟΥΚΑΛΑΣ, K., Είδωλα πολιτισμού, Θεμέλιο, Αθήνα 1991.
TURNER, Β. (επιμ.), Citizenship and social theory, Sage, Λονδίνο 1993.
TWINE, F., Citizenship and social rights, Sage, Λονδίνο 1994.
van STEENBERGEN, Β. (επιμ.), The condition of citizenship, Sage, Λονδίνο

1994.
VARIKAS, E., «Refonder ou racommoder la démocratie?», French Politics 

and Society, τχ. 12 (4), 1994, o. 1-34.
WOOLF, V.,Three guineas, Hogarth Press, Λονδίνο 1938.
YEATMAN, A., Postmodern revisionings of the political, Routledge, Λονδίνο

1994.
YOUNG, I.M., Throwing like a girl, Indiana University Press, Indianapolis 

1990.
YOUNG, I.M., «Polity and group difference», στο, C. Sunstein, Feminism and 

political theory, University of Chicago Press, Σικάγο 1990β.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

