
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Τόμ. 6, Αρ. 2 (1995)

  

 

  

  Ορθός λόγος και θέληση στο Χριστιανισμό 

  Θάνος Λίποβατς   

  doi: 10.12681/hpsa.15285 

 

  

  Copyright © 2017, Θάνος Λίποβατς 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Λίποβατς Θ. (2017). Ορθός λόγος και θέληση στο Χριστιανισμό. Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, 6(2),
167–179. https://doi.org/10.12681/hpsa.15285

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 20/01/2026 16:11:35



ΘΑΝΟΣ ΛΙΠΟΒΑΤΣ*

ΟΡΘΟΣ ΛΟΓΟΣ ΚΑΙ ΘΕΛΗΣΗ ΣΤΟ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟ

Σε μια προσπάθεια να απαντήσω στο αξιόλογο άρθρο-απάντηση 
της κυρίας Ε. Προδρόμου (ΕΠΕ 5)' στο άρθρο μου «Ορθοδοξία, ε­
θνικισμός και ελληνική πολιτική κουλτούρα» (ΕΠΕ 2), θα ήθελα 
πρώτα να συνοψίσω ορισμένες θέσεις που έχω αναπτύξει στο εν 
λόγω άρθρο, τις οποίες η συγγραφέας δεν έλαβε επαρκώς υπ’ ό- 
ψιν. Αυτές οι θέσεις αφορούν κατ’ αρχήν τη θεολογική πλευρά του 
επιχειρήματος. Για την καλύτερη κατανόηση των προθέσεων μου 
πρέπει ν’ αναφέρω και πάλι την κριτική που ασκώ στη σύγχρονη 
νεωτερικότητα στο άρθρο μου2 (σ. 41). Εκεί μιλάω για ένα σημερι­
νό αίτημα πνευματικότητας που θα μπορούσε ν’ απαντήσει σε ορι­
σμένα ελλείμματα της σύγχρονης αλλοτρίωσης και ανομίας. Αλλά 
αυτό το αίτημα μπορεί να ικανοποιηθεί μόνο αν είναι στο ύψος 
των απαιτήσεων της νεωτερικότητας, δηλαδή της απομυθοποίησης 
του κόσμου και της παραδοχής του κριτικού ορθού Λόγου (Ver­
nunft). Αυτό προϋποθέτει ότι ο χριστιανισμός σήμερα δεν ταυτίζε­
ται με την ορθοδοξία, ούτε τον καθολικισμό, ούτε τον προτεστα­
ντισμό μόνο, αλλά έχει νόημα ύπαρξης μόνο μέσα από μια οικου­
μενική συνάντηση και αυτοαμφισβήτηση όλων των ομολογιών πί­
στης με στόχο την κατανόηση της σύγχρονης κατάστασης του αν­
θρώπου (Condition humaine).

Στο άρθρο μου αναφέρομαι σε μια σειρά από ανασταλτικούς 
παράγοντες ιστορικής εξέλιξης στην Ελλάδα, σε σχέση με τις δο­
μές νοοτροπίας και θεσμών, που απορρέουν από την ιστορική 
μορφή της ορθοδοξίας. Προς αποφυγήν παρεξηγήσεων τονίζω ότι

* Ο Θάνος Λίποβατς είναι καθηγητής πολιτικής ψυχολογίας στο Πάντειο Πα­
νεπιστήμιο.

1. Βλ. Ε. Προδρόμου, «Ορθοδοξία, εθνικισμός και πολιτική κουλτούρα στην 
Ελλάδα», Επιθεώρηση πολιτικής επιστήμης (ΕΠΕ), τχ. 5, Αθήνα 1995· Θάνος Λί­
ποβατς, «Ορθόδοξος χριστιανισμός και εθνικισμός: δύο πτυχές της σύγχρονης 
ελληνικής πολιτικής κουλτούρας», ΕΠΕ, τχ. 2, 1993.

2. Βλ. Θ. Λίποβατς, ό.π., σ. 41· Η. Kiing, Christ sein, Μόναχο 1993.

ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 6, ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ 1995



168 ΘΑΝΟΣ ΛΙΠΟΒΑΤΣ

δεν θεωρώ ηγεμονικό το ρόλο της θρησκείας. Η εντύπωση αυτή δη- 
μιουργήθηκε αναγκαστικά από το άρθρο μου, επειδή κάποτε κά­
ποιος έπρεπε ν’ αρχίσει να προβληματίζει το ρόλο της θρησκείας, 
και για να το κάνει αυτό έπρεπε σ’ ένα πρώτο βήμα ν’ απομονώσει 
προσωρινά αυτόν το ρόλο, για να τον μελετήσει καλύτερα. Υπάρ­
χει πάντα μια αλληλεπίδραση ανάμεσα στο θρησκευτικό και πολι­
τισμικό, το πολιτικό και το κοινωνικό και οικονομικό: αν μια 
θρησκευτική αντίληψη, μια ορισμένη χρονική στιγμή «επιδρά» ε­
πάνω στην οικονομία και την πολιτική, με τη σειρά τους αυτές στη 
συνέχεια επιδρούν στη θρησκεία και δημιουργείται μια νέα κατά­
σταση. Βλέπε την επιρροή των κοινωνικών τάξεων και των παρα­
δοσιακών οικογενειακών δομών (κοινοτισμός, μαφία) στη διαμόρ­
φωση των θρησκευτικών συνηθειών και τρόπου ζωής.

Από την άλλη δεν παραδέχομαι τα κλασικά και μονοδιάστατα 
μοντέλα εκσυγχρονισμού,3 ακόμη λιγότερο τον εξελικτικό τους 
χαρακτήρα, που αντιβαίνει στην ιστορικότητα της ανθρώπινης ύ­
παρξης και το τυχαίο που αυτή ενέχει. Αντί να μιλάμε για «ανα­
σταλτικούς παράγοντες εξέλιξης», θα προτιμούσα να μιλάω, προ- 
σανατολιζόμενος στην ψυχανάλυση του Freud και του Lacan και 
την πολιτική φιλοσοφία της Hannah Arendt, για την έννοια της 
«έλλειψης» και της «διαφοράς», όπως και του «Νέου» στην ιστο­
ρία. Αυτό ενέχει την ανάλυση των (ατομικών και συλλογικών) 
στρατηγικών των υποκειμένων, να απωθήσουν, να απαρνηθούν ή 
να απορρίψουν την έλλειψη. Καμιά θρησκεία και κανένας πολιτι­
σμός δεν αποφεύγει αυτό που ορίζει την ιστορία ως τη συνεχή δια­
μάχη ανάμεσα στα παραδοσιακά δεδομένα που υπόσχονται ασφά­
λεια και στο πρόταγμα ελευθερίας που δημιουργεί άγχος.

Την άποψή μου για τον κριτικό ρόλο της ψυχανάλυσης στις 
κοινωνικές επιστήμες την έχω εκθέσει αλλού.4 Η ψυχανάλυση δεν 
είναι ψυχολογία και δεν υπακούει στο αιτιοκρατικό μοντέλο (χω­
ρίς να το απορρίπτει ολικά). Δεν είναι «ψυχολογία», γιατί απορ­
ρίπτει κάθε «ψυχολογία του εγώ» και κάθε μέθοδο που θέλει να 
«εξηγήσει» τα φαινόμενα μέσω μιας «διαστρεβλωμένης μορφής 
ναρκισσισμού»5 του «αδύνατου εγώ», και δεν ενδιαφέρεται άμεσα

3. Βλ. Ε. Προδρόμου, ό.π., σ. 107.
4. Βλ. Th. Lipowatz, «Das Ethische und das Politische: Fragen as die Psychoana­

lyse», στο Ethik und Psychoanalyse, Frankfurt/M. 1994· Θ. Λίποβατς, «Το Σημαί­
νον, η Επιθυμία, ο Νόμος», στο θεωρία καί Κοινωνία, τχ. 6, Αθήνα 1992.

5. Ε. Προδρόμου, ό.π., σ. 112.



ΟΡΘΟΣ ΛΟΓΟΣ ΚΑΙ ΘΕΛΗΣΗ ΣΤΟ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟ 169

για γνωστικές και συμπεριφορικές διαδικασίες. Αυτό που αναζη­
τάει ως το κόκκινο νήμα, είναι ο εντοπισμός της απωθημένης ασυ­
νείδητης επιθυμίας και των φαντασιώσεων των υποκειμένων, πί­
σω και πέραν από τις πάντα «διαστρεβλωμένες» μορφές του ναρ­
κισσισμού τους, έτσι όπως αυτός εκδηλώνεται μέσα από τους αμυ­
ντικούς μηχανισμούς του (κάθε) εγώ.

Στη μέθοδό μου (που ενδεχομένως δεν ανέπτυξα επαρκώς) προ­
σπάθησα να «κατανοήσω» ψυχαναλυτικά ορισμένες έννοιες της κα- 
τανοητικής κοινωνιολογίας, ιδιαίτερα του βεμπεριανού τύπου. Αυ­
τές οι έννοιες μας δίνουν ένα πλαίσιο, με το οποίο μπορούμε να κα­
τανοήσουμε ορισμένες στάσεις, πράξεις και λόγους/ρήματα των ι­
στορικών υποκειμένων αυτό δεν σημαίνει ότι εξαντλήσαμε όλα τα 
ερωτήματα της γένεσης των ιστορικών μορφωμάτων, τουναντίον. 
Οι έννοιες κλειδιά που τόνισα στο άρθρο μου είναι: η έλλειψη, η θέ­
ληση, η πίστη, ο ορθός κριτικός Λόγος, ο Νόμος. Εδώ θέλω να τονί­
σω πόσο λίγο έχει γίνει κατανοητή, σ’ όλη τη νεοελληνική φιλοσο­
φική και επιστημονική συζήτηση για την ορολογία, η διαφορά ανά­
μεσα στις λέξεις «βούληση» και «θέληση». Η σύγχυση ανάμεσά τους 
υποδηλώνει την ίδια τη συμβολική ανασφάλεια των υποκειμένων 
σε σχέση με την αυτογνωσία και την κοινωνική τους πράξη. Η συγ­
γραφέας, π.χ., με αναφέρει λάθος, όταν αντί «θέληση» γράφει «βού­
ληση».6 Στην ευρωπαϊκή φιλοσοφία, στις κοινωνικές επιστήμες 
και στην ψυχανάλυση δεν υπάρχει αυτός ο όρος, παρά μόνο στην 
αρχαία ελληνική φιλοσοφία μέχρι τον πρώτο μ.Χ. αιώνα. Αυτό 
σημαίνει ότι όλες οι μεταφράσεις των κειμένων των ευρωπαίων 
φιλοσόφων, κοινωνιολόγων κτλ. στα νεοελληνικά είναι εσφαλμέ­
νες όταν δε μεταφράζουν τη λέξη Volonté, Wille, Will με «θέληση». 
Η σύγχυση βούληση/θέληση υπάρχει όμως πάντα και στην ορθοδο­
ξία και δεν είναι άσχετη με την υποτίμηση του ηθικού Νόμου.

Στο άρθρο μου αναφέρω αρκετά διεξοδικά τον κλασικό προ­
βληματισμό ανάμεσα στην Πίστη και το Νόμο στον Παύλο και τον 
Λούθηρο και τη διαλεκτική που αυτός ενέχει για το ηθικό και πο­
λιτικό ζήτημα. Η διαλεκτική αυτή υπάρχει εξίσου ανάμεσα στον 
ορθό Λόγο (γνώση) και την αγάπη (πίστη). Η συγγραφέας δεν δίνει 
σημασία στον προβληματισμό αυτόν, που είναι το κόκκινο νήμα 
για την κατανόηση τόσο της φιλοσοφίας όσο και της θεολογίας στη 
Δυτική Ευρώπη· αυτό δεν είναι τυχαίο, γιατί αυτός ο προβληματι­

6. Βλ. στο ίδιο, σ. 118.



170 ΘΑΝΟΣ ΛΙΠΟΒΑΤΣ

σμός δεν ενδιέφερε ποτέ ιδιαίτερα την ορθοδοξία. Η συγγραφέας 
μονομερώς εντοπίζει τον «ορισμό που δίνω στη Δύση», ως εμπνε- 
όμενο από τον Descartes,7 ενώ αντίθετα για μένα «Δύση» είναι αυ­
τό που και μέχρι σήμερα ορίζεται από τη συνεχή διαμάχη ανάμεσα 
στους ρασιοναλιστές και στους μη ρασιοναλιστές (π.χ. Pascal, 
Kierkegaard, κτλ.). Εξάλλου, ο ορισμός του Χρ. Γιανναρά για την 
ηθική στη Δύση8 αποτελεί μια απλούστευση καρικατούρας, εφόσον 
την ταυτίζει με μια νοησιαρχική στάση, ξεχνώντας συνειδητά το 
θεμελιακό ρόλο της θέλησης και της πίστης σ’ όλη τη μεσαιωνική 
και κατοπινή θεολογία. Πέραν αυτού, ακόμη και όταν οι στοχα­
στές τονίζουν το ρόλο της σκέψης και της γνώσης, ωστόσο πάντα 
η θέληση και η πίστη παίζουν έναν κύριο ρόλο και είναι αυτό που 
διαφοροποιεί αυτή τη σκέψη από την κλασική αρχαιοελληνική.

Η κύρια ψυχαναλυτική αναφορά στο κείμενό μου αφορά την έν­
νοια της έλλειψης και την απάρνηση/απώθησή της. Η τελευταία α- 
ναφέρεται στην εγγενή αδυναμία του ανθρώπου (ατομικά και συλ­
λογικά) να ξεπεράσει το ναρκισσισμό του. Έτσι ωραιοποιεί τον 
«εαυτό» του, αυτοεξυψώνεται μέσω φαντασιακών ταυτίσεων με 
τον Χριστό ως βασιλέα, το βασιλέα ως «ισαπόστολο» και αντιπρό­
σωπο του Χριστού, το χαρισματικό ηγέτη, την «αγία κοινότητα», 
κτλ. Η απάρνηση της έλλειψης είναι στη ρίζα της λατρείας των φε­
τίχ και των ειδώλων (βλ. το «Άξιον εστί», την «Αγία Ζώνη», τα ο­
στά των αγίων, τα κείμενα των Πατέρων, κτλ.)· τα φετίχ αυτά δί­
νουν τη σιγουριά ότι «τίποτα δε λείπει στην πραγματικότητα». Ω­
στόσο ασυνείδητα τα υποκείμενα «βλέπουν» ότι «πάντα κάτι λεί­
πει»· έτσι διακρίνονται από μια θεμελιακή υποκρισία, διγλωσσία 
και έναν ιδιότυπο διχασμό (διαστροφικής δομής). Το υποκείμενο 
που θέλει να ξεπεράσει όλ’ αυτά, πρέπει να δεχθεί την έλλειψη, δη­
λαδή την ύπαρξη του θανάτου, του κακού, την τραγικότητα της ύ­
παρξής του κτλ., την οποία καμιά μυθοποιημένη εικόνα του Θεού 
δεν μπορεί να καλύψει. Η ψυχαναλυτική μέθοδος ανιχνεύει πάντα 
μέσα στους λόγους και τις στάσεις των υποκειμένων το μη λεχθεν 
κάθε ωραιολογία και απολογία έχει πάντα έναν ιδεολογικό χαρα­
κτήρα, εφόσον συγκαλύπτει ασυνείδητα ή/και συνειδητά αυτό που 
δεν επιθυμεί να ομολογήσει το υποκείμενο. Η κριτική αυτή στάση 
είναι κοινή στην ψυχανάλυση, την κοινωνιολογία, τη φιλοσοφία,

7. Στο ίδιο, σ. 115.
8. Στο ίδιο, σ. 120.



ΟΡΘΟΣ ΛΟΓΟΣ ΚΑΙ ΘΕΛΗΣΗ ΣΤΟ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟ 171

αλλά και στον ιουδαϊσμό και το χριστιανισμό, στο βαθμό που παίρ­
νουν στα σοβαρά την ειδωλοκλαστική στάση των Προφητών.

Η κριτική μου στην έννοια της κοινότητας εντοπίζεται στο ότι η 
τελευταία θεωρείται στην ορθόδοξη παράδοση συχνά ως μια μυ­
στική, αρμονική μάζα χωρίς εσωτερικές διαφορές και χωρίς το δι­
καίωμα αυθύπαρκτης διαφωνίας με ορθολογικά επιχειρήματα από 
ομάδες ή άτομα. Εξάλλου αυτή η καθαρά συντηρητική και δογμα­
τική στάση υπάρχει και στον καθολικισμό και τον προτεσταντι­
σμό. Ο τονισμός της φαντασιακής ενότητας και η αποσιώπηση της 
έλλειψης και της μη ταυτότητας είναι ακριβώς αυτό που κάνει την 
κοινότητα να μην είναι μια κοινωνία συμβολαίου (όπου Συμβό­
λαιο δε σημαίνει απλά μια ωφελιμιστική συμφωνία). Αλλά ο χρι­
στιανισμός βασίζεται ακριβώς σ’ ένα διπλό Συμβόλαιο με το Θεό.

Η κυρία Ε. Προδρόμου επιβεβαιώνει άθελά της με τις διαπι­
στώσεις της αυτές τις αναλύσεις μου. Όταν λέγει ότι «αν η ορθο­
δοξία οριστεί ως τρόπος ζωής, είναι αδύνατον να κρατήσει παθη­
τική στάση απέναντι στον κόσμο»,9 τότε είναι σαφές ότι η συγγρα­
φέας ταυτίζει το Είναι με το Δέον, ενώ ακριβώς το ζητούμενο εί­
ναι η διαπίστωση και κατανόηση της μη ταύτισής τους, της Διαφο­
ράς και της έλλειψης που υπάρχει ανάμεσά τους. Μπορεί να «ορί­
ζεται» έτσι η ορθοδοξία, αλλά τι συμβαίνει στην πράξη, τι της «δι­
αφεύγει» ασυνείδητα; Εξάλλου μια απλή ανάγνωση του Μ. Weber 
αρκεί για να καταλάβει κανείς ότι όλοι οι παραδοσιακοί, προμο- 
ντέρνοι «τρόποι ζωής» είναι «παθητικοί» απέναντι στον κόσμο, 
δηλαδή δε θέλουν να τον «αλλάξουν» και τον μυθοποιούν. (Ο συ­
νεχής τονισμός της ορθοδοξίας ως «τρόπου ζωής» δε σημαίνει 
πολλά πράγματα- όλες οι χριστιανικές εκκλησίες αλλά και όλες οι 
θρησκείες βασίζονται σ’ έναν «τρόπο ζωής».)

Ενδεικτική είναι επίσης η διαπίστωση της συγγραφέα ότι «η ορ­
θοδοξία απορρίπτει τη διχοτόμηση της πίστης από την εμπειρία»,10 
δηλαδή απορρίπτει ακριβώς την έλλειψη και το διχασμό του υπο­
κειμένου. Αλλά όεν είναι στο «χέρι της» ν’ απορρίπτει αυτόν το 
διχασμό, εφόσον αυτός «υπάρχει» εμπειρικά και συγκροτεί την ί­
δια την ύπαρξη του υποκειμένου, ιδιαίτερα του σύγχρονου. Ο μη 
παραδοσιακός χριστιανισμός ξεκινάει πάντα από αυτήν τη διαπί­
στωση χωρίς να την ωραιοποιεί. Ο «νοήμων» και «πάσχων» άν­

9. Στο ίδιο, σ. 120 και 125.
10. Στο ίδιο, σ. 120.



172 ΘΑΝΟΣ ΛΙΠΟΒΑΤΣ

θρωπος δεν μπορεί παρά ν’ αμφιβάλλει διαρκώς για την πίστη 
του, εφόσον στην πραγματικότητα όλες οι εμπειρίες συντείνουν 
για ν’ αποδείξουν το αντίθετο της πίστης· κάθε «αρμονία» του κό­
σμου, της κοινωνίας, της εκκλησίας, του προσώπου είναι μια φα- 
ντασιακή αυταπάτη. Αντίθετα για τον πιστεύοντα, η πίστη βασίζε­
ται πάντα σ’ ένα «πήδημα στο Πραγματικό», σε μια απόφαση της 
θέλησης· ο Τερτυλλιανός το ονομάζει αυτό: credo quia absurdum, 
δηλαδή πιστεύω, επειδή είναι παράλογο. Έτσι καμιά παράδοση 
δεν μπορεί να καλύψει αυτό το κενό.

Στην εκτενή αναφορά της συγγραφέα για το πρόσωπο γίνεται 
συνεχώς μια παρανόηση, γιατί εμφανίζει το πρόσωπο ως εάν μόνο 
η ορθοδοξία να είχε αυτή την έννοια." Αυτό είναι λάθος· όλη η κα­
θολική και προτεσταντική θεολογία δε μιλούν παρά γι’ αυτό. Στη 
νεότερη φιλοσοφία ο Kant, ο Kierkegaard, ο Heidegger (παρανοώ- 
ντας τον Kierkegaard) και ο Lévinas έχουν συνεισφέρει σημαντικά 
στον επαναπροσδιορισμό της έννοιας. Φυσικά σ’ αυτούς δεν είναι 
μια εξιδανικευμένη έννοια. Κεντρικό σημείο παραμένει πάντα η α­
ναγκαιότητα της σύγκρουσης (ενδοψυχικής και κοινωνικο-πολιτι- 
κής) και της διαφοράς. Το υποκείμενο, ως μια σχέση-προς-εαυ- 
τόν,12 ζει πάντα την ένταση ανάμεσα στην Ελευθερία και την Αλή- 
θειά του, ή την ελευθερία δι’ εαυτόν και τον προσανατολισμό του 
προς τον κόσμο. Οι διαφορές που υπάρχουν ανάμεσα στον Kant 
και τον Heidegger ή τον Lacan, δεν αναιρούν τη σημασία αυτών 
των προσπαθειών, όπου οι ύστεροι στοχαστές «υπάρχουν» μόνο 
ως διάλογος/αντίλογος με τους προδρόμους τους. Αυτό που συ­
γκροτεί όμως κάθε υποκείμενο ως πρόσωπο είναι πάντα η σχέση 
του υποκειμένου με τον άλλον και την κοινωνία· τα δύο υπάρχουν 
πάντα ως ιστορία, μέσα στο χρόνο, ο ορίζων του οποίου καθορίζε­
ται από την ύπαρξη του θανάτου, της θνητότητας. Αλλά ιστορία 
σημαίνει τη συνεχή αλυσίδα παρανοήσεων και αποτυχιών απελευ­
θέρωσης όσο και τις «ευτυχείς» στιγμές, όπου διαφαίνεται μερι­
κώς η αλήθεια και πραγματοποιείται ένα «κομμάτι» ελευθερίας.

Στην όλη συζήτηση περί ελευθερίας του προσώπου, σημαντικό 
ρόλο παίζει η αναφορά στην αλλοτρίωση και ανομία του σύγχρο­
νου κόσμου. Όμως αλλοτρίωση δε σημαίνει λειτουργικότητα και α- 
φαιρετικότητα. Στην ορθοδοξία υπάρχει συχνά μια απόρριψη της 
αναγνώρισης της ύπαρξης σχέσεων που δεν ανάγονται στις διαπρο-

11. Βλ. στο ίδιο, σ. 121.
12. Βλ. S. Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode. Frankfurt/M. 1984.



ΟΡΘΟΣ ΛΟΓΟΣ ΚΑΙ ΘΕΛΗΣΗ ΣΤΟ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟ 173

σωπικές σχέσεις (πράγμα που οδηγεί σε διαφθορά, προνόμια, ανορ- 
θολογισμό). Εδώ είναι σημαντική η σκέψη του Lévinas, ο οποίος 
ξεκινώντας από τη σχέση αγάπης ανάμεσα σε πρόσωπα (visages), 
στη συνέχεια διαπιστώνει ότι αυτή οδηγείται στην αδικία, εφόσον 
αναγκαστικά το υποκείμενο «ξεχνάει» τους άλλους-του-άλλου. Έ­
τσι ο Lévinas εισάγει εδώ (όπως και ο Lacan) τον «απάντα τρίτο»13 
και την έννοια της ισότητας και δικαιοσύνης, η οποία αναγκαστι­
κά είναι α-πρόσωπη. Μόνο τότε όμως μπορεί κανείς να σέβεται ό- 
λους-τους-άλλους αλλά και τον έναν-άλλον-μπροστά-μου. Αυτό 
το παράδοξο, αυτή την έλλειψη, τη θεωρεί δομικής σημασίας· πρό­
κειται για τη διαλεκτική της αγάπης και του Νόμου, που δεν μπο­
ρεί να καταργηθεί χωρίς να καταστραφούν και η μία και ο άλλος. 
Εδώ ακριβώς ο Lévinas κάνει το εγκώμιο της αρχαίας ελληνικής 
αφαιρετικής ορθολογικής σκέψης και πολιτικής σοφίας και δικαι­
οσύνης, την οποίαν μια άλλη, διαφορετική σκέψη, όπως αυτή της 
Διαθήκης της Βίβλου, οφείλει και μπορεί να «ενσωματώσει», ξε- 
περνώντας τη φαντασιακή κοινότητα.

Οι αναφορές της κυρίας Ε. Προδρόμου στο πρόσωπο και στα 
κείμενα του Χρ. Ειανναρά διαφέρουν ουσιωδώς από αυτόν τον 
προβληματισμό. Όλες αυτές οι αναφορές στο «πνεύμα της ορθοδο­
ξίας» αφήνουν τον αναγνώστη κατάπληκτο σ’ ένα σημείο: δεν κά­
νουν καμιά αναφορά στο κεντρικό μήνυμα του χριστιανισμού! Διό­
τι δεν αναφέρουν ούτε λέξη στο ότι η πίστη του χριστιανού ορίζεται 
όχι μόνο ως πίστη στον αναστηθέντα, αλλά πριν απ’ όλα ως πίστη 
στον εσταυρωμένο και ταπεινωμένο εξαιτίας ημών Χριστό. Επί­
σης δε, δεν αναφέρει το ότι ο άνθρωπος, ως χριστιανός, υπόκειται 
πάντα στο διχασμό ανάμεσα στην ύπαρξή του ως «αμαρτωλού» 
και, εφόσον πιστεύει, ως «δεδικαιωμένου εν Χριστώ». Δηλαδή όλη 
η ωραιολογία περί Τριάδος, Θεανθρώπου, προσώπου κτλ. είναι 
μια φαντασιακή οθόνη και μια θεωρητικολογία που συγκαλύπτει 
το αβάσταχτο σκανδαλώδες μήνυμα της εμπειρίας της ανθρώπινης 
έλλειψης που έκανε/κάνει ο Θεός, χάριν του ανθρώπου.14

13. Βλ. E. Lévinas, Totalité et Infini, La Haye 1961, σ. 5,55,189.
14. Βέβαια αυτό έχει ιδεολογικές συνέπειες- εδώ δε θέλω ν’ αναφερθώ εκτενώς 

στα μη αναφερθέντα από την κυρία Προδρόμου ελληνοκεντρικά και αντιδυτικά 
σύνδρομα του Χρ. Γιανναρά, ούτε στην εκ μέρους του δεδηλωμένη απόρριψη της 
δημοκρατίας (του δικαιώματος της ίσης και καθολικής ψηφοφορίας). Η ωραιολο- 
γία και η φετιχοποίηση της παράδοσης και της κοινότητας οδηγούν σ’ αυτά τα α­
ποτελέσματα.



174 ΘΑΝ0Σ ΛΙΠΟΒΑΤΣ

Υπάρχουν όμως και άλλα αποτελέσματα παραγωγής ιδεολογίας 
(που δικαιολογούν εκείνους που θεωρούν, εσφαλμένα, ότι Θρη­
σκεία ίσον Ιδεολογία). Η συγγραφέας δίνει παραδείγματα όταν ο­
νομάζει την ορθόδοξη εκκλησία «οντολογικό θεσμό»,15 όπου πραγ­
ματοποιείται ο «ιδεατός τύπος προσώπου». Επίσης θεωρεί ότι στα 
εγκόσμια η εκκλησία της Ελλάδος ήταν «θύμα» της πολιτείας.16 Ως 
εάν η εκκλησία να μην είχε και να μην έχει την αξίωση της απο­
κλειστικής πνευματικής κυριαρχίας στον ελλαδικό χώρο με τη βοή­
θεια του κράτους, ταυτίζοντας ελληνισμό και ορθοδοξία, πράγμα 
απαράδεκτο. Αλλά πώς είναι δυνατόν μια επιστημονική σκέψη υ­
ψηλού επιπέδου, όπως την κατέχει η κυρία Ε. Προδρόμου, να υπο­
χωρεί απέναντι σε μια μυθική οντολογία της προμοντέρνας επο­
χής; Κι αυτό όταν στη σύγχρονη προτεσταντική θεολογία αποτελεί 
από παλιά κοινό τόπο η απομυθοποίηση και απομαγικοποίηση τό­
σο της ανάγνωσης της Γραφής όσο και των εκκλησιαστικών θεσμών.

Πέραν αυτών μπορεί κανείς ν’ αναφέρει πολλά άλλα παραδείγ­
ματα, όπως τις συχνές αναφορές του Χρ. Γιανναρά στη μυθολογία 
του C.G. Jung, ιδιαίτερα στη μυθική έννοια του «συλλογικού υπο­
συνειδήτου». Την έννοια αυτή απορρίπτει ολικά η ψυχανάλυση α­
πό τον Freud μέχρι τον Lacan. Αλλά χρησιμεύει ακριβώς για να «ε­
δραιώσει» φαντασιακά το μύθο της ελληνικής και ορθόδοξης ιδι­
αιτερότητας και ανωτερότητας (κάτι που απορρίπτει η σοβαρή ορ­
θόδοξη θεολογία). Πρέπει επίσης ν’ αναφέρουμε εδώ τη μεγάλη 
σύγχυση που συντελείται όταν ορισμένα μεταφορικά σχήματα λό­
γου (ποιητική αδεία), οι αδαείς «πιστοί» (και οι ρομαντικοί υστε­
ρικοί διανοούμενοι) τα παίρνουν τοις μετρητοίς, ως «ουσίες» μυ­
στικής φύσης. Εδώ ανήκουν οι εκφράσεις: «ο Χριστός ως ο νυμ­
φίος της Εκκλησίας» ή «ο Χριστός ως η κεφαλή του μυστικού σώ­
ματος της Εκκλησίας» (κοινότητα) ή — ιδιαίτερα στους αρχαιολά- 
τρες και λαογράφους— η ταύτιση του Χριστού με τον αρχαίο 
«θνήσκοντα Θεό» Διόνυσο ή Αδωνι, κτλ. Ακριβώς εδώ παράγεται 
η ιδεολογία, που έχει πολιτικά και πνευματικά συντηρητικές και 
αντιδραστικές συνέπειες.

Εδώ μας ενδιαφέρει η «υπαρκτή ορθοδοξία», από την οποία α­
παιτείται να «ανοίξει» προς τον οικουμενικό διάλογο, παραδεχό­
μενη το πλήθος ερμηνειών του μηνύματος της Γραφής, το οποίο α­
ναγκαστικά περνάει μέσα από τις περιπέτειες της διαλεκτικής του

15. Ε. Προδρόμου, ό.π., σ. 125.
16. Βλ. στο ίδιο, σ. 127.



ΟΡΘΟΣ ΛΟΓΟΣ ΚΑΙ ΘΕΛΗΣΗ ΣΤΟ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟ 175

πνεύματος (μη εγελιανά ιδωμένο) στην ιστορία. Η ορθοδοξία, εδώ 
και εννέα αιώνες δε θέλει να συμμετέχει στην ιστορία, αμυνόμενη 
ενάντια στην ιστορία και φετιχοποιώντας την παράδοση των ελλή- 
νων πατέρων του 4 μ.Χ. αιώνα. Αυτό είναι ολέθριο· πρόκειται για 
ένα ψυχαναλυτικά κλασικό παράδειγμα νευρωτικής φαντασιακής 
ταύτισης με τον εξιδανικευμένο Πατέρα. Οι έλληνες πατέρες (αλ­
λά εξίσου και οι λατίνοι πατέρες) ήταν μεγάλες προσωπικότητες 
της εποχής τους, με ευρύ ορίζοντα και τολμηρή σκέψη. Ιδιαίτερα 
είχαν εκτίμηση και στον ορθό Λόγο, όταν επρόκειτο να κάνουν α­
γώνα ενάντια στη Γνώση (Gnosis), τον παγανισμό και τη μαγεία. 
Το ότι δεν υπήρξε δημιουργική συνέχεια στο έργο τους οφείλεται 
στο ιστορικό δράμα του Βυζαντίου,17 όπου επικράτησε η ιεροκρα­
τία της ασιατικής δεσποτείας και η καταπίεση της ελεύθερης σκέ­
ψης. Η τραγικότητα της ορθοδοξίας έγκειται στο ότι, αν θέλει να 
έχει μέλλον, πρέπει ν’ απαγκιστρωθεί από το μοντέλο του Βυζα­
ντίου, αλλά είναι αυτό που δεν κάνει σήμερα. Η πραγματική αφο­
μοίωση των πατέρων περνάει μέσα από την αποφετιχοποίησή τους 
και τη μερική «προδοσία» τους.

Το όριο που δεν ξεπέρασαν οι έλληνες πατέρες ήταν ότι δεν α­
νέπτυξαν την έννοια της θέλησης του ανθρώπου, πράγμα που έκα­
νε ο Αυγουστίνος.18 Συγκεκριμένα, πρόκειται για τη θέληση του 
ανθρώπου, ως εικόνα και ομοίωση της θέλησης του Θεού. Μέχρι 
τον Αυγουστίνο δεν είχε γίνει σαφής η ύπαρξη της θέλησης του αν­
θρώπου. Χωρίς αυτό (δηλαδή την ερμηνεία που έδωσε ο Αυγουστί­
νος στην αμαρτία και το κακό ως «κακή θέληση» mala voluntas και 
όχι ως «στέρηση του Αγαθού» privatio boni), πράγμα που αντι­
στοιχεί εξάλλου πλήρως στις θέσεις του Παύλου, δε θα υπάρξει 
πρόοδος στην ορθόδοξη θεολογία. Μόνο έτσι θα γίνει κατανοητή η 
εξέλιξη του ευρωπαϊκού πνεύματος. Το «μυστικό του» έγκειται 
στο ότι «συνδύασε» δημιουργικά τον αρχαίο ελληνικό κριτικό ορ­
θό Λόγο με τη δυναμική, ενεργητική έννοια της θέλησης, που προ­
έρχεται από την ιουδαϊκή παράδοση, στην οποία ανήκει και ο χρι­
στιανισμός. Αυτή η εξέλιξη ήταν αιτία και αποτέλεσμα του χωρι­
σμού πνευματικής και κοσμικής εξουσίας, καθώς και της ανάπτυ­
ξης της ανεξάρτητης αστικής τάξης των πόλεων στη Δύση από τον 
1 Ιο αιώνα. Η δε νεότερη έννοια της ελευθερίας προέρχεται από τη

17. Βλ. A. Ducellier, Le drame de Byzance, Παρίσι 1976.
18. Βλ. A. Dihle, Die Vorstellung vom Willen in der Antike, Göttingen 1985- K. 

Jaspers, Augustin, Μόναχο 1976.



176 ΘΑΝΟΣ ΛΙΠΟΒΑΤΣ

θεολογία των φραγκισκανών.19 Επομένως όταν διαπιστώνω «πα- 
θητικότητα» και έλλειψη κριτικού Λόγου, αξιοπιστίας και παρα­
δοχής του Νόμου στον ελλαδικό χώρο, εννοώ ακριβώς το «χάσι­
μο» της ευκαιρίας που κατασκεύασε ο δυτικός ευρωπαϊκός πολι­
τισμός.20 21 Κάτι που εξάλλου δεν ισχύει εξίσου για όλες τις περι­
πτώσεις· βλέπε π.χ. την περίπτωση της Νότιας Ιταλίας.

Εξάλλου μόνο μια τέτοια πρόσβαση θα βοηθήσει στην κατανόη­
ση του ότι η ευρωπαϊκή ιστορία δεν είναι ένα «ατύχημα» της ιστο­
ρίας, ούτε μια «έκπτωση» από φαντασιακές «ορθές» δόξες ή στο­
χασμούς, ούτε κάτι που περιορίζεται στον ειδικό παρτικουλαρι- 
σμό κάποιων λαών. Η καθολικότητα του ευρωπαϊκού πνεύματος 
εκφράζεται πάντα μέσα από την πολυφωνία και τον αντίλογο της 
διαλεκτικής του διαφωτισμού και του ρομαντισμού.

Γράφοντας αυτά προϋποθέτω τη ριζική κριτική στο σύγχρονο 
γυμνό ωφελιμισμό και ατομικισμό από τη μια και στον «αναρχικό 
φιλελευθερισμό» και την απάρνηση κάθε αυθεντίας στο όνομα 
μιας «αντιαυταρχικής προοδευτικότητας» από την άλλη. Επίσης, 
αν ο θρησκευτικός βολονταρισμός εκφράζει τα στοιχεία της πί­
στης, της αγάπης και της εσχατολογικής ελπίδας, εν τούτοις οι πε­
ριπέτειες της διαλεκτικής του χριστιανισμού στην ιστορία οδήγη­
σαν στο να πάρει ο βολονταρισμός και διαστροφικές μορφές, ε­
ντός και εκτός του χριστιανισμού. Στον 19ο και 20ό αιώνα είχαμε 
τις εκκοσμικευμένες μορφές του αποκαλυπτικού μεσσιανισμού. 
Από την άλλη στον 20ό αιώνα, η μηδενιστική θεωρία του ντεσιζιο- 
νισμού αποτελεί το θεμέλιο είτε μιας θεωρίας του ολοκληρωτι­
σμού, είτε μιας θεωρίας του πολιτικού σκεπτικισμού. Το επικίνδυ­
νο έγκειται εδώ στην εκκοσμίκευση της έννοιας της «καθαρής θέ­
λησης», δηλαδή στην εξαγωγή παράλογων στοιχείων στον κοσμικό 
χώρο του Πολιτικού, κάτι που πρέπει πάντα ν’ αποφεύγεται. Αν 
στον Kierkegaard το παράλογο «πήδημα στην πίστη» εδραιώνει το 
χριστιανισμό, στον πολιτικό ντεσιζιονισμό το παράλογο της «α­
πόφασης για την απόφαση» υπονομεύει τη Δημοκρατία και τον 
ορθό κριτικό Λόγο.2'

19. Βλ. HJ. Berman, Law and Revolution.The Formation of the Western Legal 
Tradition, Harvard 1983.

20. Αυτό που λείπει στους Νεοέλληνες δεν είναι ούτε η ευφυΐα ούτε τα αισθή­
ματα και η φαντασία· είναι η θέληση, η αυτοπειθαρχία, η αυτοκριτική και η αξιο­
πιστία.

21. Θ. Λίποβατς, Η Απάρνηση του Πολιτικού, Αθήνα 1988· Θ. Λίποβατς - Ν.



ΟΡΘΟΣ ΛΟΓΟΣ ΚΑΙ ΘΕΛΗΣΗ ΣΤΟ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟ 177

Στη βυζαντινή πολιτική θεολογία υπάρχει μια απολυταρχική 
μορφή ντεσιζιονισμού· το πρωτείο του πατέρα Θεού-παντοκράτο- 
ρα έχει εδώ ορισμένα κοινά στοιχεία με τη φαντασιακή εικόνα του 
Αλλάχ στην αυθαιρεσία του. Επειδή λείπουν επαρκώς (και δεν α­
ναπτύχθηκαν ώς τώρα) οι διαμεσολαβήσεις που πρέπει να «μετου- 
σιωθούν» σε ορθό Λόγο (αυτό που κατανόησε η σχολαστική θεο­
λογία του Μεσαίωνα, η οποία ξεκινώντας από τη θεολογική εφαρ­
μογή του τριαδικού δόγματος κατέληξε στο φυσικό Δίκαιο). Από 
αυτή την παράδοση της ιεροκρατίας του αυτοκράτορα ή της κοινό­
τητας μπορεί να προκόψουν είτε μια εντελώς συντηρητική είτε μια 
εντελώς αναρχική και αθεϊστική στάση, δηλαδή τίποτα το τρίτο, 
το εναλλακτικό, όπως στη Δυτική Ευρώπη (και εκεί όχι παντού). 
Η πολιτική θεολογία του Βυζαντίου δομείται επάνω στο σύνδρο­
μο του φόβον απέναντι στην πιθανή μη ταυτότητα, έλλειψη, δια­
φορά και υποβλέπει κάθε πρωτότυπο, εναλλακτικό Λόγο (εξάλλου 
οι εξαιρέσεις εδώ επιβεβαιώνουν τον κανόνα). Βέβαια, ανάλογη 
στάση κρατούν πάντα στην καθολική και προτεσταντική Δύση ό­
λων των ειδών οι νοσταλγοί του μεσαιωνικού παρελθόντος και οι 
φονταμενταλιστές.

Σήμερα, η εκκλησία της Ελλάδος χαρακτηρίζεται ιδιαίτερα από 
ένα μισαλλόδοξο, εθνικιστικό και συντηρητικό πνεύμα, πράγμα, 
που την απομονώνει και στους κόλπους της ευρύτερης ορθοδοξίας 
όπως και στο Παγκόσμιο Συμβούλιο Εκκλησιών. Μόνο αν υπάρ­
ξουν νέες δυνάμεις στους κόλπους της, δηλαδή και παραγωγικοί «δι­
χασμοί» (στο επίπεδο αρχών, όχι μικροσυμφερόντων), θα υπάρξει 
ένα άνοιγμα στο σύγχρονο κόσμο, και αυτό περνάει μέσα από τον 
οικουμενισμό. Στο βαθμό που de facto στα πράγματα μέχρι στιγ­
μής οι εθνικιστικές και ορθόδοξες συντηρητικές δυνάμεις στην Ελ­
λάδα, τη Σερβία και τη Ρωσία έχουν την τάση να συμπράξουν και να 
θεωρούν ως «εχθρό» τους «άλλους» Ευρωπαίους και χριστιανούς,22 
στο βαθμό αυτόν η υπόθεση του Huntington για τη «σύγκρουση 
πολιτισμών» έχει μια περιγραφική ορθότητα. Αν αυτή η τάση κυ­
ριαρχήσει ή όχι, δεν το ξέρουμε, αν και θα ήταν ολέθριο. Εμπειρι­
κά δεν μπορεί να την απορρίψει κανείς πλήρως, όσο καιρό οι α­
ντίθετες τάσεις σ’ αυτές τις χώρες δεν κυριαρχούν με βεβαιότητα.

Δεμερτζής, Δοκίμιο για την Ιδεολογία, Αθήνα 1994· Θ. Λίποβατς, «Τα διφορούμε­
να του εθνικισμού», στο Διαβάζω, τχ. 322, Αθήνα 1993.

22. Βλ. F. Thual, Géopolitique de l’orthodoxie, Παρίσι 1994.



178 ΘΑΝΟΣ ΛΙΠΟΒΑΤΣ

Αναφορικά με το άρθρο του κυρίου Δ. Ν. Μόσχου,23 έχω να πα­
ρατηρήσω ότι όλα όσα γράφει για την «κριτική» στάση των ασκη­
τών στο Βυζάντιο υπάρχουν εξίσου και στη Δύση και δε θα έπρεπε 
να τους εξιδανικεύσει κανείς. Στο άρθρο μου δεν υποστηρίζω ότι 
η ορθοδοξία ήταν «κρυπτογνωστική», αλλά ότι στην πράξη λει­
τούργησε ως έναν βαθμό έτσι. Σίγουρα τόσο η ορθοδοξία όσο και 
ο καθολικισμός δεν ήταν ποτέ ομοιογενείς. Ωστόσο, αν ισχύουν ό­
λα όσα γράφει ο συγγραφέας, τότε γιατί η αντίσταση στην αυτο- 
κρατορική εξουσία δεν ήταν ποτέ τόσο ισχυρή όσο στη Δύση και 
γιατί η κριτική στάση δεν επικράτησε και δεν οδήγησε στην ανα­
γέννηση του ορθού Λόγου μέχρι σήμερα; Ο κύριος Μόσχος ορθά 
τονίζει το ρόλο της αυτοκρατορικής προπαγάνδας και της ιδεολο­
γικής κατάχρησης του χριστιανισμού από αυτήν· αλλά δεν μπορεί 
κανείς να αποσιωπήσει τη συνενοχή της εκκλησίας, τόσο της ιε­
ραρχίας όσο και των πιστών. Βέβαια εγώ, για λόγους μεθοδολογι­
κούς, δίνω μεγάλη σημασία στη «λανθάνουσα αλήθεια» της εξου­
σίας που υποκρύπτει αυτή η προπαγάνδα αναφορικά με τη δομή 
και τη λειτουργία του όλου πολιτικού και θρησκευτικού μορφώ­
ματος. Αυτό που μετράει δεν είναι τα επίσημα κείμενα στο εμφα­
νές επίπεδό τους ή μόνο οι συνειδητές προθέσεις των συγγραφέων 
τους, αλλά τα μη λεχθέντα, τα απρόβλεπτα και τα ανεπιθύμητα α­
ποτελέσματα αυτών των λόγων. Πίσω από αυτά τα συμπτώματα 
κρύβονται ακριβώς οι κυριαρχικές φαντασιώσεις μιας ολόκληρης 
εποχής. Αυτό ισχύει εξάλλου και για τη Δύση.

Από το 1100 μιλάμε για την πρώτη Αναγέννηση στη Δύση, με 
την ανάπτυξη των πανεπιστημίων και των καθεδρικών ναών στις 
πόλεις. Ο κριτικός Λόγος που άρχισε πάλι να εμφανίζεται, ανα­
πτύχθηκε εδώ πάντα ενάντια στο τότε αυταρχικό και σκοταδιστι- 
κό κατεστημένο της καθολικής εκκλησίας; ο Φραγκίσκος της Ασσί- 
ζης, ο Θωμάς του Ακουίνο, ο William του Ockham, ο Μαρτίνος 
Λούθηρος, όλοι υπήρξαν αντικείμενο αστυνόμευσης και άλλων 
μέτρων επιτήρησης. Η όλη εξέλιξη ευνοήθηκε από την ύπαρξη μιας 
λεπτής και ασταθούς ισορροπίας δυνάμεων ανάμεσα στην εκκλη­
σία και τις διάφορες τάσεις της, τον αυτοκράτορα και τους βασι­
λείς, τους ισχυρούς πρίγκιπες και φεουδάρχες και την αστική τάξη 
των πόλεων.

23. Βλ. Δ. Ν. Μόσχος, «Ορθόδοξος χριστιανισμός ως πτυχή της νεοελληνικής 
πολιτικής κουλτούρας», Eilt, τχ. 5, 1995.



ΟΡΘΟΣ ΛΟΓΟΣ ΚΑΙ ΘΕΛΗΣΗ ΣΤΟ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟ 179

Το άρθρο του κυρίου Μόσχου είναι ένα καλό παράδειγμα ορ­
θού Λόγου· δεν έχω την εντύπωση ότι υπάρχουν πολλοί συνάδελ­
φοί του που σκέπτονται έτσι.24 Βασικά συμφωνώ με όλες τις δια­
πιστώσεις του. Αυτό που κυριαρχεί σήμερα στον ελλαδικό χώρο 
στους κύκλους των διανοουμένων και επιστημόνων είναι η σιωπή, 
η έλλειψη διαλόγου ή ο επαρχιωτισμός, όταν πρόκειται να θίξουν 
ορισμένα δήθεν «κρίσιμα» θέματα, εγκαταλείποντας έτσι το πεδίο 
στους ιδεολόγους. Εξαίρεση αποτέλεσε πρόσφατα η προσπάθεια 
του Ν. Μουζέλη.25 Αλλά δεν κατανόησε επαρκώς το πρόβλημα, 
γιατί οι νεορθόδοξοι δεν αντιπροσωπεύουν την ορθοδοξία, αλλά 
είναι μια ιδεολογία με συντηρητικές φαντασιώσεις εθνοκεντρικού 
περιεχομένου.

24. Βλ. στο ίδιο, σ. 136· εδώ ο κύριος Μόσχος αναφέρει τη λέξη «παπισμός» 
δύο φορές. Δεν ξέρω αν αυτό είναι ένα lapsus calami ή αν το έγραψε συνειδητά.

25. Βλ. Ν. Μουζέλης στο Βήμα της 21.5.1995 και της 28.5.1995· V.N. Makrides, 
«Neoorthodoxie - eine religiöse Intellektuellenströmung im heutigen Griechenland», 
στο P. Antes - D. Pahnke (επιμ.), Die Religion von Oberschichten: Religion - Pro­
fession - Intellektualismus, Marburg 1989, σ. 279-289- του ίδιου, «Orthodoxy as a 
condition sine qua non: Religion and State/Politics in Modem Greece from a socio- 
historical Perspective», Ostkirchliche Studien, τχ. 40, Wlirzburg 1991, σ. 281-305' 
του ίδιου, «Le rôle de l’Orthodoxie dans la formation de l’antieuropéanisme et l’an- 
tioccidentalisme grecs», στο G. Vincent - J.-P. Willaime (επιμ.), Religions et trans­
formations de l’Europe, Στρασβούργο 1993, σ. 103-116· Σ. Αγγουρίδης, «Ορθοδο- 
ξία-Ελληνισμός: Απαραίτητη σύμπλευση», Οικονομικός Ταχυδρόμος, 11.5.1995.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

