
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Τόμ. 5, Αρ. 2 (1995)

  

 

  

  Ορθοδοξία, εθνικισμός και πολιτική κουλτούρα
στη σύγχρονη Ελλάδα: Καινούριες προσεγγίσεις ή
εσωτερικοποίηση δεδομένων παραδειγμάτων; 

  Ελισάβετ Προδρόμου   

  doi: 10.12681/hpsa.15291 

 

  

  Copyright © 2017, Ελισάβετ Προδρόμου 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Προδρόμου Ε. (2017). Ορθοδοξία, εθνικισμός και πολιτική κουλτούρα στη σύγχρονη Ελλάδα: Καινούριες
προσεγγίσεις ή εσωτερικοποίηση δεδομένων παραδειγμάτων;. Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, 5(2),
101–132. https://doi.org/10.12681/hpsa.15291

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 25/01/2026 16:44:18



ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΑΡΟΜΟΥ*

ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ, ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ 
ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ ΣΤΗ ΣΥΓΧΡΟΝΗ ΕΛΛΑΔΑ: 
ΚΑΙΝΟΥΡΙΕΣ ΠΡΟΣΕΓΓΙΣΕΙΣ Ή ΕΣΩΤΕΡΙΚΟΠΟΙΗ- 
ΣΗ ΔΕΔΟΜΕΝΩΝ ΠΑΡΑΔΕΙΓΜΑΤΩΝ;

Το τέλος του Ψυχρού Πολέμου και η δημιουργία της λεγάμενης 
Νέας Διεθνούς Τάξης Πραγμάτων (New World Order) έχει προκα- 
λέσει σοβαρή αναθεώρηση των βασικών αρχών που καθόρισαν τις 
κοινωνικές επιστήμες στις περασμένες τέσσερις δεκαετίες. Από τη 
μια μεριά, η κατάρρευση των κρατικο-σοσιαλιστικών καθεστώτων 
και του παραδοσιακού μαρξιστικού Λόγου (Discourse) σηματοδό­
τησε τον δήθεν θρίαμβο της δημοκρατίας δυτικής μορφής ως το 
κυρίαρχο μοντέλο πολιτικής οργάνωσης της μεταμοντέρνας επο­
χής. Όμως, οι προκλήσεις που συνοδεύουν την εγκαθίδρυση της 
δημοκρατίας σε χώρες με κυρίως ολοκληρωτικό πολιτικό παρελ­
θόν έχουν ανοίξει ένα διάλογο πάνω στη ρευστή και αόριστη έν­
νοια της δημοκρατίας μέσα σε διάφορα πολιτισμικά πλαίσια. Από 
την άλλη μεριά, η διεθνής ανάδυση του εθνικισμού και η επίσης 
παγκόσμια αναβίωση της θρησκείας αποτέλεσαν μια εντυπωσιακή 
διάψευση της προβλεπόμενης μοιραίας περιθωριοποίησής τους 
κατά τη διαδικασία του εκσυγχρονισμού. Αντίθετα, η αναμφισβή­
τητη επίδραση του εθνικισμού και της θρησκείας στο σημερινό δη­
μόσιο χώρο (Public Domain) έχει προκαλέσει μια θαρραλέα συζή­
τηση πάνω στην έννοια και στη μορφή της κοινότητας (community) 
και της κοινωνίας των πολιτών (civil society) στη μετανεοτερική 
πραγματικότητα. Με λίγα λόγια, οι κοινωνικές επιστήμες και ευ­
ρύτερα, η κοινωνική θεωρία αντιμετωπίζουν μια γενική κρίση πα­
ραδειγμάτων (Paradigm Crisis).1

* Post-Doctoral Fellow, Πρόγραμμα Ελληνικών Σπουδών, Πανεπιστήμιο του 
Princeton· Visitinfg Fellow, Κέντρο Διεθνών Σπουδών, Πανεπιστήμιο του Prince­
ton.

1. Ενδιαφέροντα άρθρα που συζητούν από διαφορετικές διαστάσεις την κρίση 

ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 5, ΑΠΡΙΛΙΟΣ 1995



102 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ

Σε σχετικά πρόσφατο άρθρο του, ο κοινωνικός ψυχολόγος Θά- 
νος Λίποβατς έθιξε τα βασικά σημεία της κρίσης παραδείγματος 
στις Θεωρίες Δημοκρατίας (Theories of Democracy), Πολιτιστι­
κών Σπουδών (Culture Studies), και Θεωρίες Θρησκείας και Πολι­
τικής (Theories of Religion and Politics). Ο Λίποβατς επιχείρησε να 
αναλύσει τη θρησκευτική και την εθνικιστική διάσταση της σύγ­
χρονης ελληνικής πολιτικής κουλτούρας:* 2 συγκεκριμένα, το άρθρο 
εξερεύνησε την αμοιβαία σχέση του ορθόδοξου χριστιανισμού και 
του εθνικισμού, και την επίδρασή τους στη σύσταση του πολιτι­
σμού, και κατέληξε σε μερικά γενικά συμπεράσματα για την ποιό­
τητα του σημερινού δημοκρατικού πολιτεύματος στην Ελλάδα.

Πριν αποδυθούμε σε μια κριτική ανάλυση του άρθρου του Λί­
ποβατς, αξίζει να πούμε δυο λόγια για την προσέγγιση μας. Προ­
φανώς ο Λίποβατς ασχολήθηκε μ’ ένα υπερβολικά καίριο θέμα, 
που μέχρι τώρα έχει ελάχιστα ή μονοδιάστατα μελετηθεί — το ρό­
λο της Ορθοδοξίας στο μετασχηματισμό της σημερινής Ελληνικής 
κουλτούρας.3 Εξίσου σημαντική είναι η πιθανότητα να βρούμε εκ

παραδειγμάτων και της αρχικές απόπειρες για ανταπόκριση είναι της Nancy Ber- 
meo, «Democracy in Europe», και του Stanley Hoffman, «Europe’s Identity Crisis 
Revisited», Daedalus, τόμ. 123, No. 2, άνοιξη 1994· του Elmer Hankiss, «In Search 
of a Paradigm», και του Jacques Rupnik, «Central Europe or Mitteleuropa» Daeda­
lus, τόμ. 119, No. 1, χειμώνας 1990· Samuel Huntington, «The Clash of Civiliza­
tions?», Foreign Affairs, Σεπτέμβριος/Οκτώβριος 1993, και του ίδιου, «If Not Civi­
lizations, What? Paradigms of the Post-Cold War World», Foreign Affairs, Νοέμ- 
βριος/Δεκέμβριος 1993· Jacques Rupnik, «Europe's New Frontiers: Remapping Eu­
rope», και του Elmer Hankiss, «European Paradigms: East and West, 1945-1994», 
Daedalus, τόμ. 123, No. 3, καλοκαίρι 1994· Philippe C. Schmitter - Terry Lynn 
Karl, «The Conceptual Travels of Transitologists and Consolidologists: How Far to 
the East Should They Attempt to Go?», Slavic Review, τόμ. 53, No. 1, άνοιξη 1994, 
και Robert Withnow, «Understanding Religion and Politics», Daedalus, τόμ. 120, 
No. 3, καλοκαίρι 1991.

2. «Ορθόδοξος χριστιανισμός και εθνικισμός: Δυο πτυχές της σύγχρονης ελ­
ληνικής πολιτικής κουλτούρας», Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, τχ. 
2, Οκτώβριος 1993.

3. Παρενθετικώς, η έλλειψη συστηματικού ενδιαφέροντος σε εκείνο το θέμα 
δεν είναι σύμπτωμα μόνο των ευρω-αμερικανικών κοινωνικών επιστημών. Μέχρι 
πρόσφατα, οι κοινωνικές επιστήμες και στην Ελλάδα δεν έχουν ασχοληθεί, είτε 
θεωρητικά είτε μεθοδολογικά, με τα ρηξικέλευθα ζητήματα γύρω από το συγκριτι­
κό κρίκο θρησκείας-νεοτερικότητας και θρησκείας-εθνικισμού-όημοκρατίας και 
γύρω στην εσωτερική (θεσμική και δογματική) μεταμόρφωση της Ορθοδοξίας. Οι 
πιο προχωρημένες απόπειρες να μελετηθούν τέτοια ζητήματα προέκυψαν από την 
εργασία ορισμένων επιστημών, κυρίως στο χώρο της φιλοσοφίας και της θεολο-



ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ, ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ 103

των υστερών στο άρθρο του Λίποβατς τα ίχνη ενός πρωτολείου 
για μια εναλλακτική απάντηση στην καινούρια επιχειρηματολογία 
που, κατά τη γνώμη μας, έχει καταφέρει μέσα σε πολύ μικρό χρο­
νικό διάστημα να γίνει σχεδόν ηγεμονική στις κοινωνικές επιστή­
μες στη Δυτική Ευρώπη και στην Αμερική. Διατυπωμένη από τον 
διάσημο πολιτικό επιστήμονα Samuel Huntington, η επιχειρηματο­
λογία χωρίζει τη μετα-ψυχροπολεμική Ευρώπη σε δυο πολιτισμι­
κούς άξονες που ορίζονται από τη θρησκεία και την κουλτούρα, 
και συμπεραίνει ότι ο «ορθόδοξος-ισλαμικός πολιτισμικός άξο­
νας» της Ευρώπης αποτελεί στρατηγική απειλή στον «δυτικό πολι­
τισμικό άξονα». Σύμφωνα μ’ αυτή την επιχειρηματολογία, ο «ανα­
τολικός χριστιανισμός» (Ορθοδοξία), σε αντίθεση με τον προτεστα- 
ντικό-καθολικό χριστιανισμό, είναι εξ ορισμού ασυμβίβαστος με 
τη νεοτερικότητα, τη δημοκρατία και τα ήθη και έθιμα ενός χώρου 
που λέγεται «Δύση».4
γίας. Λόγω γενικής έλλειψης διεπιστημονικού ενδιαφέροντος, δεν έχουν δημιουρ- 
γηθεί οι εξελιγμένες συζητήσεις που βλέπουμε σχετικά με την παγκόσμια επίδρα­
ση του Ισλάμ σε κοινωνική μεταμόρφωση, το ρόλο του προτεσταντισμού στη ευ- 
αγγελιοποίηση της Ρωσίας, τις εσωτερικές συγκρούσεις στον καθολικισμό μεταξύ 
θεολόγων της απελευθέρωσης και συντηρητικών ιεραρχών, κ.ά. Ενδεικτικές εξαι­
ρέσεις (από ποικίλες διανοητικές αφετηρίες, αλλά με κριτικό ερμηνευτικό προσα­
νατολισμό) στην είτε ευρύτερη έλλειψη ενδιαφέροντος είτε στερεότυπες προσεγγί­
σεις στη μελέτη του κοινωνικού ρόλου της Ορθοδοξίας στον ελληνικό χώρο συ­
μπεριλαμβάνουν οι εργασίες: Σάββας Αγουρίδης, «Ορθοδοξία και Ελληνικότη­
τα», Βαλκάνια και Ορθοδοξία, Αθήνα, Εκδόσεις Μήνυμα- Θάνος Βερέμης - Χρή- 
στος Γιανναράς, Κεφάλαια πολιτικής θεολογίας, δεύτερη έκδοση, Αθήνα, Εκδό­
σεις Γρηγόρη, 1983), και του ίδιου, Η Νεοελληνική ταυτότητα, Αθήνα, Εκδόσεις 
Γρηγόρη, 1978- Ιωάννης Κονιδάρης, Ο νόμος 1700/1987, και η πρόσφατη κρίση 
στις σχέσεις εκκλησίας και πολιτείας, Αθήνα, Σάκκουλας, 1988- Gennadios 
Limouris (επιμ.), Justice, Peace and the Integrity of Creation: Insights from Ortho­
doxy, Γενεύη, World Council of Churches Publication, 1990- Νίκος Μουζέλης, Ο ε­
θνικισμός στην ύστερη ανάπτυξη: Οκτώ κείμενα, Αθήνα, Εκδόσεις Θεμέλιο, 1994- 
Αθανάσιος Θ. Νίκας, Εκκλησία και παιδεία, Αθήνα, 1991, και Γιώργος X. Σωτη- 
ρέλης, Θρησκεία και εκπαίδευση κατά το σύνταγμα και την ευρωπαϊκή σύμβαση: 
Από τον κατηχητισμό στην πολυφωνία, Αθήνα, Εκδόσεις Σάκκουλα, 1993. Για 
μια ενδιαφέρουσα ανάλυση της εξέλιξης του νεο-ορθόδοξου ρεύματος και της συ­
νεισφοράς του στο σημερινό διάλογο επάνω στο δημόσιο ρόλο της Ορθοδοξίας 
στην Ελλάδα, βλ. Eva Konstantellou, «Returning to the “Lost Center”: Critical Per­
spectives on the neo-Orthodox Challenge to Euro-Centrism», unpublished manu­
script.

4. Για τα συγκεκριμένα αποσπάσματα όπου ο Huntington, αρχιτέκτων του πο­
λιτισμικού παραδείγματος, θέτει κατηγορηματικά αυτές τις ιδέες, αναφέρομαι 
στο Clash of Civilizations, σ. 23-25, 29-30 και 40-41.



104 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ

Ας διευκρινίσουμε την έννοια του Πολιτισμικού Παραδείγμα­
τος. Η κλασική θεωρία του εκσυγχρονισμού (Modernization Theo­
ry), μαζί με το επακόλουθο της, την ψυχροπολεμική εξωτερική πο­
λιτική της Δύσης, τοποθέτησε την Ελλάδα στο γνωστό στρατόπεδο 
του ΝΑΤΟ και της ΕΟΚ. Αντίθετα, οι νεο-εκσυγχρονιστές που υπο­
στηρίζουν το πολιτισμικό παράδειγμα αλλάζουν τελείως το πλαί­
σιο μέσα στο οποίο εξετάζεται η Ελλάδα, λόγω Ορθοδοξίας. Με 
λίγα λόγια, οι νέο-εκσυγχρονιστές αντικαθιστούν τη θεωρία του 
«Εκσυγχρονισμού» με τον όρο «Πολιτισμός», και εμβαθύνουν την 
έννοια του πολιτισμού μέσω της άρθρωσης μιας ορθόδοξης ρητο­
ρικής και ενός βαλκανικού Λόγου. Η συνήθως λανθασμένη και 
παρεξηγημένη έννοια του «ανατολικού χριστιανισμού» μπορεί συ­
νεπώς να χρησιμοποιείται ως διανοητικό κατασκεύασμα που δια­
χωρίζει την ορθόδοξη Ευρώπη από τη μη-ορθόδοξη Ευρώπη του 
ΝΑΤΟ και της ΕΟΚ. Από αυτή την άποψη, η εκδοχή της Ορθοδοξίας 
όπως παρουσιάζεται στο πολιτισμικό παράδειγμα έχει τρομακτι­
κές συνέπειες για τη θεωρητική και στρατηγική τοποθέτηση της Ελ­
λάδας και οποιοσδήποτε χώρας με ορθόδοξη ιστορική τροχιά στη 
Νέα Διεθνή Τάξη Πραγμάτων.

Πράγματι, μια περίληψη των πρόσφατων κοινωνικο-επιστημο- 
νικών μελετών και αναφορών στα μέσα μαζικής ενημέρωσης δεί­
χνει μιαν αυξανόμενη τάση προς τη σύνδεση μιας «ορθόδοξης» α­
ντίληψης περί Ορθοδοξίας με ένα βαλκανικό Λόγο που συμπερι­
λαμβάνει και τη Ρωσία. Ενδεικτικά είναι τα σχόλια του Φρανσουά 
Μιτεράν, ο οποίος έχει μιλήσει συχνά στο γερμανικό και στο γαλ­
λικό τύπο για τα Βαλκάνια και τη Ρωσία ως μια Ευρώπη των Φυ­
λών (Tribal Europe), που χαρακτηρίζεται από προγονικά μίση.5 Ε­
πίσης ο Ζμπίγκνιου Μπρεζίνσκι αντιπαραθέτει την ιδιαίτερη ευ- 
ρω-ασιατική ταυτότητα της Ρωσίας στις κεντρο-ευρωπαϊκές χώρες 
της πρώην Αγίας Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας.6 Ο αμερικανικός τύ­

5. Οι διάφορες αναφορές του Μιτεράν δηλώθηκαν στο γερμανικό τύπο (Frank­
furter Allgemeine Zeitung, 29 Νοεμβρίου 1991) και στο γαλλικό (Le Monde, 10 
Ιουλίου 1992 και 9 Μαρτίου 1993) και αναφέρθηκαν σε έναν διεθνή χώρο (μέσα 
σε κριτική, όμως) στην πρόσφατη ομιλία του γάλλου κοινωνιολόγου Jaques Rup- 
nik, «The Bosnian Crisis: A European Perspective», στο Woodrow Wilson School 
of Public and International Affairs, Princeton University, 17 Νοεμβρίου 1994.

6. New York Times, 28 Δεκεμβρίου 1994. Επανεκάλυψε και επεξεργάστηκε την 
ιδέα ότι οι κεντρο-ευρωπαϊκές χώρες της Πολωνίας, Τσεχίας και Ουγγαρίας δια­
φοροποιούνται με βάση ότι συμπεριλήφθηκαν στην Petrine Empire από τη Ρωσία 
και ορισμένες βαλκανικές χώρες, με το συμπέρασμα ότι οι χώρες αυτές πρέπει να



ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ, ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ 105

πος τακτικά χαρακτηρίζει, μέσα στο πλαίσιο των συγκρούσεων 
στην πρώην Γιουγκοσλαβία, τις ρωμαιοκαθολικές δημοκρατίες ως 
«πιο ανεπτυγμένες και πολιτικά προοδευτικές»7 επειδή βασίζονται 
στο «δραστήριο ρωμαιοκαθολικό πολιτισμό και στην ιστορική ε­
μπειρία της Αυστριακής Αυτοκρατορίας».8 Στον αντίποδα βρίσκο­
νται οι «θρασύδειλες χριστιανικές ορθόδοξες δημοκρατίες και το I- 
σλάμ, με τις απολυταρχικές παραδόσεις τους... που εξέθρεψαν έ­
ντονο εθνικισμό αλλά όχι δημοκρατία [απειλώντας την Ευρώπη]».9

Παρόμοια, η ενδελεχής ανάλυση του διάσημου ιστορικού και πο­
λιτικού Τζορτζ Κένναν τονίζει ότι «οι ρίζες του Βαλκανικού ζητή­
ματος για την Ευρώπη τοποθετούνται όχι μόνο στην περίοδο της 
Τουρκοκρατίας αλλά και στην περίοδο της βυζαντινής διείσδυσης 
στα Βαλκάνια... Τα γεγονότα της παλαιότερης εποχής, όχι μόνο της 
Τουρκοκρατίας αλλά και πριν από αυτήν, είχαν ως αποτέλεσμα την 
επιβολή στη νοτιοανατολική γωνιά της ηπείρου ενός τύπου μη-ευ- 
ρωπαϊκού πολιτισμού που μέχρι σήμερα διατηρεί πολλά μη-ευρω- 
παϊκά χαρακτηριστικά».10 Όσον αψορά την Ελλάδα, ο αγγλικός τύ­
πος συνόψισε κάπως πιο δραματικά την καινούρια τοποθέτηση της 
χώρας: «Η Ελλάδα, που ήταν ένας από μας από την εποχή του [Δευ­
τέρου Παγκόσμιου] Πολέμου, τώρα έγινε ένας απ’ αυτούς. Με την 
κατάρρευση της σοβιετικής αυτοκρατορίας στην Ανατολική και 
Κεντρική Ευρώπη, η χρησιμότητα της Ελλάδας... εξαφανίστηκε».11

Λαμβάνοντας υπόψη μας τα παραπάνω, η ανάλυση του άρθρου 
του Λίποβατς μέσα από την οπτική του πολιτισμικού παραδείγμα­
τος φαίνεται απόλυτα λογική. Διότι πάνω απ’ όλα, η αυξανόμενη 
κυριαρχία του παραδείγματος σε επιστημονικές συζητήσεις και πο­
λιτικές πράξεις υπογραμμίζει τη σημασία του ουσιώδους δεσμού

ενσωματωθούν σε μια καινούρια ευρω-ατλαντική στρατηγική συμμαχία. Το επι­
χείρημα εμφανίζεται στο άρθρο του Μπρεζίνσκι, «Α Plan for Europe», Foreign 
Affairs, τόμ. 74, No. 1 (Ιανουάριος/Φεβρουάριος 1995).

7. Απόσπασμα άρθρου των New York Times, 4 Απριλίου 1989.
8. Απόσπασμα άρθρου των New York Times, 6 Απριλίου 1990.
9. Αποσπάσματα διάφορων άρθρων των New York Times. 4 Απριλίου 1989, 

New York Times, 6 Απριλίου 1990, και Washington Post, 9 Φεβρουάριου 1990.
10. Τζορτζ Κένναν, The Other Balkan War: A 1913 Carnegie Endowment Inqui­

ry in Retrospect with a New Introduction and Reflections on the Present Conflict by 
George Kennan, Ουάσινγκτον, Carnegie Endowment for International Peace, 1993, 
σ. 12-13.

11. Απόσπασμα άρθρου στο The Spectator τον Λονδίνου, 12 Νοεμβρίου 1993.



106 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ

ανάμεσα στη γνώση και στην εξουσία. Το άρθρο του Λίποβατς α- 
σχολείται άμεσα με τη σχέση γνώσης και εξουσίας. Με βασικό ζη­
τούμενο την έννοια της «διαδικασίας του πολιτισμού, μέσα από τη 
θρησκεία και την ιδεολογία»,12 ο στόχος είναι να δοθεί μια ερμη­
νεία της ανικανότητας των Ελλήνων «μέχρι τώρα να αναπτύξουν 
τους θεσμούς και τις παραγωγικές δυνάμεις της χώρας μ’ ένα τέ­
τοιο τρόπο ώστε να μπορέσουν να αντιμετωπίσουν τις διάφορες 
δυσκολίες που τους παρουσιάζονται, έχοντας εμπιστοσύνη στον ε­
αυτό τους».13 Προφανώς, ο Λίποβατς ενδιαφέρεται για τις διαδι­
κασίες και τους μηχανισμούς με τους οποίους ιδέες, όπως η Ορθο­
δοξία και ο εθνικισμός, μετουσιώνονται σε πολιτική πράξη. Επί­
σης, η θέση του Λίποβατς ότι ο πολιτισμός και η πολιτική κουλ­
τούρα είναι αποτέλεσμα διαδικασιών στις οποίες η Ορθοδοξία 
συμμετέχει, προϋποθέτει μια αντίληψη της Ορθοδοξίας ως στοι­
χείου δυναμικά διαπλεκόμενου με τη διαδικασία ιστορικού μετα­
σχηματισμού (π.χ. το σύγχρονο εγχείρημα του εκδημοκρατισμού). 
Αυτή η θέση έρχεται σε αντίθεση με τον προσανατολισμό του πολι­
τισμικού παραδείγματος, το οποίο με μεγάλη ευκολία ταυτίζει την 
Ορθοδοξία με έναν στατικό ιστορικισμό.

Σύμφωνα με την παραπάνω λογική, υπάρχουν τρία αξιοσημείω­
τα στοιχεία στο άρθρο που ευνοούν μια δημιουργική προσέγγιση 
στην προβληματική του πολιτισμικού παραδείγματος. Το πρώτο 
στοιχείο είναι μια αρκετά έντονη διεπιστημονική προσέγγιση, που 
εμπλουτίζει τον κατ’ εξοχήν κοινωνικο-ψυχολογικό προσανατολι­
σμό με πολιτικές, φιλοσοφικές, θεολογικές και ιστορικές θεωρή­
σεις. Το δεύτερο στοιχείο είναι η αναγνώριση της θεμελιώδους α­
νάγκης για μεθοδολογική σαφήνεια, και για λόγους επιστημονικής 
χρησιμότητας και για λόγους ασκήσεως αποτελεσματικής πολιτι­
κής. Και το τρίτο στοιχείο είναι η εφαρμογή μιας συγκριτικής 
προσέγγισης, αν και αυτή υπονοείται παρά δηλώνεται στο άρθρο, 
που συγκρίνει το παράδειγμα της Ελλάδας με άλλες θρησκευτικές 
παραδόσεις, άλλου είδους εθνικισμούς και άλλες μορφές δημο­
κρατικής κουλτούρας.

Και όμως, παρ’ όλες τις αναφερθείσες δυνατότητες, το βασικό 
συμπέρασμα είναι ότι ο Λίποβατς δεν τις εκμεταλλεύεται, για δύο 
πολύ συγκεκριμένους λόγους: η αρχική απαίτηση του συγγραφέα 
για θεωρητική και μεθοδολογική σαφήνεια υπονομεύεται από την

12. Θ. Λίποβατς, «Ορθόδοξος χριστιανισμός και εθνικισμός», ό.π., σ. 32.
13. Στο ίδιο, σ. 33.



ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ, ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ 107

αποδοχή της κλασικής γραμμικής ερμηνείας εκσυγχρονισμού, που 
καθορίζει απόλυτα όλες τις προϋποθέσεις και, κατ’ επέκταση, όλα 
τα συμπεράσματα του άρθρου. Με υποδομή το κλασικό μοντέλο 
του εκσυγχρονισμού, η ψυχολογική ανάλυση του Λίποβατς κατα­
λήγει στο χαρακτηρισμό ότι η ελληνική εμπειρία σημαδεύεται από 
πολιτικές παθολογίες, από ένα είδος αντιδραστικού εθνικισμού, 
και από μια μορφή θρησκευτικού συντηρητισμού ασυμβίβαστου με 
τη νεοτερική πραγματικότητα. Δεύτερον, όλο το επιχείρημα του 
Λίποβατς στηρίζεται σε μια ψυχολογική ερμηνεία της Ορθοδοξίας 
που είναι προβληματική, κυρίως διότι ο Λίποβατς παρεξηγεί ορι­
σμένες θεμελιακές αρχές της Ορθοδοξίας, και λόγω θεωρητικού 
προσανατολισμού και λόγω μεθοδολογικής ακαμψίας.

Εφόσον είναι αδύνατον μέσα στο πλαίσιο ενός άρθρου να εξε­
ρευνήσουμε λεπτομερώς τις δύο αναφερθείσες κριτικές παρατηρή­
σεις, θα θέλαμε να επικεντρωθούμε στη δεύτερη, η οποία είναι πιο 
σημαντική για την πιθανότητα μιας εναλλακτικής απάντησης στην 
εκδοχή της Ορθοδοξίας που ενυπάρχει σε άρθρα που ενστερνίζο­
νται το πολιτισμικό παράδειγμα. Επομένως, χωρίς να διαστρε­
βλώσουμε το ουσιαστικό του νόημα, μπορούμε να συνοψίσουμε το 
επιχείρημα του Λίποβατς ως εξής: η ελληνική πολιτική κουλτούρα 
προσδιορίζεται από «ένα αμυντικό χαρακτήρα (με στοιχεία παρα­
νοϊκής μεγάλο- και μικρομανίας)»14 που, ενώ είναι «φαινόμενο 
κάθε στείρου, παραδοσιακού και κλειστού πολιτισμού»,15 στην πε­
ρίπτωση της Ελλάδας κυρίως καθορίζεται από την επίδραση του 
ορθόδοξου χριστιανισμού. Η Ορθοδοξία, λόγω ορισμένων ιστορι- 
κών-δομικών παραγόντων (φέρ’ ειπείν, της μόνιμα αδύναμης νο­
μιμότητας του κράτους στην Ελλάδα), και ιδιαίτερα λόγω μιας κο­
σμοθεωρίας ασυμβίβαστης με τη νεοτερικότητα, έπαιξε καθοριστι­
κό ρόλο στην ανάπτυξη ενός είδους εθνικισμού και μιας πολιτικής 
κουλτούρας που καλλιεργούν τις μυωπικές τάσεις της Ελλάδας.

Είναι σαφές από την επιχειρηματολογία αυτή ότι ο Λίποβατς ε­
πικροτεί την κλασική αντίληψη του εκσυγχρονισμού που χαρακτη­
ρίζει την Ελλάδα ως τυπικό παράδειγμα ύστερης ανάπτυξης. 
Όμως, όπως έχει δείξει ο Νίκος Μουζέλης στα πιο πρόσφατα έργα 
του πάνω στο θέμα του εθνικισμού και του μοντερνισμού,16 η υιο­

14. Στο ίδιο, σ. 36.
15. Στο ίδιο, σ. 32-33.
16. Ενδεικτικά άρθρα βρίσκονται στη συλλογή Ο εθνικισμός στην ύστερη ανά­

πτυξη: Οκτώ κείμενα, ό.π.



108 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ

θέτηση μιας εύκαμπτης μορφής της κλασικής θεωρίας του εκσυγ­
χρονισμού μπορεί να αποφύγει τον κίνδυνο της μονοδιάστατης α­
νάλυσης. Παρόμοια, σε διάφορες μελέτες πάνω στον εκδημοκρατι­
σμό στην Ανατολική και Βόρεια Ευρώπη, επιστήμονες όπως ο Ζαν 
Ρούπνικ, ο Νικηφόρος Διαμαντούρος και ο Ντζοσέπι Ντι Πάλμα17 
έχουν χρησιμοποιήσει μια ευέλικτη εκδοχή της θεωρίας του εκσυγ­
χρονισμού, ως συγκριτικό αναλυτικό πλαίσιο, χωρίς να υποστηρί­
ζουν τις κανονιστικές αρχές του μοντέλου.

Εάν ο Λίποβατς επέλεγε μια πιο ευέλικτη θεωρητική προσέγγι­
ση, θα μπορούσε μόνο με τις εισαγωγικές του παρατηρήσεις να 
μας βοηθήσει να γνωρίσουμε εκείνες τις ψυχολογικές διαστάσεις 
της σημερινής κουλτούρας στην Ελλάδα οι οποίες δεν έχουν ακό­
μα μελετηθεί. Συγκεκριμένα, ποιοι είναι οι ψυχολογικοί παράγο­
ντες και οι βαθύτερες αιτίες που περιορίζουν παρά διευκολύνουν 
την ανάπτυξη ενός συνεκτικού πολιτισμού που χαρακτηρίζεται α­
πό ένα μοντέλο ανοικτού (inclusivist) εθνικισμού και μια ολοκλη­
ρωμένη πολιτική κουλτούρα; Ο Λίποβατς έμμεσα αναφέρεται στο 
ερώτημα αυτό, κυρίως με τον ισχυρισμό του ότι οι Έλληνες απέ- 
τυχαν στο να διεργαστούν τα τραύματα του παρελθόντος.

Χρησιμοποιώντας την ιδέα της «συμβολικής διεργασίας», ο Λί­
ποβατς μας αναγκάζει να συλλάβουμε την ιστορία όχι μόνο ως μια 
συλλογή πολιτικο-οικονομικών περιστατικών, αλλά ως καθαρά 
ψυχολογική διαδικασία. Δηλαδή, η μέθοδος με την οποία ένας λα­
ός συλλαμβάνει και οργανώνει (ειδικά στο ασυνείδητο) την ιστορι­
κή του πραγματικότητα, δημιουργεί μια συλλογική μνήμη που λει­
τουργεί ως ψυχολογικός μηχανισμός στη διεργασία παρόντων και 
μελλοντικών περιστατικών.

Τα ιστορικά περιστατικά που αναφέρει ο Λίποβατς, όπως π.χ. η 
πτώση της Βυζαντινής Αυτοκρατορίας, η συγκρότηση του κρά- 
τους-έθνους, και οι διάφορες μνημειώδεις αποτυχίες του κράτους 
στην εξωτερική πολιτική και την οικονομική ανάπτυξη, δείχνουν

17. P. Nikiforos Diamandouros, Cultural Dualism and Political Change in Post- 
Authoritarian Greece, Μαδρίτη, Centro de Estudios Avanzados en Ciencias Sociales 
de Instituto Juan March de Estudios y Investigaciones, 1993· Guiseppe Di Palma, 
«Legitimation from the Top to Civil Society: Politico-Cultural Change in Eastern 
Europe», στο Nancy Bermeo (επιμ.), Liberalization and Democratization: Change 
in the Soviet Union and Eastern Europe, Βαλτιμόρη, The Johns Hopkins University 
Press, 1992· και Jacques Rupnik, The Rise and Fall of Communism in East-Central 
Europe, Νέα Υόρκη, Schoken, 1989.



ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ, ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ 109

ότι οι Έλληνες δεν κατάφεραν ποτέ να διεργαστούν με αποτελε- 
σματικότητα το παρελθόν. Συνεπώς, η συλλογική μνήμη συμβάλλει 
στη δημιουργία μιας μειονεκτικής εθνικής ταυτότητας και μιας πο­
λιτικής κουλτούρας που υποσκάπτει τις πιθανότητες για πραγμα­
τική αλλαγή. Επιπλέον, αυτή η πολιτική κουλτούρα, η οποία έχει 
διαφορετικές δομικές μορφές σε κάθε ιστορική συγκυρία, συνει­
σφέρει στην αναπαραγωγή των βασικών φαινομένων που καταδι­
κάζουν την Ελλάδα σε ημι-περιφερειακή θέση σε σχέση με την Ευ­
ρώπη.

Η παραπάνω ανάλυση του πρώτου μέρους αυτού του άρθρου 
δείχνει ταυτόχρονα και το γενικό προσανατολισμό του επιχειρή­
ματος που ακολουθεί. Διότι ακόμα και στον αρχικό του προβλη­
ματισμό σχετικά με την απάρνηση της πραγματικότητας και την α­
ποτυχημένη μορφή της συμβολικής διεργασίας των Ελλήνων, ο Λί- 
ποβατς σκιαγραφεί την ελληνική ιστορία με τρόπο που δίνει εξαι­
ρετική βαρύτητα στην επίδραση της Ορθοδοξίας στη δημιουργία ε­
νός αμυντικού εθνικισμού. Ένα πολυσύνθετο ψυχολογικό φαινό­
μενο ερμηνεύεται ως εμμονή στη «συγχώνευση ανάμεσα στο βωμό 
και το θρόνο».18 Κατόπιν αγνοεί την αναφορά σε ορισμένα εξειδι- 
κευμένα ψυχολογικά θέματα, τα οποία σίγουρα θα μπορούσαν να 
βοηθήσουν να καταλάβουμε τη διαδικασία του πολιτισμού στην 
Ελλάδα.

Για χάρη συντομίας, θα παρουσιάσουμε τελείως περιληπτικά 
κάποιες ιδέες που επεξηγούν την κριτική μας. Η αναφερθείσα ι­
στορική σκιαγράφηση δείχνει αναμφισβήτητα ότι η συλλογική μνή­
μη στη μετα-κλασική Ελλάδα είναι σημαδεμένη περισσότερο από 
ρήξεις, αποτυχίες και σύγκρουση, παρά από επιτυχίες και επιτεύγ­
ματα. Συνεπώς, το προκλητικό ερώτημα αφορά το ψυχολογικό α­
ποτέλεσμα μιας έμμονης διαδικασίας συλλογικού τραυματισμού. 
Πράγματι, υπάρχει πλούσια βιβλιογραφία στο χώρο της ψυχολο­
γίας που αναφέρεται άμεσα σε τέτοιες εξελικτικές περιπτώσεις, 
δηλαδή σε θύματα που πάσχουν διαρκώς από κατάχρηση και τραύ­
ματα. Η βιβλιογραφία αυτή δείχνει ότι πραγματικά αποτελεί λογι­
κή ψυχολογική αντίδραση η ανάπτυξη εκείνων των αμυντικών μη­
χανισμών που, ενώ στην ουσία τους είναι δυσλειτουργικοί, ταυτό­
χρονα προστατεύουν την απειλούμενη οντότητα (π.χ. ο ελληνικός 
λαός/το έθνος) από μελλοντικά τραύματα.19

18. Θ. Λίποβατς, ό.π., σ. 34.
19. Υπάρχει μια πλούσια βιβλιογραφία επάνω στα ψυχολογικά σύνδρομα που



110 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ

Μιλάμε βασικά για τη θεσμοποίηση μιας δυσλειτουργικής, λόγω 
πραγματικών ιστορικών περιστατικών, συμπεριφοράς που παίρ­
νει τη μορφή της πολιτικής κουλτούρας. Από την άποψη αυτή, μι­
λάμε για μια ορθολογικά συντεταγμένη πολιτική κουλτούρα, η ο­
ποία λειτουργεί με εσωτερική λογική και ταυτόχρονα παράγει α­
κούσια αποτελέσματα. Οπότε, αν στόχος είναι να συγκροτούνται 
πρακτικοί μηχανισμοί που μπορούν να ανταποκριθούν εποικοδο­
μητικά στα δυσλειτουργικά χαρακτηριστικά (ή, με αλλά λόγια, να 
αλλάξει ο τρόπος με τον οποίο οι Έλληνες διεργάζονται την ιστο­
ρική τους εμπειρία), ο Λίποβατς σίγουρα θα μπορούσε να συνει­
σφέρει και στο διανοητικό και στο πρακτικό επίπεδο δίνοντας με­
γαλύτερη έμφαση στις γνωστικές και συμπεριφορικές πλευρές που 
αναδεικνύουν την πολιτική κουλτούρα ως ψυχολογικό φαινόμενο. 
Παρενθετικά, μια ιδιαίτερα ενδεικτική περίπτωση, εφόσον αναφέ- 
ρεται στα ακούσια ψυχολογικά αποτελέσματα ενός δυσλειτουργι- 
κού πολιτικού συστήματος, είναι τα έργα του Βάτσλαβ Χάβελ. Ο 
Χάβελ πάντα υποστήριζε ότι η λογική μορφή επιβίωσης ενός ολο­
κληρωτικού συστήματος που χαρακτηρίζεται από αντιφατικότητα 
και ψέμα είχε ως αποτέλεσμα τη δημιουργία μιας εσωτερικής σχι­
ζοφρένειας.20

Για να μη μένουμε όμως σ’ ένα τελείως αφηρημένο επίπεδο, θα 
μπορούσαμε να κάνουμε την εξής ερώτηση: ποιες είναι οι αισθητές 
αναπαραστάσεις της αμυντικής πολιτικής κουλτούρας (βασισμέ­

προκύπτουν από κατάχρηση και τραύματα, με μια αυξανόμενη εξειδίκευση στο 
Post-Traumatic Stress Disorder. Οι πιο ενδιαφέρουσες μελέτες, προφανώς, είναι 
αυτές που ασχολούνται με τις κοινωνικές, πολιτικές και πολιτιστικές αναπαρα­
στάσεις και συνέπειες τέτοιου είδους ψυχολογικού τραύματος. Για ενδεικτικά πα­
ραδείγματα, βλ. Charles R. Figley (επιμ.), Trauma and its Wake: the Study and 
Treatment of Post-Traumatic Stress Disorder, Νέα Υόρκη, Brunner/Mazel, 1985· 
Vivian Η.H. Green, The Madness of Kings: Personal Trauma and the Fate of Na­
tions, Νέα Υόρκη, St. Martin’s Press, 1993- Evelyn Heinemann, Mama Afrika: das 
Trauma der Versklavung; eine ethnopsychoanalutische Studie über Person Irchkeite, 
Magie und Ffeilermnen in Jamika, Frankfurt am Main, Nexus, 1990· John J. Sigal, 
Trauma and Rebirth: Intergenerationai Effects of the Holocaust, Νέα Υόρκη, Prae­
ger Publishing, 1989· H.P von Burmeister - F. Boldt - Gy. Meszaros (επιμ.), Mittel­
europa, Traum oder Trauma? Überlegungen zum Selbstbild einer Region, Bremmen, 
Edition Temmen, 1988.

20. Vaclav Havel, «The Power of the Powerless», στο John Keane (επιμ.), The 
Power of the Powerless: Citizens Against the State in Central-Eastern Europe, Ar­
monie. Νέα Υόρκη, M.E. Sharpe, Inc., 1990.



ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ, ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ 111

νες στο long durée της ελληνικής ιστορίας από το Βυζάντιο μέχρι 
σήμερα), τις οποίες θα μπορούσε ο Λίποβατς να αναλύσει από κα­
θαρά ψυχολογική οπτική γωνιά; Ας αναφέρουμε μόνο τις πιο α­
ντιπροσωπευτικές, όπως: πρώτον, την αδυναμία της κοινωνίας 
των πολιτών ή, σύμφωνα με τα λόγια του Μουζέλη, «μια σχεδόν 
σχιζοφρενική σχέση του πολίτη προς το εθνικό σύνολο»·21 δεύτε­
ρον, την εχθρική στάση, ή τουλάχιστον την έντονα αμφιλεγόμενη 
στάση της ελληνικής κοινωνίας απέναντι στο κράτος· τρίτον, την 
έκφραση μιας αίσθησης απομόνωσης απέναντι στους υποτιθέμε­
νους αφερέγγυους συμμάχους του ΝΑΤΟ και τους εταίρους της 
Ε.Ε.· και τέταρτον, την ατελείωτη ενασχόληση με τον εξωτερικά ε­
πιβεβλημένο προβληματισμό όσον αφορά την εθνική ταυτότητα 
(δηλαδή, αν η Ελλάδα ανήκει στη Δύση ή στην Ανατολή). Ίσως ένα 
από τα πιο πειστικά παραδείγματα είναι η πετυχημένη εγκαθίδρυ­
ση ενός δημοκρατικού πολιτεύματος με τακτικές εκλογές και κοι­
νοβουλευτικό διάλογο· αλλά ταυτόχρονα, ένα δημοκρατικό πολί­
τευμα με ποικίλα δυσλειτουργικά στοιχεία (π.χ. διαδεδομένη πα­
ραοικονομία και διοικητική αναποτελεσματικότητα).

Προφανώς, τα αναφερθέντα παραδείγματα είναι ριζωμένα στις 
διάφορες ιστορικές εμπειρίες που αποκτήθηκαν κατά τη διάρκεια 
του Βυζαντίου και της Τουρκοκρατίας, στην επιβολή μιας γερμα­
νικού τύπου μοναρχίας, και στις εσωτερικές και εξωτερικές αδυ­
ναμίες του κράτους. Στο σημείο αυτό θα πρέπει να σημειώσουμε 
ότι στα προηγούμενα παραδείγματα υπάρχει ένα κοινό ψυχολογι­
κό στοιχείο το οποίο δεν έχει καθόλου ερευνηθεί, ούτε και από τον 
ίδιο τον Λίποβατς. Και εδώ φυσικά μιλάμε για τη διαιώνιση μιας 
διατύπωσης σχέσεων υποκειμένου-αντικειμένου (subject-object re­
lations) που χαρακτηρίζεται από συντηρητισμό και αστάθεια της ε­
ξουσίας. Σύμφωνα με την ψυχολογική προσέγγιση, τέτοιο είδος 
σχέσεων υποκειμένου-αντικειμένου συνήθως μελετάται μέσα στο 
ψυχαναλυτικό πλαίσιο του ναρκισσισμού. Εξάλλου, όταν ο ναρ­
κισσισμός αναβιώνει και διαιωνίζεται μέσα από σχέσεις ασταθείς 
και εχθρικές (σε φροϋδικό πλαίσιο, όταν φέρ’ ειπείν το παιδί α­
ντιμετωπίζει συστηματικά την έλλειψη αγάπης και αναγνώρισης 
των γονέων του· σε λακανικό πλαίσιο, η συνεχής αλλαγή του αντι­
κατοπτριζόμενου Αλλου αναγκάζει τον Εαυτό επίσης σε μια συνε­

21. Νίκος Μουζέλης, «Εθνικισμός», στο Ο εθνικισμός στην ύστερη ανάπτυξη: 
Οκτώ κείμενα, ό.π., σ. 41.



112 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ

χή μεταμόρφωση με σκοπό την επανεύρεση του Εγώ του), το απο­
τέλεσμα είναι διάφορα είδη νευρωτικών και ψυχωτικών παθολο­
γιών.22

Με λίγα λόγια, τα ποικίλα είδη μιας διαστρεβλωμένης μορφής 
ναρκισσισμού συνήθως καταλήγουν σε ένα αδύνατο Εγώ που βρί­
σκεται σε αντιπαράθεση με ένα παντοδύναμο Αλλο, σε μια πόλω­
ση των ανθρώπινων σχέσεων, και σε μια μανιχαϊστική νοοτροπία. 
Οι ναρκισσιστικές τάσεις στην πολιτική κουλτούρα εμφανίζονται 
στο τεράστιο χάσμα ανάμεσα στην επιφανειακή συμπεριφορά και 
στην πραγματικότητα, στην προτεραιότητα της φόρμας απέναντι 
στην ουσία, και σε μια μανιχαϊστική σκέψη και συμπεριφορά. Μι­
λάμε εδώ για καθαρά ψυχολογικά θέματα που δεν έχουν μελετηθεί 
σε βάθος όσον αφορά στο συγκεκριμένο ζήτημα της ιστορικής πο­
ρείας της ελληνικής πολιτικής κουλτούρας. Ακόμα σε εντυπωσια­
κά προσεκτικές και διορατικές εργασίες (π.χ. του Διαμαντούρου, 
του Δεμερτζή, του Τζιόβα, και του Κιτρομηλίδη)23 η ψυχολογική

22. Βασικές πήγες για την εκπόνηση του ναρκισσισμού και τα ποικίλα είόη συ- 
μπεριφορικών αναπαραστάσεων αποτελούν οι εξής μελέτες: Sigmund Freud, «On 
Narcissism: An Introduction», The Standard Edition of the Complete Psychological 
Works of Sigmund Freud, μετ. James Strachey, Λονδίνο, Hogarth Press, 1961· Jac­
ques Lacan, Ecrits, μετ. Alan Sheridan, Νέα Υόρκη, W.W. Norton and Co., 1977· 
του ίδιου, The Four Fundamental Concepts of Psycho-Analysis, μετ. Alan Sheridan, 
επιμ. Jacques-Alain Miller, Νέα Υόρκη, W.W. Norton and Co., 1978· Paul H. Om- 
stein (επιμ.), The Search for the Self: Selected Writings of Fleinz Kohut, 1950-1978, 
Νέα Υόρκη, International Universities Press, 1978. Για μια περίληψη βλ. θάνος Λί- 
ποβατς, Ff ψυχοπαθολογία τον πολιτικού, Αθήνα, Εκδόσεις Οδυσσέας, 1990, σ. 
62-80. Για ενδιαφέρουσες πηγές με ιδιαίτερη σχέση για τις ευρύτερες κοινωνικές 
και πολιτιστικές συνέπειες του ναρκισσισμού βλ. Elizabeth J. Belamy, Trans­
lations of Power: Narcissism and the Unconcious in Epic History, Ithaca, Cornell 
University Press, 1992- Stephen Frosh, Identity Crisis: Modernity, Psychoanalysis, 
and the Self, Νέα Υόρκη, Routledge Press, 1991· Drew Westen, Self and Society: 
Narcissism, Collectivism, and the Development of Morals, Νέα Υόρκη, Cambridge 
University Press, 1985.

23. N. Δεμερτζής, Κουλτούρα, νεωτερικότητα, πολιτική κουλτούρα, Αθήνα, 
1989· Ν. Δεμερτζής, πολιτική κουλτούρα στη δεκαετία του '80, Αθήνα, 1990· Ρ. 
Nikiforos Diamandouros, Cultural Dualism and Political Change in Post-Authorita­
rian Greece, Μαδρίτη, Centro de Estudios Avanzados en Ciencias Sociales de 
Instituto Juan March de Estudios y Investigaciones, 1993· και του ίδιου, «Prospects 
for Democracy in South-Eastern Europe: Comparative and Theoretical Perspe­
ctives», manuscript, 1993· Paschalis Kitromilides, Enlightenment, Nationalism, Or­
thodoxy: Studies in the Culture and Political Thought of South-Eastern Europe, 
Brookfield, Ashgate Publishing Co., 1994- Δημήτρης Τζιόβας, Οι μεταμορφώσεις



ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ, ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ 113

διάσταση του πολιτισμού και της πολιτικής κουλτούρας παραγνω­
ρίζεται. Σε κάθε περίπτωση, για λόγους επιστημονικής δεοντολο­
γίας, δεν πρέπει να κάνουμε εκτεταμένες παρατηρήσεις και επιπό­
λαιες γενικεύσεις σχετικά με τις ψυχολογικές διαστάσεις του πολι­
τισμού στην Ελλάδα.

Σίγουρα όμως πρέπει να αναγνωρίσουμε την πολύπλοκη σημα­
σία τέτοιων διαστάσεων σε επιστημονικές μελέτες πολιτικού εν­
διαφέροντος. Επίσης για λόγους επιστημονικής δεοντολογίας, 
πρέπει να απαιτήσουμε την έναρξη ενός διεπιστημονικού διαλόγου 
με τη συμμετοχή κατάλληλων ειδικών επιστημόνων. Οι επιστήμο­
νες αυτοί θα έχουν την ικανότητα να εφαρμόζουν την ψυχαναλυτι­
κή μέθοδο στη μελέτη της ελληνικής πολιτικής κουλτούρας, ως α­
ντανάκλαση του ψυχικού κόσμου του έθνους-κράτους. Σύμφωνα 
με τα λόγια του Αίποβατς σε άλλες εργασίες του, μια ευρεία γνώση 
του κοινωνικού-πολιτικού χώρου απαιτεί «γνώση των δομών και 
λειτουργιών του ψυχισμού».* 24

Δυστυχώς, στη σκιαγράφησή του για τη διαστρεβλωμένη μορφή 
της συμβολικής διεργασίας των Ελλήνων, ερμηνευμένη μέσα από 
τη συγχώνευση ανάμεσα στο βωμό και στο θρόνο, η επιλογή του 
Αίποβατς είναι να μην ενθαρρύνει ένα εκλεπτυσμένο ερμηνευτικό 
διάλογο ανάμεσα στις κοινωνικές επιστήμες, την ψυχολογία και 
την ιστορία. Επιπλέον, υιοθετεί και νομιμοποιεί τη θεωρητική και 
μεθοδολογική προσέγγιση των εκσυγχρονιστών και νέο-εκσυγχρο- 
νιστών του πολιτισμικού παραδείγματος. Αξιωματικά, αναγωγικά 
και στατικά συνδέει τον ορθόδοξο χριστιανισμό με την υπανάπτυ­
κτη πολιτική κουλτούρα και τον αντιδραστικό εθνικισμό.

Στο υπόλοιπο μέρος του άρθρου γίνεται σαφές ότι τα συμπερά­
σματα του Αίποβατς είναι μεθοδολογικά προκαθορισμένα. Χρησι­
μοποιεί αναλυτικούς όρους που είναι πολιτιστικά περιορισμένοι 
και κατ’ επέκταση ακατάλληλοι για την κατανόηση της ορθόδοξης 
θρησκείας αγνοώντας τις θεμελιακές αρχές του Μαξ Βέμπερ σχε­
τικά με τη μελέτη της θρησκείας. Επιπλέον, με έναν αποδεικτικό 
τόνο παρόμοιο με εκείνον που χρησιμοποιούν αυτοί που προω­
θούν την ορθόδοξη ρητορική και το βαλκανικό Λόγο,25 απορρίπτει

του εθνικισμού και το ιδεολόγημα της ελληνικότητας στο μεσοπόλεμο, Αθήνα, 
Οδυσσέας, 1989.

24. Θάνος Αίποβατς, Η ψυχοπαθολογία του πολιτικού, ό.π., σ. 7.
25. Για μια εξαιρετική ανάλυση του αποδεικτικού τόνου που χαρακτηρίζει το 

βαλκανικό Λόγο βλ. Maria Todorova, «Hierarchies of Eastern Europe: East Cen-



ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ114

κατηγορηματικά, χωρίς να προσφέρει εμπειρικές αποδείξεις, την 
πιθανότητα της εσωτερικής μεταμόρφωσης της ορθόδοξης θρη­
σκείας. Τελικώς, δεν κάνει καμιά διάκριση ανάμεσα στις θεολογι- 
κές αρχές της Ορθοδοξίας από τη μια μεριά, και τις δομικές και 
θεσμικές εκφράσεις της από την άλλη. Παρενθετικά, αξίζει να θυ­
μηθούμε ότι ο ίδιος ο Χάντιγκτον, πριν ταξινομήσει πρόσφατα το 
Τρίτο Κύμα της Δημοκρατίας («The Third Wave of Democracy») 
ως Καθολικό Κύμα,26 επέμενε για είκοσι πέντε χρόνια ότι ο ρω­
μαιοκαθολικισμός ήταν κατηγορηματικά ασυμβίβαστος με τη δη­
μοκρατία.

Ας εστιάσουμε την προσοχή μας στο βασικό ισχυρισμό που ση- 
μασιοδοτεί όλο το άρθρο. Ο Λίποβατς ισχυρίζεται ότι «ο ορθόδο­
ξος χριστιανισμός φέρει μια σειρά χαρακτηριστικών, εν μέρει δο­
μικής και εν μέρει ιστορικής φύσης... [που συνδέονται άμεσα] με 
τρεις διαστάσεις της πολιτικής κουλτούρας, την πελατεία, τον πα­
ραδοσιακό ατομικισμό και τον κοινοτισμό».27 Επιμένει ότι μια τέ­
τοια πολιτική κουλτούρα βρίσκεται σε αντίφαση με τις προκλή­
σεις και τις ανάγκες της νεοτερικότητας, ειδικά εφόσον προκύπτει 
ένα μοντέλο (ethnic παρά civic)28 εθνικισμού που είναι ασυμβίβα­
στο με τις προϋποθέσεις της σύγχρονης πραγματικότητας.

Κατά τη γνώμη μας, το επιχείρημα για την ασυμβίβαστη μορφή 
της σχέσης μεταξύ Ορθοδοξίας και νεοτερικότητας υπονομεύεται 
λόγω δυο θεμελιακών ελαττωμάτων: (1) της επιλεκτικής προσέγγι­
σης στην ανάλυση της αλληλεπίδρασης των δομικών και ιστορι­
κών στοιχείων της Ορθοδοξίας· και (2) της παρεξηγημένης ερμη­
νείας της δομικής φύσης (αυτό που εμείς θα ορίζαμε ως θεολογι- 
κές αρχές) της Ορθοδοξίας. Πράγματι, η ανάλυση του Λίποβατς 
για τα δομικά-ιστορικά στοιχεία της Ορθοδοξίας περιορίζεται α­
πό μια μορφή πολιτιστικού ντετερμινισμού, που προκύπτει από 
την παρανόηση των βασικών θεολογικών θέσεων της Ορθοδοξίας.

trai Europe Versus the Balkans», paper at the Conference of American Association 
for the Advancement of Slavic Studies, Νοέμβριος 1994.

26. Samuel Huntington, The Third Wave: Democratization in the Late Twentieth 
Century, Norman, University of Oklahoma Press, 1991.

27. Θ. Λίποβατς, «Ορθόδοξος χριστιανισμός και εθνικισμός», ό.π., σ. 36-38.
28. Για μια καθαρή επεξεργασία των δύο μοντέλων εθνικισμού (εθνικού και 

πολιτικού, δηλαδή ethnic versus civic), βλ. τον Anthony Smith, National Identity: 
Ethnonationalism in Comparative Perspective, Las Vegas, University of Nevada 
Press, 1991.



ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ, ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ 115

Διότι αν θυμηθούμε ότι, κατά τον Λίποβατς, η διαδικασία του πο­
λιτισμού ισοδυναμεί με τη «διαδικασία της “εξατομίκευσης” (“in­
dividuation”)»,29 τότε διαπιστώνουμε το διανοητικό/ιδεολογικό 
πλαίσιο μέσα στο οποίο πραγματοποιείται όλη η μεταγενέστερη α­
νάλυση. Για τον Λίποβατς, η έννοια του πολιτισμού είναι ριζωμέ­
νη στις δυτικοευρωπαϊκές φιλοσοφικές προϋποθέσεις οι οποίες έ­
χουν εκφραστεί από τον Descartes μέχρι σήμερα. Αποτέλεσμα αυ­
τών των φιλοσοφικών προϋποθέσεων είναι μια ιδιάζουσα σύλλη­
ψη της κουλτούρας και του κοινωνικού ρόλου της θρησκείας.

Για να αποσαφηνίσουμε την κριτική μας για τον πολιτιστικό 
ντετερμινισμό της επιχειρηματολογίας του Λίποβατς, αναφερόμα­
στε στους ιδεατούς τύπους κοινωνικής οργάνωσης που ο ίδιος 
προτείνει. Ο πρώτος ιδεατός τύπος (που ο Λίποβατς ορίζει ως α­
τομικότητα) είναι βασισμένος στη σύγχρονη ατομικότητα, που ση­
μαίνει τον αγώνα του ατόμου «...να κατακτήσει ελευθερίες και δι­
καιώματα από τις αρχές και αυθεντίες και η θέλησή του (όχι: 
“βούληση”) να κανονίζει όλες τις υποθέσεις του με έναν ορθολογι­
κό, υπεύθυνο και αξιόπιστο τρόπο».30 Σύμφωνα με το μοντέλο της 
ατομικότητας, η κοινωνία κατανοείται ως το σύνολο όλων των α­
τόμων που την αποτελούν. Επιπλέον, η κοινωνία βασισμένη στη 
σύγχρονη ατομικότητα υποστηρίζει και υποστηρίζεται από μια δυ­
ναμική, σταθερή και οικονομικά παραγωγική πολιτική κουλτούρα.

Ο δεύτερος ιδεατός τύπος (ο κοινοτισμός, σύμφωνα με τον Λί­
ποβατς) είναι μια μορφή κοινωνικής οργάνωσης ξεπερασμένη από 
τη σύγχρονη ατομικότητα. Στηρίζεται στον παραδοσιακό ατομικι­
σμό, που «προϋποθέτει... την ύπαρξη του τύπου ενός ανθρώπου- 
ατόμου, που δεν απελευθερώθηκε ολικά από τις κοινωνικές πιέ­
σεις και εξαρτήσεις».31 Κατ’ επέκταση, η κοινωνικότητα του παρα­
δοσιακού ατομικισμού δημιουργεί και ταυτόχρονα περιορίζεται α­
πό μια κουλτούρα κοινοτισμού, με καθοριστικό χαρακτηριστικό 
την πελατειακή συμπεριφορά. Το αποτέλεσμα της κουλτούρας αυ­
τής είναι οι στατικές (καθότι αυστηρά ιεραρχικές) κοινωνικές σχέ­
σεις, και μια πολιτική οικονομία διασπασμένη λόγω έλλειψης ε­
μπιστοσύνης.

Η σημασία των δύο ιδεατών τύπων —αρκετά γνωστών εφόσον 
αποτελούν το θεμέλιο της θεωρίας του Εκσυγχρονισμού— βρίσκε-

29. Θ. Λίποβατς, «Ορθόδοξος χριστιανισμός και εθνικισμός», ό.π., σ. 32.
30. Στο ίδιο, σ. 37-38.
31. Στο ίδιο, σ. 42.



116 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ

ται στον τρόπο με τον οποίο ο Λίποβατς τους χρησιμοποιεί ως το 
καθοριστικό πλαίσιο για να ερευνήσει την αλληλεπίδραση της 
Ορθοδοξίας και της σύγχρονης ελληνικής πολιτικής κουλτούρας. 
Διότι παρ’ όλο που παραδέχεται ότι η πραγματικότητα πάντα α­
ποτελεί μια συνύπαρξη των δύο ιδεατών τύπων, συνεχώς κάνει 
κριτική στην ελληνική πραγματικότητα για τη δήθεν έλλειψη νεοτε- 
ρικότητας και την υπερβολική συλλογικότητά της. Ο αυστηρός δια­
χωρισμός που χαρακτηρίζει όλη την ανάλυση του ιστού Ορθοδο- 
ξίας-εθνικισμού-κουλτούρας αντανακλάται στην απόλυτη άγνοια 
του Λίποβατς σχετικά με συγκεκριμένα περιστατικά της δεκαετίας 
του ογδόντα. Τα περιστατικά αυτά δείχνουν τη ρευστότητα του μο­
ντέλου του εθνικισμού στη σημερινή Ελλάδα. Αναφερόμαστε στη 
διάκριση που έκανε η τότε κυβέρνηση ανάμεσα στο συνταγματικό 
χωρισμό εκκλησίας και κράτους από τη μια μεριά, σε αντίθεση με 
την άρρηκτη σχέση εκκλησίας και έθνους, από την άλλη. Μέσα 
στον ιδεολογικό θόρυβο που προκλήθηκε από τις συζητήσεις περί 
«εκκλησιαστικής περιουσίας», η διάκριση αυτή αγνοήθηκε, αν και 
αποτελούσε ενδιαφέρον παράδειγμα ενός μεικτού μοντέλου εθνι­
κισμού (civic και ethnic). Επιπλέον, τα εσωτερικά πολιτικά κίνη­
τρα, οι ψυχολογικές προεκτάσεις της μορφής «Φίλου-Αντιπάλου», 
και οι εξωτερικές πιέσεις που προκάλεσαν την πρόταση εκείνου 
του μεικτού μοντέλου αποτελούσαν σημαντικό προάγγελο των ση­
μερινών εξελίξεων σ’ όλη την Ευρώπη. Ενδεικτικά παραδείγματα 
είναι η συζήτηση για την αναθεώρηση της μεταναστευτικής πολιτι­
κής στη Γαλλία και στη Γερμανία, και για τη συνταγματική ρύθμι­
ση των σχέσεων κράτους-εκκλησίας στη Βουλγαρία και στη Ρωσία.

Αλλά για να μην παρασυρθούμε από το μεθοδολογικό ενδιαφέ­
ρον, ας τονίσουμε πάλι ότι ο Λίποβατς ορίζει την κουλτούρα και 
τον πολιτισμό με ένα ντετερμινιστικό τρόπο που εξισώνει τον πο­
λιτισμό με την εξατομίκευση και την ατομικότητα. Εξάλλου, εφό­
σον χρησιμοποιεί μια ορολογία που βασίζεται στις φιλοσοφικές 
έννοιες του ατόμου και της ατομικότητας, επιχειρεί μια ερμηνευτι­
κή προσπάθεια με αλλοτριωμένες αντιλήψεις όσον αφορά την 
Ορθοδοξία. Συνεπώς, είναι δεδομένο ότι η ερμηνεία της ορθόδο­
ξης θεολογίας θα είναι λανθασμένη, και επίσης ότι η ιστορική ανά­
λυση θα είναι προβληματική.

Πράγματι, η χρησιμοποίηση ακατάλληλων και κατά συνέπεια 
μεθοδολογικά προκαθορισμένων όρων στην ανάλυση της Ορθοδο­
ξίας γίνεται αρκετά συχνά στις κοινωνικές επιστήμες, και σχεδόν



ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ, ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ 117

πάντα έχει ως αποτέλεσμα ανακριβή εμπειρική ανάλυση. Δε μιλά­
με μόνο για τις περιπτώσεις όσων αποδέχονται το πολιτισμικό 
παράδειγμα. Φέρ’ ειπείν, σε ένα άρθρο της περιόδου 1990, ενώ 
διαβάζουμε μια πρόχειρη αναφορά στην προβληματική μορφή του 
όρου καισαροπαπισμός στις σχέσεις εκκλησίας-αυτοκρατορίας 
στο Βυζάντιο, παραδόξους όλη η υπόλοιπη επιχειρηματολογία του 
άρθρου βασίζεται στην αποδοχή του προβληματικού όρου.32 Πώς 
είναι δυνατόν να ορίσουμε το σημερινό μοντέλο σχέσεων εκκλη- 
σίας-κράτους ως αντανάκλασης ενός παλαιού μοντέλου (δηλαδή, 
του καισαροπαπισμού), χωρίς να αποδείξουμε το αναλυτικό κύ­
ρος του παλαιού μοντέλου; Επίσης, ένα άρθρο της περιόδου του 
1992 όρισε την Ορθόδοξη Εκκλησία ως νομοκρατούσα εκκλησία 
στη σημερινή Ελλάδα,33 ενώ στην πραγματικότητα, το Σύνταγμα 
του 1975 όρισε την Ορθόδοξη Εκκλησία ως επικρατούσα και όχι 
νομοκρατούσα. Η διάφορα των όρων είναι αξιοσημείωτη, διότι α­
ντανακλά μια αλλαγή νοοτροπίας όσον αφορά τη σχέση εκκλη- 
σίας-κράτους. Αλλά τέτοια λάθη συνήθως περνούν χωρίς ερμηνευ­
τικό σχολιασμό.

Για να μην υπερτονίσουμε το σημείο αυτό, το επιχείρημά μας 
είναι αρκετά απλό: οι πιθανότητες για μια αυστηρή κριτική ανάλυ­
ση του παρελθόντα και μελλοντικού ρόλου του ορθόδοξου χρι­
στιανισμού εξαρτώνται από μια ακριβή κατανόηση των δογματι­
κών αρχών της θρησκείας. Επιπλέον, δεν είναι δυνατόν να επιτύ­
χουμε μια τέτοια ακριβή κατανόηση χρησιμοποιώντας αλλοτριω­
μένες αντιλήψεις φορτισμένες με διανοητικές και ιδεολογικές προ­
καταλήψεις. Παρενθετικά, επιμένουμε ότι η αντιφατικότητα μετα­
ξύ θεωρίας και πράξης στην ιστορία της Ορθοδοξίας δε δικαιολο­
γεί την άγνοια της σημασίας της ορολογίας στις μελέτες που αφο­

32. Vasilio Ν. Makrides, «Orthodoxy as a Conditio sine qua non Religion and 
State/Politics in Modern Greece from a Socio-Historical Perspective», Ostkirchliche 
Studien, τόμ. 4, 12/1991. Χρήσιμες αναλύσεις για την προβληματική φιλοσοφική 
και θρησκευτική μορφή του όρου καισαροπαπισμός σε σχέση με το μοντέλο της 
βυζαντινής συμφωνίας βρίσκονται στον George Ostrogorsky, History of the By­
zantine Church, Oxford 1956, και του ίδιου, The Church in the Cristian Roman Em­
pire, Νέα Υόρκη, 1956· Alexader Kazhdan - Giles Constable, People and Power in 
Byzantium, Ουάσινγκτον, Dumbarton Oaks Center for Byzantine Studies, 1982· 
και Ronald D. Ware, «Caesaropapism», Doseph Dünner (επιμ.), Handbook of 
Worid History, Philosophical Library, 1967.

33. Adamantia Pollis, «Greek National Identity: Religius Minorities, Rights, and 
European Norms», Journal of Modem Greek Studies, τόμ. 10, 1992, σ. 179.



118 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ

ρούν την αλληλεπίδραση της Ορθοδοξίας και της κοινωνικής αλ­
λαγής.

Με βάση την πιο πάνω προοπτική, ας εξετάσουμε πώς ερμηνεύ­
ει ο Λίποβατς την απεικόνιση των θεολογικών αρχών της Ορθοδο­
ξίας. Ο Λίποβατς κατανοεί την Ορθοδοξία σαν μια κατηγορηματι­
κά παθητική αντιμετώπιση του κόσμου. Η παθητική στάση είναι α­
ποτέλεσμα της απόλυτης προτεραιότητας του θελήματος του Θεού, 
και της ιδέας της υπαρκτής εκκλησιαστικής κοινότητας ως μιας α­
πλής εγκόσμιας αναπαράστασης της Βασιλείας του Θεού. Επίσης, 
ο Λίποβατς ισχυρίζεται ότι ο ορθόδοξος χριστιανισμός υπονομεύ­
ει την ανάπτυξη μιας ατομικότητας που χαρακτηρίζεται από βού­
ληση (volition), ορθολογική και κριτική σκέψη, και αυτόνομη συ­
μπεριφορά περιορισμένη από το πλαίσιο του Θετικού Νόμου. Α­
ντίθετα ισχυρίζεται ότι η ορθόδοξη παράδοση καλλιεργεί την α- 
πάρνηση της ατομικής ελευθερίας απέναντι στη θέληση (will) του 
συνόλου της κοινότητας, την απόλυτη υποταγή σε ιεραρχικού εί­
δους σχέσεις, την άρνηση της ύπαρξης του κακού στον κόσμο, και 
επομένως μια κομφορμιστική παρά απελευθερωτική συμπεριφο­
ρά.

Ο Λίποβατς εξηγεί την εσωτερική δομή και την κοινωνικο-πολι- 
τική συμπεριφορά της Ορθόδοξης Εκκλησίας σύμφωνα με τις ανα- 
φερθείσες ιδέες. Συνεπώς, η εκκλησία λειτουργεί με έναν απολυ­
ταρχικό τρόπο, υποτάσσοντας τα μέλη της στο ιεραρχικά αποφα­
σισμένο καλό της κοινότητας. Εξάλλου, προσανατολισμένη απο­
κλειστικά στη Δευτέρα Παρουσία, ενδιαφέρεται σε κοσμικό επίπε­
δο μόνο για την ύπαρξη της εκκλησιαστικής κοινότητας, και ταυ­
τόχρονα συνεργάζεται με οποιαδήποτε κοσμική εξουσία. Ο «πραγ­
ματιστικός και ωφελιμιστικός» τρόπος συμπεριφοράς διευκολύνε­
ται από την «έλλειψη στην Ορθοδοξία της έννοιας του Ηθικού».34

Φυσικά, ο Λίποβατς συμπεραίνει ότι μια τέτοια κατανόηση της 
Ορθοδοξίας ταιριάζει κάλλιστα με τις κοινωνιολογικές αντιλή­
ψεις περί της πελατείας, του παραδοσιακού ατομικισμού και του 
κοινοτισμού. Επιπλέον, μια τέτοια ερμηνεία της Ορθοδοξίας ται­
ριάζει λογικά με τη σύλληψη του ελληνικού εθνικισμού ως ένα εί­
δος αντιδραστικού, αμυντικού, και κλειστού εθνικισμού. Και 
πράγματι, ο Λίποβατς επιβάλλει μια αυστηρή γραμμική αιτιολο­

34. Τα όύο αποσπάσματα βρίσκονται στο Θ. Λίποβατς, «Ορθόδοξος χριστια­
νισμός και εθνικισμός», ό.π., σ. 41 και 43.



ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ, ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ 119

γία, με τον ισχυρισμό ότι η θρησκεία είναι ο καθοριστικός και ηγε­
μονικός παράγοντας στη δημιουργία της πολιτικής κουλτούρας. Η 
απρόσμενη ακαμψία της αιτιολογίας του γίνεται ακόμα πιο παρά­
δοξη με την εμπειρική επεξήγηση της καθοριστικής επιρροής της 
Ορθόδοξης Εκκλησίας σε οποιοδήποτε πολίτευμα.

Σε αυτό το σημείο ο στόχος μας είναι να τονίσουμε τα σημεία 
στα οποία διαφωνούμε με τη σύλληψη του Λίποβατς περί Ορθοδο­
ξίας, και ταυτόχρονα να προτείνουμε μια σειρά εναλλακτικών πι­
θανοτήτων στην εμπειρική ανάλυση του παρελθόντα και μελλοντι­
κού ρόλου της Ορθοδοξίας στο δημόσιο χώρο.

Το πρώτο σημείο που πρέπει να τονιστεί είναι η ιδέα της δήθεν 
παθητικής αντιμετώπισης του κόσμου από την Ορθοδοξία. Αρχι­
κά, ο ισχυρισμός προφανώς παράγεται από τη μελέτη του ησυχα­
στικού κινήματος (πιο γενικά, του μοναχισμού) που παίξει αναμ­
φισβήτητα σημαντικό ρόλο στον ορθόδοξο χριστιανισμό. Όμως, 
μια προσεκτική ανάγνωση των πατερικών κειμένων από τον 3ο 
μέχρι τον 6ο αιώνα, καθώς επίσης του Αγίου Συμεών του Νέου 
Θεολόγου του 10ου αιώνα και των έργων του Γρηγορίου ΓΙαλαμά 
του 14ου αιώνα, δείχνει αναμφίβολα ότι η Ορθοδοξία δεν απολυ­
τοποιεί με κανέναν τρόπο μια παθητική, εσωτερικοποιημένη, μυ­
στικιστική πραγματοποίηση της πίστης.35 Τουναντίον, μια προσε­
κτική ανάγνωση των κειμένων προτείνει μια ισορροπημένη και ευ­
έλικτη προσέγγιση στο γεγονός της πίστης, πράγμα που διευκολύ­
νει τους ανθρώπους να το βιώσουν με ποικίλους τρόπους (π.χ. μο­
ναχισμός, ιερατική αποστολή, λαϊκή αποστολή).

Κατά συνέπεια, το δεύτερο σημείο που πρέπει να τονιστεί είναι 
ότι ο ορθόδοξος χριστιανισμός δίνει απόλυτη προτεραιότητα στην 
έμπρακτη βίωση της πίστης. Με αλλά λόγια, η Ορθοδοξία ορίζεται 
ως τρόπος ζωής. Δεν είναι δυνατόν να προσεγγίσουμε τη σχέση

35. Για μια ειδικευμένη αγγλόφωνη περίληψη της εξέλιξης της μυστικής παρά­
δοσης στον ορθόδοξο χριστιανισμό, βλ.: Georges F. Florovsky, Byzantine Fathers 
of the Fifth to Eighth Centuries, Παρίσι 1922· Vladimir Lossky, «The Cappadocian 
Fathers», Bogoslovskie Trudy, No. 25 (1984), και του ίδιου, The Mystical Theology 
of the Eastern Church, Λονδίνο, James Clarke and Co., 1957· John Meyendorff, 
Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes, Νέα Υόρκη, Fordoo- 
ham University Press, 1974· Jaroslav Pelican, The Christian Tradition: A History of 
the Develorment of Doctrine, 2 τόμοι, Σικάγο, The University of Chicago Press, 
1974· Steven Runciman, The Great Church in Captivity: A Study of the Patriarchate 
of Constantinople from the Eve of the Turkish Conquest to the Greek War of 
independence, Cambridge Cambridge University Press, 1968.



120 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ

της Ορθοδοξίας με τον εθνικισμό και την πολιτική κουλτούρα, χω­
ρίς να αναγνωρίσουμε τη σημασία του προηγούμενου ορισμού. Αν 
οριστεί ως τρόπος ζωής, είναι αδύνατον η Ορθοδοξία να κρατήσει 
παθητική στάση απέναντι στον κόσμο. Τελικά, τρόπος ζωής σημαί­
νει ολοκληρωτική και πολυδιάστατη προσέγγιση στη βίωση της 
θρησκείας, ώστε να μην υπάρχει κανένας διαχωρισμός μεταξύ πί­
στης και πράξης. Η πράξη, η συμπεριφορά, η καθημερινή βίωση γί­
νεται έμμονη εμπειρική πραγματοποίηση και έκφραση της πίστης.

Για να κατανοήσουμε την έννοια της Ορθοδοξίας ως τρόπου 
ζωής, πρέπει να εξερευνήσουμε μέσα σε αυτό το πλαίσιο την έν­
νοια της ηθικής. Όπως σωστά παρατηρεί ο Λίποβατς, η έννοια της 
ηθικής στον ορθόδοξο χριστιανισμό διαφέρει ριζικά απ’ αυτήν 
του ρωμαιοκαθολικισμού/ προτεσταντισμού. Στον δεύτερο, η έν­
νοια της ηθικής βασίζεται στην καθοριστική επίδραση του σχολα­
στικισμού (Scholasticism), με βασικές θεωρητικές και μεθοδολογι­
κές προϋποθέσεις που αναπαράγονται συνεχώς σ’ όλη την εξέλιξη 
της πολιτικο-φιλοσοφικής σκέψης της Δυτικής Ευρώπης. Απλού- 
στατα, η έννοια της ηθικής είναι βασισμένη «στη νοητική ικανότη­
τα του υποκειμένου και στην αποτελεσματικότητα της μεθόδου... 
[που εξαρτά] ...την αλήθεια από τη συλλογιστική ορθότητα, και τη 
συλλογιστική ορθότητα από τη συνεπή κατοχύρωση των θέσεων με 
συστηματική αναίρεση των αντιθέσεων».36

Αυτό που δεν εξερεύνησε ο Λίποβατς είναι ότι η ηθική στην 
Ορθοδοξία απορρίπτει τη διχοτόμηση της πίστης από την εμπει­
ρία, ακριβώς διότι η ηθική έχει νόημα μόνο μέσα στο πλαίσιο της 
θρησκείας ως τρόπου ζωής. Μια λεπτομερής εξήγηση των βάσεων 
της έννοιας «τρόπος ζωής» θα έπρεπε να αναφέρεται στην ορθόδο­
ξη αντίληψη της κοσμογονίας και της ανθρωπολογίας37 ένα εγχεί­
ρημα πέρα από τις επιδιώξεις του άρθρου μας. Για τα άμεσα εν-

36. Χρήστος Γιανναράς, Ορθοδοξία καί Δύση στη νεώτερη Ελλάδα, Αθήνα, 
Εκδόσεις Δόμος, 1992, σ. 23. Για μια πρόσφατη, κριτική αποσαφήνιση (με πολλές 
χρήσιμες υποσημειώσεις) της επίδρασης του σχολαστικισμού στον ρωμαιοκαθολι­
κό χριστιανισμό, βλ. την ίδια πηγή, σ. 21-43. Επίσης, βλ. στο Vladimir Lossky, 
«The Tradition of the Fathers and Scholasticism», Bogoslovskie Trudy, No. 18 
(1978).

37. Για μια ενδεικτική συζήτηση, βλ. στο Gennadios Limouris, «Introduction», 
και του ίδιου, «Orthodox Perspectives on Creation», στο Gennadios Limouris (ε- 
πιμ.), Justice, Peace and the Integrity of Creation: Insights from Orthodoxy, Γενεύη, 
Switzerland: World Couhcil of Churches, 1990. Επίσης, βλ. στο Georges F. Florov- 
sky, Byzantine Fathers of the Fifth to Eighth Centuries, Παρίσι 1922.



ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ, ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ 121

διαφέροντά μας, το πιο σημαντικό στοιχείο αυτών των δύο θεολο- 
γικών κλάδων της ορθόδοξης κοσμογονίας και ανθρωπολογίας εί­
ναι η καθοριστική αλληλεξάρτηση, χαρακτήρας που τις σημαδεύει, 
και εδώ βρίσκεται το δεύτερο σημείο που θέλουμε να τονίσουμε. 
Δηλαδή, όλη η ανθρώπινη ζωή αποτελεί μια ατελείωτη απόπειρα, 
μια δυναμική κίνηση, προς την επανενσωμάτωση της Δημιουργίας. 
Με τη λέξη ενσωμάτωση εννοούμε την ευδοκίμηση της σχέσης με­
ταξύ Θεού και ανθρώπων, μεταξύ των ίδιων των ανθρώπων, και 
μεταξύ των ανθρώπων και της φύσης· και τελικά, όσον αφορά τις 
φυσικές, πνευματικές, ψυχολογικές και ερωτικές διαστάσεις του 
κάθε ανθρώπου. Αξίζει να τονίσουμε ότι η ιδέα της ενσωμάτωσης 
είναι, κατά βάθος, ψυχολογική. Επομένως, η κοινωνική ψυχολογία 
θα μπορούσε να εμπλουτίσει την κατανόηση για έναν πολιτισμό 
σημασιοδοτημένο από την ορθόδοξη κοσμοθεωρία.

Με δεδομένο στόχο την επανένταξη όλων των διαστάσεων της 
Δημιουργίας, η γενική έννοια της ηθικής είναι ριζικά ασυμβίβαστη 
με οποιοδήποτε διαχωρισμό της πραγματικότητας σε διχοτομικές 
κατηγορίες και δομές. Η συγκεκριμένη έννοια της ηθικής, όμως, 
κατανοείται μόνο με μια ανάλυση της σύλληψης του προσώπου 
στην Ορθοδοξία. Το τρίτο σημείο που τονίζουμε, τότε, είναι η από­
λυτη σημασία του προσώπου για την εφαρμογή μιας συνεκτικής 
και ολοκληρωτικής θρησκευτικής προσέγγισης.

Το πρόσωπο αποτελεί ίσως την πιο σημαντική έννοια της Ορθο­
δοξίας, και αποκαλύπτει τα βασικά στοιχεία της Ορθοδοξίας που 
σπάνια αναφέρονται σε μελέτες πάνω στο θέμα μας. Πρώτον, το 
πρόσωπο αποσαφηνίζει τις βασικές θεολογικές έννοιες που σημα- 
σιοδοτούν όλο τον ορθόδοξο χριστιανισμό. Μιλάμε ειδικά για την 
έννοια της ελευθερίας και της σχέσης, ακόμα και για τη δυναμικό­
τητα και ετερότητα που σημασιοδοτούν τις δύο πρώτες έννοιες. 
Δεύτερον, στην εμμονή της ορθόδοξης ανθρωπολογίας στην έννοια 
του προσώπου, βλέπουμε τη ριζοσπαστική σημασία της γλωσσικής 
ακρίβειας στη δημιουργία μιας μεθοδολογίας ικανής, σύμφωνα με 
τον Βέμπερ, να κάνει κριτική στη θρησκεία με δικούς της όρους. 
Εδώ αναφερόμαστε στο απλό γεγονός ότι οι ίδιες λέξεις δε σημαί­
νουν τα ίδια πράγματα παντού και πάντα. Και τρίτον, η κεντρική 
σημασία του προσώπου οδηγεί κατ’ ευθείαν στη δομή της Ορθοδο­
ξίας, εφόσον το πρόσωπο πραγματοποιείται ως εκκλησιακή υπό­
σταση. Συνεπώς, οι αρχές που αποτελούν το πρόσωπο προσφέ­
ρουν ένα είδος κριτικού πλαισίου μέσα στο οποίο μπορούμε να



122 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ

κρίνουμε την εσωτερική εξέλιξη και την κοινωνική συμπεριφορά 
της εκκλησίας.

Η έννοια του προσώπου ανήκει στο ευρύτερο και πολύ σύνθετο 
θέμα της Τριαδικής θεολογίας, αλλά παρ’ όλα αυτά μπορούμε να 
αντιπαραθέσουμε στη θεολογική γλώσσα μια καθημερινή γλώσσα 
που αποσαφηνίζει τα ουσιώδη χαρακτηριστικά του προσώπου. 
Παρενθετικά πρέπει να υπογραμμίσουμε εδώ ότι μια σοβαρή επι­
στημονική συζήτηση για την Ορθοδοξία στον κοινωνικό χώρο δεν 
μπορεί να μη λάβει υπόψη τις βασικές θεολογικές έννοιες που υ- 
πόκεινται σε κριτική. Οπότε, είναι θέμα διεπιστημονικής εγκυρό- 
τητας να αναφερόμαστε, άσχετα από συγκεκριμένη επιστημονική 
ειδίκευση, σε ορισμένες καθαρά θεολογικές έννοιες.

Πάνω απ’ όλα, η έννοια του προσώπου είναι οντολογική και υ­
παρξιακή. Όπως με τις τρεις υποστάσεις του Θεού, που ξεχωρι­
στά δεν έχουν οντολογικό νόημα, ο άνθρωπος δεν είναι οντότητα 
εκτός από την υπόσταση του ως πρόσωπο. Επίσης, όπως η τριαδι­
κή υπόσταση του Θεού πραγματοποιείται από την ελεύθερη από­
φαση του Πατέρα να μετουσιώνει τη συν-ύπαρξή του με τον Χρι­
στό διαμέσου του Αγίου Πνεύματος, ο τρόπος ύπαρξης του προ­
σώπου πραγματοποιείται καθοριστικά μέσω ελευθερίας και σχέ­
σης. Οπότε, δεν μπορούμε να συνειδητοποιήσουμε τη θεολογική 
έννοια της ανθρώπινης ύπαρξης χωριστά από την ελευθερία και τη 
σχέση που δημιουργούν την οντολογική πραγματικότητα.38 Με βά­
ση την πραγματική βίωση της ελευθερίας και της σχέσης, το πρό­
σωπο επίσης πραγματώνει, σε μια συνεχή δυναμική, τη μοναδικό­
τητα κάθε ανθρώπου. Ο Γιανναράς συνοψίζει με πλήρη σαφήνεια 
τη σύλληψη του ανθρώπου που βγαίνει μέσα στην αντίληψη του 
προσώπου:

«Η ανθρώπινη φύση (ο άνθρωπος καθόλου) έχει την ικανότητα 
του λόγου, της κρίσης, της φαντασίας, της βούλησης, της “ποίη­
σης”, του έρωτα. Όμως, κάθε συγκεκριμένος άνθρωπος εκφρά­

38. Για μια χρήσιμη και λεπτομερή εξήγηση των θεολογικών συλλήψεων, βλ. 
Michael Η. Fahey - John Meyendorff,Trinitarian Theology: East and West, Brookli­
ne, Holy Cross Orthodox Press, 1977· Christos Yannaras, The Freedom of Morality, 
Creastwood, St. Vladimir’s Seminary Press, 1984, και John D. Zizioylas, Being as 
Communion: Studies in Personhood and the Church, Creastwood, St. Vladimir’s 
Seminary Press, 1993, και του ίδιου, «From Prosopein to Prosopon», Tributes in 
Honor of Metropolitan Meliton of Chalcedon, Θεσσαλονίκη, Patriarchal Institute 
for Patristic Studies, 1976).



ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ, ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ 123

ζεται, κρίνει, φαντάζεται, θέλει, δημιουργεί, αγαπάει, με τρόπο 
μιας απόλυτης υπαρκτικής ετερότητας ως προς κάθε άλλον άν­
θρωπο. Αυτό σημαίνει ότι ενεργεί την ύπαρξη του με τις κοινές 
ενέργειες (λειτουργίες-δυνατότητες) της κοινής ανθρώπινης φύ­
σης, ενώ ταυτόχρονα, εξ-ίσταται υπαρκτικά, βγαίνει έξω από το 
καθολικό και το γενικό, υπάρχει ελεύθερος».39

Επίσης, ο Ζηζιούλας συνδέει επακριβώς τα καθοριστικά χαρακτη­
ριστικά του προσώπου με την εκκλησία, μια αντανάκλαση της 
τριαδικής υπόστασης του Θεού, και επίσης η πιο καθαρή ένδειξη 
της ένωσης πίστης-εμπειρίας στον ορθόδοξο χριστιανισμό. Υπο­
γραμμίζοντας ότι η εκκλησία «δεν είναι μόνο ένας θεσμός [...] 
[αλλά] συνιστάται ως ένας τρόπος ύπαρξης, ένας τρόπος ζωής»,40 
εξηγεί ότι η εκκλησιακή υπόσταση κατανοείται ως ο επακριβής 
τρόπος ύπαρξης που πραγματοποιεί τη δυνατότητα κάθε ανθρώ­
που να βιώνει τον θεϊκό τρόπο ζωής. Η επιχειρηματολογία που ε­
πεξεργάζεται την εκκλησιακή υπόσταση βασίζεται στους σύνθε­
τους θεολογικούς κλάδους της χριστολογίας και πνευματολο­
γίας,41 αλλά όλες οι συζητήσεις συγκλίνουν στην εξίσωση της εκ- 
κλησιακής υπόστασης με το αυθεντικό πρόσωπο, από άποψη συ­
νειδητής και ελεύθερης συμμετοχής στην κοινωνία των πιστών, 
και από άποψη ιστορικής και εσχατολογικής ενότητας στην εμπει­
ρία της Ευχαριστίας.

Όσον αφορά το πρακτικό ερώτημα της δομής εκείνου του θε­
σμού που λέγεται εκκλησία, είναι σαφές από την παραπάνω περι­
γραφή ότι η Εκκλησία πρέπει να είναι μια έμπρακτη έκφραση των 
βασικών προϋποθέσεων του προσώπου· δηλαδή, ελευθερία, σχέση, 
δυναμική κίνηση και ετερότητα. Από άποψη οργανωτικής δομής, 
αυτές οι αρχές εκφράζονται με ένα διοικητικά αρκετά αποκεντρω­
μένο σύστημα (φέρ’ ειπείν, με διάφορες οργανωτικές μορφές, από 
το αυτοκέφαλο μέχρι την αυτονομία), αλλά με βασική προϋπόθεση 
ότι η κάθε τοπική εκκλησία είναι η έκφραση της καθολικής εκκλη­

39. Χρήστος Γιανναράς, Ορθοδοξία και Δύση στη νεώτερη Ελλάδα, Αθήνα, 
Εκδόσεις Δόμος, 1992, σ. 48.

40. John D. Zizioylas, Being as Communion: Studies in Personhood and the 
Church, Creastwood, St. Vladimir’s Seminary Press, 1985, σ. 15.

41. Για μια ενδεικτική συζήτηση γύρω από το θέμα βλ. Nikos Nissiotis, «The 
Importance of the Doctrine of the Trinity for Church Life and Theology», στο A.J. 
Philippou (επιμ.), The Orthodox Ethos, 1964.



124 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ

σίας.42 Για το δικό μας θέμα, αυτό που μετράει πάνω απ’ όλα είναι 
το να επικρατεί η αναντικατάστατη πνευματική και εμπειρική ενό­
τητα των διάφορων ταγμάτων (φέρ’ ειπείν του επισκόπου, του 
κληρικού, και του λαϊκού).43 Μόνο με τέτοια ενότητα μπορεί να 
λειτουργεί οντολογικά η Εκκλησία ως τρόπος ζωής που πραγμα­
τώνει το πρόσωπο.

Με το χρόνο έχουν αναπτυχθεί μια σειρά πρακτικών μηχανι­
σμών που εγγυώνται μια δομή που εκφράζει το πρόσωπο. Στα πα­
ραδείγματα συγκαταλέγεται ο τρόπος εκλογής και χειροτονίας 
των επισκόπων και κληρικών με τη συμμετοχή του λαού σ’ αυτά 
τα μυστήρια, και ίσως πιο σημαντικό από όλα, η εφαρμογή του συ- 
νεδριακού συστήματος44 σε όλα τα επίπεδα της εκκλησιαστικής ορ­
γανωτικής δομής. Μπορούμε να συλλάβουμε τα προαναφερθέντα 
παραδείγματα ως μια συνεκτική έκφραση της τριαδικής οντότητας 
ή σύμφωνα με τη διατύπωση του Κάλλιστου Ware, ως μια ανα­
γνώριση της δυναμικής ετερότητας των διάφορων ταγμάτων και 
της ελεύθερης μορφής αλληλοσχέσεών τους.45

Είναι σαφές, από τη δική μας σκιαγράφηση των δογματικών αρ­
χών της Ορθοδοξίας, ότι ξεκινούμε την ανάλυση του ιστορικού 
ρόλου της θρησκείας στη δημιουργία της ελληνικής πολιτικής 
κουλτούρας και του εθνικισμού από προϋποθέσεις ριζικά διαφο­
ρετικές από τις επικρατούσες των σύγχρονων κοινωνικών επιστη­
μών. Και τώρα σχετικά με τον ισχυρισμό ότι οι δογματικές αρχές 
της Ορθοδοξίας παράγουν έναν εθνικισμό αμυντικό και μια πολι­
τική κουλτούρα υπανάπτυκτη, έχουμε να παρατηρήσουμε τα εξής:

42. Ένα πρωτοποριακό έργο πάνω σ’ αυτό το θέμα είναι του I. Ζηζιούλα, Η ε- 
νότης της Εκκλησίας εν τη Ευχαριστία και τω επισκοπώ κατά τους τρεις πρώ­
τους αιώνες, Αθήνα 1965. Επίσης, για μια σύνοψη βλ. Georges Florovsky, «Sobor- 
nost: The Catholicity og the Church», στο E.L. Mascall (επιμ.), The Church of God: 
An Anglo-Russian Symposium, 1934.

43. Πραγματικά, η εκκλησία αποτελείται από τέσσερα τάγματα, αλλά σχεδόν 
έχει εξαφανιστεί το τάγμα του διακόνου. Για μια εξήγηση βλ. John D. Zizioylas, 
Being as Communion, a. 143-260.

44. Η έννοια, η προκαθοριστική σημασία, και η κατάπτωση του συνεδριασια- 
κού συστήματος στην ιστορία της εκκλησίας μελετάται λεπτομερώς στο I. Ζηζιού- 
λας, Η ενότης της Εκκλησίας εν τη Ευχαριστία και τω επισκοπώ κατά τους τρεις 
πρώτους αιώνες, Αθήνα 1965. Για περιληπτικές συζητήσεις των άλλων παραδειγ­
μάτων, βλ. J. Zizioulas, «Some Reflections on Baptism, Confirmation and Euha- 
rist», Sobomost, 5: 1969.

45. Kallistos Ware, The Osthodox Church, Middlesex, Penguin Books Ltd., 1983.



ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ. ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ 125

Πρώτον, είναι αδύνατον εξ ορισμού για μια θρησκεία που ε­
κλαμβάνεται ως τρόπος ζωής και που επιμένει κατηγορηματικά 
στην υπαρξιακή πραγμάτωση της πίστης με καθημερινή βίωση, να 
υιοθετήσει μια παθητική στάση απέναντι στον κόσμο. Τουναντίον, 
η ορθόδοξη θρησκεία ως τρόπος ζωής εισχωρεί αυτόματα στο δη­
μόσιο χώρο, και η ουσιώδης έννοια της Ευχαριστίας ως διαρκούς 
αλληλεπίδρασης του εσχατολογικού και του ιστορικού επιτρέπει 
μόνο μια δυναμική (και όχι στατική) αντιμετώπιση της εγκόσμιας 
πραγματικότητας. Επίσης, με επιμονή στην ένωση του δόγματος 
και της εμπειρίας, η Ορθοδοξία καλλιεργεί μια ψυχολογική προ­
σέγγιση που εμποδίζει την ανάπτυξη προσχημάτων, ψευδαισθήσε­
ων και διχασμών στην καθημερινή βίωση. Διότι με στόχο τη διπλή 
ενσωμάτωση (εξωτερική και εσωτερική), που προϋποθέτει μια ε­
νεργητική διαδικασία μεταμόρφωσης, η ορθόδοξη νοοτροπία είναι 
ουσιαστικά εναντίον μιας φορμαλιστικής και κυριολεκτικά συντη­
ρητικής ερμηνείας της παράδοσης. Αντίθετα, η παράδοση αποτελεί 
μια έμπρακτη έκφραση ορισμένων δογματικών αληθειών, που εκ­
φράζονται με μια δημιουργικότητα που σέβεται ταυτόχρονα το 
παρελθόν και αφομοιώνεται στο παρόν.46

Δεύτερον, όλη η ανθρωπολογία του προσώπου και ακόμα η εκ­
κλησία ως οντολογικός θεσμός ομολογουμένως διαφέρει από την 
ορθολογική σύλληψη του ατόμου. Αλλά από την άλλη μεριά, το 
πρόσωπο και η εκκλησία απαιτούν έναν τρόπο ζωής που βασίζε­
ται στη βούληση, που ενθαρρύνει τη συνειδητή κριτική σκέψη, και 
που σέβεται την ισοτιμία και την ετερότητα κάθε ανθρώπου. Πρέ­
πει να υπογραμμίσουμε ότι η ιδιάζουσα μορφή της ελευθερίας εκ­
φράζει την από πρόθεση βούληση του ανθρώπου. Το απαράμιλλο 
παράδειγμα της βούλησης είναι η ανθρώπινη κατάσταση μετά την 
«πτώση», ως αποτέλεσμα της συνειδητής απόφασης του ανθρώπου 
να δώσει σημασία στην ατομική του επιθυμία και κατ’ επέκταση 
να προκαλέσει ρήξη στη σχέση του με το Θεό. Με λίγα λόγια, η υ­
παρξιακή πραγματικότητα εκφράζει το αναμφίβολο προνόμιο του 
κάθε ανθρώπου να ασκήσει ελευθέρα τη βούλησή του απέναντι 
στον άλλον και απέναντι στο σύνολο. Η δομή της εκκλησίας πραγ­
ματώνει μια κοινωνία στην οποία και ο κοινοτισμός και η ατομι­
κότητα αντικαθίστανται από τον ιδεατό τύπο του προσώπου.

46. Για την έννοια της παράδοσης βλ. Kallistos Ware, The Osthodox Church, 
Middlesex, Penguin Books Ltd., 1983, a. 206.



126 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ

Συνολικά, ivo') συμφωνούμε με τον Λίποβατς ότι η εσωτερική 
λογική της Ορθοδοξίας φέρει μια σειρά χαρακτηριστικών, διαφω­
νούμε ριζικά μαζί του ως προς τη μορφή των χαρακτηριστικών, 
και επίσης ως προς το είδος πολιτικής κουλτούρας και εθνικισμού 
που προκύπτει από τα συγκεκριμένα χαρακτηριστικά. Πράγματι, 
θα λέγαμε ότι, κατ’ αρχήν, ένας τρόπος βίου βασισμένος στη σύλ­
ληψη του προσώπου δεν είναι ασυμβίβαστος με: μια πλουραλιστι- 
κή πολιτική κουλτούρα· δημοκρατικές αρχές ελευθερίας και ισοτι­
μίας· και ένα ανοικτό, μη κλειστό μοντέλο εθνικισμού.

Με βάση τα παραπάνω περιληπτικά συμπεράσματα για τον ιδε­
ατό τύπο της Ορθοδοξίας, μπορούμε να αναφερθούμε στο λογικό 
ερώτημα της πραγματικής ιστορικής συμπεριφοράς των ορθόδο­
ξων εκκλησιών στην Ευρώπη (ως βασικών φορέων της ορθόδοξης 
κοσμοθεωρίας και νοοτροπίας). Με αλλά λόγια, εφόσον συμπερά- 
νουμε ότι δεν υπάρχουν ουσιαστικά στοιχεία στην Ορθοδοξία να 
την ταυτίσουν με κλειστό εθνικισμό και αντιδραστική πολιτική 
κουλτούρα, πώς αναλύουμε μια ιστορική πορεία δείχνοντας τη 
σχετική αποτυχία των εκκλησιών να πραγματώνουν το λεγόμενο 
τρόπο ζωής;

Μπορούμε να διαπιστώσουμε δύο τύπους παραγόντων που εξη­
γούν την εμπειρία της Ορθόδοξης Εκκλησίας στο long durée της 
ελληνικής ιστορίας. Οι γενικές γραμμές αυτών των δύο τύπων πα­
ραγόντων ισχύουν και για άλλες ευρωπαϊκές χώρες σημαδεμένες 
από την ορθόδοξη ιστορική τροχιά, και αποτελούν μια χρήσιμη α­
φετηρία για εμπειρική έρευνα συγκριτικής και μεθοδολογικά εύκα­
μπτης μορφής σχετικά με τη συνεχή εξέλιξη του ιστού Ορθοδο- 
ξίας-εθνικισμού-κουλτούρας. Αξίζει να επαναλάβουμε ότι οι διά­
φοροι παράγοντες κατανοούνται μέσω του οπτικού πρίσματος της 
Ορθοδοξίας ως τρόπου ζωής που πραγματοποιείται με ελευθερία 
και σχέση.

Αρχίζουμε με τους εξωτερικούς παράγοντες, που βασικά ανα- 
φέρονται στη δομή και τους μηχανισμούς που θεσμοθετήθηκαν για 
να ρυθμίζουν τη σχέση μεταξύ εκκλησίας και κράτους. Η σχέση εκ- 
κλησίας-πολιτείας μεταμορφωνόταν συνεχώς καθ’ όλη τη διάρκεια 
της ελληνικής ιστορίας, με κάθε ιστορική φάση χαρακτηριζόμενη 
από ένα ιδιάζον μοντέλο σχέσης εκκλησίας-πολιτείας: π.χ. το μο­
ντέλο της συμφωνίας στη Βυζαντινή αυτοκρατορία, το μοντέλο 
του μιλέτ στην Οθωμανική αυτοκρατορία, και το συνταγματικό 
μοντέλο στην εποχή του ελληνικού έθνους-κράτους. Το αξιοσημεί­



ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ, ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ 127

ωτο και κοινό στοιχείο σε όλα τα τρία αναφερθέντα μοντέλα είναι 
η αμετάβλητη αντιμετώπιση της εκκλησίας από την πολιτεία. 
Απλούστατα, ο κάθε τύπος πολιτείας συνεχώς αντιλαμβανόταν 
την Εκκλησία ως μια θεσμική συγκέντριυση εξουσίας, πράγμα που 
αποτελούσε μια πιθανή απειλή για τη μοναδική εξουσία και την α­
ξεπέραστη νομιμότητα της πολιτείας απέναντι στην κοινωνία.

Συνεπώς, το modus operandi της οποιοσδήποτε πολιτείας (βυζα­
ντινής, οθωμανικής, ελληνικής) ήταν ακόμα μέχρι σήμερα να δημι­
ουργήσει επίσημους και ανεπίσημους δομικούς μηχανισμούς που 
σκοπό έχουν να υποτάξουν την εκκλησία στους εξουσιαστικούς 
στόχους της πολιτείας που, καθ’ όλη τη διάρκεια της ελληνικής ι­
στορίας, αφορούσαν και συχνά συνέπιπταν με την πολιτιστική κα­
τασκευή της συλλογικής ταυτότητας και τη διατύπωση της ιδεολο­
γίας της πολιτείας. Πρέπει εδώ όμως να ερμηνεύσουμε την ιδιά- 
ζουσα μορφή της υποταγής που η πολιτεία προσπαθούσε να επιβά­
λει στην εκκλησία. Η πολιτεία απέρριψε την απόλυτη εξασθένηση 
της εκκλησίας. Μάλλον, η πολιτεία προσπαθούσε να δυναμώσει 
την κοσμική της νομιμότητα μέσω περιορισμών στην αυτόνομη συ­
μπεριφορά της εκκλησίας, αλλά ταυτόχρονα με την εκμετάλλευση 
του συμβολικού κεφαλαίου (symbolic capital) του ορθόδοξου τρό­
που ζωής και της εκκλησιαστικής κοινωνικής υποδομής.

Η ιστορική φάση του ελληνικού έθνους-κράτους κάλλιστα επε­
ξηγεί τις προαναφερθείσες γραμμές της κρατικής πολιτικής, και υ­
πογραμμίζει τη σημασία των εξωτερικών παραγόντων στη μορφή 
και τροχιά της εκκλησιαστικής συμπεριφοράς στο δημόσιο χώρο 
της Ελλάδας. Μέσω της συνταγματικής τοποθέτησης, το κράτος 
στην Ελλάδα έχει καταφέρει για σχεδόν δύο αιώνες να ελέγξει τη 
διοικητική, οικονομική και εκπαιδευτική ζωή της Εκκλησίας. Από 
τη στιγμή που το Σύνταγμα όριζε την εκκλησία ως, ουσιαστικά, δη­
μόσια υπηρεσία (οι μισθοί των ιερατικών στρωμάτων πληρώνο­
νται από το κράτος, η χρηματοδότηση των θρησκευτικών εκπαι­
δευτικών θεσμών εξαρτάται από το κράτος, η ανώτερη εκπαίδευση 
στη θεολογία γίνεται στο πανεπιστημιακό περιβάλλον, κτλ.), η ανε­
ξάρτητη λειτουργία της εκκλησιαστικής δομής σύμφωνα με τα πα­
ραπάνω θεολογικά ιδανικά υπονομεύτηκε δραματικά.

Ποια είναι τα συγκεκριμένα αποτελέσματα των παραπάνω ποι­
κίλων συνταγματικών διατάξεων; Από μια άποψη, συμφωνούμε με 
τον Λίποβατς ότι η συνταγματική σχέση εκκλησίας-κράτους έχει 
παραγάγει ένα είδος συγχώνευσης ανάμεσα στο «βωμό» και στην



128 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ

κοσμική εξουσία, αλλά διαφέρουμε ριζικά με την εξήγησή του ό­
σον αφορά τις αιτίες και τις συνέπειες αυτής συγχώνευσης. Διότι η 
συγκεκριμένη μορφή της συγχώνευσης δεν ήταν το αποτέλεσμα του 
«ουσιαστικού χαρακτήρα» της Ορθοδοξίας, και σίγουρα δεν ήταν 
το αποτέλεσμα καμίας εκκλησιαστικής στρατηγικής. Πράγματι, η 
σχέση εκκλησίας-κράτους που έχει προκόψει από το συνταγματικό 
πλαίσιο έχει κάνει μεγάλη ζημία στην αξιοπιστία και νομιμότητα 
της εκκλησίας, η οποία θεωρείται από την ευρύτερη ελληνική κοι­
νωνία ως ένας πολιτικός θεσμός που λειτουργεί σύμφωνα με τα 
τελείως κοσμικά συμφέροντα ενός αποκλειστικού κυκλώματος ιε­
ραρχών. Από την ταύτιση του πρώην αρχιεπισκόπου Ιερωνύμου 
με το δικτατορικό καθεστώς, από τις αμυντικές αντιδράσεις της 
Ιεράς Συνόδου σε σχεδόν όλες τις προτάσεις του ΥΠΕΠΘ κατά τη 
θητεία του Αντώνη Τρίτση για εκδημοκρατισμό της εκκλησιαστι­
κής δομής, μέχρι τα πρόσφατα περιστατικά στη Μητρόπολη της 
Λάρισας, η συγχώνευση εκκλησίας-κράτους έχει καταστήσει άσχε­
τη την ιδέα της Εκκλησίας ως μια πραγματοποίηση της ελευθερίας 
και της αυθεντικής διαπροσωπικής σχέσης.

Όμως, το μεγάλο παράδοξο είναι η σχετική ανικανότητα του 
κράτους να χρησιμοποιήσει την εξασθένηση της εκκλησιαστικής α­
ξιοπιστίας για να νομιμοποιήσει πραγματικά την κοσμική εξουσία 
του. Διότι με την αμετάβλητη πολιτική της κρατικής ηγεσίας να κα­
ταφεύγει στην Ορθοδοξία και στην Εκκλησία σε περιόδους (πραγ­
ματικές και φαντασιακές) εθνικού κινδύνου, το κράτος έχει θεσμο- 
ποιήσει και διαιωνίσει μια κρίση νομιμότητας όσον αφορά την 
κρατική δυνατότητα να προστατεύει και να αντιπροσωπεύει το έ­
θνος. Τα παραδείγματα είναι πολύμορφα και εκτείνονται σε όλες 
τις ιδεολογικές τάσεις: ενδεικτικά είναι η θητεία του αρχιεπισκό­
που Δαμασκηνού ως αντιβασιλέα, το σύνθημα «Ελλάς Ελλήνων 
Χριστιανών», και η κρατική υποστήριξη για τη συμμετοχή της εκ­
κλησίας σε συλλαλητήρια σχετικά με το «Μακεδονικό». Το σημα­
ντικό σημείο σε όλα αυτά τα περιστατικά είναι η συνεχής παρου­
σία της Ορθοδοξίας, είτε συμβολικά είτε πρακτικά, στον ορισμό 
και στην προστασία του έθνους, ενός χώρου που κατά τα κριτήρια 
της νεοτερικότητας και νομιμότητας πρέπει να κατέχεται μόνο α­
πό το κράτος.

Όπως οι παραπάνω εξωτερικοί παράγοντες αποδεικνύουν την 
ανάγκη να αποφύγουμε απλουστευτικές εξηγήσεις του ιστορικού 
ρόλου της εκκλησίας στην Ελλάδα, εξίσου σύνθετοι είναι οι εσωτε­



ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ, ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ 129

ρικοί παράγοντες που επεξηγούν τη ρήξη μεταξύ πίστης και πρά­
ξης που σημαδεύει την εκκλησία στην ίδια ιστορική τροχιά. Ως ε­
σωτερικούς παράγοντες εννοούμε τις διάφορες συζητήσεις, συ­
γκρούσεις, ρεύματα μεταρρυθμίσεων και τακτικές συμμαχίες που 
δημιουργούν μια εξελικτική δυναμική μέσα στη δομή της εκκλη­
σίας. Με αυτόν τον ορισμό εσωτερικών παραγόντων είναι σαφές 
ότι διαφωνούμε ριζικά με την ιδέα του Λίποβατς και άλλων ότι η 
εκκλησία είναι ένας στατικός μονόλιθος που αλλάζει μόνο και μό­
νο με τις αποφάσεις της ιεραρχίας. Ενώ η συγκέντρωση της εξου­
σίας στην κορυφή της εκκλησιαστικής δομής (στο επισκοπικό/μη- 
τροπολιτικό τάγμα) είναι αναμφισβήτητη, μια ανάλυση που αγνοεί 
τη σημασία των άλλων ταγμάτων θα ήταν μονοδιάστατη. Παρενθε- 
τικώς, μιλάμε για τάγματα εφόσον θεολόγοι από τον Ζηζιούλα μέ­
χρι τον Ware έχουν εξηγήσει τα στρώματα του μητροπολίτη, του 
κλήρου και του λαού ως συμπληρωματικά τάγματα που ολοκλη­
ρώνουν οντολογικά την εκκλησία.

Πάντως, η ιστορία της εκκλησίας στην Ελλάδα, και ειδικά όσον 
αφορά τις διάφορες αντιδράσεις της εκκλησίας στις κινήσεις του 
κράτους, δείχνει μια εσωτερική δυναμική που μπορεί να ερμηνευ- 
θεί σχετικά με τις αντιλήψεις της ελευθερίας, της σχέσης, και ενός 
τρόπου ζωής. Φέρ’ ειπείν, οι ποικίλες θρησκευτικές οργανώσεις 
στην Ελλάδα αρχίζοντας από το τέλος του 19ου αιώνα και τις ε­
νέργειες του Απόστολου Μακράκη, από την αρχή του 20ού αιώνα 
με τις ενέργειες του Ευσέβιου Ματθόπουλου, μέχρι τα διάφορα 
σημερινά εξωεκκλησιαστικά και παραεκκλησιαστικά κινήματα α­
ποτελούν ένα πολύ ενδιαφέρον φαινόμενο που δεν έχει μελετηθεί 
και εξηγεί την πολυδιάστατη μορφή της εκκλησίας και της οργανω­
μένης έκφρασης της Ορθοδοξίας στην Ελλάδα. Παρ’ όλο τον ου­
σιαστικά φονταμενταλιστικό θεολογικό τους προσανατολισμό, την 
αυστηρή ιεραρχιοποίηση της οργανωτικής τους δομής, και την α­
ντιδραστική τους αντιμετώπιση της νεοτερικότητας, τα θρησκευτι­
κά κινήματα (π.χ. Ζωή, Σωτήρ, OXEN, και αλλά) αντιπροσωπεύ­
ουν ένα είδος εσωτερικής ανταπόκρισης σε ερωτήματα περί ελευ­
θερίας μέσα στην εκκλησία, περί της κοινωνικής αποστολής της εκ­
κλησίας, και περί των διαπροσωπικών σχέσεων. Επιπλέον, η ύ­
παρξη τέτοιων εξω- και παραεκκλησιαστικών κινημάτων έχει λει­
τουργήσει καταλυτικά στο να προκαλέσει εσωτερικές συζητήσεις 
και προσπάθειες για μεταρρυθμίσεις στη δομή της επίσημης Εκ­
κλησίας της Ελλάδος.



130 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ

Επίσης, ένα από τα λιγότερο μελετημένα και περισσότερο παρε- 
ξηγημένα αλλά και πιο σημαντικά επεισόδια κατά το οποίο εσωτε­
ρικοί παράγοντες θα μπορούσαν να εμβαθύνουν στην κατανόηση 
του ιστορικού ρόλου της εκκλησίας στην Ελλάδα είναι η θητεία 
του αρχιεπισκόπου Ιερωνύμου. Για χάρη συντομίας αρκεί να πού­
με ότι η κρατούσα ανάλυση των μέχρι σήμερα ελάχιστων επιστη­
μονικών μελετών δεν έχει ερευνήσει τα πιο χρήσιμα κοινωνιολογι­
κά, εκκλησιαστικά και πολιτικά στοιχεία αυτής της περιόδου. Διό­
τι αν κανείς διαβάσει προσεκτικά τα εκκλησιαστικά και πολιτικά 
πρακτικά που περιγράφουν τις συζητήσεις για μεταρρυθμίσεις 
στον Καταστατικό Χάρτη και στην οικονομική διοίκηση της εκ­
κλησίας, και αν κανείς ασχοληθεί σοβαρά με συνεντεύξεις των 
σχετικών προσώπων της περιόδου, θα διαπιστώσει την εμφάνιση 
ενός μοντέλου συμπεριφοράς: εσωτερικές διαφωνίες στην εκκλη­
σία για την επίδραση της πολιτικής ιδεολογίας στη θεολογική α­
ξιοπιστία της εκκλησίας, και συγκρούσεις μεταξύ Ιερωνύμου και 
δικτατορικού καθεστώτος σχετικά με την προσπάθεια του αρχιεπι­
σκόπου να εδραιώσει την οικονομική ανεξαρτησία της εκκλησίας 
απέναντι στο κράτος (και κατ’ επέκταση να αναπτύξει την ικανό­
τητα της εκκλησίας να συμπεριφέρεται αυτόνομα στην κοινωνία).

Το πιο αξιοσημείωτο στοιχείο για λόγους πολιτικής και εκκλη­
σιαστικής ιστορίας είναι η επανεμφάνιση των ίδιων θεμάτων, φυ­
σικά με ορισμένες αλλαγές στους ιδεολογικούς παράγοντες και 
στους κύριους πρωταγωνιστές, στις εξελίξεις κατά τη δεκαετία 
του 1980.47 Και εδώ επανερχόμαστε στο βασικό ζήτημα, δηλαδή 
την εκκλησιαστική πραγματικότητα ως έκφραση ενός ορθόδοξου 
τρόπου ζωής. Γραπτές πήγες και προσωπικές συνεντεύξεις απο- 
δεικνύουν ότι το κατάλληλο πλαίσιο στο οποίο πρέπει να εξετα­
στούν τα γεγονότα αυτής της δεκαετίας είναι οι επίμονες εσωτερι­
κές διαφωνίες στην εκκλησία για τον προβληματισμό σχετικά με 
την αναγέννηση της αυθεντίας του ορθόδοξου τρόπου ζωής. Συ­
γκεκριμένα, τα θέματα στο επίκεντρο της σύγκρουσης ΠΑΣΟΚ- 
Εκκλησίας ήταν: η συμμετοχή λαού και κλήρου σε όλα τα διοικητι­
κά επίπεδα της εκκλησίας, η μείωση της εξουσίας των επισκόπων 
και η ηθική και οικονομική υπευθυνότητα τους, η οικονομική ανε­
ξαρτησία της εκκλησίας από το κράτος, και η απόπειρα κομματι-

47. Για μια μελέτη με εκτεταμένες παραπομπές βλ. «Democracy, Religion and 
Identity in Socialist Greece: Church-State Relations under pasok, 1981-1989», 
Ph.D. diss., Masssachusetts Institute of Technology, 1993.



ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ, ΕΘΝΙΚΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑ 131

κοποίησης του λαϊκού στρώματος της εκκλησίας από την κυβέρνη­
ση.

Με βάση τα παραπάνω ζητούμενα, διάφορα κυκλώματα (στην 
εκκλησία, κυρίως μητροπολίτες και καθηγητές θεολόγοι και στην 
κυβέρνηση, κυρίως από το ΥΠΕΠΘ) συζήτησαν κατά τη διάρκεια 
της δεκαετίας περί εκκλησιαστικού εκδημοκρατισμού και εκκλη­
σιαστικής περιουσίας. Ενώ το αποτέλεσμα του όλου εγχειρήματος 
είναι γνωστό, αυτό που μας ενδιαφέρει εδώ είναι να τονίσουμε την 
πολυδιάστατη μορφή της εκκλησιαστικής δομής, και κατ’ επέκτα­
ση, τις προσπάθειες των διάφορων εκκλησιαστικών πρωταγωνι­
στών να αναφερθούν πρακτικά στο πρόβλημα του κενού ανάμεσα 
στον ιδεατό τύπο και την ιστορική συμπεριφορά. Μόνο μια προσε­
κτική ανάλυση που αναγνωρίζει την αμοιβαία σχέση των εξωτερι­
κών και των εσωτερικών παραγόντων μπορεί να ερμηνεύσει τις α­
ποχρώσεις του ιστορικού ρόλου της Ορθοδοξίας στην Ελλάδα.

Συμπερασματικά, στόχος της εργασίας μας ήταν να χρησιμοποι­
ήσουμε το άρθρο του Λίποβατς ως παράδειγμα μιας γενικής προ­
σέγγισης στην ανάλυση του ρόλου του ορθόδοξου χριστιανισμού 
στο δημόσιο χώρο. Με καθοριστική έκφραση τέτοιου είδους προ­
σεγγίσεων το πολιτισμικό παράδειγμα, οι ισχυρισμοί και η επιχει­
ρηματολογία αυτού του genre κοινωνικής επιστήμης, συνεισφέρει 
στο ευρύτερο κατασκεύασμα μιας ορθόδοξης ρητορικής και ενός 
βαλκανικού Λόγου. Πιστεύοντας αναμφίβολα στην αλληλεπίδραση 
του πνευματικού με τον πολιτικό κόσμο, και συμμεριζόμενοι την 
ανησυχία του Λίποβατς για την αναποτελεσματική συμμετοχή των 
Ελλήνων στη Νέα Διεθνή Τάξη Πραγμάτων, προσπαθήσαμε να θέ­
σουμε ορισμένα σημεία που συνήθως αγνοούνται στην ακόμα ελλι­
πή μελέτη του κοινωνικού, πολιτικού και πολιτιστικού ρόλου του 
ορθόδοξου χριστιανισμού.

Επομένως, επιμείναμε στον ανασχηματισμό του κατεστημένου 
μεθοδολογικού πλαισίου και των επακόλουθων ιδεολογικών υπο­
θέσεων που αφορούν το θέμα. Τελειώνουμε με τις εξής προτάσεις. 
Να δώσουμε μεγαλύτερη έμφαση στο πώς οι θεολογικές αρχές της 
Ορθοδοξίας (π.χ. τρόπος ζωής, ελευθερία και σχέση, δυναμισμός 
και ετερότητα) προσφέρουν ενδιαφέρουσες πιθανότητες για μια ε­
ποικοδομητική (και όχι αμυντική) αλληλεπίδραση μεταξύ Ορθοδο­
ξίας και νεοτερικότητας, ειδικά όσον αφορά το φαινόμενο του εκ­
δημοκρατισμού. Να ασχοληθούμε πιο προσεκτικά με την ιστορία 
των εσωτερικών συγκρούσεων των διάφορων ορθοδόξων εκκλη­



132 ΕΛΙΣΑΒΕΤ ΠΡΟΔΡΟΜΟΥ

σιών, για να διευκρινίσουμε τα ποικίλα δομικά, ιδεατά (ideatio­
nal), κρατικά και εκκλησιαστικά κίνητρα που επιδρούν στη συμπε­
ριφορά της Ορθοδοξίας κάτω από διάφορα πολιτεύματα. Να δια­
πιστώσουμε, με στόχο να προτείνουμε εναλλακτικές λύσεις, εκείνα 
τα συμφέροντα εξουσίας που εξηγούν τη δυσλειτουργική ταύτιση 
θρησκείας-εθνικισμού στις ορθόδοξες χώρες (π.χ. κρίση νομιμότη­
τας του κράτους, υπερσυγκέντρωση εξουσιών στην κορυφή της ιε­
ραρχίας). Και πάνω απ’ όλα, να ενθαρρύνουμε ένα σοβαρό διεπι­
στημονικό και συγκριτικό διάλογο πάνω στο ζητούμενο, όπως ήδη 
γίνεται σε σχέση με την αλληλεπίδραση της νεοτερικότητας με τις 
διάφορες θρησκευτικές παραδόσεις (π.χ. προτεσταντισμός, καθο­
λικισμός, Ισλάμ, και βουδισμός).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

