
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Vol 4, No 2 (1994)

  

 

  

  Ο ορθόδοξος χριστιανισμός ως πτυχή της
νεοελληνικής πολιτικής κουλτούρας: Κριτικές
παρατηρήσεις — σε άρθρο του Θ. Λίποβατς 

  Δημήτριος Ν. Μόσχος   

  doi: 10.12681/hpsa.15299 

 

  

  Copyright © 2017, Δημήτριος Ν. Μόσχος 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Μόσχος Δ. Ν. (2017). Ο ορθόδοξος χριστιανισμός ως πτυχή της νεοελληνικής πολιτικής κουλτούρας: Κριτικές
παρατηρήσεις — σε άρθρο του Θ. Λίποβατς. Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, 4(2), 129–138.
https://doi.org/10.12681/hpsa.15299

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 26/01/2026 20:52:52



ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Ν. ΜΟΣΧΟΣ*

Ο ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟΣ ΩΣ ΠΤΥΧΗ 
ΤΗΣ ΝΕΟΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΚΟΥΛΤΟΥΡΑΣ: 
ΚΡΙΤΙΚΕΣ ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ

Παρατηρήσεις πάνω στα συστατικά αυτού που γενικά ορίζεται ως 
νεοελληνική πολιτική κουλτούρα έχουν γίνει κατά καιρούς από 
κάθε επιπέδου ανάλυση, είτε κοινωνιολογική είτε ιστορική και λα- 
ογραφική. Η σοβαρή εξέταση σε δύο πτυχές του (τον ορθόδοξο 
Χριστιανισμό και τον εθνικισμό) από τον κ. Θ. Λίποβατς1 είναι 
μέρος αυτής της πολυτιμότατης προσπάθειας του επιστήμονα να 
ορίσει αυτό που συνήθως οι δημοσιογραφικές αναφορές αδυνα­
τούν να καλύψουν, και στις γενικές της γραμμές η προσπάθεια αυ­
τή συμπλέει σε βασικά της συμπεράσματα με τις τρέχουσες αναλύ­
σεις σε ό,τι αφορά π.χ. τον κοινοτισμό, το πελατειακό σύστημα, 
κτλ. Το να προσπαθήσει όμως κανείς ν’ αναλύσει τον Ορθόδοξο 
Χριστιανισμό ως συστατικό στοιχείο αυτής της κουλτούρας με τα 
μεθοδολογικά εργαλεία της διάκρισης σε Gemeinschaft και Gesell­
schaft περιέχει αρκετά προβλήματα που προέρχονται κυρίως από 
το γεγονός ότι ο Ορθόδοξος Χριστιανισμός αυτοορίζεται ως η ι­
στορική, «ορατή»-«προδρομική» πλευρά ενός γεγονότος που για 
τον μη μετέχοντα σ’ αυτό αποτελεί μια δογματική α-νόητη φράση: 
της Βασιλείας του Θεού, του τέλους της ιστορίας που αποκαλύ­
πτεται και κατανοείται μέσω του προσώπου «Ιησούς ο Χριστός». 
Είναι λοιπόν ιδιαίτερα δύσκολη η θέση τόσο του εντός όσο και 
του εκτός Χριστιανισμού κοινωνιολόγου-ιστορικού να αναλύσει 
τον Ορθόδοξο Χριστιανισμό σε τέτοια έκταση, και είναι αυτονόη­
το ότι η τέτοια προσπάθεια οφείλει να εκτεθεί στην (καλόπιστη)

* Θεολόγος-βυζαντινολόγος.
1. Θ. Λίποβατς, «Ορθόδοξος Χριστιανισμός και Εθνικισμός: Δύο πτυχές της 

σύγχρονης ελληνικής πολιτικής κουλτούρας», στο Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτι­
κής Επιστήμης, τχ. 2 (Οκτώβριος 1993), σ. 31-47.

ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 4, ΟΚΤΩΒΡΙΟΣ 1994



130 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Ν. ΜΟΣΧΟΣ

κριτική βάσανο που υπηρετεί τον επιστημονικό διάλογο και τον 
πλουραλισμό.

Σύμφωνα με τις προς εξέτασιν απόψεις, κατά την ανάλυση της 
προελεύσεως του τριπτύχου «κοινοτισμός-πελατεία-ατομισμός» 
από το Χριστιανισμό συναντά κανείς τη ζωτική διάκριση μεταξύ 
παθητικής μεταβολής του κόσμου, η οποία, όπως υποστηρίζεται, ε- 
μπνέεται από τον Ορθόδοξο Χριστιανισμό και χαρακτηρίζει την ι­
στορία και την κοινωνία των Ορθόδοξων χριστιανικών λαών (Ελ­
λήνων και Σλάβων), και της ενεργητικής μεταβολής του κόσμου, 
που εμπνέεται από τον Δυτικό Χριστιανισμό και χαρακτηρίζει τον 
σύγχρονο δυτικό κόσμο. Τα χαρακτηριστικά της πρώτης, παθητι­
κής μεταβολής είναι ο «ολοκληρωτισμός» της κοινότητας, η διά­
βρωση του κόσμου και όχι η αλλαγή του, και η συνακόλουθη ατρο­
φία των θεσμών και άρα της «κοινωνίας του συμβολαίου». Αντί­
θετα, υποστηρίζεται, ο δυτικός Χριστιανισμός οδήγησε στα ακρι­
βώς αντίθετα χαρακτηριστικά: ατομική θεώρηση του κόσμου, μό­
νιμη τάση για μεταρρύθμιση των ανθρωπίνων, και συνεπώς έμφα­
ση στους δικαιικούς θεσμούς και το νόμο που υλοποιεί την «κοι­
νωνία του συμβολαίου». Για να αποδειχθεί ο συλλογισμός αυτός 
παρουσιάζονται μια σειρά από ιστορικά και κατόπιν συστηματικά 
επιχειρήματα που πρέπει εδώ να εξετάσουμε προσεκτικά.

Α. Κατ’ αρχήν υποστηρίζεται ότι στο Βυζάντιο έχουμε ένα «μει­
κτό σύστημα ιεροκρατίας» που αποτελείται από δύο στοιχεία, την 
εκκλησία και το κράτος. Μολονότι ο αυτοκράτορας ήταν το πρό­
τυπο των δυτικών αυτοκρατόρων και βασιλέων, έλεγχε, σε αντίθε­
ση μ’ αυτούς, την Εκκλησία, η οποία είχε και μια ασαφή σχέση με 
το λαό, ο οποίος ως «κοινότητα πιστών» και ταυτιζόμενος με την 
«τέλεια κοινότητα» αποθαρρύνθηκε να αναπτύξει διαδικασίες και 
δομές αντίστασης προς τα έξω και κριτικού λόγου στο εσωτερικό, 
διότι η έννοια της διαφορετικότητας ως «αίρεσης» απωθούνταν 
αυτομάτως. Έτσι δημιουργείται ένα στατικό μοντέλο που η βυζα­
ντινή πολιτική θεολογία χρησιμοποίησε για το ενιστικό πρότυπο 
μιας αντανάκλασης της «αρμονίας» του κόσμου δημιουργώντας έ­
ναν ολοκληρωτισμό της κοινότητας.2

Εδώ πρέπει να πούμε ότι η γενικά θεωρούμενη εικόνα μιας «βυ­
ζαντινής θεοκρατίας» δεν είναι ένα είδος «φυσικού φαινομένου», 
όπως συνήθως παρουσιάζεται, αλλά είναι το προϊόν μιας μακράς

2. Στο ίδιο, σ. 39-40.



Ο ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟΣ 131

και ιδιόρρυθμης «πάλης» μεταξύ της αυτοκρατορικής ιδέας που 
είναι ένα πολιτιστικό αγαθό κληρονομημένο από την ελληνιστική 
μοναρχία και τη ρωμαϊκή πολιτική σκέψη και που θεωρούνταν κυ­
ρίαρχο στοιχείο της τότε πολιτικής κουλτούρας, ταυτόσημο με την 
έννοια του «πολιτισμού» και της «προόδου» (κάτι σαν τη σημερι­
νή ιδέα της Δημοκρατίας)3 από τη μια, και του Χριστιανισμού από 
την άλλη. Η βαρύτητα της αυτοκρατορικής ιδέας με τη συνακόλου­
θη ταύτιση αυτοκράτορα και εμπειρίας του ιερού είχε προέλθει α­
πό την (πραγματική ή φανταστική) υπέρβαση του πολιτικοκοινω­
νικού κατακερματισμού του αρχαίου κόσμου.

Πρέπει να έχουμε πάντα κατά νου (ιδιαίτερα όταν μιλούμε για 
«παθητική μεταβολή» του κόσμου) ότι ο Χριστιανισμός, από μια 
μισούμενη περιθωριακή ομάδα που ήταν, κατάφερε μέχρι τον 5ο 
αιώνα: (α) να σχετικοποιήσει την αυτοκρατορική ιδέα (κάτι που 
φάνηκε ιδιαίτερα στις χριστολογικές έριδες του 5ου αι., κατά τις 
οποίες το κύρος του αυτοκρατορικού νόμου δεν ήταν πλέον «αρ­
κετό» για να σταματήσει τις διαμάχες4)· (β) να μετατρέψει τη «φυ­
γή στην έρημο» σ’ ένα υποκείμενο μιας «νέας» κοινωνικής ηθικής 
(διότι αυτό ήταν ο μοναχισμός5)· (γ) να επιβάλει θεσμούς και δο­
μές που είχε αναπτύξει στην πρώτη φάση της ιστορίας του ως κα­

3. Βλ. ειδικά για ιδιαίτερα στοιχεία σ’ αυτό το θέμα Δ. Μόσχου, «Προϋποθέ­
σεις για την αποτίμηση των σχέσεων βασιλείας-ιερωσύνης στο Βυζάντιο», στο 
Σύναξη, τχ. 47 (Ιούλιος-Σεπτέμβριος 1993), σ. 33-42.

4. Πρβλ. τις καίριες παρατηρήσεις του I. Μέγιεντορφ, Η βυζαντινή κληρονο­
μιά στην Ορθόδοξη Εκκλησία, Αθήνα 1990, σ. 57-60.

5. Η σημασία ενός καινούριου ιδανικού κοινωνικής δράσης μέσα στην ιστορία 
φαίνεται από τα διάφορα ασκητικά κείμενα, όπως ο Βίος του Μ. Αντωνίου, κατά 
τον οποίο στα ασκητήρια «ήν άληθώς ίδεΐν ώσπερ χώραν τινά καθ’ εαυτήν οΰσαν 
θεοσεβείας καί δικαιοσύνης. Ούκ ήν γάρ έκεΐ ό άδικων ή ό άδικούμενος, ουδέ 
μέμψις φορολόγου» (Μ. Αθανασίου, Βίος και πολιτεία του Οσίου Αντωνίου, εκδ. 
ΕΠΕ, τ. 44, στ. 10-18), ενώ η παράλληλη ελληνική κοσμοθεώρηση (της οποίας η 
κυνική Σχολή αποτελεί το σωσία του μοναχισμού) καταδικάζεται καυστικότατα. 
Η έννοια του «εργόχειρου» αποτελεί τη συμπύκνωση αυτής της ηθικής της εργα­
σίας, η οποία αποκτά και τις κανονιστικές της δομές στις διατάξεις του Μ. Βασι­
λείου (4ος αι.), ενώ ο Θεόδωρος Στουδίτης, πολύ αργότερα (9ος αι.), θα επισημά- 
νει έμμετρα στους υποδηματοποιούς των μοναστηριών του ότι η σωστή χρήση 
των πρώτων υλών και η ευσυνείδητη εργασία στη μονή ισοδυναμεί με το χριστια­
νικό μαρτύριο (πρβλ. Ρ. Speck, Theodoros Studites, Jamben auf verschiedene 
Gegenstände. Ein!. - krit. Text - Ubers. - Komm., Βερολίνο 1968, σ. 151-152). Πι­
στεύω ότι αυτές οι μαρτυρίες πρέπει πρωτίστως να ερμηνεύονται ως μια «αντι- 
γνωστική» κατεύθυνση του μοναχισμού, της οποίας η σημασία θα φανεί παρακά­
τω.



132 ΑΗΜΗΤΡΙΟΣ Ν. ΜΟΣΧΟΣ

νονιστικές για το εσωτερικό του: το συνοδικό σύστημα και το κα­
νονικό δίκαιο που προέκυψε απ’ αυτό.6 Στη συνάφεια αυτή πρέπει 
να παρατηρήσουμε ότι η κάπως ασαφής έννοια της «εκκλησιαστι­
κής συνείδησης», που συνοδεύει το συνοδικό σύστημα, δεν είναι 
μια «ιδεολογική αντίληψη περί “δημοκρατικότητας” στην Ορθοδο­
ξία», αλλά μια κίνηση αντίστασης στον αγώνα της πολιτικής-αυ- 
τοκρατορικής «θεολογίας» να ελέγξει τις συνόδους, πράγμα που 
έγινε ιδιαίτερα σαφές τον 5ο αιώνα. Οι απόψεις περί «ιεροκρα­
τίας» στηρίζονται κυρίως σε απόψεις βυζαντινολόγων,7 που ε­
κλαμβάνουν ως αντιπροσωπευτικά κείμενα —όπως του Ευσεβίου 
Καισαρείας8 και όχι του Χρυσοστόμου ή του ιερού Φωτίου π.χ. —, 
που μιλούν για την ύπαρξη αρχόντων ως φυσικής (και όχι κοσμι­
κής) αναγκαιότητας9 ή συνάγουν συμπεράσματα από την προπα­
γανδιστική τέχνη και το αυλικό τυπικό.

Η πάλη αυτή δείχνει ότι ο «ολοκληρωτισμός της κοινότητας» ό­
πως τον διαβάζουμε στα πανηγυρικά προπαγανδιστικά κείμενα 
δεν καλύπτει όλο το φάσμα των επιπτώσεων του Ορθόδοξου Χρι­
στιανισμού στις συνειδήσεις των ανθρώπων και αυτό αιτιολογεί 
και μια σειρά λάθη που γίνονται στη συνάφεια αυτή, όπως η περί­
φημη ταύτιση του βυζαντινού πολιτικού μορφώματος με τις ανα- 
τολικές-ασιατικές μοναρχίες —είναι πολύ δύσκολο να δει κανείς 
στις κινεζικές πολιτικές δομές κάτι ανάλογο με τη ριζική κριτική 
από τη λαϊκή θρησκευτικότητα ενάντια στο «κράτος των Ρωμαί­
ων», που ανιχνεύεται στην απαισιόδοξη λαϊκή χρησμολογία και 
που τροφοδοτείται από το (έμφυτο στο Χριστιανισμό) εσχατολο-

6. Η ευρεία πεποίθηση ότι ο συνοδικός θεσμός είναι η θεσμική μορφή διώξεως 
των «άλλως σκεπτομένων» είναι μάλλον λανθασμένη όταν εξετάσει κανείς τις γό­
νιμες αναζητήσεις, κυριολεκτικές διαπραγματεύσεις ανάμεσα σε διαφορετικές α­
πόψεις, που είχαν τη μορφή βαπτιστηρίων Συμβόλων, πραγματειών, κτλ. και προ­
σπάθειες για καταλλαγή κατά τις πρώτες Οικουμενικές Συνόδους. Βλ. S.L. 
Greenslade, Schism in the Early Church.

7. Με κλασικό παράδειγμα τον Beck, που χρησιμοποιείται καί από τον Λίπο- 
βατς (ό.π., σ. 39). Στη συνάφεια αυτή χρησιμοποιείται συχνά και ο γερμανικός ό­
ρος Reichskirche για να χαρακτηρίσει τη Βυζαντινή Εκκλησία δίνοντας την εντύ­
πωση ότι πρόκειται για κρατική εκκλησία.

8. Βλ. Ευσεβίου, Τριακονταετηρικός, II (εκδ. Heikel), σ. 194.
9. Βλ. π.χ. I. Χρυσοστόμου, Εις τους Αδριάντας ομ. ΣΤ': PG 49, 82Β· επίσης 

Φωτίου, Σχόλια εις την προς Ρωμαίους. PG 118, 5800 στα κείμενα αυτά αναφέ- 
ρεται η ύπαρξη αρχόντων ως προστασία από το νόμο της ζούγκλας και το δίκαιο 
του ισχυρότερου που είναι μια κοινά διαπιστωμένη αναγκαιότητα. Δεν υπάρχει ε­
δώ καμιά «απάρνηση», αλλά αντίθετα τονίζεται το πολιτικό στοιχείο.



Ο ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟΣ 133

γικό στοιχείο10 11— ή ακόμα και η λάθος εκτίμηση ότι η ορθοδοξία 
απολιθώθηκε μετά τον 9ο αι." ως αποτέλεσμα της ταύτισής της με 
την κατεστημένη ιδεολογία· λάθος για όσους γνωρίζουν τη σημα­
σία της ησυχαστικής διαμάχης, τον 14ο αι.

Όλ’ αυτά τα δεδομένα δείχνουν, συνεπώς, ότι ο Χριστιανισμός 
όχι μόνο δεν είναι υπεύθυνος για τη δημιουργία του «καισαροπα- 
πικού», μυθικού κράτους αλλά και το περιόρισε αρκετά και με 
ποικίλους τρόπους.

Β. Η δεύτερη θέση είναι ότι η εντολή της αγάπης, όπως βιώνεται 
στον Ορθόδοξο Χριστιανισμό, καταδικάζει το «Νόμο» σε αχρη­
στία και νομιμοποιεί τη βυζαντινή υποκρισία δημιουργώντας κα­
τά κάποιο τρόπο ένα ιδεολογικό θεμέλιο του ολοκληρωτισμού της 
κοινότητας που αναφέραμε πριν. Γιατί συμβαίνει αυτό; Η εξήγηση 
που δίνεται είναι ότι, σε αντίθεση με τον καθολικό και προτεστα- 
ντικό Χριστιανισμό (που βασισμένοι πάνω στο πρόβλημα της θέ­
λησης και του Νόμου ανέπτυξαν κριτικό λόγο και ενδοκόσμια α­
σκητική ως αποτέλεσμα της πίστης και της αμφιβολίας περί τη δι­
καίωση), δημιουργήθηκε μια «ορθόδοξη ιδεολογία» που συνδύασε 
βασικά γνωρίσματα πτυχών του ελληνικού πνεύματος (πλατωνι- 
σμός-νεοπλατωνισμός) με μορφές παγανιστικής θρησκευτικότη­
τας. Έχουμε συνεπώς έναν γνωστικίζοντα, ανιστορικό Χριστιανι­
σμό που τονίζει την παθητική θέαση (contemplation) και τη φυγή 
από τα εγκόσμια.12

Εδώ πρέπει να παρατηρήσουμε ότι η κατηγορία για λανθάνοντα 
γνωστικισμό στην Ορθοδοξία σκοντάφτει στους συνεχείς αγώνες 
των (υποτίθεται) κατ’ εξοχήν εκπροσώπων της «παθητικής θέα­
σης», των ασκητών, να διαμορφώνουν ένα πρακτικό πρότυπο ή­
θους και να πολεμήσουν το νεοπλατωνισμό, όπως αυτός εμφανι­
ζόταν με τη μορφή του μεσσαλιανισμού, ωριγενισμού, βογομιλι- 
σμού και των διδασκαλιών των αντιησυχαστών. Όλες αυτές οι δι­
δασκαλίες, μολονότι χρησιμοποιούσαν ένα λεξιλόγιο πανομοιότυ­

10. Μια καλή αναφορά στο θέμα βλ. στο G. Podskalsky, Byzantinische Reichse­
schatologie, Μόναχο 1972, και ακόμα Σ. Κουρούση, «Αι αντιλήψεις περί των ε­
σχάτων του κόσμου και η κατά το έτος 1346 πτώσις του τροΰλλου της Αγίας Σο­
φίας», στο Επετηρίς Εταιρείας Βυζαντινών Σπουδών, τχ. 37 (1969/70), σ. 211- 
250.

11. Λίποβατς, ό.π., σ. 40.
12. Στο ίδιο, σ. 42-43.



134 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Ν. ΜΟΣΧΟΣ

πο μ’ εκείνο της ασκητικής φιλολογίας (των λεγάμενων «νηπτι­
κών» κειμένων»), όπως π.χ. ο «φωτισμός», η «κάθαρσις» κτλ., έγι­
ναν ωστόσο αντικείμενο σφοδρής πολεμικής από τον εκκλησιαστι­
κό μοναχισμό.13 Ο λόγος ήταν ότι η πάλη εναντίον αυτών δεν εί­
ναι παρά η πάλη κατά του μονιστικού μοντέλου του (νεο-πλατω- 
νικού) Ελληνισμού που επέμενε να αναγάγει τον κόσμο και τη 
γνωστική ικανότητα του ανθρώπου σ’ ένα ενιαίο οντολογικό θεμέ­
λιο (όπου «ταύτόν νοεΐν τε καί είναι», «έλλαμψις» είναι η συνειδη- 
τοποίηση αυτής της ταύτισης, κτλ.) που καταρράκωνε την έννοια 
της ελευθερίας.

Από την πάλη αυτή διαμορφώνεται η έννοια της «θέλησης» που 
αντιδιαστέλλεται πολύ σωστά από την αρχαιοελληνική «βούλη­
ση»,14 διότι η τελευταία παρακάμπτει το θέμα της ελευθερίας. Ο α­
πόστολος Παύλος και ο Αυγουστίνος είχαν «ανακαλύψει» την ιδι­
αιτερότητα της θέλησης, γιατί αυτή προέρχεται από τη βιβλική «α­
συνέχεια» μεταξύ κόσμου και Θεού (αυτό σημαίνει ότι η προέλευ­
ση της πολλότητας του κόσμου είναι η ελεύθερη δημιουργική ενέρ­
γεια του Θεού και όχι η υποχρεωτική απορροή από κάποιο «Εν, 
«Είναι, κτλ.), την οποία επεξεργάσθηκε κατόπιν η ορθόδοξη χρι­
στιανική θεολογία των λεγάμενων Ελλήνων Πατέρων.15 Όχι μόνο 
στη θεολογία αλλά και στην ασκητική πράξη, η πάλη αυτή επέτρε­
ψε στον ασκητισμό, με τη μορφή που τον γνωρίζουμε από τη μεσο- 
βυζαντινή περίοδο και μετά, να αποκτήσει έναν δυναμικό χαρα­
κτήρα στη βυζαντινή κοινωνία, ενώ λογικά θα είχε μετατραπεί σε 
ένα περιθωριακό φαινόμενο μιας élite. Τα στοιχεία αυτά θα έπρε­
πε σε θεωρητικό επίπεδο να ακυρώνουν ή τουλάχιστον να μην ευ­
νοούν τον γνωστικής αποχρώσεως παθητικό πραγματισμό για τον 
οποίο κατηγορείται η Ορθοδοξία.

13. Η σύγχρονη έρευνα έχει επιμείνει πολύ στο υπόβαθρο των διαφορών μετα­
ξύ νεοπλατωνικής «εκστάσεως» και χριστιανικής «θεώσεως», «νου» και «καρδιάς» 
κτλ. και έχει δείξει ότι ο γνωστικός, contemplatif χαρακτήρας ανήκει στην πρώτη 
θεώρηση αλλά όχι στη δεύτερη. Βλ. J. Meyendorff, «Messalianism or Anti-Mes- 
salianism; A fresh Look at the “Macarian” Problem», στο P. Granfield - J.J. Jung- 
mann (επιμ.), Kyriakon Festschrift Johannes Quasten, Μόναχο 1974, σ. 585-590.

14. Λίποβατς, ό.π., σ. 44.
15. Στο θέμα αυτό έχουν σημειωθεί πολλές εξελίξεις από την εποχή των θεω­

ριών περί «εξελληνισμού του Χριστιανισμού» του A. ν. Harnack, στον οποίο κα­
ταφεύγει ο κ. Λίποβατς (ό.π., σ. 44). Βλ. π.χ. I. Ζηζιούλα, «Ελληνισμός και Χρι­
στιανισμός. Η συνάντηση των δύο κόσμων», στο Ιστορία του Ελληνικού Έθνους, 
τ. ΣΤ ', Αθήνα 1976, σ. 519-559.



Ο ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟΣ 135

Συμπεραίνουμε, λοιπόν, ότι παρά τη βέβαιη προσπάθεια για συ­
γκρότηση μιας ολοκληρωτικής ιδεολογίας που θα έθετε υπό έλεγχο 
τον μονίμως πάσχοντα από κατακερματισμό ύστερο αρχαίο κόσμο 
περί τη Μεσόγειο και την Ευρώπη, την οποία κατέβαλαν συνειδητά 
ή ασυνείδητα οι φορείς και θεσμοί της «Βασιλείας των Ρωμαίων», 
υπήρχαν ισχυρά ερείσματα αντίστασης (κριτικού λόγου) σ’ αυτή 
την προσπάθεια που προέρχονταν ακριβώς από την Ορθόδοξη 
Εκκλησία. Είναι τουλάχιστον άδικο να περιορίζουμε τον ριζοσπα­
στικό κοινωνικό προσανατολισμό αυτής της Εκκλησίας σε αιτήμα­
τα που εμείς σήμερα χαρακτηρίζουμε φονταμενταλιστικά (επί το 
ελληνικότερου ζηλωτικά) ή μισαλλόδοξα, λησμονώντας μια κατη­
γορία αιτημάτων που (πάλι εμείς σήμερα) χαρακτηρίζουμε προο­
δευτικά, όπως η άρνηση της Εκκλησίας να χαρακτηρίσει τους πε- 
σόντες στις εκστρατείες κατά των Αράβων αυτοδίκαια μάρτυρες 
και να δημιουργήσει έτσι προηγούμενο «ιερού πολέμου»,16 ή η α­
προθυμία (ακριβώς των ζηλωτών Στουδιτών μοναχών!) να συναι- 
νέσουν στην εξολόθρευση των παυλικιανών δηλώνοντας ότι προ­
τιμούν να διαφωτίζουν τους αιρετικούς αντί να τους σκοτώ­
νουν,17 ή η πλήρης αποδοχή τής (σήμερα άγνωστης!) πρακτικής να 
υπάρχουν ναοί για τις θρησκευτικές μειονότητες στην Κωνσταντι­
νούπολη (τζαμιά για τους Αραβες, καθολικές εκκλησίες για τους 
Νορμανδούς ή τους Γερμανούς) την εποχή της παντοδυναμίας της 
Ορθοδοξίας, ή η σαφής αντίθεση των εκκλησιαστικών Πατέρων 
του 4ου αι. στην κοινωνική καταπίεση των κρατικών νόμων (των 
λεγάμενων «ρωμαϊκών») στα θέματα ύπαρξης ιδιωτικών φυλακών 
ή διάκρισης κατά των γυναικών,18 κ.ά.π.

Μ’ όλα αυτά δε θέλω να υποστηρίξω ότι ο Ορθόδοξος Χριστια­
νισμός είναι από μόνος του άτρωτος στην ιδεολογικοποίηση. Το 
να ανευρίσκει όμως κανείς ειδικά στην Ορθοδοξία στοιχεία που ο­
δηγούν στον «παθητικό πραγματισμό» και μέσω αυτού στην «α- 
πάρνηση της έλλειψης» (δηλ. της ανθρώπινης αμαρτωλότητας, ό-

16. Για το πρόβλημα βλ. Α. Κόλια-Δερμιτζάκη, Ο βυζαντινός «ιερός πόλεμος», 
Αθήνα 1991, ιδιαίτερα σ. 126-145, όπου όμως η Εκκλησία εμφανίζεται περισσότε­
ρο ενδοτική στην ιδέα του ιερού πολέμου, απ’ ό,τι οι μαρτυρίες που προσάγονται 
επιτρέπουν να υποθέσουμε. Γεγονός παραμένει ότι στα μέσα του 10ου αι. η βυζα­
ντινή Εκκλησία απέρριψε το σχετικό αίτημα του Νικηφόρου Φωκά.

17. Βλ. Θεοδώρου Στουδίτου, Επιστολαί 47, P.G. 99, 1485C, και V. Grumel, 
Les Regestes des actes du Patriarcat de Constantinople, τ. 1, Παρίσι 1989, αρ. 383- 
384.

18. Πρβλ. Γρηγορίου Θεολόγου, Λόγος 37, P.G. 36,289Α.



136 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Ν. ΜΟΣΧΟΣ

πως θα έλεγε το χριστιανικό γλωσσάρι), ισοδυναμεί με το λάθος 
της ταύτισης του Λόγου συνολικά με τον εργαλειακό λόγο της ε­
ξουσίας.

Γ. Από την άλλη, δε βλέπω για ποιο λόγο η Ορθοδοξία είναι πε­
ρισσότερο γενεσιουργός «απάρνησης» και «φετιχισμού» (και ση- 
μειωτέον ότι η Ορθοδοξία πάλεψε κατ’ εξοχήν τη μη-ιστορική 
προοπτική της «αυτοθέωσης» και της «φαντασιακής φυγής» ως 
ψεύτικη και δαιμονική), ενώ είναι ρεαλιστικότερη η «κοινότητα 
των πιστών» των βαπτιστών που αυτοκατανοείται εν πολλοίς ως 
παλαιοδιαθηκική κοινότητα «σεσωσμένων», ο «περιούσιος λαός» 
των άγγλων πουριτανών, οι οποίοι ήταν οι κυριότεροι μοχλοί της 
Δημοκρατίας στην Αγγλία αλλά και οι κυριότεροι πρωταγωνιστές 
ενός «ιερού πολέμου» κατά των καθολικών βασιλέων ή ο καλβινι­
σμός που με την ενδοκόσμια ηθική έβλεπε τους ανθρώπους να έ­
χουν ήδη διανύσει την «ενεργητική διαμεσολάβηση» και να είναι ή 
«σωσμένοι» ή «απωλεσμένοι» με αποτέλεσμα την περίφημη εσωτε­
ρική (και σε μερικές περιπτώσεις θεσμική) δικτατορία του ηθικι- 
σμού. Αν το εργασιακό ήθος των καλβινιστών ήταν αντικειμενικά 
παραγωγικότερο στον αγώνα του να πείσει για ορθότερη διαχείρι­
ση του ιερού στην ιστορία (στην οποία απέτυχε ο παπισμός εφό­
σον απέτυχε να θέσει σε τάξη τον αναρχούμενο μεσαιωνικό κό­
σμο) δεν είναι επειδή εμπνέεται από μια κοινωνία περισσότερο 
πραγματιστική και με λιγότερες «ελλείψεις» και «απαρνήσεις» α­
πό την «πολιτεία των Ρωμαίων». Ο στατικός κόσμος της «κοινότη­
τας των πιστών» δεν εξελίχθηκε επειδή «η συνεχής αλλαγή ανθρω­
πίνων πραγμάτων είναι το θέλημα του Θεού»,19 αλλά επειδή η συ­
νεχής αλλαγή ανθρωπίνων πραγμάτων για να επφληθεί το θέλημα 
του Θεού έφερε τον κόσμο (δηλ. την Ευρώπη) στην καταστροφή, 
μετά τους θρησκευτικούς πολέμους του 16ου-17ου αι. Η επιβολή 
του θελήματος του Θεού μέσα από μια νομική δικτατορία των 
σχολαστικών ήταν το κίνητρο για τις μεταρρυθμίσεις (από εκεί 
προέρχεται και το σύνθημα ecclesia semper reformanda, του οποί­
ου την πατρότητα φέρει ο υπέρμαχος του παπισμού και των με­
ταρρυθμίσεων του Cluny και πρωταγωνιστής του Σχίσματος του 
1054 Ουμβέρτος της Silva Candida και όχι κάποιος μεταρρυθμι­
στής του 16ου αιώνα!). Το ότι η καθολική εκκλησία επέβαλε το φυ­
σικό δίκαιο στην οργάνωση της εκκλησίας και της κοινωνίας είναι

19. Λίποβατς, ό.π., σ. 45.



Ο ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΣΜΟΣ 137

προϊόν ανάγκης. Διότι αρχικά μεν στον Αυγουστίνο ακόμη το φυ­
σικό δίκαιο λειτουργούσε. Στον Γρηγόριο τον Μέγα και τον Ισί­
δωρο Σεβίλλης, όμως, το κράτος (imperium) χρησίμευε μόνο για 
να προστατεύει τη θρησκευτική εξουσία (sacerdotium).20 Η κατάρ­
ρευση αυτής της θρησκευτικής εξουσίας, τα γενικότερα κοινωνικο­
οικονομικά δεδομένα του Ύστερου Μεσαίωνα (εξεγέρσεις του 
Μου αι.) και η μακρά περίοδος θρησκευτικών πολέμων έφεραν 
την «κρίση της πνευματικότητας» και την άνοδο της νεωτερικότη- 
τας στη Δυτική Ευρώπη, χωρίς αυτό να σημαίνει ότι την ίδια πε­
ρίοδο στο Ύστερο Βυζάντιο δεν είχαν εμφανισθεί κι εκεί στοιχεία 
νεωτερικότητας.21 Τα νεωτερικά στοιχεία στη Δύση οδήγησαν σα­
φώς σε σοβαρότατες θετικές εξελίξεις στην πολιτική σκέψη, όπως 
η έννοια του «κράτους δικαίου» ως θεσμού απαλλαγμένου από με- 
ταφυσικές-μυθικές διαστάσεις (ένα στοιχείο, για τη γέννηση του ο­
ποίου, όπως είπαμε, δε φέρει την ευθύνη ο Ορθόδοξος Χριστιανι­
σμός). Ταυτόχρονα, όμως, κατά αντιφατικό τρόπο υπήρξαν οι αι­
τίες αναπτύξεως καταστροφικών στοιχείων όπως η γενικευμένη 
στρατιωτικοποίηση και ο μιλιταρισμός (η «σκοτεινή» πλευρά της 
εθνικής ιδέας), ο καπιταλισμός και φυσικά η επεκτατική διάθεση 
απέναντι στους μη-δυτικούς πολιτισμούς (η «σκοτεινή» πλευρά 
της έννοιας «σύγχρονος άνθρωπος» με τον αντίποδά της τον «α­
γαθό άγριο»), απαράλλακτα όπως ο «καισαροπαπισμός» υπήρξε η 
σκοτεινή πλευρά της χριστιανικής «Οικουμένης».

Τόσο λοιπόν στην Ανατολή όσο και στη Δύση υπάρχουν κάποια 
δεδομένα αρνητικά στην πολιτική κουλτούρα των λαών, που μπο­
ρεί να τα συνδέσει κανείς, αν θέλει, με το Χριστιανισμό. Υπάρ­
χουν όμως και σημαντικότατα στοιχεία θετικά. Αν κανείς απολυ- 
τοποιήσει τις διάφορες μορφές του Χριστιανισμού (αναφορικά με 
τις επιπτώσεις τους στην πολιτική κουλτούρα) και τα γεωγραφικά 
πλαίσια κάθε περιοχής, τότε ιδεολογικοποιεί το Χριστιανισμό και 
ετοιμάζει το έδαφος για τον εργαλειακό λόγο μιας ολοκληρωτικής 
θεώρησης, είτε «ελληνορθόδοξη ιδεολογία» είναι αυτή είτε «καλβι- 
νιστικός εξωτερικός πραγματισμός». Αν θέλει κανείς να συνδιαλε- 
χθεί με το Χριστιανισμό, είναι πιο γόνιμο να δει τα κριτικά στοι­

20. F. Dvomik, Early Christian and byzantine Political Philosophy. Origins and 
Background I, Washington 1966, τ. II, σ. 839-850.

21. Βλ. D. Moschos, «Der Streit um die Methode der Naturbeobachtung im 
späten Byzanz - geistesgeschichtliche und theologische Konsequenzen», στο Ortho­
doxes Forum, 6 (1992) 2, o. 209-220.



138 ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Ν. ΜΟΣΧΟΣ

χεία που περιέχει. Δεν πρέπει να λησμονούμε ότι όχι μόνο οι προ­
φήτες του Ισραήλ αλλά και όλοι οι χριστιανοί πιστεύουν ότι «τα 
είδωλα των εθνών αργύριον και χρυσίον» και ότι ο βυζαντινός 
αυτοκράτωρ ονομάσθηκε από τους χριστιανούς «νέος Μωυσής» 
και «νέος Παύλος», «νέος Χριστός» όμως δεν ονομάσθηκε ποτέ. 
Αν χρησιμοποιήσουμε ένα ιδεολογικοποιημένο μείγμα Ορθοδο­
ξίας και Ελληνισμού ως ένα εγκεφαλικό σημείο ερμηνείας όλων 
των εξελίξεων στην Ανατολική Ευρώπη, τότε σαφώς διολισθαί­
νουμε προς την ανάπτυξη ενός νέου εργαλειακού λόγου που οδη­
γεί είτε στον ολοκληρωτισμό ενός «περιουσίου έθνους», «αγίων 
Τόπων», «αγίου χρόνου» (όπου στοιχεία φολκλορικά ή αγροτικά 
εμφανίζονται ως «άγια», απλώς επειδή είναι παλαιότερα), «Τρίτης 
Ρώμης», «Μεγάλης Ιδέας» κτλ., είτε στο αντίστροφό τους, όπως 
είναι το ιδεολόγημα «αντιδραστική Ορθοδοξία»-«προοδευτική Δύ­
ση». Όποιος κατανοεί την έννοια «Εκκλησία» με τους όρους της 
Χαλκηδόνος (ότι το αιώνιο και το τωρινό είναι συνδεδεμένα «α- 
συγχύτως και αδιαιρέτως»), τότε είναι έτοιμος ν’ αναπτύξει έναν 
κριτικό και απελευθερωτικό (διότι προφητικό) λόγο που κατανοεί 
τη σημασία του ανθρώπου στην αγιότητα αλλά και στην αμαρτω- 
λότητά του κι έτσι σέβεται τους θεσμούς και τους νόμους και, ε­
φαρμόζοντας την αποφατική θεώρηση, αρνείται να εξαντλήσει τις 
έννοιες «Εκκλησία» και «αλήθεια» στα φαντασιακά μορφώματα 
«έθνος», «λαός» κτλ. Γίνεται, μ’ αυτόν τον τρόπο, αλάτι στυπτικό 
για κάθε μορφής «θεοκρατία», ταυτόχρονα όμως κρίνει και αποει- 
δωλοποιεί και τους όρους «άτομο», «Δημοκρατία», «εκσυγχρονι­
σμός» από το μυθικό τους προσωπείο. Μ’ άλλα λόγια βοηθά και 
δεν καταργεί το στοιχείο του πολιτικού.

Γραμματεία Σύνταξης: Το άρθρο του κ. Θ. Λίποβατς έχει προκαλέσει και άλλη «α- 
ντιβολή», η οποία θα δημοσιευτεί στο επόμενο τεύχος, αφού γνωστοποιηθεί 
στο συγγραφέα ώστε να τις αντιμετωπίσει συνολικά.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

