
  

  Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης

   Τόμ. 3, Αρ. 2 (1994)

  

 

  

  Richard Falk: Η ουμανιστική-κανονιστική
παράδοση στην υπηρεσία της διεθνούς τάξης 

  Δημήτρης Κιούκιας   

  doi: 10.12681/hpsa.15303 

 

  

  Copyright © 2017, Δημήτρης Κιούκιας 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Κιούκιας Δ. (2017). Richard Falk: Η ουμανιστική-κανονιστική παράδοση στην υπηρεσία της διεθνούς τάξης. 
Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, 3(2), 71–102. https://doi.org/10.12681/hpsa.15303

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 11:35:47



ΑΗΜΗΤΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

RICHARD FALK: Η ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ-ΚΑΝΟΝΙΣΤΙΚΗ 
ΠΑΡΑΔΟΣΗ ΣΤΗΝ ΥΠΗΡΕΣΙΑ ΤΗΣ ΔΙΕΘΝΟΥΣ 
ΤΑΞΗΣ

1. ΕΙΣΑΓΩΓΗ

Η επιστήμη των διεθνών σχέσεων είναι νέα επιστήμη, πνευματικό 
τέκνο του 20ού αιώνα. Όπως κάθε νέα επιστήμη ή γενικότερα πε­
ριοχή σκέψης, αντιμετώπισε και αντιμετωπίζει υπαρξιακά προ­
βλήματα και ενίοτε κρίσεις ταυτότητας. Ένα πρωταρχικό δίλημμα 
που την ταλάνισε και που αφορά γενικότερα τις «νέες» κοινωνικές 
επιστήμες, όπως η πολιτική επιστήμη και η κοινωνιολογία, ήταν το 
αν θα στεκόταν ως «πραγματική» επιστήμη κατά τα πρότυπα των 
φυσικών επιστημών, ή αντίθετα θα αντλούσε από και θα βρισκό­
ταν σε επαφή με παραδοσιακούς, «προ-επιστημονικούς» ή «ημι-ε- 
πιστημονικούς» τρόπους σκέψης, σαν αυτούς που υποδείκνυαν 
για παράδειγμα η πολιτική φιλοσοφία και η ιστορία. Το πλεονέ­
κτημα της πρώτης προσέγγισης ήταν κατά τα φαινόμενα η χειραφέ­
τηση από τις παραδοσιακές ηθικολογικές, ιδεοκρατικές και μη ρε­
αλιστικές προσεγγίσεις και η πρόσκτηση κύρους θετικής επιστήμης 
με ίδιο, αυτοτελές, αντικείμενο. Το μειονέκτημά της κατά τους πο- 
λέμιούς της ήταν ένας ψευδοεπιστημονισμός που δεν μπορούσε να 
συλλάβει την παρατηρούμενη πραγματικότητα ενόσω απέκλειε ιδέ­
ες, αξίες και ηθικούς νόμους που είναι βασικά συστατικά της «αν­
θρώπινης ύλης». Αντίθετα κατά τους υπέρμαχούς της με τη δεύτε­
ρη προσέγγιση οι ελλείψεις αυτές διορθώνονταν, ενώ παράλληλα 
οι διεθνείς σχέσεις απέβαλλαν το στίγμα του «νεοφώτιστου» και 
του ύστερου μιμητή με την άμεση σύνδεσή τους με ένα πανάρχαιο 
σώμα σκέψης, την πολιτική φιλοσοφία και την ιστορία. Την ίδια 
στιγμή βέβαια το εγχείρημα αυτό ενείχε τον κίνδυνο της ενδοτικό- 
τητας στις παραδοσιακές προσεγγίσεις και της μη σύμπλευσης με 

ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΠΟΛΙΤΙΚΗΣ ΕΠΙΣΤΗΜΗΣ, τχ. 3, ΑΠΡΙΛΙΟΣ 1994



72 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

τα διαδεδομένα επιστημολογικά πρότυπα της εποχής.1
Το δίλημμα αυτό τελικά φάνηκε ότι επιλύθηκε υπέρ του «επι­

στημονισμού» και έτσι οι διεθνείς σχέσεις ακολούθησαν το θετικι­
σμό που επικράτησε σε συναφείς κλάδους κοινωνικών επιστημών. 
Το κυρίαρχο αυτό υπόδειγμα επέτασσε την ακριβή παρατήρηση της 
κοινωνικής πραγματικότητας, τη μελέτη δηλαδή του «είναι» και ό­
χι του δέοντος, τη διά τούτου εξαγωγή νόμων/κανονικοτήτων που 
διέπουν τη διεξαγωγή των διεθνών σχέσεων και την ένταξη των τε­
λευταίων σε κατασκευασμένα ερμηνευτικά πλαίσια ή «παραδείγ­
ματα», όπως αυτά του «ρεαλισμού», του «πλουραλισμού» ή του 
«στρουκτουραλισμού».2 Το έδαφος για την επικράτηση αυτών των 
αντιλήψεων το προετοίμασε βέβαια μια παραδοσιακή σε αναλυτι­
κά εργαλεία σχολή, οι «ρεαλιστές», με κυριότερους «ιδρυτές» τον 
Αμερικανό Morgenthau και τους Βρετανούς Carr και Wight. Με 
την επιμονή των ρεαλιστών στην «ουδέτερη» παρατήρηση της 
πραγματικότητας των διεθνών σχέσεων και την εξαγωγή νόμων 
που τις διέπουν άνοιξε ο δρόμος για μια πιο επιστημονική παρα­
τήρηση αυτής της πραγματικότητας με βάση τα πρότυπα των θετι­
κών επιστημών. Έτσι στις δεκαετίες του 1950 και του 1960 εμφα­
νίστηκαν μια σειρά τέτοιων επιστημονικών θεωριών, όπως η συ- 
στημική ανάλυση, η θεωρία των παιγνίων (game theory), διάφορες 
μέθοδοι συλλογής και επεξεργασίας στοιχείων, δάνεια από την οι­
κονομική επιστήμη και την ψυχολογία και εν γένει ένα ολόκληρο 
κύμα που αποτέλεσε ειδικότερη εφαρμογή του «συμπεριφορι­
σμού».3

Το κυρίαρχο υπόδειγμα διατηρείται με διάφορες παραλλαγές

1. Το ζήτημα αυτό είναι από τα πλέον πολυσυζητημένα στην επιστήμη των διε­
θνών σχέσεων. Μια ολοκληρωμένη εικόνα μπορεί να αποκτήσει κανείς inter alia 
από το ειδικό αφιέρωμα του Millenium, Journal of International Studies, «The Stu­
dy of International Relations» (τόμ. 16, αρ. 2, καλοκαίρι 1987). Από τον τόμο αυτό 
ιδιαίτερα κατατοπιστικό είναι το άρθρο του S. Smith, «Paradigm Dominance in 
International Relations: The Development of International Relations as a Social 
Science», σ. 190-193. Βλ. επίσης τη θαυμάσια εισαγωγή του C. Brown, στο πρό­
σφατο βιβλίο του International Relations Theory. New Normative Approaches, 
Harvester/Wheatsheaf 1992, σ. 1-11.

2. Βλ. C. Brown, International Relations Theory. New Normative Approaches, 
ό.π., σ. 2, και C. Navari, «Introduction: A Methodological Overview», στο The Sta­
te and International Relations, Concepts and Practice, διδακτορική διατριβή, Uni­
versity of Birmingham 1991, σ. 6-10.

3. Βλ. C. Brown, International Relations..., ό.π., σ. 98-99.



RICHARD FALK: ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ KAI ΔΙΕΘΝΗΣ ΤΑΞΗ 73

(π.χ. νεορεαλισμός) ως τις μέρες μας.4 Όμως από τη δεκαετία του 
1970 άρχισε να κλονίζεται η παντοδυναμία του. Στις Ηνωμένες 
Πολιτείες η τραυματική εμπειρία του πολέμου του Βιετνάμ έδωσε 
το έναυσμα για μια επιστροφή σε δεοντολογικές/ηθικολογικές θε­
ωρήσεις. Χαρακτηριστικό διανοητικό προϊόν της εποχής αυτής ή­
ταν το έργο του Μ. Walzer για τους «δίκαιους και άδικους πολέ­
μους» με το οποίο γινόταν προσπάθεια να τεθούν ηθικά και νομι­
κά κριτήρια όσον αφορά την προσφυγή σε πόλεμο («ius ad bel­
lum») και τον τρόπο διεξαγωγής των εχθροπραξιών («ius in bel­
lo»).5 Παράλληλα η αυξανόμενη συνείδηση -και φιλολογία- γύρω 
από τη λεγάμενη «αλληλεξάρτηση» και τα προβλήματα των κρα­
τών του Τρίτου Κόσμου (π.χ. οικονομική εξαθλίωση και πείνα) ε- 
νίσχυσαν το ενδιαφέρον για δεοντολογικά ζητήματα και διεύρυ­
ναν τη θεματική των ασχολούμενων με αυτά με την προσθήκη του 
τεράστιου ζητήματος της αναδιανεμητικής δικαιοσύνης σε παγκό­
σμιο επίπεδο. Επίσης οι σύγχρονες διεθνείς τάσεις για υπερεθνι- 
κότητα και αμφισβήτηση του κράτους και της κυριαρχίας του κα­
θώς και η προβολή του θέματος της καταπάτησης των ανθρώπινων 
δικαιωμάτων από αρκετά κράτη προσέθεσαν το ζήτημα του αν το 
άτομο οφείλει τυφλή υποταγή στο εθνικό κράτος, ή αντίθετα, σε ο­
ρισμένες τουλάχιστον περιπτώσεις, θα μπορεί να επικαλείται α­
πευθείας την προστασία της διεθνούς κοινότητας.

Έτσι σιγά σιγά δημιουργήθηκε ένα σώμα σκέψης που προσπά­
θησε να αμφισβητήσει το κυρίαρχο υπόδειγμα και που συνοψίζε­
ται στον όρο «κανονιστικές» (normative) θεωρίες ή προσεγγίσεις.6

4. Δε σκοπεύω εόώ να δώσω μια πλήρη καταγραφή της ιστορίας των θεωριών 
των διεθνών σχέσεων. Ο σκοπός μου είναι να αντιπαραθέσω ένα λίγο ως πολύ 
κυρίαρχο υπόδειγμα που βασίζεται στο θετικισμό/επιστημονισμό και που οι ρίζες 
του βρίσκονται στη ρεαλιστική σχολή σε ένα εναλλακτικό υπόδειγμα, το «κανονι­
στικό». Πρόκειται βέβαια για μια αδρή αναλυτική διχοτόμηση. Εάν επιθυμεί κα­
νείς να εμβαθύνει στην εξέλιξη των θεωριών των διεθνών σχέσεων, ιδίως σχετικά 
με τη λεγάμενη «μετα-συμπεριφορική φάση», δεν έχει παρά να συμβουλευτεί τη 
σχετική εξειδικευμένη βιβλιογραφία που είναι τεράστια και που στα καθ’ ημάς 
συνοψίζεται θαυμάσια, εκτός άλλων, στο βιβλίο Θ. Κουλουμπής - Δ. Κώνστας, 
Διεθνείς Σχέσεις: μια συνολική προσέγγιση, Παπαζήσης, Αθήνα 1985, τόμ. Α, σ. 
17-128. Για μια περαιτέρω εμβάθυνση στην περιοχή αυτή μπορεί κανείς να συμ­
βουλευτεί τον τόμο A. Groom - C. Mitchell (επιμ.), International Relations Theory: 
A Bibliography, Frances Pinter, Λονδίνο 1978.

5. M. Walzer, Just and Unjust Wars: A MoraI Argument with Historical Illustra­
tions, Penguin, Harmondsworth 1980.

6. Ο λατινογενής όρος «normative» είναι κάπως προβληματικός ως προς την



74 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

Κοινή σ’ αυτές τις προσεγγίσεις είναι η διαπίστωση ότι η μελέτη 
της «πραγματικότητας» των διεθνών σχέσεων, δηλαδή ουσιαστικά 
της πολιτικής της ισχύος (power politics), με βάση την παραδοχή ό­
τι οι διεθνείς σχέσεις διέπονται από ένα αυστηρά ορθολογικό υπο­
λογισμό συμφερόντων, είναι ανεπαρκής· χρειάζεται η επανεισαγω- 
γή τρόπων σκέψης που από την άποψη της περιγραφής/ερμηνείας 
παίρνουν υπόψη τους αξίες, ιδέες και ηθικές εκτιμήσεις και από 
την άποψη της σύστασης είναι σε θέση να εξαγάγουν δεοντολογικά 
κριτήρια και προτάσεις. Οι διεθνείς σχέσεις λειτουργούν και με ι­
δεολογίες, θρησκείες και άλλα συστήματα πεποιθήσεων που έχουν 
τη δική τους αυτονομία και δυναμική (λειτουργούν, για παράδειγ­
μα, ενίοτε σαν ανεξάρτητες μεταβλητές σε σχέση με τον προσδιορι­
σμό του εθνικού συμφέροντος). Επομένως, κατά τις προσεγγίσεις 
αυτές, αντί για την εξαγωγή «φυσικών νόμων» κατά τον θετικιστι- 
κό χαρακτήρα του κυρίαρχου υποδείγματος, θα πρέπει κανείς να 
εστιάσει την προσοχή του στα συστήματα εκείνα των ιδεών που α­
ποτελούν τα αρχέτυπα της ανθρώπινης δράσης στις διεθνείς σχέ­
σεις. Έτσι «η κανονιστική θεωρία είναι διακριτή από την εμπειρι­
κή ή θετικιστική θεωρία χάρις στο ότι το αντικείμενό της κείται 
μάλλον στο βασίλειο των ιδεών παρά σε αυτό των παρατηρήσιμων 
γεγονότων. Οι κανόνες δεν είναι συγγενείς με φυσικούς νόμους, 
αλλά μάλλον είναι κατασκευάσματα ανθρώπινης επινόησης. Το ό­
τι είναι παρά τη φύση τους αυτή πραγματικοί οι κανόνες αυτοί εί­
ναι ένα κυριαρχικό ζήτημα πάνω στο οποίο στηρίζεται η κανονι­
στική θεωρία».7

ακριβή μετάφρασή του στα ελληνικά. Μέχρις ότου υπάρξει μια κοινά αποδεκτή α­
πόδοση από την ελληνική ακαδημαϊκή κοινότητα, αναγκαστικά θα υπάρχουν μο­
νομερείς επιλογές. Εδώ έχουμε προκρίνει ως απόδοση το κανονιστικός -ή και, ε­
ναλλακτικά (σπανιότερα), το δεοντολογικός -ή. Νομίζω ότι η μετάφραση του ό­
ρου «normative» ως «setting a standard» από έγκυρα λεξικά, όπως το Oxford/Hor­
nby (Oxford Univ. Press, 1986), και η χρήση του επιθέτου κανονιστικός (π.χ. κανο­
νιστική αρχή) σε εγχώρια εγχειρίδια (ηθικής) φιλοσοφίας για την απόδοση της έν­
νοιας «ο θέτων ή ασπαζόμενος ηθικούς κανόνες ή αρχές» (βλ. π.χ. Ανθολόγιο Φι­
λοσοφικών Κειμένων Γ Λυκείου, ΟΕΔΒ, 1976) δημιουργούν ευνοϊκό έδαφος για 
τη «νομιμότητα» του όρου «κανονιστικός». Μια τρίτη απόδοση του «normative» 
θα μπορούσε να είναι το «δεοντοκρατικός», ιδιαίτερα ως προσδιοριστικό θεω­
ριών. Εν πάση περιπτώσει ας ελπίσουμε ότι το σχετικό μεταφραστικό πρόβλημα 
θα λυθεί σύντομα και αποτελεσματικά.

7. Βλ. H.C. Dyer, «Normative Theory and International Relations», στο H. C. 
Dyer - L. Mangasarian (επιμ.), The Study of International Relations, The State of 
the Art, MacMillan/Millennium, Λονδίνο 1989, σ. 172-185.



RICHARD FALK: ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ KAI ΔΙΕΘΝΗΣ ΤΑΞΗ 75

Συνέπεια αυτής της αντίληψης είναι η ανάγκη της επιστροφής 
στους μεγάλους κλασικούς (π.χ. Kant, Hegel) με σκοπό το αναβά­
πτισμα στο «βασίλειο των ιδεών» και εν συνεχεία η επαναόιατύ- 
πωση και προσαρμογή των «μεγάλων διδαγμάτων» στην πραγμα­
τικότητα και γλώσσα των σημερινών διεθνών σχέσεων.

Ο όρος βέβαια «κανονιστική θεωρία» στις διεθνείς σχέσεις πε­
ρικλείει πολλές προσπάθειες. Μερικοί μελετητές του είδους, όπως 
ο R. Beitz,8 ο Μ. Frost9 ή ο T. Nardin10 11 επιφύλαξαν στον εαυτό 
τους θέση «μεγάλου θεωρητικού» συζητώντας σε αρκετά αφαιρετι­
κό επίπεδο το περίφημο πρόβλημα της διεθνούς τάξης, άλλος από 
«κοσμοπολίτικη» σκοπιά (Beitz), άλλος από «κοινοτική» σκο­
πιά," υπεραμυνόμενος της πρωτοκαθεδρίας του κράτους-έθνους 
(Frost), και άλλος υποστηρίζοντας μια νέα διατύπωση της πλουρα- 
λιστικής εκδοχής της διεθνούς τάξης (Nardin). Αλλοι πάλι (π.χ 
Falk, Kothari) προτίμησαν την επεξεργασία πρακτικών μοντέλων 
για την υπέρβαση της παρούσας διεθνούς τάξης και θεωρήθηκαν υ- 
πέρμαχοι μιας παγκόσμιας κυβέρνησης.12 Κάποιοι άλλοι (π.χ. Wal­
zer, Nagel, Singer, Barry) συζήτησαν μόνο συγκεκριμένα θέματα, ό­
πως το δίκαιο της προσφυγής σε πόλεμο, την ηθική της (ένοπλης) 
επέμβασης ή το ζήτημα της αναδιανεμητικής δικαιοσύνης.13 Τέλος, 
δεν έλειψαν και προσπάθειες εισαγωγής της «κριτικής θεωρίας» 
και της προβληματικής του «μεταμοντερνισμού» ή ακόμα και φε-

8. Βλ. C.R. Beitz, Political Theory and International Relations, Princeton Univ. 
Press, Princeton 1979.

9. Βλ. M. Frost, Towards a Normative Theory of International Relations, Cam­
bridge Uni, Press, Cambridge 1986.

10. Βλ. T. Nardin, Law, Morality and the Relations of States, Princeton Univ. 
Press, Princeton 1983.

11. Ft διάκριση «κοσμοπολίτικη» (cosmopolitan) και «κοινοτική» (communita­
rian) άποψη-θεωρία έχει γίνει από τον C. Brown (βλ. C. Brown, International Re­
lations..., ό.π., σ. 12-13) προκειμένου να καταταχθούν οι κανονιστικές θεωρήσεις 
των διεθνών σχέσεων σε δύο πλατιά φιλοσοφικά ρεύματα. Ft πρώτη θεωρία α- 
φορμάται στους νεότερους χρόνους από τον Kant και εντάσσει στους κόλπους 
της διανοητές που εντοπίζουν την υπέρτατη πηγή νομιμότητας και ηθικής σε κά­
ποια μορφή διεθνούς κοινότητας. Αντίθετα για τη δεύτερη θεωρία, πατρική φι­
γούρα της οποίας θεωρείται ο Hegel, η πηγή νομιμότητας είναι η «κοινότητα», 
μια κλειστή κοινωνική ομάδα, που στις διεθνείς σχέσεις δεν είναι άλλη από το 
κράτος.

12. Βλ. Η. Bull, The Anarchical Society, Macmillan, Λονδίνο 1977, σ. 252, 261, 
291.

13. Βλ. C. Brown, International Relations..., ό.π., σ. 126.



76 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

μινισχικές προσεγγίσεις που αμφισβήτησαν απ’ τη δική τους σκο­
πιά το κυρίαρχο θετικιστικό υπόδειγμα.14

Το παρόν άρθρο αποτελεί ενασχόληση με την κανονιστική θεω­
ρία κατά διττό τρόπο. Πρώτον, παρουσιάζει το έργο ενός υπέρμα- 
χου της υπέρβασης της παρούσας διεθνούς τάξης, του Αμερικανού 
Richard Falk. Δεύτερον, αποπειράται να εντάξει το έργο αυτό σε έ­
να σώμα κανονιστικής σκέψης, τον πολιτικό ουμανισμό με την αρ­
χαιοελληνική και τις νεότερες διατυπώσεις του. Καθώς δε για το 
σκοπό αυτό επιχειρείται μια σύνδεση των απόψεων ενός σύγχρο­
νου διεθνολόγου με τα «μεγάλα διδάγματα» των κλασικών, το όλο 
εγχείρημα φιλοδοξεί ταυτόχρονα να αποτελέσει ζωντανό παρά­
δειγμα κανονιστικής προσέγγισης. Με άλλα λόγια και, ίσως, κά­
πως τολμηρά δεν αρκείται απλώς στο να περιγράψει κανονιστική 
θεωρία, αλλά αποτελεί συμβολή στη συγγραφή τέτοιας θεωρίας.

Αυτό βέβαια, η είσοδός μου δηλαδή στα «νερά» της διεθνούς 
κανονιστικής θεωρίας, με υποχρεώνει να προβώ σε ορισμένες δι-

14. Η κριτική θεωρία στις διεθνείς σχέσεις αμφισβήτησε και αυτή με τη σειρά 
της το θετικιστικό υπόδειγμα υποστηρίζοντας το ανέφικτο της εξαγωγής αντικει­
μενικών νόμων στην επιστήμη και εισάγοντας έναν υποκειμενισμό στη βάση της 
παραδοχής ότι τα δρώντα υποκείμενα είναι δέσμια του συγκεκριμένου ιστορικού 
χρόνου και του συγκεκριμένου συστήματος αξιών στο οποίο υπόκεινται. Έτσι 
κατά την κριτική θεωρία η μελέτη μετατίθεται στις αξίες, γλοισσα, ρητορική που 
δίνουν «κοινωνικό νόημα» στις σκέψεις και πράξεις των δρώντων και που όταν 
αποκωδικοποιηθούν αποκαλύπτουν τις πραγματικές προθέσεις τους. Στο βαθμό 
που η κριτική θεωρία (και οι συναφείς κλάδοι, π.χ. φαινομενολογία, «discourse 
analysis», μεταμοντερνισμός) εισάγουν αξίες στη μελέτη των διεθνών σχέσεων ε­
ντάσσονται από ορισμένους στις κανονιστικές θεωρίες (βλ. H.C. Dyer, «Normati­
ve Theory and International Relations...», ό.π., σ. 175-176, και C. Brown, Interna­
tional Relations..., ό.π., σ. 195-233). Στο βαθμό όμως που, όπως σωστά αναλύει η 
C. Navari («Introduction: A Methodological Overview...», ό.π., σ. 11-14), οι νέες 
αυτές προσεγγίσεις χαρακτηρίζονται από έντονο σχετικισμό και αρνούνται την ο­
ποιαδήποτε αντικειμενικότητα στη γνώση, ιδιαίτερα την αλήθεια των ιδεών ή του­
λάχιστον τη δυνατότητα «διαλόγου» ανάμεσα σε συστήματα ιδεών διαφορετικών 
εποχών, θα έλεγα ότι, από αυτή την άποψη, βρίσκονται στον αντίποδα των κλασι­
κών κανονιστικών προσεγγίσεων. Το σημείο αυτό το επισημαίνω, με αφορμή τον 
Falk, και μέσα στο κείμενο.

Σχετικά τώρα με την εισβολή φεμινιστικών προσεγγίσεων στις διεθνείς σχέ­
σεις, τη δική τους τάση να σχετικοποιήσουν/απομυθοποιήσουν το -ανδρικό πλέ­
ον- κυρίαρχο υπόδειγμα, να αναιρέσουν γι’ αυτό τη δυνατότητα αντικειμενικής 
γνώσης και διατύπωσης «μεγάλων θεωριών», αλλά και να καταλήξουν ακούσια 
στη δική τους «μεγάλη θεωρία» (το ξαναγράψιμο της ιστορίας από τη «γυναικεία 
πλευρά») βλ. C. Brown. International Relations..., ό.π., σ. 237.



RICHARD FALK: ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ KAI ΔΙΕΘΝΗΣ ΤΑΞΗ 77

ευκρινίσεις. Όπως θα φανεί και στον επίλογο του άρθρου, ούτε οι 
απόψεις του Falk ούτε οι κανονιστικές προσεγγίσεις ευρύτερα με 
βρίσκουν απόλυτα σύμφωνο. Η κατάληξη του άρθρου με μια μάλ­
λον χομπσιανή περίσκεψη· ακριβώς υπογραμμίζει αυτό και δηλώ­
νει τα όρια των προσεγγίσεων του είδους. Απορρίπτοντας το ρόλο 
του φανατικού πιστού, συμφωνώ απόλυτα με τον Chris Brown, ο 
οποίος δέχεται την αναγκαιότητα της παράλληλης (με τις κανονι­
στικές προσεγγίσεις) ρεαλιστικής/εμπειρικής προσέγγισης.15 Από 
την άλλη διαφωνώ με την τάση υποβάθμισης της κανονιστικής θε­
ωρίας, ιδιαίτερα και κυρίως της σύνδεσης των διεθνών σχέσεων με 
την πολιτική φιλοσοφία. Ας μου επιτραπεί να πω ότι η φιλοσοφι­
κή ενατένιση του κόσμου, και ιδιαίτερα η επανεισαγωγή στη σκέψη 
μας της ηθικής φιλοσοφίας, αποτελεί αναγκαίο συμπλήρωμα της 
ρεαλιστικής αντιμετώπισης της καθημερινότητας, ιδίως σε εποχές 
κρίσης. Από αυτή την άποψη πιστεύω ότι έχει δίκιο ο Falk όταν, ό­
πως θα δούμε, κάνει έκκληση για έναν νέο Διαφωτισμό. Το ότι βέ­
βαια θεωρίες και ιδέες σαν του Falk ίσως αποτελούν τελικά κραυ­
γές για κάτι που δεν μπορεί εύκολα να πραγματωθεί δε θα πρέπει 
να ακυρώνει συνολικά το είδος του εγχειρήματος.

2. Η ΘΕΣΗ TOY RICHARD FALK ΣΤΗ ΔΙΕΘΝΗ ΓΡΑΜΜΑΤΕΙΑ, ΤΟ 
ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΟ ΤΟΥ ΣΤΙΓΜΑ ΚΑΙ ΤΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ

Ο Richard Falk έχει γίνει γνωστός ως πολυγραφότατος λόγιος των 
διεθνών σχέσεων, ως νόμιμος συνομιλητής για αρκετό διάστημα 
των συναδέλφων του διεθνολόγων σε ό,τι αφορά τις επιστημονι­
κές συζητήσεις που απασχόλησαν τον κλάδο, αλλά και ως ουτοπι­
κός στοχαστής, τουλάχιστον στους κύκλους του κυρίαρχου ρεύμα­
τος της επιστήμης των διεθνών σχέσεων. Πράγματι, αν και οι εκ­
κλήσεις του για ανθρωπισμό και δικαιοσύνη στην παγκόσμια πο­
λιτική καθώς και για ένα ανανεωτικό διεθνές δίκαιο που να ενσω­
ματώνει τέτοιες αξίες βρήκαν αρχικά ένα συμπαθές ακροατήριο (ι­
διαίτερα τη δεκαετία του 1960), ο ριζοσπαστικός μεσσιανισμός 
του μαζί με τα μεγαλεπήβολα σχέδιά του για μια ριζικά νέα διεθνή 
τάξη όπως και η μη συστηματικότητα της θεωρίας του προκάλεσαν 
τους πιο πάνω χαρακτηρισμούς και τελικά έκαναν τη φωνή του ό­

15. Βλ. C. Brown, International Relations..., ό.π., σ. 2.



78 ΔΗΜΗ'ΓΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

λο και λιγότερο ακουστή, ίσως μια «vox clamantis in deserto».'6
Οπωσδήποτε οι κριτικές που ασκήθηκαν στον Falk δεν ήταν α­

στήρικτες. Και άλλωστε δεν είναι εύκολο για κάποιον να διατεθεί 
ευνοϊκά προς τα οράματά του σε έναν κόσμο που κυριαρχείται α­
πό τον ρεαλιστικό στοχασμό και που είναι απορροφημένος —συ­
χνά πολύ δικαιολογημένα- με τα σύνθετα προβλήματα της καθη­
μερινής πολιτικής της ισχύος. Γιατί πραγματικά ο Falk έχει πολύ 
λίγα να πει για πρακτικές λύσεις σε τρέχοντα προβλήματα εκτός ί­
σως από εκείνο το μέρος του έργου του που ασχολείται με τις με­
ταρρυθμίσεις που πρέπει, κατά τη γνώμη του, να γίνουν στο διε­
θνές δίκαιο προκειμένου αυτό να γίνει περισσότερο νομιμοποιη­
μένο και αποτελεσματικό. Εντούτοις το να μην είναι κανείς πρα­
κτικός δε σημαίνει ότι είναι και ανάξιος. Η γνώμη μου είναι ότι, 
αν το έργο του Falk αντιμετιυπιστεί πιο φιλοσοφικά, αν δηλαδή τε­
θεί στο σωστό φιλοσοφικό πλαίσιο και το φιλοσοφικό μέρος δια­
χωριστεί από εκείνο του «πολιτικού μανιφέστου», μπορεί να προ- 
κύψει μια διαφορετική εικόνα από αυτή στην οποία μας συνήθισε 
μέρος της διεθνούς γραμματείας και έτσι ίσως «περισσότερη συ­
μπάθεια για το διάβολο» να αισθανθούμε.

Προτείνω, λοιπόν, να δούμε το έργο του Falk υπό ένα νέο πρί­
σμα. Το επιχείρημά μου είναι ότι στον εσώτερο πυρήνα των πολυ­
άριθμων και ασυστηματοποίητων γραπτών του υπάρχει μια στα­
θερή αναζήτηση για έναν νέο ορθολογισμό, έναν ουμανιστικό ορ­
θολογισμό με απώτερο στόχο τη διατύπωση ενός δεοντολογικού 
(normative) κριτηρίου με το οποίο να μπορούν να κριθούν και ί­
σως να διορθωθούν οι πράξεις των διευθυνόντων τις τύχες της 
ανθρωπότητας. Αλλά για να κατανοηθεί αυτός ο τρόπος σκέψης 
καλύτερα, θα πρέπει να ανατρέξουμε και στην παράδοση του αρ­
χαιοελληνικού πολιτικού ουμανισμού. Όπως θα διαφανεί στη συ­
νέχεια, τα κυρίαρχα θέματα αυτής της παράδοσης, δηλαδή η δεο- 
ντολογική/κανονιστική (normative) κοινωνική σκέψη, η χαοτική 
εικόνα του κόσμου και η έννοια της τραγωδίας, η φιλοσοφία του

16. Χαρακτηριστικοί επικριτές του Falk, αλλά και ταυτόχρονα διανοητές που 
ασχολήθηκαν σοβαρά με το έργο του, είναι ο «συντηρητικός» Η. Bull και ο «φιλε- 
λεύθερος-πλουραλιστής» S. Hoffmann (βλ. Η. Bull, The Anarchical Society, ό.π., 
και S. Hoffmann, Duties Beyond Borders, Syracuse Uni. Press, Syracuse 1981). Πά­
ντως θα πρέπει να σημειωθεί ότι ο Falk και σήμερα ακόμα έχει το «δικό του κοι­
νό», ιδιαίτερα στις Ηνωμένες Πολιτείες. Υπάρχουν δε επιστημονικά περιοδικά, 
όπως το Alternatives και το Praxis International, που ασχολούνται συστηματικά 
με το έργο του, όπως και με το έργο «ομοτέχνων» του.



RICHARD FALK: ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ KAI ΔΙΕΘΝΗΣ ΤΑΞΗ 79

μέτρου, η ιδέα του «φωτισμένου νομοθέτη» και του φωτισμένου 
κριτή, καθώς και η αναζήτηση για την ιδεατή-αγαθή κοινότητα, εί­
ναι ιδιαίτερα κατάλληλα για την κατανόηση των απόψεων του 
Falk, μολονότι ο τελευταίος ασχολείται με τις διεθνείς σχέσεις.

Θα πρέπει βέβαια να επισημάνω ότι η επίκληση της κανονιστι­
κής παράδοσης ως ερμηνευτικού οδηγού κάθε άλλο παρά σημαίνει 
την αντιμετώπιση του Falk ως συνειδητού αναγεννητή αυτής της 
παράδοσης. Αντίθετα με τον αμερικανό πολιτικό φιλόσοφο Leo 
Strauss, ο οποίος μπορεί να θεωρηθεί με τέτοιους όρους,17 ο Falk 
στην καλύτερη των περιπτώσεων κάνει λόγο για «κανονιστικές δι­
εθνείς σχέσεις» (normative international relations),18 χωρίς βέβαια 
να τις συνδέει με κάποια παράδοση κανονιστικής θεωρίας. Φαίνε­
ται δε καθαρά ότι η πνευματική του ανέλιξη έχει άμεση σχέση με 
την αμερικανική συνταγματική παράδοση -ο ίδιος είναι κατά κύ­
ριο λόγο καθηγητής του διεθνούς δικαίου- από όπου έχει ενσωμα­
τώσει την ιδέα των ανθρωπίνων δικαιωμάτων, όπως επίσης έχει 
σχέση με τη χριστιανική αντίληψη για την ισότητα και την ανθρώ­
πινη αξιοπρέπεια. Ακόμα είναι γνωστό ότι στις αρχές της καριέ- 
ρας του είχε επηρεαστεί έντονα από μια συγκεκριμένη νομική θεω­
ρία, την κοινωνιολογική προσέγγιση του δικαίου (sociological juri­
sprudence).19 Τέλος δε θα πρέπει να διαφεύγει της προσοχής μας

17. Θα πρέπει να σημειωθεί ότι ο L. Strauss, του οποίου ορισμένες απόψεις ε­
πικαλούμαστε στη συνέχεια, είναι μεν σύγχρονος ουμανιστής και συνειδητός υ- 
πέρμαχος της επανεισαγωγής της κανονιστικής παράδοσης στις πολιτικές επιστή­
μες, αλλά από ιδεολογική άποψη εννοεί τον ουμανισμό διαφορετικά από ό,τι ο 
Falk και άλλοι. Συγκεκριμένα ο Strauss τάσσεται υπέρ μιας ποιοτικής βελτίωσης 
της σύγχρονης δημοκρατίας με την εισαγωγή αριστοκρατικού ήθους (βλ. L. 
Strauss, Liberalism Ancient and Modem). Από φιλοσοφική άποψη όμως, ο γνήσιος 
και βαθύς ουμανισμός του Strauss, ιδιαίτερα ο «κοσμοπολιτισμός», του είναι πέ­
ραν αμφιβολίας. Αυτό το στοιχείο μάς επιτρέπει να τον επικαλεστούμε σε ορισμέ­
να σημεία στο πλαίσιο μιας ευρύτερης σύλληψης της κανονιστικής σκέψης.

18. Βλ. R.A. Falk, The End of the World Order. Essays on Normative Internatio­
nal Relations, Holmes & Meier, Λονδίνο 1983, σ. 3.

19. Η κοινωνιολογική προσέγγιση του δικαίου αναπτύχθηκε στις Ηνωμένες 
Πολιτείες στη δεκαετία του 1950 από τον Μ. McDougal και τον Η. Lasswell. Απέ­
κτησε αρκετή επιρροή στους κύκλους των αμερικανών διεθνολόγων χάρις και 
στην προώθηση συναφών αντιλήψεων από τη νομική σχολή του πανεπιστημίου 
Yale. Σύμφωνα με τις πεποιθήσεις της σχολής αυτής, ο διεθνής δικαστής δεν πε­
ριορίζεται στην ουδέτερη εφαρμογή των κανόνων του κρατούντος διεθνούς δικαί­
ου (άποψη του νομικού θετικισμού). Αντίθετα διευρύνει τα δικανικά του κριτή­
ρια με γνώμονα παγκόσμιες ουμανιστικές αξίες και παίρνει αποφάσεις που έχουν 
χαρακτήρα πολιτικής μεταρρύθμισης. Την «πολιτικοποιημένη» αυτή άποψη του



80 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

μια αναδυόμενη συμπάθεια προς τον ουμανιστικό σοσιαλισμό.
Παρά ταύτα η γενικότερη κοσμοθεωρία του μέσα από την οποία 

αντιλαμβάνεται τον κόσμο και προτείνει λύσεις για το ξεπέρασμα 
της «σύγχρονης τραγωδίας» γίνεται κατανοητή μέσα από την κα­
νονιστική παράδοση. Πολύ σημαντικό από αυτή την άποψη είναι 
το ιδιαίτερο ιδεολογικό πλαίσιο μέσα από το οποίο ασκεί κριτική 
στη «σκοτεινή» πλευρά αυτού που ονομάζουμε «νεοτερικότητα» 
(modernity). Πράγματι πιστεύω ότι, ενώ ο Falk στηλιτεύει αυτά 
που πιστεύει ότι αποτελούν τα πνευματικά θεμέλια της νεοτερικό- 
τητας, δηλαδή το μακιαβελλικό πολιτικό ήθος και τον υλιστικό 
προοδευτισμό (την αντίληψη περί συνεχούς προόδου) της νεοτερι- 
κής επιστήμης (τεχνολογίας), καθώς και τα πρακτικά αποτελέσμα­
τα αυτής της παράδοσης, το ιδεολογικό του στίγμα είναι ουμανι- 
στικό-κανονιστικό. Η κριτική του δεν είναι ούτε ενός φιλελεύθε­
ρου μεταρρυθμιστή ούτε ενός μαρξιστή επαναστάτη, καθώς έχει 
καταγγείλει και των δυο τις αντιλήψεις για την κοινωνική αλλαγή. 
Επιπλέον, αν και έχει εκφράσει κάποια συμπάθεια για τον «φιλο­
σοφικό αναρχισμό»,* 20 έχει επίσης καταγγείλει τη βία, την τρομο­
κρατία και το μηδενισμό ως νόμιμα και βιώσιμα μέσα μεταμόρφω­
σης της παρούσας διεθνούς τάξης. Πραγματικά κάπου σχολιάζει 
μιλώντας για το ξεπέρασμα της παρούσας διεθνούς τάξης ως εξής:

«Το να υποταγούμε σε μια τέτοια πραγματικότητα ισοδυναμεί 
με το να αρνηθούμε την ελπίδα για το μέλλον. Το να προβάλ­
λουμε απλές εικόνες ενός βιώσιμου μέλλοντος είναι σαν να παί­
ζουμε τη λύρα ενώ η Ρώμη καίγεται. Το να επιβιβαστούμε για έ­
να επαναστατικό ταξίδι, δεδομένων όλων όσων ξέρουμε για την 
τάση των επαναστάσεων να καταβροχθίζουν τα παιδιά τους, εί­
ναι μάλλον σαν να επιλέγουμε μια βίαιη πορεία τρόμου που ού­
τε καν περιέχει μεγάλη ελπίδα γνήσιου μετασχηματισμού...».21

Αλλά ούτε και μια υπαρξιστική ή κριτική/μεταμοντέρνα στάση 
θα χαρακτήριζε πειστικά την προσέγγιση του Falk. Ο ηθικός λόγος 
του και η έντονη αίσθηση ενότητας και κοινού πεπρωμένου της αν­
θρωπότητας ανεξαρτήτως χώρου και χρόνου αποκλείουν μια τέ-

διεθνούς δικαίου παρουσιάζει και αναλύει ωραία η Rosalyn Higgins στο γνωστό 
άρθρο «Policy Considerations and the International Judicial Process» (International 
and Comparative Law Quarterly, αρ. 17, 1968, ιδίως σ. 58-59).

20. Βλ. R. A. Falk, The End of the World Order..., ό.π., σ. 20.



RICHARD FALK: ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ KAI ΔΙΕΘΝΗΣ ΤΑΞΗ

τοι« στάση. Κάθε άλλο παρά αθεϊκός, πολιτισμικά καθορισμένος 
και καταδικασμένος να είναι κατακερματισμένος, ο κόσμος του 
Falk παρουσιάζεται, τουλάχιστον εν δυνάμει, δεμένος από μια 
κοινή αρχή και ένα τέλος (με την αρχαιοελληνική έννοια) και, μο­
λονότι διαιρεμένος πολιτικά, πλήρως ικανός διαπολιτιστικής επι­
κοινωνίας. Έτσι λοιπόν το ιδιαίτερο ιδεολογικό πλαίσιο μέσα α­
πό το οποίο επικρίνει τη νεοτερικότητα είναι η ουμανιστική/κανο- 
νιστική προσέγγιση, η οποία καθώς είναι άμεσα συνδεδεμένη με 
την αρχαιοελληνική παράδοση συνιστά μια προ-νεοτερική (pre­
modem) απάντηση στα προβλήματα της κοινωνικής αναταραχής. 
Φυσικά η παράδοση αυτή αναβιώθηκε και καλλιεργήθηκε από νεο- 
τερικούς στοχαστές, ιδιαίτερα εκείνους που είχαν μια κλίση προς 
το φυσικό δίκαιο (αν και δεν είναι σαφές ότι ο νεοτεριστικός ου- 
μανισμός ανέπτυξε την έννοια της τραγωδίας, που είναι και τόσο 
κεντρική στο έργο του Falk). Εντούτοις φαίνεται πως, σε ό,τι αφο­
ρά τουλάχιστον τον 20ό αιώνα, σύγχρονοι ουμανιστές στοχαστές, 
όπως ο Albert Camus, οι οποίοι άσκησαν κριτική στη νεοτερικότη­
τα αλλά δεν υπέκυψαν στις εναλλακτικές λύσεις των σύγχρονων 
αντι-νεοτεριστικών φιλοσοφιών (υπαρξισμό, μαρξισμό κλπ.) ανα­
ζήτησαν έμπνευση και λύσεις σε προ-νεοτερικές φιλοσοφίες, ιδιαί­
τερα της κλασικής Ελλάδας.22

Αλλά είναι καιρός πλέον να περάσουμε στην εξέταση των αντι­
λήψεων του Falk όπως αποτυπώνονται στο έργο του. Θα προσπα­
θήσουμε πρώτα να δώσουμε συνοπτικά την κεντρική ιδέα της φι­
λοσοφίας του για το σύγχρονο διεθνές σύστημα και στη συνέχεια 
θα αναφερθούμε σε καίριους σταθμούς που σηματοδότησαν τη δι­
ανοητική του πορεία.

Μέσα από τα πολλά βιβλία και άρθρα του ο Falk έχει επίμονα 
κάνει έκκληση για τη δημιουργία μιας νέας παγκόσμιας τάξης που 
θα είναι απαλλαγμένη από τις ψυχώσεις της πολιτικής της ισχύος 
(power politics) και θα ενσωματώνει παγκόσμιες αξίες όπως «ειρή­
νη, οικονομική ευημερία, κοινωνική και πολιτική δικαιοσύνη και 
οικολογική ισορροπία». Θεωρώντας ότι το «κρατικό σύστημα», ό­
πως το ονομάζει, και οι παράγωγοι διεθνείς θεσμοί αυτού του συ­
στήματος δεν είναι πλέον σε θέση να προωθήσουν αυτές τις αξίες 
καταφέρεται με δριμύτητα εναντίον των πνευματικών του θεμε-

21. Στο ίδιο, ο. 7.
22. Βλ. A. Camus, Ο επαναστατημένος άνθρωπος, μετάφρ. Τ. Τσακίρη, Μπου- 

κουμάνης, Αθήνα 1971, σ. 370.



82 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

λίων, δηλαδή του ρεαλισμού και της τεχνολογικής αισιοδοξίας, ε­
πισημαίνει τους παραλογισμούς και τις καταστροφικές συνέπειες 
του και διατυπώνει προτάσεις για το πώς αυτό το σύστημα μπορεί 
να ξεπεραστεί και να αντικατασταθεί από μια νέα δίκαιη παγκό­
σμια τάξη.

Το έργο του Falk λοιπόν συνίσταται από διάγνωση, κριτική και 
μεταρρυθμιστικές προτάσεις. Πιο συγκεκριμένα σε ό,τι αφορά τη 
διάγνωση ο Falk πιστεύει ότι η διαίρεση του κόσμου σε κράτη-έ- 
θνη, οι κανόνες του παιχνιδιού της κατεστημένης τάξης, δηλαδή η 
πολιτική της ισχύος και η αφελής πίστη στην απελευθερωτική δύ­
ναμη της τεχνολογίας, οδηγούν τον κόσμο σε οικονομική, πυρηνι­
κή και οικολογική καταστροφή. Επιπλέον, επειδή ο ρεαλιστικός 
τρόπος σκέψης που ακόμα επικρατεί αποδεικνύεται ανίκανος να 
αντιληφθεί τον παραλογισμό της τρέχουσας κατάστασης, καταγ­
γέλλεται από τον Falk ως ψευδο-ρεαλιστικός και αντικαθίσταται 
από νομικούς και ηθικούς κανόνες συμπεριφοράς που χρησιμεύ­
ουν ως δεοντολογικά κριτήρια αξιολόγησης της παρούσας κατά­
στασης. Τέλος, σε σχέση με τις μεταρρυθμιστικές προτάσεις ο Falk 
προτείνει την απάλειψη του κράτους ως βασικής πολιτικής οντό­
τητας του διεθνούς συστήματος και επεξεργάζεται στρατηγικές με­
τάβασης σε μια α-κρατική παγκόσμια τάξη, οι οποίες ποικίλλουν 
περιλαμβάνοντας από μεταρρυθμίσεις του διεθνούς δικαίου μέχρι 
διεθνική συνεργασία κινημάτων που εναντιώνονται στο θεσμό του 
κράτους.

Όμως, μολονότι το ιδανικό του Falk παρέμεινε και παραμένει 
σταθερό μέσα στο πέρασμα του χρόνου, τα μέσα που ο ίδιος φα­
ντάστηκε για την πραγμάτωσή του τροποποιήθηκαν μέσα από κρι­
τικές, αυτοκριτικές και παλινωδίες, αν και όχι σε τέτοιο βαθμό 
που να προδίδουν τη γενική φιλοσοφία του. Ο ίδιος ο Falk σχετι­
κά πρόσφατα23 πρόσφερε ένα είδος πνευματικής αυτοβιογραφίας 
διαιρώντας τη διανοητική του πορεία σε τρεις φάσεις.24

23. Βλ. R.A. Falk. The Promise of World Order. Essays in Normative Internatio­
nal Relations, Wheatsheai, Brighton 1987, o. 13-24.

24. To έργο βέβαια του Falk συνεχίζεται και μετά το 1987. Ο διανοητής Falk εί­
ναι ακόμα παρών και ενεργός. Για παράδειγμα το 1988 έγραψε το Revolutionaries 
and Functionaries: The Dual Face of Terrorism (Dutton, Νέα Υόρκη) και το 1989 το 
Revitalizing International Law (Iowa Univ. Press). To γεγονός αυτό δεν αναιρεί την 
ουσία της ανάλυσής μας, που ούτως ή άλλως δεν ενδιαφέρεται να παρουσιάσει τα 
«άπαντα» ενός άλλωστε πολυπράγμονα συγγραφέα, αλλά να δώσει κριτικά τον 
πυρήνα και τις φιλοσοφικές αφετηρίες της διδασκαλίας του ή με άλλα λόγια τις



RICHARD FALK: ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ KAI ΔΙΕΘΝΗΣ ΤΑΞΗ 83

Την πρώτη φάση του έργου του, που καλύπτει χρονικά κατά 
προσέγγιση τις δεκαετίες 1950 και 1960, ο Falk τη χαρακτηρίζει ως 
«συνθετική ουμανιστική μεταρρύθμιση» (comprehensive humanist 
reform). Εμείς θα τη χαρακτηρίζαμε καλύτερα ως την (πλέον) νο- 
μικιστική φάση της σκέψης του, καθόσον οι προτεινόμενες λύσεις 
του για το ξεπέρασμα μιας αναρχούμενης διεθνούς τάξης περι­
στρέφονται γύρω από μεταρρυθμίσεις των θεσμών του διεθνούς 
δικαίου. Πράγματι, επηρεασμένος την εποχή εκείνη από την κοι­
νωνιολογική σχολή του δικαίου όπως την εξέφρασαν στις ΗΠΑ οι 
Μ. McDougal και Η. Lasswell και το κυρίαρχο δόγμα της ότι το δί­
καιο είναι εργαλείο πραγμάτωσης αξιών (a value-realising instru­
ment), προσπαθεί να ασκήσει επιρροή προς τους κατέχοντες τη 
σχετική εξουσία προκειμένου να διευρύνουν τα δικανικά τους κρι­
τήρια. Μέσα από πλειάδα νομικών πραγματειών απορρίπτει την 
έννοια του θετικισμού στο διεθνές δίκαιο και προβαίνει σε διευρυ- 
μένη ερμηνεία των διεθνών αντιδικιών (π.χ. επέμβαση των ΗΠΑ 
στο Βιετνάμ, δίκες εγκληματιών πολέμου) με αναφορά σε κριτήρια 
φυσικού δικαίου, δηλαδή πανανθρώπινων αξιών. Στις περιπτώ­
σεις αυτές δικαιώνονται ερμηνείες που παρακάμπτουν τη στενή 
νομοθεσία των ισχυρών κρατών (που πολλές φορές πρόκειται για 
νομική κάλυψη αυθαιρεσιών) και που αναγορεύουν ένα φωτισμέ­
νο διεθνές δίκαιο σαν υπέρτατο κριτή των πράξεων όχι μόνο των 
κυβερνώντων αλλά και των υπηκόων ενός κράτους. Αυτό είναι 
συνεπές με την άποψη πως τα σημερινά παγκόσμια προβλήματα α­
παιτούν «σφαιρικές λύσεις». Έτσι ο Falk προτείνει την όσο το δυ­
νατόν μεγαλύτερη θεσμοθέτηση των διεθνών σχέσεων με ενδυνά-

«σταθερές» και όχι τις «μεταβλητές» της πορείας του. Για όποιον ενόιαφέρεται 
βέβαια να παρακολουθήσει κατά πόδας τον πολυδαίδαλο Falk και μάλιστα τη 
διαπραγμάτευση από αυτόν ειδικών θεμάτων του διεθνούς δικαίου και των διε­
θνών σχέσεων η ενημέρωσή του πάνω στην «τελευταία λέξη» του συγγραφέα ίσως 
είναι απαραίτητη, ανάλογα με τα ενδιαφέροντά του. Για όποιον αναζητήσει τον 
Falk-στοχαστή της μέλλουσας διεθνούς τάξης τα καίρια έργα που πρέπει να μελε­
τήσει περιέχονται στα Falk 1970, 1983, 1987 και, κατά δεύτερο λόγο, στα συλλογι­
κά των 1966 και 1969 (βλ. σχετικές σημειώσεις). Παράλληλα όμως θα πρέπει ο έ­
τσι ενδιαφερόμενος να έχει γνώση και των πιο «τεχνικών» έργων του Falk, μιας 
και σ’ αυτά περιέχονται αποσπασματικά επαναδιατυπώσεις της γενικότερης φι­
λοσοφίας του. Τέτοια έργα είναι τα Falk 1961, 1988. Αυτό δε ισχύει κατά μείζονα 
λόγο στο βαθμό που ο ίδιος ο Falk δεν ενδιαφέρθηκε να δημιουργήσει ο ίδιος ένα 
συνεκτικό σώμα κανονιστικής θεωρίας των διεθνών σχέσεων. Ακόμα και τα πιο 
«θεωρητικά» του έργα συνιστούν μάλλον συμπιλήματα απόψεων και αφορισμών.



84 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

μωση του ρόλου των Ηνωμένων Εθνών, με ισχυρότερους περιφε­
ρειακούς θεσμούς και με ανάπτυξη ειδικευμένων καθεστώτων (spe­
cialised regimes) ικανών να αντιμετωπίσουν την αυξανόμενη διε­
θνή αλληλεξάρτηση (interdependence). Στην καλύτερη περίπτωση η 
κατεύθυνση αυτών των μεταρρυθμίσεων θα μπορούσε να οδηγήσει 
σε ένα σύστημα παγκόσμιας διακυβέρνησης (όχι απαραίτητα συ­
γκεντρωτικής). Στη χειρότερη (λιγότερο ριζοσπαστική) περίπτωση 
ο εκπαιδευτικός ρόλος του (διεθνούς) δικαίου θα συντελούσε σε 
μείωση των διεθνών τριβών, αλλά και στη δημιουργία μιας πολιτι­
σμένης («civic») παγκόσμιας πολιτικής κουλτούρας. Οι ιδέες αυ­
τές συνοψίζονται από τον ίδιο τον Falk, ο οποίος υποδιαιρεί τη 
φάση που συζητούμε σε δύο χρονικές υποπεριόδους: Την περίοδο 
1955-1965 κατά την οποία «δεν προέκυψε κάποιο ολοκληρωμένο 
σχέδιο [μεταρρύθμισης]· μάλλον μια διαδικασία δεοντολογικής α­
ξιολόγησης ανελίχθηκε η οποία βασιζόταν έντονα πάνω σε νομικά 
και ηθικά κριτήρια», και την περίοδο του δεύτερου μέσου της δε­
καετίας 1960 κατά την οποία σε συνεργασία με τον Saul Mendl- 
ovitz συντάχθηκε το τετράτομο έργο The Strategy of World Or­
der.25 «Σε αυτούς τους τόμους η έμφαση δίνεται στην ενθάρρυνση 
μιας διαδικασίας σφαιρικής μεταρρύθμισης που ανυψώνει το δί­
καιο και αξίες παγκόσμιας τάξης (ειρήνη, οικονομική ευημερία, 
κοινωνική και πολιτική δικαιοσύνη, και οικολογική ισορροπία) 
πάνω από γεωπολιτικούς υπολογισμούς κρατικού οφέλους».26

Κατά τη δεύτερη φάση της πνευματικής του πορείας, η οποία 
καλύπτει βασικά τη δεκαετία του 1970 και την οποία ονομάζει «δι­
εθνική συνεργασία» (transnational collaboration), ο Falk εγκαταλεί­
πει σταδιακά τον νομικισμό και τον ηθικισμό και αρχίζει να περ­
νά σε ένα στάδιο πολιτικής ενεργοποίησης. Αφ’ ενός ο ίδιος συμ­
μετέχει σε ένα σχετικό think-tank, το World Order Models Project 
(WOMP), αφ’ ετέρου τα γραπτά του αποκτούν ολοένα πολεμικό τό­
νο ή τη χροιά μανιφέστου. Η αλλαγή αυτή της στάσης του πιθανώς 
προέρχεται από τον αντίκτυπο του πολέμου του Βιετνάμ και το 
τότε «επαναστατικό» κλίμα των αμερικανικών πανεπιστημίων. Ό­
πως εξηγεί ο ίδιος, ο πόλεμος του Βιετνάμ, τον οποίο κατήγγειλε 
μέσα από διάφορες πραγματείες,27 είχε καταλυτική επίδραση στη

25. Βλ. R.A. Falk - S.H. Medlovitz (επιμ.), The Strategy of World Order, World 
Law Fund, 1966.

26. Βλ. R.A. Falk, The Promise of World Order..., ό.π., σ. 16-17.
27. Βλ. π.χ. R. Falk, «International Law and the United States Role in the



RICHARD FALK: ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ KAI ΔΙΕΘΝΗΣ ΤΑΞΗ 85

σκέψη του. Κλόνισε την πίστη του προς τον αμερικανικό φιλελευ­
θερισμό και του αποκάλυψε τη γυμνή πραγματικότητα της πολιτι­
κής της ισχύος. Η διαδικασία βέβαια αυτής της αφύπνισης είχε αρ­
χίσει από τη δεκαετία του 1960. Τότε διαμόρφωσε τις πεποιθήσεις 
του για την αναγκαιότητα μιας ουμανιστικής παγκόσμιας μεταρ­
ρύθμισης.28 Η κορύφωση όμως των επιπτώσεων του πολέμου του 
Βιετνάμ φαίνεται πως τον οδήγησε σε πιο ριζοσπαστικές αντιλή­
ψεις. Καίριο σταθμό αυτής της εσωτερικής διεργασίας του αποτε­
λεί το βιβλίο This Endangered Planet,29 όπου προειδοποιεί για τους 
οικολογικούς κινδύνους που απειλούν τη γη και ενισχύουν το αί­
τημα για «σφαιρικές λύσεις». Αλλά παράλληλα εκφράζει και μια 
«επαναστατικότητα», καθώς διατυπώνει την απογοήτευσή του για 
τα κατεστημένα κέντρα λήψης αποφάσεων, τις κρατικές ελίτ, που 
δεν εισακούουν τις συμβουλές του, και μετατοπίζει την ελπίδα του 
σε διεθνικά κινήματα ή νέες, εναλλακτικές, ελίτ. Πιστεύει δηλαδή 
-και εδώ φαίνεται η συνέχεια στις απόψεις του- πως κάποιοι άλ­
λοι φωτισμένοι πρωτοπόροι θα διαδώσουν την παγκόσμια πολιτι­
κή κουλτούρα για να δρομολογηθούν οι δέουσες μεταρρυθμίσεις. 
Εν τω μεταξύ όμως η συμμετοχή πολλών διανοουμένων από τον 
τρίτο κόσμο στο WOMP του δίνει τη δυνατότητα να αντιληφθεί τη 
σημασία του ισχυρού κράτους για τα ευάλωτα νέα κράτη του Τρί­
του Κόσμου και έτσι να μετριάσει τις αντικρατικές πεποιθήσεις 
του που προέρχονταν εν πολλοίς από τον αμερικανοκεντρισμό 
στην προσέγγισή του (ο ίδιος χαρακτηρίζει την τάση του να ερμη­
νεύει τα διεθνή φαινόμενα με βάση τα δεδομένα των ΗΠΑ ως «ε­
παρχιωτισμό»).30 Αυτό προετοιμάζει το έδαφος για τη νέα μετατό­
πιση που θα σημειώσει διανοητικά τη δεκαετία του 1980, πάντα 
στο πλαίσιο όμως του οράματος του.

Έτσι η τρίτη φάση του Falk επιγράφεται «κοινωνικά κινήματα 
και η πάλη για ειρήνη και δημοκρατία». Εδώ από ψυχολογική ά­
ποψη «δηλώνεται» απογοήτευση, εσωστρέφεια και περισυλλογή. 
Το εγχείρημα του μετασχηματισμού της διεθνούς τάξης μέσα από 
διεθνική δραστηριοποίηση αποδεικνύεται ακατόρθωτο. Υπάρχει 
«η συνειδητοποίηση από τους οπαδούς της παγκόσμιας τάξης ότι

Vietnam War», στο συλλογικό έργο The Vietnam War and International Relations, 
Princeton, New Jersey 1968, σ. 362-400.

28. Βλ. R.A. Falk, The Promise of World Order..., ό.π., σ. 1-2.
29. Βλ. R.A. Falk, This Endagered Planet, Random House, 1970.
30. Βλ. R.A. Falk, The Promise of World Order..., ό.π., σ. 18.



86 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

η δυνατότητά τους να ασκήσουν επιρροή πάνω στην πορεία της 
πολιτικής είναι αρκετά οριακή, είτε η έδρα τους είναι Βορράς ή 
Νότος, είτε Ανατολή ή Δύση».31 Έτσι ο Falk προσεγγίζει το κα­
ντιανό αίτημα ότι δεν μπορεί να υπάρξει παγκόσμια δικαιοσύνη 
(ειρήνη, δημοκρατία κλπ.), αν προηγουμένως δεν εκδημοκρατι­
στούν τα μέλη της διεθνούς κοινότητας. Επομένως η εστία των με- 
ταρρυθμιστικών ενδιαφερόντων του μετατοπίζεται στο τοπικό, 
δηλαδή εσωκρατικό, επίπεδο, όπου υποστηρίζει την ανάπτυξη δη­
μοκρατικών δικαιωμάτων. Όμως, καθώς το κράτος συνεχίζει να 
είναι στο στόχαστρό του, απορρίπτει την τυπική έννοια της δημο­
κρατίας (κοινοβούλιο, κόμματα κλπ.) και τάσσεται υπέρ ενός α­
κραίου φιλελευθερισμού. Φτάνοντας να μεταφέρει την ιδέα κά­
ποιων πανανθρώπινων φυσικών δικαιωμάτων από το διεθνές στο 
εσωκρατικό επίπεδο αντιτάσσει στην εξουσία του κράτους τα κοι­
νωνικά δικαιώματα διαφόρων ομάδων (γυναικών, ειρηνιστών, 
μειονοτήτων),32 αλλά και τα δικαιώματα του ατόμου, καλώντας 
για επανοριοθέτηση της υπηκοότητας με τρόπο που θυμίζει αναρ- 
χο-φιλελεύθερους σαν τον Nozick. Αλλά πάνω από όλα οραματί­
ζεται την έλευση ενός «νέου πολιτικού διαφωτισμού» που θα προ- 
κύψει από την παρουσία στην ιστορία μιας προσωπικότητας ανά­
λογης σε μέγεθος των «Βούδα, Ιησού, Γκάντι ή Μάρτιν Λούθερ 
Κινγκ».33 Μιλώντας βέβαια για νέο διαφωτισμό ο Falk μάλλον εν­
νοεί μια νέα πολιτική θρησκεία. Κι αυτό γιατί είναι σαφές ότι ο 
διαφωτισμός με την κλασική του έννοια είναι συνυφασμένος με 
την αποδέσμευση από ανορθολογικά, παραδοσιακά η θρησκευτικά 
στοιχεία, την πίστη στην πρόοδο και την απελευθερωτική δύναμη 
της παιδείας. Αλλά είναι ακριβώς αυτά τα στοιχεία στα οποία, ό­
πως διατείνεται ο ίδιος, έπαυσε πλέον να πιστεύει.34 FI χρήση λοι­
πόν του όρου διαφωτισμός από τον Falk φαίνεται ατυχής, έστω 
και αν δεχτούμε ότι πιθανόν με αυτόν να εννοεί την πλατωνική 
διαδικασία ενόρασης των λίγων εκλεκτών που συλλαμβάνουν τα 
ιστορικά μηνύματα των καιρών, τα οποία όμως δεν μπορούν να 
γίνουν καταληπτά από τις πλατιές μάζες των ανθρώπων με τον 
κριτικό λόγο, αλλά μόνο θρησκευτική πίστη. Όμως στο ζήτημα αυ­
τό θα επανέλθουμε.

31. Στο ίδιο, ο. 22.
32. Στο ίδιο, σ. 23.
33. Στο ίδιο, σ. 31.
34. Στο ίδιο, α. 1-3.



RICHARD FALK: ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ KAI ΔΙΕΘΝΗΣ ΤΑΞΗ 87

Βλέπουμε λοιπόν ότι τα μεταρρυθμιστικά μέσα που επικαλείται 
ο Falk μεταβλήθηκαν σημαντικά στο πέρασμα του χρόνου. Θα 
μπορούσε μάλιστα κανείς να σκεφτεί ότι η πρόσφατη στροφή του 
Falk προς τον ουτοπικό-μυστικιστικό στοχασμό προδίδει το αρχι­
κό μεταρρυθμιστικά του σχέδιο. Πίσω από αυτές τις μεταβολές ό­
μως πιστεύουμε ότι υπάρχει μια σταθερή προσήλωση σε ένα ιδανι­
κό και ότι οι μεταπτώσεις του Falk διέπονται από μια λογική η ο­
ποία μπορεί να γίνει αναγνώσιμη κάτω από το φως της κανονιστι- 
κής-ουμανιστικής παράδοσης. Για την απόδειξη αυτών των ισχυ­
ρισμών έχουμε χρέος λοιπόν να εισέλθουμε πρώτα στην ανάλυση 
της παράδοσης αυτής.

3. Η ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ-ΚΑΝΟΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ: ΑΠΟΠΕΙΡΑ ΓΙΑ 
ΜΙΑ ΣΦΑΙΡΙΚΗ ΠΡΟΣΕΓΓΙΣΗ

Έχουμε ήδη πει ότι η παράδοση αυτή καλλιεργήθηκε πρωταρχικά 
στην αρχαία Ελλάδα, αλλά αναβίωσε σε μεταγενέστερες ιστορικές 
εποχές πάντα με σταθερή αναφορά στα διδάγματα της ελληνικής 
κλασικής σκέψης. Παρά τις επιμέρους διαφορές που σημειώνονται 
στις κατά εποχές αναβιώσεις αυτής της παράδοσης,35 φαίνεται ότι 
η βασική φιλοσοφική αρχή και το κεντρικό αίτημα παραμένουν τα 
ίδια, δηλαδή η σύλληψη μιας ιδεατής πολιτείας που απορρέει από 
την επικοινωνία προικισμένων ατόμων με τη φύση ή το Θεό ή τον 
ορθό λόγο και που χρησιμεύει σαν κριτήριο κριτικής και αλλαγής 
της εκάστοτε παρούσας ανθρώπινης πολιτείας. Αυτή η απαντώμε- 
νη τάση για έκκληση σε κάποιο φυσικό δίκαιο και τον ορθό λόγο 
δίνει προφανώς «το δικαίωμα» σε ένα μελετητή θεωριών για τη

35. Οι διαφορές αυτές δεν είναι βέβαια λίγες. Υπάρχει, για παράδειγμα, μεγά­
λη διαφορά ανάμεσα στο «κοινοτικό» πνεύμα της αρχαιοελληνικής πόλης-κρά- 
τους και το πιο οικουμενικό πνεύμα του μεσαιωνικού Αυγουστίνου ή το κατ’ εξο­
χήν κοσμοπολίτικο πνεύμα των διαφωτιστών. Υπάρχει επίσης διαφορά ανάμεσα, 
για παράδειγμα, στο κλασικό ιδεώδες της συμμετοχικής πόλης-κράτους και στις 
μετακλασικές συλλήψεις του «αγαθού ποιμένα» (βλ. Π. Κιτρομήλίδης, «Το πρότυ­
πο της Αθηναϊκής Δημοκρατίας ως πολιτικό ιδεώδες στη μετακλασική εποχή», 
στο Δημοκρατία και κλασική παιδεία, έκδοση Υπουργείου Πολιτισμού, 1985, σ. 
15-26). Εντούτοις φαίνεται, όπως έχει επισημάνει ο καθηγητής Π. Κιτρομηλίδης, 
ότι πίσω από τις διαφορετικές αυτές διατυπώσεις (απόρροια συγκεκριμένων ι­
στορικών αιτημάτων) διακρίνεται ένα κοινό ιδεότυπο που συνέχει διαχρονικά 
την ουμανιστική-κανονιστική παράδοση ή παράδοση του πολιτικού ουμανισμού. 
Η ανάλυσή μου βασίζεται ακριβώς σε αυτή την παραδοχή.



88 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

«μελλοντική παγκόσμια τάξη», τον R. Cox, να ονομάσει τις μετα­
κλασικές εκδοχές της εν λόγω παράδοσης «φυσική-ορθολογική 
προσέγγιση» (the natural-rational approach).36 Πιστεύοντας ότι η 
προσέγγιση αυτή αναπαράγεται σήμερα και βρίσκει εφαρμογή από 
ορισμένους στοχαστές στη θεωρία των διεθνών σχέσεων -μέσω 
της αναζήτησης της άριστης διεθνούς τάξης- ανατρέχει στις ρίζες 
της και αποδίδει συμπυκνωτικά τις κυρίαρχες δοξασίες της. Πι­
στεύουμε ότι με αφετηρία τον Cox θα μπορέσουμε να παρουσιά­
σουμε σε γενικό επίπεδο ένα είδος «μανιφέστου» της παράδοσης 
που μας απασχολεί, ούτως ώστε στη συνέχεια να επιβεβαιώσουμε 
και να διευρύνουμε τα εξαγόμενα συμπεράσματα με αναφορά στα 
πρώτα θεμέλια της παράδοσης, όπως τέθηκαν στην Αρχαία Ελλάδα.

Υπάρχει λοιπόν το αίτημα της διά του ορθού λόγου σύλληψης 
της άριστης πολιτείας. Αυτό συμβαίνει γιατί χάρις σε ένα θεώρημα 
δυϊσμού η αληθινή φύση των ανθρώπων και των (πολιτειακών) 
θεσμών τους αποκρύπτεται και διαφέρει από την εξωτερική εμφά­
νιση και εκδήλωσή τους. Η αληθινή φύση γίνεται αντιληπτή μόνο 
με το λόγο, είναι μοναδική, αποκαλύπτεται σε λίγους εκλεκτούς 
και χρησιμεύει ως αξιολογικό κριτήριο των ανθρώπινων πράξεων 
και θεσμών που παρεκκλίνουν (από τον ορθό λόγο). Η ιστορία δεν 
είναι παρά μια σειρά από ατελείς προσπάθειες να προσεγγιστεί το 
ιδανικό που επιτάσσει ο λόγος και αυτό ανεξαρτήτως τόπου και 
χρόνου. Ο λόγος διεκδικεί παγκοσμιότητα και διαχρονικότητα, οι 
άνθρωποι ανεξαιρέτως μετέχουν (ατελώς) του ίδιου λόγου και ε­
πομένως η ουσιαστική ανθρώπινη φύση είναι ενιαία και παγκό­
σμια. Το αξιολογικό κριτήριο εντέλει είναι αυτή η αληθινή και ου­
σιαστική ανθρώπινη φύση που είναι ενιαία και παγκόσμια. Έτσι 
προκύπτει, με τα λόγια του Cox, «το δεοντολογικό καθήκον του 
σχεδιασμού πολιτειών που να είναι συνεπείς με την ορθολογική 
φύση του ανθρώπου».37 Αλλά παράλληλα με το καθήκον της χάρα­
ξης της ορθής/άριστης πολιτείας η πίστη στην κοινότητα της αν­
θρώπινης φύσης, μέσω του λόγου, καλεί σε ένα βαθύτατο ουμανι- 
σμό: το ξεπέρασμα των διαφορών που χωρίζουν τους ανθρώπους 
(και μάλιστα διαφορετικών πολιτειών) και την πίστη στη δυνατό­
τητα διανθρώπινης και διαπολιτιστικής επικοινωνίας. Όπως το 
θέτει ο Leo Strauss:

36. Βλ. R.W. Cox, «On Thinking about Future World Order», στο World Polîtes, 
τόμ. 28, αρ. 2, Ιανουάριος 1976, σ. 177.

37. 2Υο lóto, σ. 178.



RICHARD FALK: ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ KAI ΔΙΕΘΝΗΣ ΤΑΞΗ 89

«Στοχαζόμενος κανείς πάνω στο τι σημαίνει να είναι ένα αν­
θρώπινο ον οξύνει τη συνειδητοποίησή του για ό,τι είναι κοινό 
σε όλα τα ανθρώπινα όντα, αν και σε διαφορετικούς βαθμούς, 
και για τους σκοπούς προς τους οποίους όλα τα ανθρώπινα ό­
ντα κατευθύνονται από το γεγονός ότι είναι ανθρώπινα όντα. 
Υπερβαίνει κανείς τον ορίζοντα του απλού πολίτη/υπηκόου - 
κάθε είδους τοπικισμού (sectionalism)- και γίνεται πολίτης του 
κόσμου... Μπαίνει κανείς στον πειρασμό να πει ότι το να είσαι 
απάνθρωπος είναι το ίδιο με το να είσαι ανεπίδεκτος μαθήσε- 
ως, να είσαι ανίκανος ή απρόθυμος να ακούσεις άλλα ανθρώπι­
να όντα».38

Στο εδάφιο αυτό εκτός από τη διακήρυξη του ουμανισμού προ­
βάλλει και το πρότυπο του συνειδητοποιημένου και φωτισμένου 
παιδαγωγού, που αποτελεί ένα ακόμα συστατικό της συζητούμε- 
νης παράδοσης. Οι λίγοι εκλεκτοί που φωτίστηκαν από το λόγο έ­
χουν χρέος να εκπαιδεύσουν τους άλλους και μάλιστα τους κυβερ­
νήτες. Στο επίπεδο της θεωρίας ή της κοινωνικής επιστήμης ο ρό­
λος τους είναι να κατασκευάσουν έναν ιδεατό τύπο (blueprint) της 
άριστης πολιτείας και να συμβουλεύσουν για την «αρχιτεκτονική» 
προσέγγισης αυτού του ιδεώδους.39 Στο επίπεδο της πρακτικής ο 
ρόλος τους είναι να δώσουν στην πολιτεία τους δέοντες νόμους 
που θα πραγματώσουν την καλή πολιτεία. Αλλά τελικά οι δύο ρό­
λοι συμπλέκονται καθώς, σε τελευταία ανάλυση, «η πολιτική επι­
στήμη (θα πρέπει να είναι) πρακτική συμβουλή προς τους κυβερ­
νήτες, δηλαδή η δεξιότητα του να δίνει κανείς τους σωστούς νό­
μους, νόμους που αντέχουν».40 Αυτό δε παρέχει τη βάση για τους 
σύγχρονους υπέρμαχους της συζητούμενης παράδοσης να επικρί­
νουν έντονα το θετικισμό της σύγχρονης κοινωνικής επιστήμης 
που έχει εγκαταλείψει το σκοπό της ηθικής βελτίωσης της κοινω­
νίας για χάρη της ουδετερότητας και του σχετικισμού με αποτέλε­
σμα την απομάκρυνση από την πραγματική πολιτική ζωή.41

Αλλά γιατί αυτή η επιμονή στους λίγους εκλεκτούς νομοθέτες;

38. Βλ. L. Strauss, The Rebirth of Classical Political Rationalism: An Introdu­
ction to the Thought of Leo Strauss; Essays and Lectures by L. Strauss selected and 
introduced by T.L. Pangle, University of Chicago Press, Σικάγο - Λονδίνο 1989, σ. 
7.

39. Στο tôt ο, σ. 53,56.
40. Στο ίδιο, σ. 50.
41. Στο ίδιο.



90 ΔΗΜΗ'ΓΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

Η απάντηση στο ερώτημα αυτό προκύπτει από την κατανόηση της 
άποψης για την κοινωνική αλλαγή που πρεσβεύει η συζητούμενη 
παράδοση. Η άποψη για τη διατήρηση της καλής πολιτείας διαπνέ- 
εται από το φόβο της απώλειας και της παλινδρόμησης σε μορφές 
παρακμής ή καλύτερα σε έναν φαύλο κύκλο κακών πολιτευμάτιον 
από όπου η έξοδος είναι σχεδόν αδύνατη. Όπως εύστοχα επιση­
μαίνει ο Cox, «Ένα κυκλικό μοντέλο ιστορικής διαδικασίας αντι­
στοιχεί σε αυτή την προσέγγιση. Οι πολιτείες τείνουν προς το ιδε­
ώδες όταν είναι εξοπλισμένες με δημιουργική ενέργεια ή virtù- τέ­
τοιες ευτυχείς περίοδοι ακολουθούνται από φάσεις προοδευτικής 
διαφθοράς των πολιτικών δομών καθώς αυτή η ζωτική ενέργεια α­
χρηστεύεται από μια υποταγή του δημόσιου πνεύματος (civic spi­
rit) στην επιδίωξη ιδιοτελών συμφερόντων».42 Αυτή δε η πλήρης 
φόβου σύλληψη του παρόντος και η εκφραζόμενη αδυναμία μπρο­
στά στα τεκταινόμενα δημιουργεί, πιστεύω, την ανάγκη εκλογικευ- 
τικής μετάθεσης: αφ’ ενός με την κατασκευή ενός ιδεώδους με 
στοιχεία παρμένα από ένα μακρινό χρυσό παρελθόν (π.χ. Αρχαία 
Ελλάδα) και αφ’ ετέρου με την πίστη στην ανάγκη έλευσης μιας ε­
ξαιρετικής ιστορικής προσωπικότητας, ενός «ηρωικού νομοθέτη», 
που με τη δύναμη που θα αντλεί από το Λόγο θα είναι σε θέση να 
σπάσει τον φαύλο κύκλο της διαφθοράς και να επιβάλει σιδηρούς 
(αλλά και δίκαιους) νόμους.43

Ένα άλλο ερώτημα που έμεινε αναπάντητο και στο οποίο πρέ­
πει να απαντήσουμε προκειμένου να ολοκληρωθεί η παρουσίαση 
της ουμανιστικής-κανονιστικής παράδοσης αφορά το περιεχόμενο 
του ιδεώδους, δηλαδή το είδος της άριστης πολιτείας και το πώς 
πρέπει αυτή να δομηθεί. Στην ιστορία της κανονιστικής πολιτικής 
θεωρίας οι απαντήσεις ποικίλλουν ανάλογα με τα αιτήματα και 
τις συγκυρίες κάθε εποχής. Πάντως, είτε προκρίνεται μοναρχική 
είτε δημοκρατική αρχή, φαίνεται πως κοινός άξονας παραμένει η

42. Βλ. R.W. Cox, «On Thinking about Future World Order...», ό.π., a. 178.
43. Η ιδέα του «ηρωικού νομοθέτη» και η αναπόληση του χρυσού παρελθό­

ντος, από το οποίο αντλείται τελικά η ηρωική αυτή φιγούρα, απαντά στη νεότερη 
πολιτική κανονιστική σκέψη στον Μακιαβέλλι και στον Ρουσσώ. Οπως εξηγεί ο 
Π. Κιτρομηλίδης, οι ιδέες αυτές είναι ξένες προς το πνεύμα των θεμελιωτών του 
ατομικιστικού φιλελευθερισμού, τον Χομπς και τον Λοκ, οι οποίοι «είχαν προ­
βάλει μια συστηματικά αντιηρωική πολιτική ηθική» λόγω των «εργαλειακών» α­
ντιλήψεων τους για το ρόλο της εξουσίας, της έλλειψης πίστης δηλαδή στην ηθική 
αποστολή των κυβερνώντων (βλ. Π. Κιτρομηλίδης, Νεότερη πολιτική θεωρία, 
Σάκκουλας, Αθήνα-Κομοτηνή 1992, σ. 69-71).



RICHARD FALK: ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ KAI ΔΙΕΘΝΗΣ ΤΑΞΗ 91

πίστη στην αρμονία του όλου προς το συστατικά του μέρη και η 
προσήλωση στο νόμο και στο δημόσιο πνεύμα (civic spirit).44 Η ε­
φαρμογή αυτών των αρχών εκφράζεται από τον Δάντη (De Mo­
narchia) ο οποίος οραματίστηκε μια ευρύτερη χριστιανική πολι­
τεία, αλλά ιδιαίτερα από τον Kant. Ο τελευταίος στο γνωστό του 
δοκίμιο «Διηνεκής ειρήνη» θεώρησε προϋπόθεση της άριστης διε­
θνούς τάξης την ύπαρξη δημοκρατικής μορφής διακυβέρνησης σε 
κάθε κράτος εννοώντας με αυτό διακυβέρνηση συνταγματική, α­
ντιπροσωπευτική και προσηλωμένη στο νόμο και στο δίκαιο.45 Για 
τους πιο ρεαλιστές όμως της παράδοσης με προεξάρχοντα τον 
Μακιαβέλλι,46 το δημοκρατικό ιδανικό παραπέμπεται στο μέλλον. 
Επειδή πιστεύεται ότι η ουσιώδης προϋπόθεση της άριστης πολι­
τείας είναι η ορθολογική-πολιτισμένη (civic) πολιτική κουλτούρα, 
όταν η διαφθορά της παρούσας πολιτικής κοινωνίας καθιστά αδύ­
νατη την άμεση ύπαρξη αυτής της προϋπόθεσης, η έμφαση δίνεται 
στην καλλιέργεια της κατάλληλης πολιτικής κουλτούρας (ενδεχο­
μένως παρά στην άμεση θεσμική μεταρρύθμιση). Δεδομένης δε της 
ανωριμότητας των ανθρώπων να δεχτούν συνειδητά τους δημο­
κρατικούς κανόνες, το καλύτερο που έχει να κάνει ο «ο Ηγεμό­
νας» είναι να βελτιώσει τα κοινωνικά ήθη με την καλλιέργεια ενός 
«κοινωνικού μύθου» η μιας «πολιτικής θρησκείας».47 Βέβαια το ε-

44. Η ακριβής μετάφραση του όρου «civic» παρουσιάζει δυσχέρειες. Καθώς 
συχνά συνοδεύει το ουσιαστικό κοινότητα (community), η έννοια του αναφέρεται 
σε έναν τύπο πολιτισμένης, εξανθρωπισμένης, ορθολογικής κοινότητας σε αντίθε­
ση προς αρχαϊκές, παραδοσιακές, ανορθολογικές, εμφορούμενες από δεσμούς αί­
ματος κοινότητες.

45. Βλ. Immanuel Kant, «Perpetual Peace: A Philosophical Scetch», στο H. 
Reiss (επιμ.), Kant’s Poitical Writings, Cambridge 1970, σ. 93-130, και R.W. Cox, 
«On Thinking about Future World Order...», ό.π., σ. 184-185.

46. Η καταγγελία του πολιτικού «μακιαβελλισμού» από ουμανιστές στοχαστές 
(και από τον ίδιο τον Falk φυσικά) δε σημαίνει απαραίτητα τον εξοστρακισμό του 
στοχαστή Μακιαβέλλι από τη συζητούμενη παράδοση. Η άντληση ιδεωδών από 
την Αρχαία Ελλάδα (Σπάρτη) και Ρώμη, η πίστη στον Ρίγεμόνα και άλλα στοιχεία 
της σκέψης του τον τοποθετούν στο πνεύμα της κανονιστικής παράδοσης. Όμως 
είναι αλήθεια ότι από ένα σημείο και πέρα ο μακιαβελλισμός του Μακιαβέλλι τον 
στρέφει άμεσα προς τον πολιτικό ρεαλισμό.

47. Όπως εξηγεί ο Π. Κιτρομηλίδης, «η έννοια της πολιτικής θρησκείας σημαί­
νει τη χρήση του θρησκευτικού συναισθήματος και των αρχέγονων φόβων του α­
γνώστου που το συνοδεύουν, για την καλλιέργεια του κατάλληλου πολιτικού κλί­
ματος που θα προσδώσει λειτουργικότητα στους θεσμούς». Αλλά αυτό δε σημαί­
νει απλώς την πολιτική χρήση της θρησκείας ή τουλάχιστον της χριστιανικής θρη­
σκείας. Κατά την αντίληψη του Μακιαβέλλι αλλά και του Ρουσσώ, ο οποίος επί-



92 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

πιχείρημα αυτό ανοίγει το δρόμο προς την κοινωνική μηχανική, το 
λαϊκισμό ή και την τυραννία, αλλά αυτό θα το συζητήσουμε αργό­
τερα.

Γυρίζοντας τώρα στις ρίζες της παράδοσης, τον αρχαιοελληνι­
κό ουμανισμό, μπορούμε πράγματι να εντοπίσουμε το λίκνο των 
ιδεών που εκθέσαμε Είναι γνωστό ότι για τους αρχαίους Έλληνες 
το δέον και το είναι συμφύρονται. Η επιστήμη της πολιτικής που 
ανέπτυξαν δεν νοούνταν παρά σαν δεοντολογική συμβουλή ως 
προς την ηθική βελτίωση της πολιτείας σύμφωνα με ένα ορθολογι­
κό ιδανικό.* 48 Την ιδέα της επικοινωνίας των εκλεκτών με τον ορθό 
λόγο τη βλέπουμε έντονα στους πλατωνικούς διαλόγους, όπου ο 
Σωκράτης επιζητεί τη βελτίωση της τότε Αθηναϊκής Δημοκρατίας 
επικαλούμενος αρχές φυσικού δικαίου, ο δε Πλάτων επιδιώκει την 
πραγμάτωση του ίδιου ιδανικού με τους φωτισμένους βασιλείς-φι- 
λοσόφους. Ο Πλάτων επίσης αναπτύσσει την ανάγκη εκπαίδευσης 
των πολιτών μέσω ενός κοινωνικού μύθου, των «ευγενών ψευ­
δών»,49 γιατί η απαιδευσία τους τους κάνει να μοιάζουν με ζώντες 
σε σπήλαιο, η δε απότομη επαφή τους με ένα ανώτερου είδους σύ­
στημα θα ήταν σαν αιφνίδιο ύστερα από αιώνες σκότους κοίταγμα 
του ήλιου.50 Η ιδέα της αρμονίας του όλου προς τα μέρη φαίνεται 
πάλι στην αρμονική πολιτεία του Πλάτων που αποτελεί συνέχεια 
της φιλοσοφίας του για την αρμονία της ψυχής. Και εδώ παράλλη­
λα φαίνεται καθαρά ότι το κριτήριο της άριστης πολιτείας είναι η 
ανθρώπινη φύση, κάτι που για τους σοφιστές εκφράστηκε με το 
γνωμικό «πάντων χρημάτων μέτρον άνθρωπος». Αλλά η ανθρω­
ποκεντρική φιλοσοφία των αρχαίων Ελλήνων —συστατικό του ου-

σης ανέπτυξε στους νεότερους χρόνους αυτή την ιδέα, υφίσταται η ανάγκη για την 
εξεύρεση των κατάλληλων εκείνων θρησκευτικών δοξασιών και μύθων πού θα το­
νώνουν την ενότητα και τον πατριωτισμό των πολιτών. Ο χριστιανισμός ως κατε­
στημένη θρησκεία, κατ’ αυτούς τους στοχαστές, οδηγώντας στον αναχωρητισμό 
και την παθητικότητα, δεν ήταν ικανός να εκπληρώσει αυτούς τους στόχους (βλ. 
Π. Κιτρομηλίδης, Νεότερη πολίτική θεωρία, ό.π., σ. 70).

48. Βλ. L. Strauss, The Rebirth of Classical Political Rationalism..., ό.π., σ. 50.
49. Βλ. Πολιτεία 414b-c, Πλάτωνος Πολιτεία, μετάφρ. I. Γρυπάρη, εκδ. I. Ζα- 

χαρόπουλος, τόμ. Α ', σ. 246-248. Για μια κριτική ανάλυση βλ. Κ. Πόππερ, Η α­
νοιχτή κοινωνία καί οι εχθροί της, τόμ. 1, μετάφρ. Ε. Παπαδάκη, Δωδώνη, Αθήνα 
1980, σ. 234.

50. Βλ. Πολιτεία 514a-b, Πλάτωνος Πολιτεία, ό.π., τόμ. Β',σ. 498. Βλ. επίσης 
Κ. Τσάτσος, Η κοινωνική φιλοσοφία των Αρχαίων Ελλήνων, Εστία, Αθήνα 1980, 
σ. 118-121.



RICHARD FALK: ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ ΚΑΙ ΔΙΕΘΝΗΣ ΤΑΞΗ 93

μονισμού τους- εκφράζεται και με την ιδέα που αναπτύσσεται 
στον «Επιτάφιο» του Θουκυδίδη. Πεμπτουσία της δημοκρατίας εί­
ναι, κατά τον Περικλή, η προσωπικότητα και αξιοπρέπεια του α­
τόμου μέσα σε μια δημοκρατική πολιτεία για την οποία αξίζει κα­
νείς να ζει, να συμμετέχει, αλλά και να πεθαίνει.51 Όσο για την πί­
στη στον ιστορικό νομοθέτη αυτή δεν αντανακλάται απλώς στο 
θαυμασμό για τον Λυκούργο και τον Σάλωνα. Πρόκειται για τρό­
πο πολιτικής ζωής και καθώς επισημαίνει ο J. Sartori το αρχαιοελ­
ληνικό πολιτικό σύστημα δεν είναι παρά «αρχή των νομοθετών» 
(rule by legislators).52

Ιδιαίτερη μνεία όμως θα πρέπει να γίνει για τη φιλοσοφία των 
αρχαίων Ελλήνων περί κοινωνικής αλλαγής. Συνηθίζουμε, όταν 
μιλούμε για την ελληνική αρχαιότητα, να φέρουμε στο νου μας 
σχεδόν αποκλειστικά τον «χρυσούν αιώνα» με τα εντυπωσιακά 
του πολιτικά, πνευματικά και καλλιτεχνικά επιτεύγματα. Όμως, 
όπως αποκάλυψαν σύγχρονοι ελληνιστές, κάτω από τη στιλπνή 
αυτή επιφάνεια και πριν από την έλευση του πολιτιστικού κολο- 
φώνα ελλοχεύανε ο φόβος του χάους και το παράλογο.53 Και εδώ 
εν παρόδω καλό είναι να έχουμε υπόψη μας τη σοφή υπενθύμιση 
του Nietzsche, που είπε ότι «όποιος τυχόν έκτισε σε κάποια στιγμή 
έναν “νέο παράδεισο” βρήκε τη δύναμη να το κάνει μόνο μέσα στη 
δική του κόλαση».54 «Η κόλαση» των αρχαίων Ελλήνων και οι 
βιωμένοι φόβοι του χάους προήλθαν από μια μακρά μεταβατική 
πορεία σημαδεμένη από πολέμους και κοινωνικές και πολιτικές α­
ναταραχές. Το φτάσιμο στον χρυσό αιώνα ήταν ένα σημείο ισορ­
ροπίας, μια ευτυχής περίοδος, που όμως ήταν κάτι το εύθραυστο, 
όπως άλλωστε αποδείχθηκε και μετέπειτα με τους Πελοποννησια- 
κούς πολέμους. Δεν ήταν λοιπόν τυχαία η απαντώμενη και εδώ 
φοβία για την κοινωνική σταθερότητα και αλλαγή όπως αποκρυ­
σταλλώθηκε και διαμορφώθηκε σε θεωρία από τους έλληνες στο­
χαστές.

51. Βλ. Π. Κιτρομηλίδης, «Το πρότυπο της Αθηναϊκής Δημοκρατίας...», ό.π., 
σ. 16.

52. Βλ. J. Sartori, «Liberty and Law», στο K.S. Templeton (επιμ.), The 
Politicization of Society, Liberty Press, Indianapolis 1979, a. 269.

53. Βλ. E.R. Dodds, Οι Έλληνες και το παράλογο, μετάφρ. Γ. Γιατρομανωλά- 
κης, Μ. Καρδαμίτσα, Αθήνα 1978.

54. Βλ. F. Nietzsche, On the Genealogy of Morals and Ecce Homo, μετάφρ. και 
έκδοση W. Kaufmann και R. Hollingdale, Vintage Books, Νέα Υόρκη 1969, σ. 115.



94 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

Έτσι το αρχαιοελληνικό δράμα55 απηχώντας τους φόβους των 
ανθρώπων καθιστά κεντρικό θέμα του την τραγωδία της ανθρώπι­
νης ύπαρξης, ατομικής και κοινωνικής. Οι ανθρώπινες συγκρού­
σεις, διδάσκει, οφείλονται στην υπέρβαση/παράβαση του μέτρου 
που υπαγορεύει ο θεός, ο λόγος, η φύση, κάτι που οδηγεί στην αν­
θρώπινη αλαζονεία, την «ύβρι». Η συμφιλίωση με το μέτρο αυτό, 
δηλαδή ο επαναπροσδιορισμός της συμπεριφοράς σύμφωνα με τα 
κριτήρια που θέτει ο λόγος είναι η λύση της τραγωδίας. Προβάλλει 
λοιπόν και εδώ η ιδέα της κρίσης και διόρθωσης των ανθρώπινων 
πράξεων και θεσμών που βρίσκονται στον ολισθηρό δρόμο της 
παρακμής, της παρέκκλισης δηλαδή από ένα ορθολογικό πρότυπο, 
με βάση το πρότυπο αυτό. Όμως η λύση της τραγωδίας δεν είναι 
εύκολη. Η ύβρις έχει θέσει σε κίνηση μια διαδοχή άλλων ύβρεων 
με αποτέλεσμα ένα κλειστοφοβικό αδιέξοδο. Τη λύση της τραγω­
δίας τη δίνει ο «από μηχανής θεός», μια έξωθεν παρέμβαση, που 
θα πρέπει, πιστεύω, να ερμηνευτεί ως η παρέμβαση μιας εξέχου- 
σας προσιυπικότητας κατά τα πρότυπα της συξητούμενης παράδο­
σης.

Βέβαια η μεταφορά αυτών των ιδειόν στο καθαρά πολιτικό επί­
πεδο γίνεται από τους φιλοσόφους. Ο Πλάτων αναπτύσσει τη θεω­
ρία της διαδοχικής παρακμής των πολιτειών για την οποία ευθύ- 
νεται μια αλληλουχία ύβρεων, δηλαδή η κυριαρχία της αρπακτικής 
συμπεριφοράς ατόμων ή ομάδων που ορέγονται την εξουσία ή τον 
πλούτο.56 Ο από μηχανής θεός εδώ που θα σπάσει τον κύκλο της 
διαφθοράς θα είναι η ιστορική προσωπικότητα που όντας λογο- 
κρατούμενη θα εκπαιδεύσει τους «βασιλείς-φιλοσόφους» και θα ε- 
γκαθιδρύσει την αριστοκρατική πολιτεία (πολιτεία των αρίστιυν). 
Θεωρία της παρακμής των πολιτευμάτων αναπτύσσει ως γνωστόν 
και ο Αριστοτέλης. Στον τελευταίο όμως, όπως επίσης και στον 
«Επιτάφιο» του Θουκυδίδη, η άριστη πολιτεία είναι πιο δημοκρα­
τική και συμμετοχική.

Βλέπουμε λοιπόν τη συνέχεια των κεντρικών ιδεών που παρου­
σιάζεται ανάμεσα στην αρχαιοελληνική και τις μετακλασικές εκδο­
χές της κανονιστικής παράδοσης. Η κεντρική θέση όμως που κατέ­
χουν στην πρώτη η έννοια της τραγωδίας σε ασταθείς μεταβατικές

55. Η ανάλυση εδώ αντλεί από τις πανεπιστημιακές παραδόσεις του Π. Κιτρο- 
μηλίδη και ιδιαίτερα από την «πολιτική ανάγνωση» της Αντιγόνης και άλλων 
τραγωδιών.

56. Βλ. Πολιτεία 546a-569b, Πλάτωνος Πολιτεία, ό.π.



RICHARD FALK: ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ KAI ΔΙΕΘΝΗΣ ΤΑΞΗ 95

περιόδους της ιστορίας και η φιλοσοφία του μέτρου δίνει έναν ξε­
χωριστό τόνο και μας βοηθά ιδιαίτερα στο να προσεγγίσουμε πε­
ρισσότερο το αίτημα του Falk.

4. Η ΚΑΤΑ FALK ΕΚΔΟΧΗ ΤΗΣ ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗΣ-ΚΑΝΟΝΙΣΤΙΚΗΣ 
ΠΑΡΑΔΟΣΗΣ

Μπορούμε τώρα να ανακατασκευάσουμε ερμηνευτικά τις απόψεις 
του Richard Falk και να αποδώσουμε σφαιρικά ό,τι προκύπτει ως 
μεταφορά των κανονιστικών ιδεών στη σύγχρονη διεθνή πραγμα­
τικότητα. Καθώς έχουμε ήδη εκθέσει τα κύρια σημεία της διδασκα­
λίας του, θα προσπαθήσουμε να αποφύγουμε περιττές επαναλή­
ψεις και αντ’ αυτού να παράσχουμε καίριες τεκμηριώσεις της ανά­
λυσής μας.

Ως σύγχρονος αναβιωτής της κανονιστικής παράδοσης και σε 
ανάλογο τόνο με τον Leo Strauss ο Falk καταγγέλλει τη θετικιστική 
κοινωνική επιστήμη που βρίσκει εφαρμογή και στο πεδίο των διε­
θνών σχέσεων. Η επιστήμη των διεθνών σχέσεων, καθώς είναι 
προσκολλημένη στην «αντικειμενική» μελέτη του κρατούντος 
«κρατικού συστήματος» και στον συνυφασμένο με αυτό «ρεαλι­
σμό», καταλήγει να είναι μια επιστήμη που καθαγιάζει το status 
quo των σύγχρονων διεθνών σχέσεων. Έτσι όμως αποκόπτεται α­
πό μια πραγματικότητα που την ξεπερνά (πυρηνικά όπλα, οικολο­
γικά προβλήματα κλπ.) και που θέτει προβλήματα αξιολογικής 
κρίσης και μεταρρυθμιστικής πρότασης σε παγκόσμιο επίπεδο. 
Συνάγεται λοιπόν ότι «η κυρίαρχη επιστήμη των διεθνών σχέσεων 
είναι ελαττωματική πάνω απ’ όλα γιατί έχει χάσει την ικανότητα 
να εγείρει τα σωστά ζητήματα».57 Προβάλλει λοιπόν το αίτημα για 
μια κανονιστική επιστήμη των διεθνών σχέσεων («normative inter­
national relations»), η οποία θα αναζητήσει ένα πρότυπο άριστης 
διεθνούς πολιτείας και με βάση αυτό θα επιχειρήσει να προτείνει 
την αρχιτεκτονική προσέγγισής του:

«Οι φιλοδοξίες των κανονιστικών διεθνών σχέσεων περιλαμβά­
νουν διάγνωση του παρόντος, προβολή στο μέλλον και ανακά­
λυψη του δημιουργικού χώρου μέσα από τον οποίο το προβλε- 
φθέν μέλλον μπορεί να έλθει σε μεγαλύτερη εγγύτητα προς το

57. Βλ. R.A. Falk, The End of the World Order..., ό.π., σ. 13.



96 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

προτιμώμενο μέλλον. Κατά συνέπεια απασχολούνται με ζητή­
ματα μεθόδου και ουσίας όπως επίσης και με τη μετάφραση της 
σκέψης σε δράση με τη διαμεσολάβηση αξιών παγκόσμιας τά­
ξης».58
Το πρότυπο αυτό αντλείται από και είναι συνεπές με το μέτρο 

που δίνει η ορθολογική και ενιαία (παγκόσμια) ανθρώπινη φύση:

«[Το μεταρρυθμιστικό σχέδιο] πρέπει να φαίνεται συνεπές με 
τα προφανή σύνορα της ανθρώπινης φύσης... Υπάρχει η σοβα­
ρή συνειδητοποίηση τώρα ότι ο προορισμός της ζωής στη γη εί­
ναι κοινός πέρα από φυλές, τάξεις, έθνη και φύλα. Τέτοια συσ- 
σωρευμένη εμπειρία ενότητας ή ακόμα και αλληλεγγύης... πα­
ρέχει το έδαφος για την ενδυνάμωση της παγκόσμιας ενότη­
τας».59
Όμως η συνειδητοποίηση της κρίσης και η έξοδος από αυτήν 

προσκρούει στην κατεστημένη ρεαλιστική σκέψη που τυφλώνει 
τους κυβερνήτες των κρατών και μέσω αυτών τους λαούς. Η συ- 
νειδητοποίηση είναι το αποτέλεσμα υπερβατικής σκέψης «ως πη­
γής έμπνευσης και ενέργειας»60 εξαιρετικών προσωπικοτήτων ή 
και φωτισμένων κοινωνικών δυνάμεων (νέων εναλλακτικών ελίτ) 
«φορέων νέων αξιών και ανανεωτικών πολιτικιάν δυνατοτήτων».61 
Στην πρώτη φάση της πνευματικής πορείας του Falk, οπότε και η 
πίστη στη δύναμη του νόμου (του διεθνούς δικαίου) να αλλάξει 
την (παγκόσμια) κοινωνία ήταν ισχυρή, το ιδεώδες της εξαιρετικής 
προσωπικότητας ενσάρκωνε ο πατέρας του διεθνούς δικαίου, ο 
Hugo Grotius. Ο Grotius ήταν πραγματικά ένας ιστορικός νομοθέ- 
της, μια προσωπικότητα που διέγνωσε τα αιτήματα του μεταφεου- 
δαρχικού κόσμου και τα ενσωμάτωσε σε ένα νέο νομικό δόγμα 
που αποτέλεσε τη βάση μιας νέας για εκείνη την εποχή διεθνούς 
τάξης. Επρόκειτο δηλαδή για:

«εξέχοντα οραματιστή... του οποίου η ζωή στα τέλη του δέκα­
του έκτου, αρχές δέκατου έβδομου αιώνα συνέπεσε με την κορυ- 
φούμενη φάση της μακράς μετάβασης από την παλιά φεουδαρ­
χική τάξη στη νέα τάξη των κυρίαρχων κρατών».62
58. Στο ίδιο, ο. 16.
59. Βλ. R.A. Falk, The Promise of World Order..., ό.π., a. 27.
60. Βλ. R.A. Falk, The End of the World Order..., ό.π., σ. 79.
61. Βλ. R.A. Falk, The Promise of World Order..., ό.π., a. 27.
62. Βλ. R.A. Falk, The End of the World Order..., ό.π., σ. 26.



RICHARD FALK: ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ KAI ΔΙΕΘΝΗΣ ΤΑΞΗ 97

Στη συνέχεια η αναπόληση ενός ευτυχούς παρελθόντος μεταφέ- 
ρεται αναλογικά στο παρόν. Μια ανάλογης έντασης μετάβαση, «η 
διαλεκτική αλληλεπίδραση» ανάμεσα στον κόσμο που κτίστηκε με­
τά τη συνθήκη της Βεστφαλίας (1648), την τάξη δηλαδή των κυ­
ρίαρχων κρατών, και τον σημερινό κόσμο της αυξανόμενης υπερε- 
θνικότητας63 συνιστά την τραγωδία της εποχής μας και θέτει το αί­
τημα ενός σημερινού ιστορικού νομοθέτη. Όμως, καθώς είδαμε, 
στη συνέχεια ο Falk έχασε την πίστη του στη δύναμη των νομικών 
μεταρρυθμίσεων και εναπέθεσε τις ελπίδες του σε πρωτοπόρα κοι­
νωνικά κινήματα, αλλά και σε εξαιρετικές προσωπικότητες μυστι­
κιστικής υφής. Αυτή όμως η μετατόπιση από το πρότυπο του λογί- 
ου του διεθνούς δικαίου σε πιο μεταφυσικά και ίσως περιθωριακά 
πρότυπα, μετατόπιση που μου φαίνεται ότι αντανακλά την αλλαγή 
status που δοκίμασε και ο ίδιος, καθώς από εγνωσμένης αξίας διε- 
θνολόγος μετέπεσε σε κήρυκα των παρυφών της αμερικανικής δη­
μόσιας ζωής, δε μετρίασε καθόλου τη σταθερή πίστη στην ανάγκη 
της ενόρασης και της εγρήγορσης. Αλλά η εμπειρία της προδοσίας 
των οραμάτων του, η διαιώνιση δηλαδή του φαύλου κύκλου της 
διεθνούς αναρχίας, όπως την αντιλαμβάνονταν, τον οδήγησαν στη 
διαπνεόμενη από φόβο αντίληψη της κοινωνικής αλλαγής και στην 
πεποίθηση ότι πλέον μόνο έμμεσα, μόνο μέσα από έναν νέο κοινω­
νικό μύθο ικανό να δημιουργήσει μακροπρόθεσμα ένα παγκόσμιο 
civic spirit μπορεί να υπάρξει πραγματική μεταρρύθμιση. Κάνει 
έκκληση λοιπόν για μια νέα «πολιτική θρησκεία», την οποία θα 
διαδώσουν φωτισμένες κοινωνικές μειονότητες ή/και προσωπικό­
τητες. Τα παρακάτω αποσπάσματα είναι αποκαλυπτικά:

«[Χρειάζεται] μια θρησκευτική (όχι εκκλησιαστική) αφύπνιση 
που επιβεβαιώνει την παγκόσμια ενότητα... Χωρίς αυτή τη θρη­
σκευτική διάσταση, η διαδικασία της μετάβασης θα αναπαραγά- 
γει την πάλη της δύναμης του παρελθόντος και θα δώσει λαβή 
σε νέους κύκλους βίας και στρατιωτικοποίησης... Μια νέα πο­
λιτική συνείδηση... σε μια θρησκευτική ατμόσφαιρα απαιτεί­
ται».64
«Τελικά υπάρχει το ζήτημα κατά πόσον... μια νέα, παγκόσμια 
προσανατολισμένη θρησκευτικότητα θα αναδυθεί για να γεν-

63. Βλ. R.A. Falk - C. Black (επιμ.), The Future of the International Legal Order, 
τόμ. 1, Princeton Univ. Press, Princeton 1969, σ. 32.

64. Βλ. R.A. Falk, The End of the World Order..., ό.π., σ. 98.



98 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

νήσει νέους μύθους, δόγματα, και σύμβολα».65

Ποια είναι τελικά η άριστη παγκόσμια πολιτεία που οραματίζε­
ται ο Falk;

Οπωσδήποτε είναι μια πολιτεία του μέτρου που καταργεί την ύ- 
βρι και σέβεται τις αρχές της «αναλογικότητας, αναγκαιότητας, η­
θικής ευθύνης και οικονομίας» ως προς τη χρήση των μέσων.66 
Και είτε θα πάρει τη μορφή μιας αποκεντρωμένης ομοσπονδίας, 
είτε θα διατηρήσει (προσωρινά τουλάχιστον) τις κρατικές δομές 
αλλά με εσωτερική δημοκρατία κατά το καντιανό όραμα, με κάθε 
τρόπο θα είναι συμμετοχική και θα αναδεικνύει την προσωπικότη­
τα του ατόμου. Απηχώντας τον Περικλή ο Falk λέει ότι πιστεύει 
πως «οι λαοί του κόσμου γενικά θα έλθουν να εμπιστευθούν τέτοι­
ες κυβερνητικές διαδικασίες, εν μέρει σαν αποτέλεσμα της δικής 
τους συμμετοχής σε αυτές» και πως «τα άτομα και όχι τα κράτη θα 
είναι οι μόνοι ευεργετούμενοι από μια παγκόσμια τάξη».67

5. ΕΚΤΙΜΗΣΕΙΣ-ΣΥΜΠΕΡΑΣΜΑΤΑ

Η επίκληση και η απόπειρα εφαρμογής των κανονιστικών ιδεών 
στη διεθνή πολιτική σήμερα ξενίζει και προκαλεί αντιδράσεις. Ο ί­
διος ο Falk έχει συλλέξει, με κάποιο πικρό χαμόγελο φαντάζομαι, 
τους χαρακτηρισμούς που του αποδόθηκαν κατ’ επανάληψη στη 
διάρκεια της μακρόχρονης καριέρας του: «ουτοπικός», «ιδεαλι­
στής», «κινδυνολόγος», «σωτηριολόγος», «προφήτης της καταστρο­
φής», «νομικιστής», «οπαδός της παγκόσμιας κυβέρνησης».68 Πέρα 
από αυτούς τους αφορισμούς, του έχει ασκηθεί σοβαρή και τεκμη­
ριωμένη κριτική από έγκυρους μελετητές, όπως ο Η. Bull. Ο τελευ­
ταίος, χαρακτηρίζοντας τις απόψεις του Falk ως «το ριζοσπαστικό 
σωτηριολογικό μοντέλο», επισημαίνει το ανέφικτο της παγκό­
σμιας θεσμοθέτησης και της δημιουργίας παγκόσμιας συναίνεσης 
κυρίως λόγω των διαφορετικών προτεραιοτήτων των κρατών που 
δεν ανήκουν στον Δυτικό κόσμο,69 κάτι βέβαια που αντελήφθη και

65. Στο ίδιο, σ. 22.
66. Βλ. R.A. Falk, The Status of Law in International Society, Princeton Univ. 

Press, Princeton 1961, o. 607-608.
67. Βλ. R.A. Falk. The End of the World Order..., ό.π., o. 99.
68. Στο ίδιο, σ. 13, και «The Promise...», ό.π., σ. 13.
69. Βλ. Η. Bull, The Anarchical Society, ό.π., ο. 304-305.



RICHARD FALK: ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ ΚΑΙ ΔΙΕΘΝΗΣ ΤΑΞΗ 99

ο ίδιος ο Falk τελικά. Με αυτή την άποψη συμφωνεί και ο S. Hof­
fmann επισημαίνοντας και αυτός το ανεφάρμοστο των απόψεων 
του Falk σε μια διεθνή κοινωνία που χαρακτηρίζεται από πλου­
ραλισμό εθνικών συμφερόντων, ιδεολογιών και πολιτιστικών πα­
ραδόσεων. Θεωρεί έτσι ότι οι απόψεις του Falk και των ομοίως 
σκεπτομένων πάσχουν από «ουτοπική τελειομανία»,70 που στο βά­
θος εδράζεται σε έναν ηθικό δογματισμό, ο οποίος ενίοτε πλήττει 
τη σύγχρονη αμερικανική κουλτούρα. Ο ηθικός αυτός δογματι­
σμός εκλογικεύεται ως αντιεθνικισμός η διεθνισμός, αλλά κατ’ ου­
σίαν :

«ονειρεύεται μια Αμερική, που θα ήταν ο πρωταθλητής της φω­
τισμένης προόδου, ο ιεραπόστολος, ο οποίος αναμορφώνει ε­
κείνους που είναι λιγότερο προοδευμένοι ή τυχεροί -ένα κί­
νημα πεπεισμένο για την ηθική του υπεροχή, που ολόψυχα α- 
σπάζεται την τυραννία της καλής προαίρεσης και της αφέλει­
ας».71

Πάντως, παρά την αιχμηρή κριτική του, ο Hoffmann παραδέχε­
ται ότι το μακιαβελλικό ήθος δεν επαρκεί πλέον για να δοθούν ι­
κανοποιητικές λύσεις στα προβλήματα των σύγχρονων διεθνών 
σχέσεων και πιστεύει στην αναγκαιότητα μεταρρύθμισης της διε­
θνούς τάξης. Όμως μια τέτοια μεταρρύθμιση, πιστεύει, δεν μπορεί 
να αγνοεί η να καταργεί τη συνθετότητα και πολυπλοκότητα στό­
χων, αξιών και συμφερόντων της διεθνούς κοινωνίας με την αυ­
θαίρετη επιβολή ενός ουτοπικού μοντέλου.72 Έτσι ο Hoffmann 
προτείνει μια «φιλελεύθερη-ρεφορμιστική» στρατηγική σταδιακής 
μετάβασης σε μια πιο ανεκτή διεθνή τάξη. Τα κριτήρια αυτής της 
στρατηγικής συνοψίζονται ως εξής:

«Εν κατακλείδι, και αυτό δείχνει τη διαφορά ανάμεσα ακόμα 
και στο καλύτερο είδος μακιαβελλικής ηθικής..., όπως και στην 
ηθική της παγκόσμιας τάξης, χρειαζόμαστε ένα τέτοιο πολιτεύε- 
σθαι που να τονίζει μακροπρόθεσμα συλλογικά κέρδη παρά 
βραχυπρόθεσμα εθνικά πλεονεκτήματα· που να δέχεται την ανά­
γκη για μεγάλης έκτασης θεσμοθέτηση των διεθνών σχέσεων και 
για σημαντική δέσμευση μέσων σε κοινά εγχειρήματα· που να ε­

70. Βλ. S. Hoffmann, Duties Beyond Borders, ό.π., σ. 196.
71. Στο Lòto, σ. 193.
72. Στο ίδιο, σ. 197.



100 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΚΙΟΥΚ1ΑΣ

πιδεικνύει μεγάλη αυτοσυγκράτηση στη χρήση των μέσων· και 
που να υπερβαίνει στην επιλογή των σκοπών την περιοχή των 
απλών διακρατικών σχέσεων».73

Ικανός συνομιλητής και κριτικός του Falk θα μπορούσε να εί­
ναι και ο ρεαλιστής Ε.Η. Carr. Γράφοντας το γνωστό έργο του στα 
1939 επέσειε και αυτός τον κίνδυνο της ιμπεριαλιστικής επέκτα­
σης που μπορεί να κρύβεται πίσω από φαινομενικά ανθρωπιστι­
κές και κοσμοπολίτικες ιδεολογίες:

«[Ό]πως οι εκκλήσεις για εθνική αλληλεγγύη στην εσωτερική 
πολιτική προέρχονται από μια κυρίαρχη ομάδα η οποία μπορεί 
να χρησιμοποιήσει αυτή την αλληλεγγύη για να ισχυροποιήσει 
τον δικό της έλεγχο πάνω στο σύνολο του έθνους έτσι και οι εκ­
κλήσεις για διεθνή αλληλεγγύη και παγκόσμια ένωση προέρχο­
νται από εκείνα τα κυρίαρχα έθνη που πιθανώς ελπίζουν να α­
σκήσουν έλεγχο πάνω σε ένα ενοποιημένο κόσμο».74

Πώς απαντά ο Falk σε αυτές τις κριτικές; Τον κίνδυνο βέβαια 
της τυραννίας της ομοιομορφίας τον παραδέχεται στα πιο τελευ­
ταία γραπτά του: «Ηθικά η μίξη ξεχωριστών πολιτειών φάνηκε 
αρκετά επικίνδυνη... καλώντας σχεδόν σε μια επιλογή ανάμεσα σε 
μια απογοητευτική αδυναμία και την τυραννία».75 Πιστεύει ότι ο 
κίνδυνος αυτός ενεδρεύει σε μια άμεση απόπειρα εγκαθίδρυσης 
παγκόσμιας κυβέρνησης76 αρνούμενος έτσι τις κατηγορίες ότι πρε­
σβεύει κάτι τέτοιο. Ενώ όμως απωθεί τέτοια δυνατότητα, στρέφε­
ται όπως είδαμε στον κοινωνικό μύθο με σκοπό την καλλιέργεια 
«μιας παγκόσμιας ταυτότητας για τους λαούς του κόσμου».77 Αλ­
λά η μετατόπιση αυτή προς τη ρεαλιστική τάση της κανονιστικής 
παράδοσης (Πλάτων, Μακιαβέλλι)78 ίσως οδηγεί τελικά στο μα-

73. Στο ίδιο, σ. 205.
74. Βλ. Ε.Η. Carr, The Twenty Years Crisis, 1919-1939, Macmillan, Λονδίνο 

1939, σ. 108-109.
75. Βλ. R.A. Falk, The Promise of World Order..., ό.π., σ. 15.
76. Στο ίδιο.
77. Στο ίδιο.
78. Φαίνεται εκ πρώτης όψεως και ενόψει των κρατουντών απόψεων παράδο­

ξο ότι ο «καταχωρισμένος» ως ιδεαλιστής Πλάτων θα μπορούσε να χαρακτηρι­
στεί ρεαλιστής. Έχω όμως την πεποίθηση ότι η πλατωνική προσέγγιση ως προς 
τον τρόπο μετάβασης στην «Πολιτεία» είναι μακιαβελλικής φύσης. Δεν είναι άλ­
λωστε τυχαία η γνωστή κριτική του Popper πάνω στην ιδέα της «προπαγάνδας» 
που διαφαίνεται έντονα στο έργο του Πλάτωνα. Έτσι θεωρώ «ρεαλιστή» τον



RICHARD FALK: ΟΥΜΑΝΙΣΤΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΣΗ KAI ΔΙΕΘΝΗΣ ΤΑΞΗ 101

κιαβελλικό ήθος, στη χειρότερη μάλιστα έκφανσή του, που τόσο ε­
πικρίνει ο Falk. Φυσικά ο Falk δεν απευθύνεται στον «Ηγεμόνα» 
αλλά σε λαϊκά κινήματα και σε φωτισμένες, πλην όμως περιθω­
ριακές προσωπικότητες (τουλάχιστον στη μετανομικιστική φάση 
του). Σε τέτοιες περιπτώσεις όμως συχνά αναπτύσσεται το μικρό­
βιο του λαϊκισμού, τον οποίο μεν αθώα δέχεται ο Falk,* 79 αλλά ο ο­
ποίος συχνά έχει προδώσει τα οράματα του ουμανιστικού σοσια­
λισμού δημιουργώντας έναν νέο ηγεμόνα, αυτή τη φορά πιο σκλη­
ρό και απολυταρχικό. Θα πρέπει να συμπεράνουμε λοιπόν ότι οι 
παγκόσμιες μεταρρυθμίσεις που ευαγγελίζεται ο Falk, ιδιαίτερα τα 
συγκεκριμένα μεταρρυθμιστικά του σχέδια, είναι δίκαια κατακρι­
τέες. Ως προς το πρακτικό ζήτημα της μετάβασης σε μια πιο δίκαιη 
διεθνή τάξη ίσως θα ήταν καλύτερο να λάβουμε υπόψη τις μετριο­
παθείς αλλά πιο ρεαλιστικές συστάσεις του Hoffmann.

Εντούτοις η βαθύτερη φιλοσοφία της κανονιστικής παράδοσης 
πιστεύω ότι είναι επίκαιρη και συνεπώς ο στοχασμός του Falk πά­
νω στο μέλλον της ανθρωπότητας θα πρέπει να προσεχθεί. Αν οι 
κανονιστικές ιδέες είναι ανεφάρμοστες στο σύνολό τους, προσφέ­
ρουν όμως τη δυνατότητα της ηθικής κρίσης των πράξεων των κα- 
τεχόντων την εξουσία υπό την έννοια ότι τους υποβάλλουν την ι­
δέα του πολιτεύεσθαι με σωφροσύνη. Τους επισημαίνουν ότι η α­
λαζονεία της δύναμης οδηγεί στην τύφλωση της ύβρεως και ότι για 
να αποφευχθεί η τραγωδία της ανθρωπότητας θα πρέπει οι πρά­
ξεις τους να είναι νομιμοποιημένες μπροστά στη διεθνή κοινότητα 
σύμφωνα με έναν κοινώς αποδεκτό, έστω σε μια minimum βάση, 
κώδικα συμπεριφοράς. Γιατί πράγματι, παρόλο που οι άνθρωποι 
δεν είναι ίδιοι, τελικά σε ένα βασικό, στοιχειώδες επίπεδο μετέ­
χουν της ίδιας ουσίας, της ανθρώπινης φύσης, και επομένως μπο­
ρούν να επικοινωνήσουν. Και αν δεχτούμε αυτό, τότε είμαστε κο­
ντά στην πίστη ότι ο άνθρωπος μπορεί να αλλάξει με την κατάλλη­
λη παιδεία και τη δημιουργία μιας civic κοινότητας. Αν το αρνού- 
μαστε αυτό, αν αδυνατούμε να επικοινωνήσουμε με διαφορετι­

Πλάτωνα υπό την έννοια ότι εμφορείται από μακιαβελλικές μεθόδους. Εάν βέ­
βαια ο ρεαλισμός ως έννοια ταυτίζεται με τη στενή εμπειρική ανάγνωση της πραγ­
ματικότητας και την εξ αυτής εξαγωγή άμεσα εφαρμόσιμων πολιτικών προτάσε­
ων, επομένως και με τον αποκλεισμό «μεγάλων» ιδεών και σχεδίων, τότε ο Πλά­
των είναι οπωσδήποτε ιδεαλιστής και ουτοπικός. Αυτή είναι βέβαια έκφραση ενός 
«πτωχού» ρεαλισμού, οπωσδήποτε όμως είναι θεμιτή.

79. Βλ. R.A. Falk, TheEndofthe World Order..., ό.π., a. 21.



102 ΔΗΜΗΤΡΗΣ ΚΙΟΥΚΙΑΣ

κούς ανθρώπους, τότε πραγματικά γινόμαστε απάνθρωποι, όπως 
είπε ο Leo Strauss.

Φυσικά η ανθρώπινη φύση -η πραγματική, και όχι η εξιδανι- 
κευμένη των κανονιστικών στοχαστών- δεν είναι τόσο αθώα. Κοι­
νά στους ανθρώπους δεν είναι μόνο η δυνατότητα αλληλοκατα­
νόησης αλλά και ο φθόνος και η διαρκής αναζήτηση της δύναμης, 
όπως διεξοδικά έχει δείξει ο Hobbes και τόσοι άλλοι μετά από αυ­
τόν. Συνεπώς δεν είναι τυχαία η επικράτηση του πολιτικού ρεαλι­
σμού (που δεν είναι απαραίτητο να ταυτίζεται με την ανεξέλεγκτη 
άσκηση της δύναμης). Ίσως μάλιστα να αποτελεί τον κανόνα, για­
τί κανόνας είναι και η κακή πλευρά των ανθρώπων, ή έστω ορι­
σμένων από αυτούς, όταν τυχαίνει να αναλαμβάνουν κρατική δύ­
ναμη. Υπό αυτή την έννοια πράγματι οι χρυσές εποχές της κανονι­
στικής παράδοσης είναι ευτυχείς εξαιρέσεις μέσα στην ιστορία. 
Ευτυχείς εξαιρέσεις είναι και οι φωτισμένες προσωπικότητες. Εί­
ναι λίγες και σπάνιες γιατί το έργο που επωμίζονται είναι υπεράν­
θρωπο. Καλούνται να αγκαλιάσουν όλη την ανθρωπότητα και έτσι 
μοιάζουν σαν να σηκώνουν μεγάλες πέτρες. Αλλά «βουλιάζουν ό­
σοι σηκώνουν τις μεγάλες πέτρες» είπε ένας σύγχρονος έλληνας 
ποιητής...80

Εν κατακλείδι, η φωνή του Falk θα πρέπει να εκληφθεί ως έκ­
κληση για έναν νέο παγκόσμιο ηθικό κώδικα, ένα διεθνές κοινωνι­
κό συμβόλαιο, το οποίο και ο ίδιος αντιλαμβάνεται ότι είναι δυσε­
φάρμοστο και χρονοβόρο και γι’ αυτό τελικά ελπίζει σε ηρωικούς 
νομοθέτες και μεγάλους μύστες. Τα μέτρα που προτείνει δεν έχουν 
τόση αξία όση η συνειδητοποίηση και το όραμα.

80. Βλ. Γιώργος Σεφέρης από το ποίημα «Σαντορίνη» (Ποιήματα, Ίκαρος, 
1981, σ. 76).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

