
  

  Peri Istorias

   Vol 2 (1999)

  

 

  

  Η Βενετική Κύπρος στον Ελληνικό χώρο 

  Γεώργιος Πλουμίδης   

  doi: 10.12681/p.i..24730 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Πλουμίδης Γ. (2020). Η Βενετική Κύπρος στον Ελληνικό χώρο. Peri Istorias, 2, 55–61.
https://doi.org/10.12681/p.i.24730

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 19/02/2026 18:00:11



Η ΒΕΝΕΤΙΚΗ ΚΥΠΡΟΣ ΣΤΟΝ ΕΛΛΗΝΙΚΟ ΧΩΡΟ 

Γεώργιος Πλουμίδης 

Τ ο βενετικό αποικιακό κράτος είναι γέννημα των Σταυροφοριών, αλ­
λά και των υπαρξιακών του σχέσεων με το Βυζάντιο. Από το τελευ­

ταίο ξεπήδησε η πρώτη βενετική κρατική οντότητα. Χάρη στη βυζαντινή 
προστασία η οντότητα αυτή αυτονομήθηκε από τους γείτονες της και 
στη συνέχεια εξελίχθηκε σε πολιτική δύναμη. Χωρίς τα προνόμια των 
βυζαντινών αυτοκρατόρων και την ανατολική αίγλη της εκκλησίας της 
(με το λείψανο του Αγίου Μάρκου της Αλεξάνδρειας) η Γαληνότατη Δη­
μοκρατία δεν θα μπορούσε να γίνει ηγεμονική δύναμη και να διατηρηθεί 
σχεδόν χίλια χρόνια στη διεθνή σκηνή. Σε αντίθεση, η Γένοβα δεν απέ­
κτησε εκκλησιαστική αυθυπαρξία και ούτε στην Ανατολή εδραιώθηκε, 
καθώς δεν κατόρθωσε να ενταχθεί στον βυζαντινό ζωτικό χώρο, από την 
εποχή της βυζαντινής κατοχής της νότιας και κεντρικής Ιταλίας. Η Βενε­
τία βέβαια βρισκόταν σε καλύτερη, πιο επίκαιρη, γεωγραφική θέση, αλλά 
οι Βενετοί συμπεριφέρθηκαν πιο έξυπνα και κατενόησαν σωστά τη νοο­
τροπία του κόσμου της Βαλκανικής και της Εγγύς Ανατολής. Αν και από 
τη Γένοβα πέρασαν ο Μάρκο Πόλο και ο Κολόμβος, τελικά αυτή δεν τους 
εκμεταλλεύθηκε, τον πρώτο πήρε η Βενετία και τον δεύτερο η Ισπανία. 

Ενταγμένη στο πλέγμα των νησιών και των λιμανιών της Ανατολικής 
Μεσογείου η Κύπρος δεν μπορούσε να ξεφύγει από τους οικονομικούς 
σχεδιασμούς των κρατών και των πόλεων της Δύσης. Με την Γ' Σταυρο­
φορία ο Ριχάρδος, γνωστός ως Λεοντόκαρδος, καταλαμβάνει το νησί το 
1191 και το εντάσσει για 380 χρόνια στη σφαίρα των Δυτικών. Αμέσως 
τον επόμενο χρόνο άρχισαν οι εξεγέρσεις των Κυπρίων, κινήματα που θα 
συνεχιστούν κατά περιόδους. Το 1192 οι Λουζινιάν αγοράζουν το νησί 
από τους Νάΐτες (που πάλι πριν από ένα χρόνο το είχαν αγοράσει από τον 
Ριχάρδο) και τότε η Κύπρος εισέρχεται στο φεουδαλικό σύστημα της 
Δύσης. Στα 1489 η Βενετία αποκτά και τυπικά το νησί ώς το 1571, για ν' 
αρχίσει η ατέλειωτη και μοιραία τουρκική κατοχή. 

Αν τα διλήμματα Ανατολή-Δύση, Ελλάδα-(Δυτική) Ευρώπη, Ορθόδο-
ξοι-Καθολικοί ήταν, είναι και θα είναι μόνιμα, με αυξομειώσεις κατά 
καιρούς, για όλη την ελληνική σκέψη, για την Κύπρο αυτή η διχοτομία 
και προβληματική είναι ιδιαίτερα έντονη όχι μόνο για τον ντόπιο, αλλά 
και για τον κάθε Έλληνα. Και οι απαντήσεις στα διάφορα ερωτηματικά 
μόνο στα ιστορικά δεδομένα έχουν τα επιχειρήματα τους. 

Ενώ ενσωματωθήκαμε στον ρωμαϊκό κόσμο, όμως στην καίρια στιγ­
μή του εκχριστιανισμού δεν θελήσαμε να παραμείνουμε σ' αυτή τη με­
γάλη Ευρώπη και ο Μ. Κωνσταντίνος, γιος Βαλκάνιας (και μάλιστα στην 

^ 6 SS 3Ί§, 



καρδιά της περιοχής), γύρισε πίσω στον χώρο που τον εκπροσωπούσε, 
δημιουργώντας έτσι τη νεώτερη μορφή του ελληνικού κόσμου. Αν στην 
αρχαία περίοδο ο ελληνικός κόσμος ήταν Δύση για τους Πέρσες και Αι­
γυπτίους, τώρα ο ελληνικός χώρος γινόταν Ανατολή απέναντι στην ανα­
δυόμενη Δύση. Από το σημείο αυτό ξεκινά το δίλημμα. 

Η Κύπρος πρόσβλεπε στο Βυζάντιο, αλλά η Κωνσταντινούπολη δεν 
ήταν σε θέση να την προστατεύσει αποτελεσματικά. Έτσι πολύ νωρίς, 
στις αρχές κιόλας του 12ου αιώνα, η Κύπρος γίνεται τμήμα του δυτικού 
κόσμου. Γιατί όμως δεν μπόρεσε ο πληθυσμός του νησιού αυτού να γίνει 
ευρωπαϊκός; Γιατί δεν έγινε, από την άλλη, ελληνικός (όχι απλώς ελλη­
νόφωνος) ο δυτικός πληθυσμός του νησιού; Από εδώ αρχίζει η ιδιομορφία 
της Κύπρου στο πλέγμα του ευρύτερου ελληνικού χώρου και η απάντηση 
βρίσκεται στις συγκρίσεις με ομοειδείς, grossomodo, καταστάσεις που 
έχουμε σε άλλες περιοχές. 

Ο κυπριακός χώρος ήταν (και είναι) αναπόσπαστο τμήμα της Εγγύς 
και Μέσης (ώς ένα σημείο) Ανατολής. Οι σχέσεις με τους Αραβες ήταν ο 
ακρογωνιαίος λίθος της οικονομικής επιβίωσης του νησιού και αυτές 
καθόριζαν (όχι βέβαια καταλυτικά) και την πληθυσμιακή του κίνηση. 
Αυτά τα δεδομένα δεν υπήρχαν στις λοιπές περιοχές του άλλου Ελληνι­
σμού, τουλάχιστον την εποχή των Σταυροφοριών. Οι Λουζινιάν δεν βρή­
καν τον πυκνό πληθυσμό της Κρήτης, που μπόρεσε μέσα σε περίπου 70 
χρόνια να αναπτύξει τεράστια επαναστατική κίνηση, των Χορτατζών 
και Καλλέργηδων, ούτε οι ξένοι και οι ντόπιοι ενώθηκαν για να δημιουρ­
γήσουν αυτόνομο κράτος, όπως το 1363 με το κίνημα του Αγίου Τίτου 
στην Κρήτη. Βέβαια οι Λουζινιάν είχαν αυτονομηθεί από την αρχική 
τους κοιτίδα, αλλά και δεν συγχωνεύτηκαν με τους ντόπιους. 

Ο Μαχαιράς γράφει: «ώς που καί πήραν τόν τόπον οι Λαζανιαδες καί 
από τότες άρκεψαν νά μανθάνουν φράγκικα καί βαρβαρίσαν τά ρωμαϊ­
κά, ώς γοιόν καί σήμερον γράφομεν φράγκικα καί ρωμαίικα, ότι εις τόν 
κόσμον δεν ήξεύρουν ήντα συντνχάνομεν». 

Πράγματι, από πολύ νωρίς στο Πανεπιστήμιο της Πάδοβας μαρτυ-
ρούνται Κύπριοι φοιτητές, από το 1393, αλλά όλοι τους είναι εξιταλισμέ-
νοι. Όλοι αυτοί που χαρακτηρίζονται ως «di Cipro» βέβαια από την 
πλευρά τους έχουν την πεποίθηση ότι είναι Κύπριοι, αλλά γι' αυτούς η 
Κύπρος εντάσσεται στον δυτικό κόσμο, όπως μια άλλη περιοχή της Ιτα­
λίας ή της Γαλλίας. Όλοι τους εισέφεραν με την καλλιέργεια τους, όπως 
π.χ. ο Λουδοβίκος Ποδοκάταρος (μέσα του 1501' αιώνα), στην κουλτούρα 
της Δύσης. Και όταν κάποιος επιστρέφει στο νησί, θα υπηρετήσει σαφώς 
στη διοίκηση της ξένης κυριαρχίας, όπως ο Piero Careri, που θα γίνει κα­
νονικός (ανώτερος μοναστικός αξιωματούχος) στη Λευκωσία και Πάφο. 

Δημιουργείται λοιπόν στην Κύπρο μια ομάδα ξένων που έχουν γεννη­
θεί στο νησί ή εξιταλισμένων ντόπιων που όλοι τους αποκομμένοι από 
τον πληθυσμό θα γυρίζουν στη Δύση, θα λέγουν ότι είναι Κύπριοι, αλλά 

£0% $6 sm, 



δεν θα έχουν τίποτε το κοινό με τον γηγενή πληθυσμό. Τον 14° αιώνα 
έχουμε δύο σπουδαστές Κυπρίους στη Μπολώνια, αλλά και οι δύο είναι 
κανονικοί. Ασφαλώς η ταύτιση της «nazione ultramarina» με τον χαρα­
κτηρισμό «cipria» κατά τον 15° αι. στην Πάδοβα αποτελεί εύφημη ανα­
φορά για το νησί, αλλά δεν υπήρξε ομφάλιος δεσμός των σπουδαστών 
αυτών με την ελληνοκυπριακή παιδεία. 

Τον 16° αιώνα το σκηνικό αλλάζει, καθώς η βενετική κατοχή του 
νησιού προσφέρει ένα νέο ορίζοντα και οι Κύπριοι ως Βενετοί υπήκοοι 
μπορούν ελεύθερα να ταξιδεύουν και να εγκαθίστανται στη μητρόπολη 
του κράτους. Δεν είναι άσχετη με αυτή τη συγκυρία η ίδρυση στα 1498 
της Ελληνικής Αδελφότητας Βενετίας, πράγμα που προϋπέθετε την πα­
ρουσία πολλών Ελλήνων, όχι όλων πλουσίων, που η Βενετία είχε ανάγκη 
ως ναυτικούς και πολεμιστές. Οι Κύπριοι είναι παρόντες και εισφέρουν 
στο κτίσιμο του ναού του Αγ. Γεωργίου. Η Αδελφότητα είχε περισσότερο 
εθνικό χαρακτήρα, γι' αυτό ακόμη και Έλληνες που είχαν περάσει στον 
καθολικισμό προσέρχονταν και γράφονταν, άλλωστε η οξύτητα ανάμεσα 
στα δύο δόγματα δεν είναι γνώρισμα των κοινοτήτων του Εξωτερικού ή 
είναι φαινόμενο των επόμενων αιώνων. 

Απορία δημιουργεί η απουσία των Κυπρίων στον κατάλογο των τυ­
πογράφων - εκδοτών της Βενετίας. Οι Κρήτες ήταν οι πρώτοι Έλληνες με 
τυπογραφική επιχείρηση. Το γεγονός μπορούμε να το εξηγήσουμε με την 
ανάπτυξη που είχε ο Χάνδακας, την εμφάνιση ισχυρών και πλουσίων 
ελληνικών καθαρά οικογενειών στην Κρήτη και την εμποροναυτική τα­
κτική και πυκνή επικοινωνία με τη Βενετία. Αυτή η απουσία των Κυπρί­
ων μετριάζεται σε μεγάλο βαθμό από την προσφορά του Θωμά Φλαγγίνη, 
που με τη Σχολή του έδωσε τη δυνατότητα να εκπαιδευτούν τα ελληνό­
πουλα για εκατό πενήντα και πλέον χρόνια και άφησε ώς σήμερα την 
ευεργεσία του. Αυτό δείχνει ότι οι Κύπριοι, ακόμη και καθολικοί καμιά 
φορά στην Ιταλία, είχαν όχι μόνο αγάπη στην πάτρια γη αλλά πρόβαλ­
λαν οραματισμούς που περιέκλειαν όλο τον Ελληνισμό. 

Γίνεται πολύς λόγος στις μονογραφίες για την Κύπρο γύρω από την 
εκκλησιαστική κατάσταση και την θέση που έλαβε ο ορθόδοξος κλήρος, 
με την κατοχή των Λουζινιάν. Αλλά ποίος μπορεί να ισχυριστεί ότι στην 
υπόλοιπη ελληνική Ανατολή, όπου είχαν επικρατήσει οι Δυτικοί, ήταν τα 
πράγματα καλύτερα; Ορόσημο στην αντιμετώπιση των ορθοδόξων απετέ­
λεσε η Σύνοδος της Φλωρεντίας στα 1439, οπότε τυπικά οι ορθόδοξοι των 
λατινοκρατούμενων περιοχών θεωρούνταν «ενωτικοί». Από το 1521 με τη 
βούλα, που στις 18 Μαΐου εξέδωσε ο πάπας Λέων Γ, ρυθμίζεται και εξο­
μαλύνεται η θέση των ορθοδόξων, που ο Πάπας θεωρεί ενωτικούς, γνωρί­
ζοντας φυσικά την κατά συνθήκη πραγματικότητα. Με τον τρόπο αυτό, 
από τότε και ιδίως μετά τον γ' τουρκοβενετικό πόλεμο (1540), οπότε η 
Βενετία κατενόησε ότι οι αποικίες ήταν ουσιαστικό τμήμα του κράτους 
της και όχι εμπορικοί απλοί σταθμοί, η εκκλησιαστική θέση των ορθοδό-

^ 5j s^ 



ξων βελτιώνεται, η διοίκηση παραχωρεί απόλυτη σχεδόν ελευθερία στους 
ορθοδόξους κληρικούς και η προπαγάνδα φθάνει σχεδόν να εκμηδενίζε­
ται. 

Ωστόσο η Αγία Έδρα συνέχιζε τους δικούς της στόχους και σ' αυτό 
πολύ συνετέλεσε η Μεταρρύθμιση με τις αλυσσιδωτές επιπτώσεις της, 
ώστε το Κολλέγιο του Αγίου Αθανασίου της Ρώμης να γίνει ο μοχλός των 
κινήσεων των λατίνων και λατινιζόντων και να δημιουργηθεί νέα τριβή 
ανάμεσα σε Δύση και Ανατολή. Αυτό έγινε αισθητό περισσότερο σε κά­
ποιες τουρκοκρατούμενες περιοχές, στην ίδια την Κύπρο, στο Αιγαίο, 
στην Ήπειρο και Νότια Αλβανία. Ως μισσιονάριοι διακρίθηκαν έντονα 
οι Κύπριοι, κυρίως στον χώρο της Χιμάρας, με τους Νεόφυτο Ροδινό, Α­
θανάσιο Κωνστάντζο ή Καλημέρα και Ιωάννη Χρυσαφίδα. Δεν είναι ως 
εκ τούτου δίκαιο ν' αποδίδονται συμπεριφορές και ευθύνες στους Βενε­
τούς για πράγματα που είναι δημιούργημα της κεντρικής Ρωμαϊκής Εκ­
κλησίας. Η bulla Cypria δεν είναι έργο ούτε των Λουζινιάν και περισσό­
τερο των Βενετών. Όταν η Καθολική Εκκλησία ρύθμιζε τα θέματα περιο­
χών της Ανατολής ακολουθούσε την ίδια νοοτροπία με εκείνη για περιο­
χές της υπόλοιπης Δυτικής Ευρώπης, δεν υπήρχε επομένως διάκριση για 
την Ανατολή. Εξ' άλλου σε συγκεκριμένη νοοτροπία δεν οφείλονται οι 
ρήξεις της Ρώμης με μικρούς ή μεγάλους ηγεμόνες της Δύσης, όπως ακό­
μη η ίδια η Μεταρρύθμιση ή η διάσταση με την ορθόδοξη ιεραρχία; Οι 
λατινοκρατούμενες χώρες για τους Δυτικούς ήταν μέρος της Δύσης. Πα­
ραδείγματα εκκοσμίκευσης, παραμέλησης των καθηκόντων, εγκατάλει­
ψης των επισκοπικών εδρών έχομε πληθώρα στην καρδιά της καθολικής 
Ευρώπης και η βενετική διοίκηση έχει συνεχείς αντιδικίες με τη Ρώμη 
στην ίδια την ιταλική της ενδοχώρα. Γιατί λοιπόν εμείς να περιμένουμε 
άλλη πραγματικότητα; Ας αναγνωρίσουμε λοιπόν ότι η εχθρότητα και η 
καχυποψία με την πάροδο του χρόνου λόγω των σχέσεων αλληλογνωρι-
μίας και αλληλεξάρτησης άρχισαν κάπως να αμβλύνονται. Προσωπικά 
πιστεύω ότι σε τοπικό επίπεδο γινόταν η μεγαλύτερη ζημιά και τα φαινό­
μενα μεγεθύνονταν. 

Ας παρατηρήσουμε τί συνέβαινε στο γειτονικό νησί της Κρήτης. 
Στους δύο πρώτους αιώνες οι Βενετοί δεν είχαν πείρα από μεγάλες υπερ­
πόντιες κτήσεις και μέσα στο σταυροφορικό κλίμα, που δεν ήταν απλώς 
η απελευθέρωση των Αγίων Τόπων αλλά και η επανασύνδεση σε ενιαίο 
οργανισμό των δύο Εκκλησιών, άφησαν τη Ρώμη να κινείται ελεύθερα με 
τους δικούς της κανόνες. Η Βενετία όμως ήταν εκείνη που υποβοήθησε, 
προώθησε και εφάρμοσε την προσέγγιση των δύο Εκκλησιών, ο Βησσα­
ρίων σ' αυτήν βρήκε ανταπόκριση και στην Κρήτη δημιουργήθηκε σώμα 
ιερέων που ζούσε με τα εισοδήματα από το κληροδότημα του καρδιναλί­
ου. Στο νησί δεν ήδρευε πλέον επίσκοπος και οι μέλλοντες ιερείς μετέβαι-
ναν στην Κόρινθο ή αλλού. Παραταύτα το μετόχι της Αγίας Αικατερίνης 
του Σινά είχε άνεση στις οικονομικές του δραστηριότητες και οι μονές 

^ 5 ζ8 ä*§, 



δεν είχαν ιδιαίτερα προβλήματα. Στο Ιόνιο τα νησιά διατήρησαν τρεις 
επισκόπους, στα Κύθηρα, στην Κεφαλονιά και στη Λευκάδα. Η σολωμό-
ντεια λύση σ' όλες τις περιπτώσεις ήταν η επινόηση του αξιώματος του 
πρωτοπαπά, που χωρίς να είναι επίσκοπος αποτελούσε πάντως συνεκτικό 
κρίκο για τους ιερείς του τόπου. Ποια ήταν ως εκ τούτου η δυσμενέστερη 
μεταχείριση της Εκκλησίας της Κύπρου; Πρόβλημα ιδιαίτερης προσοχής 
για τους Βενετούς ήταν η δράση των ορθοδόξων ιερωμένων ως φορέων 
της εθνικής ιδεολογίας. Επηρεαζόμενοι παλαιότερα από τη βυζαντινή 
διοίκηση και ύστερα από την Άλωση από το οικουμενικό πατριαρχείο, 
που στην πράξη ήταν αρνητικό στους Δυτικούς παρά στους Τούρκους, οι 
ιερείς έγιναν κατά καιρούς ηγήτορες κινημάτων. Ωστόσο για την Κύπρο 
δεν συναντήσαμε διάταξη που να περιορίζει τις χειροτονίες, όπως σχετι­
κή απόφαση του 1637 για την Κρήτη. 

Ένα τρίτο θέμα, που έχει ενδιαφέρον, είναι η κοινωνική και οικονο­
μική πραγματικότητα της Κύπρου. Οι Λουζινιάν ήταν και παρέμειναν 
φεουδάρχες όπως ήταν στην πατρίδα τους. Αυτό το σύστημα διατήρησαν 
και οι Βενετοί. Όμως, όπως και στην Κέρκυρα και στην Κρήτη, αυτό το 
σύστημα προσπάθησαν να το απαλύνουν μέσα από τις δικλείδες που πα­
ρείχε η βενετική νομοθεσία. Στις βενετικές κτήσεις οι δύο συνελεύσεις1 

των ευγενών από τη μια, και των αστών, από την άλλη, ήταν μια μορφή 
αυτοδιοίκησης. Έτσι λοιπόν στην Κύπρο με την εμπέδωση της βενετικής 
κατοχής έχομε το 1507 την πρώτη πρεσβεία στη μητρόπολη του κράτους. 
Είναι πολύ σημαντική και ενδιαφέρουσα η διαπίστωση ότι μόνο στην 
Κύπρο συμπεριλαμβάνεται στα αιτήματα των πρεσβειών θέμα που αφορά 
τους πτωχούς. Η Βενετική Γερουσία το 1507 δεν εγκρίνει την αύξηση της 
τιμής των δημητριακών, ώστε αυτά να παραμείνουν προσιτά στους πτω­
χούς. Παρόμοια απόφαση δεν έχομε για άλλη περιοχή. Δεν μπορούμε ως 
εκ τούτου να υποβαθμίζουμε το βενετικό ενδιαφέρον για το νησί. Ένα 
ωστόσο ερώτημα αναμένει την απάντηση του. Γιατί στην Κύπρο δεν έ­
χουμε μία τάξη αντίστοιχη με τους «Κρήτες ευγενείς»; Με τον τρόπο αυ­
τό οι έμποροι (δηλαδή η λεγόμενη δεύτερη τάξη) θα μπορούσαν να έχουν 
σε τοπικό επίπεδο μία προνομιακή μεταχείριση. Δυστυχώς στην Κύπρο 
δεν μορφοποιήθηκαν οι συνθήκες που θα επέτρεπαν την παρουσία πλοιο­
κτητών - εμπόρων ή ασφαλιστών. Ούτε στη Βενετία ούτε στην Κωνστα­
ντινούπολη έχομε τέτοια κατηγορία Κυπρίων, σε κάποιο αριθμό. Η ανυ­
παρξία της μεσαίας αυτής τάξης δεν επέτρεψε την άνθιση ενός μεικτού 
πολιτισμικού φαινομένου, όπως του κρητοβενετικού ή του επτανησια­
κού. Στην τάξη αυτή θα μπορούσαν να εξελιχθούν τόσο οι περπυριάριοι 
όσο και οι απελεύθεροι, αλλά η Αμμόχωστος δεν πήρε τη φυσιογνωμία 
του Χάνδακα, καθώς μάλιστα η Λευκωσία δεν απεκδυόταν ελάχιστο από 
τα κεκτημένα της, όπως το βλέπουμε στα κείμενα των πρεσβειών. Στην 
Κύπρο η κοινωνική αντίθεση αμβλυνόταν με τους απελεύθερους, κατη­
γορία που δεν υπήρχε στις άλλες κτήσεις. 

^6 59 ^ 



Ατυχία για την Κύπρο πολύ μεγάλη ήταν η κατάλυση (στα 1517) του 
ανεξάρτητου κράτους της Αιγύπτου, οπότε χάθηκε το βάθρο του δυτικού 
εμπορίου της Εγγύς Ανατολής, καθώς μάλιστα λίγο αργότερα φεύγουν 
από τη Ρόδο οι Ιππότες του Αγ. Ιωάννη. Όταν στη βενετική επικράτεια 
άνθιζε και ωρίμαζε το αναγεννησιακό πνεύμα, οι γραμμές του εμπορίου 
αλλά και της κουλτούρας εξασθένιζαν ολοένα και περισσότερο προς την 
Κύπρο. Θα χρειαστεί να περάσει ένας αιώνας και πλέον για να ξανασυν-
δεθεί το νησί με την ιταλική παιδεία, μέσω των Επτανησίων που εγκατα­
στάθηκαν (από Κεφαλονιά και Ζάκυνθο) σ' αυτό από τις αρχές του 18ου 

αιώνα. Τότε θα εισαχθεί η σκέψη του Κορυδαλλέα και Κύπριοι (κληρι­
κοί) θα εκδώσουν βιβλία στα ελληνικά τυπογραφεία της Βενετίας. 

Έχει γραφεί ότι η περίοδος της Βενετοκρατίας στον χώρο της κυπρι­
ακής παιδείας υπήρξε οπισθοδρόμηση σε σύγκριση με εκείνη της Φρα­
γκοκρατίας. Υπάρχει όμως η εξήγηση: Ανάμεσα στη μια και στην άλλη 
μεσολάβησε τόσο η πτωτική πορεία του ίδιου του Βυζαντίου όσο και η 
Αλωση, που αποδιοργάνωσε τις δομές. Η ανάκαμψη της Κύπρου θα ήταν 
φανερή προς τα τέλη του 1601' και τον 17° αιώνα, αλλά μεσολάβησε η 
τουρκική κατάκτηση, ώστε ούτε μέσω του Ελληνικού Κολλεγίου της 
Ρώμης ούτε μέσω του Φλαγγινιανού να υπάρξει απτή επίδραση, που δια­
φορετικά θα ήταν σίγουρη. Παράλληλα, έχει πολύ σωστά, όπως πιστεύ­
ουμε, σημειοοθεί ότι το βασίλειο των Λουζινιάν θα μπορούσε να εξελιχθεί 
σε μια επιτυχή συνύπαρξη ευρωπαϊκής Ανατολής και ευρωπαϊκής Δύσης 
με κοινά ιδεώδη, τα οποία οι Λουζινιάν υπηρέτησαν πιστά, με αποτέλε­
σμα τη διατήρηση των αξιών της δυτικής παραδόσεως στον χώρο της 
ανατολικής Μεσογείου. Η μη πραγματοποίηση αυτής της δυνατότητας 
αποδίδεται στο εκκλησιαστικό χάσμα των δύο σύνοικων στοιχείων. Πι­
στεύω ωστόσο ότι την απόσταση αυτή επέτεινε το γεγονός ότι το οθωμα­
νικό σύστημα έμοιαζε περισσότερο με το βυζαντινό. Το δυτικό φεουδαρ­
χικό καθεστώς δεν έγινε αποδεκτό από τις μάζες, που ήταν αγροτικές, 
μαθημένες σε διαφορετικό σύστημα παραγωγής. Το βυζαντινό-οθωμανι-
κό σύστημα δεν πρόβλεπε τη δημιουργία εμπορο-αστικού στρώματος, 
πράγμα που υπήρχε στο βενετικό-δυτικό και έτσι η Δύση όχι μόνο πλού­
τισε παραγωγικά αλλά προώθησε την τεχνολογία. 

Η Βενετοκρατία ευνόησε την κατακόρυφη δημογραφική άνοδο της 
Κύπρου, που είδε τον πληθυσμό της να διπλασιάζεται σε 80 χρόνια. Ακο­
λούθησε μακρύς χρόνος πληθυσμιακής συρρίκνωσης ώς τον 19° αιώνα 
και στο διάστημα αυτό πολλές φορές έγινε προσπάθεια προσέγγισης με 
κράτη της Δύσης (Βενετία, Σαβόία, Ρωσία). Υπήρξαν Κύπριοι που δεν 
άντεξαν και πέρασαν στον κρυπτοχριστιανισμό (λινοβάμβακοι). Το φαι­
νόμενο αυτό παρατηρείται συνάμα στην Κεντρική και Νότια Αλβανία 
και στον Πόντο. Πρόκειται για τις ακραίες περιοχές του Ελληνισμού, 
όπου αυτός νιώθει απομονωμένος και δοκιμάζεται ιδιαίτερα η αντοχή 
του. Όσο και αν η τουρκική διοίκηση είχε δικλείδες ασφαλείας, όπως 

^ 6 ο «^ 



φορολογικές ελαφρύνσεις κατά περιόδους ή τον εκτονωτικό θεσμό του 
δραγουμάνου, η βενετική κατοχή θα ήταν οπωσδήποτε πιο χρήσιμη για 
την Κύπρο, το νησί θα έμπαινε έγκαιρα στο ευρύτερο ευρωπαϊκό σύστη­
μα, ήδη με τους ναπολεόντειους πολέμους, ή ενωρίτερα, και οι εξελίξεις 
θα ήταν διαφορετικές. Αλλά χρειαζόταν πιο ευέλικτη πολιτική, ιδίως από 
την Εκκλησία, με περισσότερη εκ μέρους της αυτοπεποίθηση και μακρο­
πρόθεσμους στόχους. Πέρα πάντως από οποιεσδήποτε απόψεις, ο κυπρια­
κός λαός τόσο κατά την περίοδο της Βενετοκρατίας, όσο και σ' εκείνη 
της Τουρκοκρατίας, συγκράτησε και επέδειξε σε όλες τις περιπτώσεις 
ακμαίο εθνικό φρόνημα. 

^ s 61 ä*& 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

