
  

  Peri Istorias

   Vol 4 (2003)

  

 

  

  Στα χνάρια ενός «υποψήφιου Βησσαρίωνα» ή
θρησκευτικές και πολιτικές ζυμώσεις στη Ρώμη
και στη Βενετία στα χρόνια του Μελέτιου
Τυπάλδου 

  Στάθης Μπίρταχας   

  doi: 10.12681/p.i..24818 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Μπίρταχας Σ. (2020). Στα χνάρια ενός «υποψήφιου Βησσαρίωνα» ή θρησκευτικές και πολιτικές ζυμώσεις στη Ρώμη
και στη Βενετία στα χρόνια του Μελέτιου Τυπάλδου. Peri Istorias, 4, 167–182. https://doi.org/10.12681/p.i.24818

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 03/02/2026 11:48:30



ΣΤΑ ΧΝΑΡΙΑ ΕΝΟΣ «ΥΠΟΨΗΦΙΟΥ ΒΗΣΣΑΡΙΩΝΑ» 
Ή 

ΘΡΗΣΚΕΥΤΙΚΕΣ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΕΣ ΖΥΜΩΣΕΙΣ 
ΣΤΗ ΡΩΜΗ ΚΑΙ ΣΤΗ ΒΕΝΕΤΙΑ 

ΣΤΑ ΧΡΟΝΙΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ* 

Στάθης Μπίρταχας 

Το Μάρτη του 1685 οι Έλληνες της Βενετίας αναδείκνυαν θρησκευ­

τικό τους ηγέτη ένα οικείο και ιδιαίτερα προσφιλές σ' αυτούς πρόσωπο, 

τον Κεφαλονίτη Μελέτιο Τυπάλδο. Τον γνώριζαν καλά από τα εφηβικά 

του κιόλας χρόνια, όταν έφτανε στη Βενετία (1665) για να σπουδάσει ως 

υπότροφος στο νεοσύστατο σεμινάριο του Φλαγγίνη. Και φαίνεται να εί­

χαν πιστέψει πραγματικά σ' αυτόν και στις ικανότητες του, αφού του εμπι­

στεύτηκαν διαδοχικά τη θέση του καθηγητή και διευθυντή στο Φλαγγι-

νιανό, του δασκάλου στην ελληνική σχολή και του ιεροκήρυκα στο ναό 

του Αγίου Γεωργίου, πριν τον εκλέξουν επίσκοπο τους. Κι εντελώς συ­

μπτωματικά ο Τυπάλδος ήταν ο πρώτος μητροπολίτης Φιλαδέλφειας που 

χειροτονήθηκε στη βενετική μητρόπολη μέσα σε κλίμα πανηγυρικό, με την 

παρουσία πολλών μελών της βενετικής αριστοκρατίας που αρεσκόταν να 

παρευρίσκεται σε τέτοιου είδους «βυζαντινά θεάματα»1. 

* Οι σκέψεις που διατυπώνονται εδώ αποτελούν πρόωρο καρπό των ερευνών μου στα 

αρχεία της Βενετίας και του Βατικανού, σχετικά με την πολυσυζητημένη υπόθεση της 

προσχώρησης του μητροπολίτη Φιλαδέλφειας Μελετίου Τυπάλδου στη ρωμαιοκαθο­

λική Εκκλησία. Συνεπώς, η παρούσα εργασία δεν έχει οριστικό χαρακτήρα. Πρόθεση 

μου είναι να παρουσιάσω τα τελικά πορίσματα σε προσεχή μελέτη. 

1. Μια αναλυτική περιγραφή της λαμπρής τελετής αναγόρευσης του Τυπάλδου β λ σε 

Ελληνικό Ινστιτούτο Βενετίας, Παλαιό Αρχείο, Raccolta di G. Veludos (Memorie 

manoscritte riguardanti la chiesa greca di San Giorgio), b. 1, fase. 4, φ φ . 21v-22r 

(memorie di monsignor Melettio Tipaldo). Π ρ β λ Stathis Birtachas, Un "secondo" vesco-



168 Στάθης Μηίρταχας 

Τις ημέρες εκείνες της άνοιξης του 1686 τίποτε δεν προμήνυε την κα­

ταιγίδα no J επρόκειτο να ξεσπάσει στις σχέσεις του ιεράρχη με το ποίμνιο 

του. Κι όμως η ήρεμη ατμόσφαιρα στους κόλπους της ελληνικής παροι­

κίας δεν έμελλε να κρατήσει για πολύ. Η ξαφνική μεταστροφή του Τυ­

πάλδου, ο οποίος κατά τη διάρκεια της τελευταίας δεκαετίας του 17ου αι­

ώνα επιχείρησε σταδιακά να επιβάλλει στο ναό του Αγίου Γεωργίου τα 

δόγματα της ρωμαιοκαθολικής Εκκλησίας και να την υποτάξει στη δι­

καιοδοσία του ρωμαίου ποντίφικα, χωρίς όμως να απαρνείται ανοιχτά 

την ιδιότητα του ορθόδοξου αρχιερέα και την εξάρτηση του από το οι­

κουμενικό πατριαρχείο της Κωνσταντινούπολης, φαίνεται να μην μπο­

ρούσε να ερμηνευθεί από την πλειονότητα των μελών της παροικίας. Οι 

επικρίσεις που δεχόταν συνεχώς από τους «σχισματικούς» συμπατριώτες 

του και οι κατηγορίες σε βάρος του, που έφταναν ώς το οικουμενικό πα­

τριαρχείο, δεν φαίνεται να πτοούσαν τον Τυπάλδο, ο οποίος προωθούσε 

συστηματικά το πρόγραμμα εκλατινισμού της μητρόπολης του. Και σε 

μια δεύτερη φάση, αφού είχε ήδη καλλιεργήσει σε μεγάλο βαθμό τις σχέ­

σεις του με σημαντικά πρόσωπα στη βενετική κυβέρνηση και στον δυτικό 

εκκλησιαστικό χώρο και αισθανόταν πλέον ισχυρός, προχώρησε ακόμη 

περισσότερο και προσπάθησε να οικειοποιηθεί αρμοδιότητες που ανήκαν 

από αιώνες αποκλειστικά στους ιθύνοντες της παροικίας. Έτσι στις αρχές 

του 18ου αιώνα διεκδίκησε το προνόμιο να επιλέγει ο ίδιος τους εφημέ­

ριους του Αγίου Γεωργίου, ενώ παράλληλα επιθυμούσε να επαναφέρει σε 

ισχύ παλαιά διατάγματα του βενετικού Συμβουλίου των Δέκα (1534 και 

1542), σύμφωνα με τα οποία οι εν λόγω εφημέριοι όφειλαν να υποβά­

λουν καθολική ομολογία πίστης στον αποστολικό νουντσιο ή στον λατίνο 

πατριάρχη Βενετίας πριν αναλάβουν τα καθήκοντα τους. Την ίδια ώρα 

καθησύχαζε τον οικουμενικό πατριάρχη για τις αγαθές προθέσεις και τα 

ορθόδοξα φρονήματα του και τον παρακαλούσε να κλείσει τα αφτιά του 

στις φωνές των συκοφαντών του. 

Ως εκ τούτου, τα δύο μέρη (Τυπάλδος-παροικία) δεν άργησαν να 

βρεθούν αντιμέτωπα ενώπιον των βενετικών δικαστηρίων. Μετά από ένα 

μαραθώνιο μηνύσεων, ακροάσεων, γνωμοδοτήσεων των αρμόδιων βενε­

τικών υπηρεσιών, αλλά και παρασκηνιακών ενεργειών, στις 18 Ιανουα-

νο a Venezia: il metropolita di Filadelfia (XVI-XVIII sec), I Greci a Venezia. Atti del 

Convegno internazionale di studio (Venezia, 5-7 novembre 1998), Istituto Veneto di 

Scienze, Lettere ed Arti, Venezia 2002, 113-114. 



Στα χνάρια ενός «υποψήφιου Βησσαρίωνα» 169 

ρίου 1709 το Συμβούλιο των Δέκα δικαίωσε τελικά τον Τυπάλδο και επα­

νέφερε σε ισχύ τα παλαιά διατάγματα, την ύπαρξη των οποίων ακόμη και 

οι ίδιες οι βενετικές αρχές φαίνεται να είχαν ξεχάσει τα τελευταία εκατόν 

πενήντα χρόνια2. Η απόφαση του Συμβουλίου έγινε δεκτή με ενθουσια­

σμό από τον πάπα, ο οποίος έσπευσε να συγχαρεί τη Δημοκρατία του 

Αγίου Μάρκου για την αλλαγή πλεύσης στη θρησκευτική πολιτική της 

απέναντι στους παραστρατημένους Έλληνες της Βενετίας, οι οποίοι, ενώ 

είχαν χτίσει το ναό του Αγίου Γεωργίου με την άδεια του, είχαν δεχτεί την 

απευθείας εξάρτηση από αυτόν και είχαν απορρίψει την αξίωση του Ιε­

ρεμία Β' Τρανού να μετατρέψει τον Άγιο Γεώργιο σε σταυροπήγιο, εδώ 

και έναν αιώνα -και με την ανοχή της Γαληνότατης- εξέλεγαν «σχισματι­

κούς» αρχιεπισκόπους και αρνούνταν με αυτόν τον «ανεπίτρεπτο» τρόπο 

τη νόμιμη πνευματική δικαιοδοσία του ρωμαίου ποντίφικα. 

Απογοητευμένη η παροικία, σε μια ύστατη απόπειρα της να μεταστρέ­

ψει το εις βάρος της κλίμα, απηύθυνε έκκληση προς τον ομόδοξο τσάρο 

της Ρωσίας, που εκείνη την εποχή φάνταζε στα μάτια των Ελλήνων ως ο 

μοναδικός προστάτης τους. Η μεσολάβηση του Μεγάλου Πέτρου (7 Δε­

κεμβρίου 1710), ο οποίος εκτός των άλλων είχε και πολιτικές βλέψεις 

στην περιοχή της Δαλματίας -οι ορθόδοξες Εκκλησίες της οποίας ανήκαν 

στην πνευματική δικαιοδοσία του μητροπολίτη Φιλαδέλφειας-, δεν έφερε 

το επιθυμητό αποτέλεσμα3. Τα καθέκαστα έφτασαν και στα αφτιά του συ­

ντηρητικού οικουμενικού πατριάρχη Κυρίλλου Δ', ο οποίος με συνοδική 

απόφαση το 1712 καθαίρεσε τον Μελέτιο. Και παρά την καθαίρεση του, 

ο Τυπάλδος παρέμεινε στη θέση του ώς τον θάνατο του (1713)4. 

2. Archivio di Stato di Venezia (στο εξής= A.S.V.), Consiglio dei Dieci, Parti comuni, reg. 

158, φ φ . 223v-224r (olim I63v-l64r), απόφαση της 18ης Ιανουαρίου 1709 (1708 m.v.), 

239r (olim 179r), απόφαση των Επικεφαλής του Συμβουλίου της 25ης Φεβρουαρίου του 

ίδιου έτους και filza 870, φύλλα χωρίς αρίθμηση, όπου έγγραφα συνημμένα στις παρα­

πάνω αποφάσεις. 

3. A.S.V., Collegio, Lettere principi, filza 13, fase. 57, η επιστολή του τσάρου στα λατινικά 

και fase. 59, στα ρωσικά. Στο ίδιο, Senato secreta, Deliberazioni Corti, reg. 88, φ φ . 118ν-

119r (olim 57v-58r), απάντηση της βενετικής Γερουσίας στον Μ. Πέτρο, 10 Ιουνίου 1711. 

4. Για τα γεγονότα αυτά β λ τα εξής άρθρα, όπου συγκεντρώνεται όλη η προϋπάρχουσα 

βιβλιογραφία: Μανούσος Ι. Μανούσακας, Επισκόπηση της ιστορίας της ελληνικής ορθό­

δοξης Αδελφότητας της Βενετίας (1498-1953), Τα Ιστορικά 11 (1989), 258, σημ. 80. Στά­

θης Δ. Μπίρταχας, Ο Έλληνας κληρικός στη Βενετία. Από τον παπα-Μιχάλη και τον Άγιο 

Βλάση στη μητρόπολη Ιταλίας, Δημοσία Ιλαρία, Ελληνικό Ινστιτούτο Βυζαντινών και Με­

ταβυζαντινών Σπουδών Βενετίας, Βενετία 1999, 88-89 και σημ. 10. Ο ίδιος, Un "secondo" 



170 Στάθης Μτιίρταχας 

Ώ ς αυτό το σημείο τα γεγονότα μας είναι λίγο-πολύ γνωστά. Η προϋ­

πάρχουσα βιβλιογραφία μάς προσφέρει μια σαφή εικόνα των όσων δια­

δραματίστηκαν τα χρόνια αυτά, όχι όμως και πλήρη, μια και είναι βασι­

σμένη σε πηγές μονομερείς. Εκείνο που έλειπε και λείπει μέχρι σήμερα εί­

ναι η συστηματική μελέτη των βενετικών και ρωμαϊκών πηγών, που θα 

μας επιτρέψει να σχηματίσουμε μια ολοκληρωμένη άποψη για την αμφι­

λεγόμενη προσωπικότητα του Τυπάλδου και για τις επαφές του με την 

Αγία Έδρα και τους κυβερνητικούς κύκλους της Δημοκρατίας του Αγίου 

Μάρκου. Διότι, ας μη λησμονούμε, ορισμένες από τις κρίσεις που έχουν 

διατυπωθεί στο παρελθόν για τον Μελέτιο δεν βασίζονται σε αντικειμενικά 

ιστορικά κριτήρια' απλά ακολουθούν κατά βάση τα όσα γράφτηκαν τον 

19ο αιώνα από τον Ιωάννη Βελούδο και αργότερα από τον Εμμανουήλ Γε-

δεών υπό το κλίμα του εθνοκεντρισμού της εποχής τους5. Ιδιαίτερα οι 

ύβρεις και οι κατηγορίες που εκτοξεύτηκαν κατά καιρούς για τον χαρα­

κτήρα και την προσωπική ζωή του μητροπολίτη δεν ανταποκρίνονται 

στην πραγματικότητα. Το γεγονός επισήμανε από πολό νωρίς ο εκδότης 

των έργων του Βελούδου Χρήστος Τριαντάφυλλου, ο οποίος στη δεύτερη 

έκδοση της μελέτης Χρυσόβουλλα και γράμματα ένιωσε την ανάγκη να 

αποστασιοποιηθεί από τις απόψεις του συγγραφέα για τον Μελέτιο6. 

Η παρούσα, λοιπόν, εργασία στοχεύει στην αναίρεση των παραπάνω 

vescovo a Venezia, ό.π., 112-115 Πρβλ. Ζαχαρίας Ν. Τσιρπανλής, Η ελληνική κοινότητα 

της Βενετίας και το οικουμενικό πατριαρχείο Κωνσταντινουπόλεως (15ος-18ος αι.). Δο­

κίμιο ερμηνείας θεσμών και γεγονότων, Δωδώνη 26 (1997-1998), 241 κ.ε. 

5. Ιωάννης Βελούδος, Ελλήνων ορθοδόξων αποικία εν Βενετία. Ιστορικόν υπόμνημα, 

Βενετία 18932, 80-89. Εμμανουήλ Ι. Γεδεών, Τυπάλδου-Στάη συμμορία (1686-1712), 

Εκκλησιαστική Αλήθεια 33 (1913), 266-268, 289-292, 305-308, 317. 

6. Ιωάννης Βελούδος, Χρυσόβουλλα και γράμματα των οικουμενικών πατριαρχών ανή­

κοντα εις τους Φιλαδέλφειας μητροπολίτας υπερτίμους και εξάρχους πατριαρχικούς και 

προέδρους πνευματικούς της Ενετίησι των Ορθοδόξων Κοινότητος, Βενετία 18932, 120. 

Ας έχουμε επίσης υπ' όψιν ότι ο συσχετισμός της καταδίκης ενός προσώπου από την ανα­

τολική Εκκλησία για τις δογματικές, φιλοσοφικές, επιστημονικές κ.ά. απόψεις του με την 

παράλληλη ανηθικότητά του αποτελεί συνήθη τακτική των συντηρητικών ορθόδοξων 

κύκλων κατά τη διάρκεια του 18ου αιώνα. Βλ. λ.χ. την περίπτωση του Μεθοδίου Ανθρα­

κίτη: ... αλλά και της επικούρειου αφέσεως δήλος εστί αντεχόμενος [...] ηδονή τ' αγαθόν 

τιθέμενος [...] οία τις εμπαθής και φιλόσαρκος και αγενές των ηδονών ανδράποδον [...] 

και τους ομιλούντος αυτώ [...] το άνετον και φιλήδονον αυτοίς υποτιθέμενος... (Δ. Κ. 

Παπαιωάννου, Η πολιτική των επισκόπων στην Τουρκοκρατία. Ιστορικοκανονική προ­

σέγγιση, Αθήνα 1991, 11 και σημ. 8). 



Στα χνάρια ενός «υηοψήψιον Βησσαρίωνα» 171 

εσφαλμένων διατυπώσεων, αλλά κυρίως στην εμβριθέστερη εξέταση και 

ερμηνεία των ενεργειών και των σχέσεων του ιεράρχη με το βενετικό κρά­

τος και τη ρωμαιοκαθολική Εκκλησία, κάνοντας χρήση των νέων δεδομέ­

νων που προσφέρουν οι ανεκμετάλλευτες μέχρι σήμερα αρχειακές πηγές. 

Είναι βέβαιο ότι η ρωμαϊκή κουρία δεν γνώριζε τα καθολικά φρονή­

ματα του Τυπάλδου και δεν είχε επαφές μαζί του πριν από το 1685. Του­

ναντίον μάλιστα, αμέσως μετά την εκλογή του σε μητροπολίτη Φιλαδέλ­

φειας η Αγία Έδρα φρόντισε να διαμαρτυρηθεί με τον συνήθη τρόπο στη 

Γαληνότατη Δημοκρατία για την εκλογή ενός ακόμη «σχισματικού» αρχιε­

πισκόπου στην καρδιά της επικράτεια της7. Εκείνη την εποχή ούτε ο ίδιος 

ο πάπας μπορούσε να διανοηθεί ότι ο «σχισματικός» Τυπάλδος θα εξυπη­

ρετούσε με τον καλύτερο τρόπο τα συμφέροντα της ρωμαϊκής Εκκλησίας. 

Διότι ο Μελέτιος τον αιφνιδίασε, πράγματι, όταν του ζήτησε να στείλει 

κρυφά στη Βενετία δυο λατίνους επισκόπους για να τον χειροτονήσουν. 

Αμέσως ενεπλάκη στην υπόθεση η καθολική Προπαγάνδα {Congregano 

"de Propaganda. Fide'), η οποία στις 4 Μαρτίου 1686 -ένα περίπου χρόνο 

μετά την εκλογή του ιεράρχη- αποφάσισε να στείλει για τον σκοπό αυτό 

δύο επισκόπους στη Βενετία8. Τους πρόλαβαν όμως δύο ορθόδοξοι επί­

σκοποι, σταλμένοι από το οικουμενικό πατριαρχείο της Κωνσταντινούπο­

λης, που έφτασαν τον ίδιο μήνα στη βενετική μητρόπολη και τέλεσαν εκεί­

νοι τη χειροτονία του Μελετίου σύμφωνα με τους κανόνες και τις συνή­

θειες της ανατολικής Εκκλησίας. Από τότε και στο εξής ο Τυπάλδος λογι­

ζόταν από την Αγία Έδρα ως «σχισματικός» και στα κατάστιχα της παπι­

κής Segreteria di Stato αναφερόταν ως «pseudo-vescovo»9. 

Το σκηνικό διαφοροποιήθηκε από τον Ιούνιο του 1690, όταν δηλαδή 

ο Τυπάλδος σε μια συνάντηση που είχε με τον αποστολικό νουντσιο στη 

Βενετία του εκμυστηρεύτηκε ότι δέχτηκε να χειροτονηθεί από «σχισματι­

κούς» επισκόπους, επειδή δεν έλαβε απάντηση στο αίτημα που είχε υπο-

7. Γεώργιος Σ. Πλουμίδης, Αι βούλλαι των Παπών περί των Ελλήνων ορθοδόξων της 

Βενετίας (1445-1782), Θησαυρίσματα 7 (1970), 250-253. 

8. Archivio Storico della Congregazione "de Propaganda Fide" (στο εξής= A.P.F.), 

Congregazioni Particolari (CP), voi. 31, φ φ . 2l6r-2l6v' το ίδιο, Acta, vol. 56, φ φ . 52v-

53r" το ίδιο, Miscellanee Diverse, vol. 35, φ . 80v. 

9. A.P.F., Miscellanee Diverse, voi. 35, φ . 80v. Antonio Menniti Ippolito, Politica e 

carriere ecclesiastiche nel secolo XVII. I vescovi veneti fra Roma e Venezia, Bologna 1993, 

246 και σημ. 198. 



172 Στάθης Μπίρταχας 

βάλει στη Ρώμη. Επίσης, τον διαβεβαίωνε ότι για τον ίδιο δεν είχε αλλά­

ξει τίποτε και ότι «διατηρούσε εκείνες τις καθολικές πεποιθήσεις, με τις 

οποίες είχε διαπαιδαγωγηθεί από την παιδική του ηλικία»10. Και για να 

αποδείξει τις καλές του προθέσεις, στις 28 Ιουλίου του ίδιου χρόνου υπέ­

γραφε μπροστά στο νούντσιο και στον ιεροεξεταστή της Βενετίας την κα­

θολική ομολογία πίστης του πάπα Ουρβανού Η' για τους ανατολικούς11. 

Επιθυμούσε όμως να κρατηθεί μυστικό το γεγονός για να μην ξεσηκω­

θούν οι «σχισματικοί» συμπατριώτες του «και συνακόλουθα τον εμποδί­

σουν να τους επαναφέρει με ήπιο τρόπο στην ορθή πίστη»12. Από κει και 

πέρα ξεκίνησε, όπως είδαμε και παραπάνω, η συστηματική προσπάθεια 

εκλατινισμού της ελληνικής Εκκλησίας Βενετίας, που βρήκε πρόσφορο 

έδαφος κυρίως στον κύκλο των διανοουμένων της παροικίας (λόγιοι πα­

πάδες, δάσκαλοι και μαθητές στο σεμινάριο του Φλαγγίνη κλπ.). Αξίζει να 

σημειωθεί ότι από τότε και στο εξής η επικοινωνία του Τυπάλδου με το 

νούντσιο, καθώς και με άλλα στελέχη της καθολικής Εκκλησίας στη Βενε­

τία, τους καρδιναλίους της ρωμαϊκής κουρίας, την Προπαγάνδα ή και τον 

ίδιο τον πάπα απέκτησε συστηματικό χαρακτήρα. Εκείνο που έλειπε 

ακόμη ήταν η αναγκαία οικονομική υποστήριξη του Τυπάλδου και της 

ομάδας του από την Αγία Έδρα, μια και η αντίπαλη μερίδα, που διατη­

ρούσε τον έλεγχο και τη διακυβέρνηση της παροικίας, εφάρμοζε τη μέ­

θοδο της περικοπής των συνηθισμένων προσφορών προς τους τυπαλδι-

κούς κληρικούς, οι οποίοι αντιμετώπιζαν πλέον οξύ οικονομικό πρό­

βλημα. Επίσης, ο Μελέτιος εξασφάλισε την αμέριστη υποστήριξη του 

νουντσιου, γεγονός που διαφαίνεται μέσα από την αλληλογραφία του τε­

λευταίου με την παπική Segreteria di Stato, στην οποία κοινοποιούσε τις 

δυσκολίες που αντιμετώπιζε ο ιεράρχης και οι υποστηρικτές του μέσα στο 

εχθρικό περιβάλλον της ελληνικής παροικίας και ζητούσε από τους ανώ­

τερους του υλική και ηθική ενίσχυση για λογαριασμό τους 1 3. 

10. A.P.F., Miscellanee Diverse, vol. 35, φ. 80ν. 

11. A.P.F., Acta, vol. 62, φ φ . 120r-120v' το ίδιο, Scritture Originali riferite nelle 

Congregazioni Generali (SOCG), voi. 512, cp. 198r. 

12. A.P.F., Miscellanee Diverse, voi. 35, φ. 81r. Με βάση μια απόφαση που είχε εκδώσει 

στις 14 Μαρτίου 1617 η γενική συνέλευση της παροικίας, η τελευταία μπορούσε να απο­

λύσει το μητροπολίτη της στην περίπτωση που αυτός δεν την ικανοποιούσε. Βλ. Μανού-

σος Ι. Μανούσακας, Συλλογή ανεκδότων εγγράφων (1578-1685) αναφερομένων εις τους 

εν Βενετία μητροπολίτας Φιλαδέλφειας, Θησαυρίσματα 6 (1969), 32-34. 

13. A.P.F., Scritture riferite nei Congressi (SC), Greci, vol. 1, φ . 393r, 17 Νοεμβρίου 1691. 



Στα χνάρια ενός «υποψήφιου Βησσαρίωνα» 173 

Ωστόσο, στους καθολικούς κύκλους της βενετικής μητρόπολης επι­

κρατούσε κλίμα αισιοδοξίας για την πορεία των θρησκευτικών ζυμώσεων 

που πραγματοποιούνταν εκεί, αν κρίνουμε από επιστολή του ορατορια-

νού μοναχού Giambattista Bedetti -πνευματικού πατέρα του Τυπάλδου 

και συνδετικού κρίκου ανάμεσα στον Έλληνα ιεράρχη και στη ρωμαϊκή 

κουρία- προς τον πάπα (15 Οκτωβρίου 1692), με την οποία τον ενημέ­

ρωνε σχετικά με το «σημαντικότατο ζήτημα της επανένωσης των Ιερών 

Δογμάτων, του Ελληνικού και του Λατινικού». Έγραφε λοιπόν ο Bedetti 

ότι ο μητροπολίτης Φιλαδέλφειας μαζί με το νούντσιο και τον πατριάρχη 

της Βενετίας, «η εξοχότερη Τριανδρία σ' αυτή την Επικράτεια», εργάζο­

νταν ακατάπαυστα για τον ιερό σκοπό της ένωσης των Εκκλησιών. Πα­

ράλληλα όμως πρότεινε λύσεις, έτσι ώστε να τελεσφορήσει η ευτυχής 

αυτή συγκυρία: συγκεκριμένα, επειδή σύμφωνα με τα λεγόμενα του «το 

Αποστολικό Κολέγιο δυστυχώς αγνοούσε τα ζητήματα των Ελλήνων», 

έκρινε αναγκαία τη σύσταση μιας ειδικής επιτροπής τεσσάρων ή έξι καρ­

διναλίων, που θα μεριμνούσε αποκλειστικά και μόνο για το ζήτημα της 

ένωσης της ρωμαιοκαθολικής Εκκλησίας με τους ελληνορθόδοξους, κα­

θώς και την επιλογή ενός έμπιστου και άξιου προσώπου από τις τάξεις 

των Ελλήνων, όπως ήταν λ.χ. ο Νικόλαος Κομνηνός Παπαδόπουλος ή ο 

Νικόλαος Καλλιάκης -καθηγητές και οι δυο τους στο Πανεπιστήμιο της 

Πάντοβας-, που να μετέχει στις συνεδριάσεις της εν λόγω επιτροπής ως 

βοηθός και σύμβουλος της 1 4 . Φαίνεται μάλιστα ότι τα όσα υποστήριζε ο 

Bedetti δεν ήταν απλά ευσεβείς πόθοι, αφού από τον Μάιο του 1693 εί­

χαν αρχίσει να διαφαίνονται στον ορίζοντα νέες προοπτικές για την εξά­

πλωση του φαινομένου της ένωσης και στις υπόλοιπες ορθόδοξες 

Εκκλησίες της βενετικής επικράτειας. Ο δόγης Francesco Morosini επρό­

κειτο να αναχωρήσει για τον Μοριά και είχε εκφράσει την επιθυμία να 

πάρει μαζί του τον Τυπάλδο, έτσι ώστε ο τελευταίος να αναλάβει τη δια­

κυβέρνηση των ορθόδοξων Εκκλησιών τόσο στην Πελοπόννησο όσο και 

στα υπόλοιπα μέρη που είχε κατακτήσει προσφάτως η Γαληνότατη και με 

αυτό τον τρόπο να αποκοπεί κάθε δεσμός των ελληνορθόδοξων Βενετών 

14. A.P.F., SC, Greci, vol. 1, φ φ . 399r-400r. Γενικότερα για τον ρόλο και τις επαφές του 

Bedetti βλ. Giorgio Fedalto, Appunti inediti sulla comunità dei Greci Veneziani nella 

corrispondenza dell'oratoriano padre Giambattista Bedetti (1623-1697), Μνημόσυνον 

Σοφίας Αντωνιάδη, Ελληνικό Ινστιτούτο Βυζαντινών και Μεταβυζαντινών Σπουδών Βε­

νετίας, Βενετία 1974, 329-335. 



174 Στάθης Μηίρταχας 

υπηκόων με το οικουμενικό πατριαρχείο της Κωνσταντινούπολης και 

τους εξαρτημένους από αυτό επισκόπους, που εξυπηρετούσαν τα συμ­

φέροντα της Υψηλής Πύλης. Επίσης, ο Morosini δεσμευόταν προσωπικά 

για τη διατήρηση του ενωτικού καθεστώτος και της εξουσίας του Μελε­

τίου στην ελληνική Εκκλησία της Βενετίας, ενώ απέκλειε κάθε περίπτωση 

εκλογής νέου ιεράρχη από την παροικία. Ο Τυπάλδος, ενθουσιασμένος 

από την απροσδόκητη ευκαιρία που του παρουσιαζόταν, ζήτησε από τον 

πάπα να ευλογήσει την αποστολή του και να του δώσει την άδεια να 

ασκήσει την αρχιερατική του εξουσία στην Ανατολή. Και μολονότι η 

Ρώμη ανταποκρίθηκε άμεσα στα αιτήματα του Μελετίου, το όλο σχέδιο 

δεν επρόκειτο να στεφθεί με επιτυχία. Η Γερουσία, επειδή έκρινε ότι η 

αιφνίδια εμφάνιση του ενωτικού μητροπολίτη θα μπορούσε να ζημιώσει 

ανεπανόρθωτα τα συμφέροντα της Βενετίας, θα προκαλούσε δηλαδή 

σύγχυση και ταραχές στις τάξεις των ελληνορθόδοξων υπηκόων της και 

κατά συνέπεια θα εμπόδιζε την αίσια έκβαση του πολέμου της ενάντια 

στους Οθωμανούς, αρνήθηκε να ενδώσει στην επιθυμία του δόγη και 

προέκρινε τελικά τη λύση της εγκατάστασης λατινικής ιεραρχίας στα νε-

οκατακτηθέντα μέρη κατά το πρότυπο των υπόλοιπων βενετικών κτή­

σεων στην Ανατολή15. Έτσι το όραμα του Τυπάλδου να συστήσει και να 

διοικήσει, με την υποστήριξη της Βενετίας και της Ρώμης, μια νέα 

Εκκλησία, ανεξάρτητη από τη δικαιοδοσία του οικουμενικού πατριάρχη 

της Κωνσταντινούπολης, όχι όμως και από εκείνη του πάπα, που να πε­

ριλαμβάνει όλες τις ώς τότε ορθόδοξες Εκκλησίες εντός των ορίων της δι­

ευρυμένης πλέον βενετικής επικράτειας (Βενετία, Ιόνια νησιά, Πελοπόν­

νησος, Αλβανία, Δαλματία), ναυαγούσε οριστικά. Αφενός ο φόβος της 

Γαληνότατης ότι η λύση Τυπάλδου θα μπορούσε να προκαλέσει τη δυ­

σαρέσκεια των ελληνορθόδοξων υπηκόων της και ενδεχομένως και τη 

συνεργασία τους με τους Οθωμανούς, και αφετέρου η κοντόφθαλμη πο­

λιτική της Αγίας Έδρας, που συμβιβάστηκε με την εγκατάσταση μιας αυ­

θεντικής λατινικής ιεραρχίας στον Μοριά -την οποία φυσικά προτιμούσε 

από τη δημιουργία μιας αμφίβολης ουνιτικής Εκκλησίας με πνευματικό 

ηγέτη τον μητροπολίτη Φιλαδέλφειας-, εμπόδισαν την πραγμάτωση των 

15. A.P.F., Acta, vol. 62, φ φ . 120r-122v. Στο ίδιο, SOCG, vol. 512, φ φ . 198r-202v, 205r, 

206r, 208r-209v, 21 Ir. Στο ίδιο, SC, Greci, vol. 1, φ φ . 422r-422v, 423r, 428r, 431r. Στο 

ίδιο, SC, Archipelago, Balcani, Candia, Grecia, vol. 6, φ φ . 272r-272v' το ίδιο, CP, φ φ . 

I4r-15r, 33r-37v. 



Στα χνάρια ενός «υποψήφιου Βησσαρίωνα» 175 

μεγαλόπνοων σχεδίων του Μελετίου. Του Μελετίου, που έπειτα από 

αυτή την απογοήτευση ήταν αναγκασμένος να περιοριστεί στο μίζερο πε­

ριβάλλον της ελληνικής παροικίας και να συνεχίσει τη μικροπολιτική και 

τις έριδες με τους αντιπάλους του, που έψαχναν την κατάλληλη ευκαιρία 

για να τον ανατρέψουν. Και σα να μην έφταναν όλα αυτά, οι βενετικές 

υπηρεσίες καλούσαν τον Bedetti να διακόψει αμέσως οποιαδήποτε δρα­

στηριότητα σχετική με την ένωση ανατολικής και δυτικής Εκκλησίας. 

Μάλιστα η ανυπακοή του ορατοριανού μοναχού προκάλεσε τη φυλάκιση 

του, καθώς και την προσωρινή απαγόρευση όλων των ιεραποστολών 

τόσο στον Μοριά όσο και στις υπόλοιπες κτήσεις16. Φαίνεται πως η Γα­

ληνότατη είχε θορυβηθεί για τα καλά από τα αρνητικά μηνύματα που 

ελάμβανε εδώ και καιρό από την ελληνική παροικία της Βενετίας και φο­

βόταν μια ενδεχόμενη εξάπλωση των ταραχών στον Μοριά, αλλά και σε 

ολόκληρο τη βενετική Ανατολή, όπου οι ορθόδοξοι αποτελούσαν το κυ­

ρίαρχο πληθυσμιακό στοιχείο. 

Οι κακοτυχίες δεν είχαν τελειωμό για τον Τυπάλδο: ο καθολικός Νι­

κόλαος Κομνηνός Παπαδόπουλος, που παρακολουθούσε από κοντά τις 

εξελίξεις και διατηρούσε φιλικές σχέσεις με πολλούς ορθόδοξους συ­

μπατριώτες του τόσο στη Βενετία όσο και στην Πάντοβα, απέδιδε τη δι­

αίρεση των Ελλήνων της Βενετίας σε δυο αντίπαλα στρατόπεδα στη λαν­

θασμένη πολιτική του μητροπολίτη. Γι' αυτό, όχι μόνο υπονόμευε την 

ενωτική προσπάθεια του, αλλά παράλληλα επιχείρησε να δημιουργήσει 

δυσμενές γι' αυτόν κλίμα τόσο στη Ρώμη όσο και στην Κωνσταντινού­

πολη 1 7 . Ωστόσο, η χαριστική βολή για τον Μελέτιο ήλθε από έναν άν­

θρωπο του στενού του περιβάλλοντος, τον Ηλία Μηνιάτη. Ο Μηνιάτης, 

για την ορθοδοξία του οποίου έχουν διατυπωθεί βάσιμες ενστάσεις (μά­

λιστα τα ονόματα του Ηλία και του πατέρα του Φραγκίσκου αναφέρονται 

σε αυτόγραφο κατάλογο του Μελετίου όσων υπέγραψαν καθολική ομο­

λογία πίστης), αν και γραμματέας και ευνοούμενος του Τυπάλδου, όταν 

μετέβη στην Κωνσταντινούπολη κατηγόρησε τον πρώην προϊστάμενο και 

ευεργέτη του στο πατριαρχείο ως λατινόφρονα. Με αυτό τον τρόπο απεκ-

16. A.P.F., SC, Greci, vol. 1, cp<p.446r-447r, 20 Ιουνίου 1694. 

17. Βασιλική Μπόμπου-Σχαμάτη, Ανέκδοτα κείμενα του Μελετίου Τυπάλδου: Η Lettera 

και η Informazione. Η Apologia του Abate Fardella, Ιστορικής έρευνας αποτελέσματα. 

Μαρτυρίες για τη νεοελληνική παιδεία και ιστορικά μελετήματα, Αθήνα 2002, 184, 186, 

228-235. 



176 Στάθης Μπίρταχας 

δόθηκε από τη μια την κατηγορία του ενωτικού κληρικού κι από την 

άλλη άνοιξε το δρόμο για την αναρρίχηση του στα ανώτερα αξιώματα της 

ορθόδοξης ιεραρχίας18. 

Εντούτοις, ο Τυπάλδος δεν βρέθηκε μόνος αντιμέτωπος με όλους 

τους Έλληνες της Βενετίας. Εκτός από έναν κύκλο λόγιων ιερέων και μα­

θητών του σεμιναρίου που είχε συγκεντρώσει τριγύρω του, υποστηριζό­

ταν και από μια μικρή μερίδα λαϊκών, ενώ στα χρόνια του ιδρύθηκε και 

η ελληνοκαθολική αδελφότητα του Αγίου Σπυρίδωνα με έδρα το ναό του 

Sant'Antonin19. Εξάλλου ο Μελέτιος, παράλληλα με τη φροντίδα της μη­

τρόπολης του, ήταν υπεύθυνος για τα ζητήματα παιδείας της ελληνικής 

παροικίας και ασκούσε άμεση εποπτεία στο Φλαγγινιανό, που στα χρόνια 

του γνώρισε περίοδο ακμής. Δημιούργησε ένα κύκλο αξιόλογων μαθη­

τών που συνέδεσαν το όνομα τους με τη φοίτηση, τη διδασκαλία και τη 

διεύθυνση στο Φλαγγινιανό, καθώς και με το κήρυγμα στον Άγιο Γεώρ­

γιο ώς το 1750 περίπου, ενώ μερικοί από αυτούς σταδιοδρόμησαν αργό­

τερα στον τουρκοκρατούμενο ελληνικό χώρο. Η συλλογή ποιημάτων 

«Άνθη Ευλάβειας», αφιερωμένη στον Τυπάλδο, η τετράτομη «Εγκυκλο­

παίδεια Φιλολογική» του Ιωάννη Πατούσα και η καλλιέργεια της ελληνι­

κής δημοτικής γλώσσας από τον παραπάνω κύκλο λόγιων κληρικών απο­

τελούν μερικά δείγματα της αξιόλογης εκπαιδευτικής δραστηριότητας 

της ομάδας του Τυπάλδου 2 0. 

Η υπόθεση Τυπάλδου παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον: δίνει την 

ευκαιρία στον σύγχρονο μελετητή όχι μόνο να περιπλανηθεί στο θρη­

σκευτικό και πολιτικό σκηνικό της Βενετίας στα τέλη του 17ου και στις 

αρχές του 18ου αιώνα, αλλά και να κάνει μια απόπειρα να αντικρίσει τον 

κόσμο μέσα από τα μάτια του Κεφαλονίτη ιεράρχη, να ανακαλύψει τις ελ­

πίδες και τα οράματα του, να αφουγκραστεί τους φόβους και τις ανησυ-

18. Κωνσταντίνος Θ. Δημαράς, Εισαγωγικά στη μελέτη της συλλογής "Άνθη ευλάβειας", 

Μνημόσυνον Σοφίας Αντωνιάδη, ό.π., 344-349. Βασιλική Μπόμπου Σταμάτη, Αναφορά 

Ελλήνων της Βενετίας στον οικουμενικό πατριάρχη Καλλίνικο Β' για το Μελέτιο Τυ­

πάλδο (1700), Θησαυρίσματα 15 (1978), 100-101. 

19. Giorgio Plumidis, La confraternita greco-cattolica di Santo Spiridione a Venezia 

(1708), Bollettino della Badia Greca di Grottaferrata n.s. 26 (Ιανουάριος-Ιούνιος 1972), 

51-70. 

20. Σ. Μπίρταχας, Ο Έλληνας κληρικός στη Βενετία, ό.π., 89-90. Ο ίδιος, Un "secondo" 

vescovo a Venezia, ό.π., 116-117 και σημ. 28. 



Στα χνάρια ενός «υποψήφιου Βησσαρίωνα» 177 

χίες του, με λίγα λόγια να εισχωρήσει στον «κόσμο» του και να προσπα­

θήσει να ερμηνεύσει τη στάση του, που από την πλειονότητα των παλαι­

ότερων μελετητών αποδόθηκε στη φιλοδοξία του να γίνει καρδινάλιος ή, 

στην καλύτερη των περιπτώσεων, να ενώσει και να διοικήσει όλες τις 

Εκκλησίες του ανατολικού τυπικού που βρίσκονταν στην ιταλική χερσό­

νησο. Ας πάρουμε όμως τα πράγματα από την αρχή και ας επιχειρήσουμε 

να ακολουθήσουμε βήμα προς βήμα την πορεία του Μελετίου από τη 

στιγμή κιόλας της γέννησης του. 

Ο Τυπάλδος γεννήθηκε στα μέσα του 17ου αι. στην Κεφαλονιά, όπου 

θα πρέπει να επικρατούσε ένας διάλογος ανάμεσα σε ανθρώπους διαφό­

ρων δογμάτων και δοξασιών, που οφειλόταν στη μακροχρόνια συνύ­

παρξη καθολικών και ορθοδόξων, καθώς και στο γεγονός ότι εκεί συνέ­

ρεαν άτομα ποικίλης εθνικής και θρησκευτικής προέλευσης, που ασκού­

σαν διάφορα επαγγέλματα (έμποροι, εμπορικοί αντιπρόσωποι, πλοιοκτή­

τες, ναυτικοί, τραπεζίτες, ενεχυροδανειστές, στρατιώτες, κληρικοί κ.ά.), 

εκμεταλλευόμενοι τη σημαντική οικονομική της θέση. Εξάλλου, πολλές 

από τις οικογένειες του τοπικού αρχοντολογιού αριθμούσαν στις τάξεις 

τους τόσο ορθόδοξα όσο και καθολικά μέλη. Από μια τέτοια οικογένεια 

προερχόταν και ο Τυπάλδος, ο οποίος από πολύ νωρίς βρέθηκε στη βε­

νετική μητρόπολη να σπουδάζει στο σεμινάριο του Φλαγγίνη, που σε γε­

νικές γραμμές λειτουργούσε κατά το πρότυπο του Ελληνικού Κολλεγίου 

της Ρώμης, ακολουθούσε το διδακτικό του πρόγραμμα, ενώ ορισμένοι 

από τους καθηγητές του είχαν εργαστεί προηγουμένως στο παραπάνω 

Κολλέγιο. Μετά την ολοκλήρωση των σπουδών του στο σεμινάριο ο νε­

αρός Ματθαίος (το κοσμικό όνομα του Τυπάλδου) ξεκίνησε να σπουδά­

ζει στο γειτονικό Πανεπιστήμιο της Πάντοβας, που από τον 16ο αιώνα 

και στη συνέχεια λειτουργούσε ως χωνευτήρι ιδεών και ως χώρος θρη­

σκευτικών ζυμώσεων. Επομένως, ένας νέος του δεύτερου μισού του 17ου 

αιώνα με τις καταβολές του Τυπάλδου, που ξενιτεύτηκε, μεγάλωσε και 

διαμορφώθηκε στον αμφίβολο θρησκευτικά χώρο της Βενετίας -πέρασε 

κι από την Πάντοβα- είναι δύσκολο να μην ήρθε σε επαφή με τα θρη­

σκευτικά και φιλοσοφικά ρεύματα της εποχής του και να μην αφομοίωσε 

στοιχεία της σύγχρονης του δυτικής σκέψης. Έτσι εξηγείται ώς ένα 

βαθμό και η εξομολόγηση του στο νουντσιο ότι «διατηρούσε εκείνες τις 

καθολικές πεποιθήσεις, με τις οποίες είχε διαπαιδαγωγηθεί από την παι­

δική του ηλικία. Έπειτα δίδαξε και ο ίδιος στο Φλαγγινιανό, κατέστη και 

διευθυντής του, και λόγω της θέσης του προφανώς θα διατηρούσε επα-



178 Στάθης Μπίρταχας 

φές με το ενωτικό περιβάλλον του Κολλεγίου της Ρώμης. Και παρά το γε­

γονός ότι παράλληλα ακολούθησε εκκλησιαστική σταδιοδρομία, ο Τυ­

πάλδος δεν αποτελούσε το κλασικό παράδειγμα του ορθόδοξου ιερέα που 

κατέφθανε στη Βενετία, ένιωθε άβολα μέσα στο αφιλόξενο περιβάλλον 

της δυτικής μεγαλούπολης, αποκοπτόταν από αυτό και έβρισκε καταφύ­

γιο στη θαλπωρή της μικρής κοινωνίας των ομόδοξων του. Απεναντίας, 

ενσωματώθηκε στην ευρύτερη πολιτιστική, θρησκευτική, αλλά και πολι­

τική πραγματικότητα της βενετικής μητρόπολης και διεκδίκησε με αξιώ­

σεις μερίδιο στην εκκλησιαστικο-πολιτική σκηνή της Γαληνότατης. Στό­

χευσε στην ανάδειξη του σε μητροπολίτη Φιλαδελφείας, που, ας σημειω­

θεί, εκείνη την εποχή ήταν ο μοναδικός ανώτατος εκπρόσωπος της ανα­

τολικής Εκκλησίας στη Δύση. Την πρώτη φορά απέτυχε (1679), αλλά 

την επόμενη κατόρθωσε να εκλεγεί (1685). Από κει και πέρα όλοι οι δρό­

μοι ήταν πλέον ανοιχτοί για τον Μελέτιο, που από νωρίς διέβλεψε τις δυ­

νατότητες προσέγγισης των δυο Εκκλησιών, η οποία θα μπορούσε να 

αποβεί καρποφόρα τόσο για τον ίδιο όσο και για τον υπόδουλο ελληνικό 

κόσμο. Έτσι, αμέσως μετά την εκλογή του γνωστοποίησε τις προθέσεις 

του στη Ρώμη. Βέβαια χρειάστηκε να περάσουν πέντε χρόνια ακόμη για 

να ωριμάσει η ιδέα, να διαμορφωθούν οι κατάλληλες συνθήκες και να ξε­

κινήσει ο διάλογος ανάμεσα στα δύο μέρη. Φυσικά, πρωταρχικό ρόλο 

στη μετέπειτα πορεία του Τυπάλδου, αλλά και στη διευκόλυνση των επα­

φών του με τη ρωμαϊκή κουρία, έπαιξε η γνωριμία του με τον 

Giambattista Bedetti, θερμό υποστηριχτή της ένωσης και της υπέρβασης 

των δυσκολιών, με την προϋπόθεση όμως ότι και η Ρώμη από την 

πλευρά της θα εγκατέλειπε την επιθετική πολιτική, που ανόητα ακολου­

θούσε απέναντι στους ελληνορθόδοξους από τη σύνοδο του Τρέντο και 

στη συνέχεια. 

Αναμφίβολα οι στενές σχέσεις του Τυπάλδου με στελέχη της ρωμαϊ­

κής Εκκλησίας -ιδιαίτερα η προσωπική του φιλία με τον αποστολικό νού-

ντσιο στη Βενετία Giuseppe Archinto και η σχέση αλληλοεκτίμησης με 

τον αξιόλογο πάπα Κλήμη ΙΑ' - και η υποβολή καθολικής ομολογίας πί­

στης στην Αγία Έδρα φαντάζουν ενέργειες ασυμβίβαστες με τις αναζη­

τήσεις ενός ορθόδοξου ιεράρχη και με το πνεύμα της ανατολικής Εκκλη­

σίας της εποχής. Για να κατανοήσουμε όμως το πρόβλημα σε όλη του την 

έκταση θα πρέπει να ερμηνεύσουμε τις πράξεις του Μελετίου πολιτικά, 

ανεξάρτητα από τη στάση του στο καθαρά εκκλησιαστικό ζήτημα' να ξε­

φύγουμε από τα στενά όρια της ελληνικής παροικίας της Βενετίας και να 



Στα χνάρια ενός «νηοψήζριον Βησσαρίωνα» 179 

εντάξουμε την υπόθεση μέσα στο πλέγμα των διεθνών εξελίξεων της πε­

ριόδου: η κάμψη των Οθωμανών ύστερα από τον μακροχρόνιο πόλεμο 

της Κρήτης, η κατάκτηση εδαφών του τουρκοκρατούμενου ελληνικού 

χώρου από τους Βενετούς και η προσέγγιση Ρωσίας-Αγίας Έδρας, που 

σχεδίαζαν την εκκλησιαστική ένωση με σκοπό να αντιμετωπίσουν από 

κοινού την Οθωμανική Αυτοκρατορία, δικαιολογούν ώς ένα μεγάλο 

βαθμό τις επαφές ενός ανατολικού μητροπολίτη με τη δυτική Εκκλησία 

και τις ελπίδες του ή το όραμα του για την απελευθέρωση της πατρίδας 

του. Άλλωστε κάτι ανάλογο δεν συνέβη και στην περίπτωση του Κυρίλ­

λου Λούκαρι; Από όλους όσους ασχολήθηκαν με τον Τυπάλδο μόνο ο 

Δημαράς αντιλήφθηκε κάτι τέτοιο, ο οποίος σημειώνει χαρακτηριστικά 

ότι «όπως με τον Λούκαρι έτσι και με τον Μελέτιο, φαίνεται να έχουμε 

δύο προσπάθειες, καμωμένες με αγαθή πολιτική συνείδηση, αλλά έξω 

από τα χαράκια της ανατολικής ορθοδοξίας»21. 

Τελειώνοντας, θα ήθελα να ξεκαθαρίσω ένα ουσιώδες ζήτημα, που 

συνήθως προκαλεί τις εντυπώσεις των αναγνωστών και οδηγεί σε λανθα­

σμένες κρίσεις και ερμηνείες. Πρόκειται για το πολύ διαδεδομένο κατά 

τον 17ο και 18ο αιώνα φαινόμενο της υποβολής καθολικής ομολογίας 

πίστης στην Αγία Έδρα από μέρους κατώτερων και ανώτερων κληρικών 

της ανατολικής Εκκλησίας, που δεν σήμαινε απαραίτητα τη συνειδητή 

και ολοκληρωτική ένωση των κληρικών αυτών με τη Ρώμη. Τις περισ­

σότερες φορές επρόκειτο για κίνηση τακτικής, που απέφερε σ' αυτόν που 

ομολογούσε οικονομικά ή άλλα οφέλη (παραχώρηση δικαιοδοσιών 

κλπ.)2 2. Μάλιστα ο Κομνηνός Παπαδόπουλος τον Ιούνιο του 1696 εφι­

στούσε την προσοχή στους καρδιναλίους της Προπαγάνδας, επειδή «τα 

μπενεφίκια ανατίθενται μόνο ως ανταμοιβή της Ομολογίας Πίστης και 

παραχωρούνται μόνο υπ' αυτόν τον όρο»23. Κλασικό παράδειγμα αποτε­

λεί η περίπτωση του πατριάρχη Αλεξανδρείας Σαμουήλ Καπασούλη, που 

το 1713 υπέγραψε την καθολική ομολογία πίστης με σκοπό να εξασφα-

21. Κ. Θ. Δημαράς, Εισαγωγικά στη μελέτη της συλλογής "Άνθη ευλάβειας", ό.π. 

22. Βλ. λ.χ. A.P.F., Miscellanee Varie, vol. 16, ff. 37r-44v: "Notizie ricavate dalle Scritture 

nell'Archivio della Sacra Congregatione de Propaganda Fide in ordine al ricevimento 

degl'inviati de patriarchi et anco d'arcivescovi venuti per se stessi a prestar obbedienza, con 

far la Professione della Fede e circa al pallio da alcuni richiesto". Η μη συνειδητή μετα­

στροφή των κληρικών αυτών στον καθολικισμό αποδεικνύεται, άλλωστε, και από τη συ-

ννή επάνοδο τους στην ορθοδοξία. 

23. A.P.F., SC, Grea, vol. 1, φ. 486r, 21 Ιουνίου 1696. 



180 Στάθης Μηίρταχας 

λίσει την οικονομική και πολιτική υποστήριξη της Ρώμης, μια και αντι­

μετώπιζε προβλήματα με το πατριαρχείο της Κωνσταντινούπολης24. Βέ­

βαια ο Τυπάλδος προχώρησε πολύ παραπέρα και παρουσίασε στη ρω­

μαϊκή κουρία δείγματα πραγματικής αναγνώρισης και αφοσίωσης, αφού 

τα ανταλλάγματα που περίμενε από αυτή ήταν πολύ μεγαλύτερης αξίας 

από μια απλή οικονομική βοήθεια, που ούτως ή άλλως θα ελάμβανε25. Τι 

προσδοκούσε λοιπόν ο Μελέτιος από την Αγία Έδρα; Η απάντηση δεν εί­

ναι καθόλου εύκολη, αν και παλαιότεροι μελετητές -όπως είδαμε και πα­

ραπάνω- δεν δίστασαν να συμπεράνουν ότι ο μητροπολίτης κινήθηκε από 

τη φιλοδοξία του να γίνει καρδινάλιος26. Ωστόσο, αν λάβουμε υπ' όψιν 

τα γεγονότα του 1692 και τη μεγάλη ευκαιρία που παρουσιάστηκε στον 

Τυπάλδο, και τελικά δεν καρποφόρησε, δηλαδή να αποσπάσει -με την 

υποστήριξη του ονειροπόλου Morosini και της Ρώμης- από το δέσμιο 

στην Υψηλή Πόλη πατριαρχείο της Κωνσταντινούπολης ένα σεβαστό 

αριθμό υποκείμενων ο' αυτό Εκκλησιών, θα μπορούσαμε να υποθέσουμε 

ότι επιδίωκε να αποδυναμώσει τον ρόλο του οικουμενικού πατριάρχη και 

να τον υποκαταστήσει μέσα στα όρια της διευρυμένης βενετικής επικρά­

τειας' κι εφόσον οι πολεμικές επιτυχίες της Γαληνότατης και οι διπλωμα­

τικές διεργασίες της ρωμαιοκαθολικής Εκκλησίας με τους Ρώσους και τα 

υπόλοιπα χριστιανικά κράτη το επέτρεπαν, να επεκταθεί και στον υπό­

λοιπο χώρο της δικαιοδοσίας του πατριαρχείου. Σ' αυτό συναινεί, άλλω­

στε, και η μαρτυρία του ίδιου του Κομνηνού Παπαδόπουλου, ο οποίος, 

αφήνοντας κατά μέρος την άποψη για το αναμενόμενο «καρδιναλίκι του 

Φιλαδέλφειας», στις 30 Σεπτεμβρίου 1701 δηλώνει απερίφραστα στον 

Χρύσανθο Νοταρά πως «ο τρισκατάρατος ζουρλαίνεται διά τον θρόνο 

24. Giorgio G. Plumidis, Due prelati greci unionisti: Samuele Kapasoules e Melezio 

Tipaldo, Bollettino della Badia Greca di Grotta/errata n.s. 25 (Ιανουάριος-Ιούνιος 1971), 

19-25. 

25. To 1707 ύστερα από εισήγηση και της βενετικής πολιτείας τού παραχωρήθηκε ετή­

σιο επίδομα διακοσίων σκούδων, που προερχόταν από τα εισοδήματα μιας μονής στην 

Μπρέσια. Α.Ρ.Ε, Miscellanee Diverse, vol. 35, φ. 8Ir. 

26. Η υπόθεση αυτή στηρίζεται σε σχετικές πληροφορίες που διαβιβάζει στον μετέπειτα 

πατριάρχη Ιεροσολύμων Χρύσανθο Νοταρά ο σύγχρονος με τα γεγονότα και εχθρικά 

διακείμενος προς τον Τυπάλδο Νικόλαος Κομνηνός Παπαδόπουλος (Β. Μπόμπου-Στα-

μάτη, Ανέκδοτα κείμενα του Μελετίου Τυπάλδου, ό.π., 186, 233). Εντούτοις, κατά την 

έρευνα που διεξήγαγα στα αρχεία της Ρώμης και της Βενετίας δεν εντόπισα κάποια άλλη 

μαρτυρία, που να επιβεβαιώνει τους ισχυρισμούς του Παπαδόπουλου. 



Στα χνάρια ενός «νηοψψριον Βησσαρίωνα» 181 

της Κωνσταντίνου και με παρακαλεί να γράψω εις την Ρώμην να κάμη ο 

πάπας να πασχίσουν οι πρέσβεις να βάλλουν άνω κάτω αυτού»27. Μήπως 

άραγε και ο παλαίμαχος εργάτης της Προπαγάνδας Ιωάννης Στάης είχε 

στο νου του τον φίλο και συνεργάτη του Τυπάλδο, όταν το 1701 υποδεί­

κνυε στον πάπα ως ένα από τα πιο αποτελεσματικά μέσα για την επίτευξη 

της ένωσης την «εκλογή» ενός φιλοκαθολικού πατριάρχη Κωνσταντινού­

πολης2 8; Δυστυχώς δεν υπάρχουν αδιάσειστα στοιχεία που να επιβεβαι­

ώνουν την υπόθεση μας. Ενδεχομένως η έρευνα, που δεν έχει ακόμη ολο­

κληρωθεί, να φέρει στην επιφάνεια άγνωστες πτυχές της υπόθεσης Τυ­

πάλδου, που να ενισχύουν ή να ανατρέπουν τις σκέψεις που διατυπώνο­

νται εδώ. Εκείνο πάντως που μπορούμε να υποστηρίξουμε με βεβαιότητα 

είναι ότι ο Μελέτιος είχε μεγαλύτερα σχέδια για τον εαυτό του από το να 

διευθύνει ως απλός βικάριος του πάπα την ελληνική Εκκλησία της Βενε­

τίας. Εντούτοις, η ρωμαιοκαθολική Εκκλησία δεν μπόρεσε να αντιληφθεί 

τη σπουδαιότητα της περίπτωσης Τυπάλδου, να ανταποκριθεί με ανά­

λογο τρόπο στο κάλεσμα του και να τον εκμεταλλευτεί για να επιτύχει μια 

διείσδυση μόνιμης μορφής μέσα στην καρδιά της ανατολικής ορθοδο­

ξίας, ενώ η εξασθενημένη πλέον οικονομικά και πολιτικά Δημοκρατία 

του Αγίου Μάρκου συνέβαλε στην προώθηση των σχεδίων του στο 

βαθμό που έκρινε ότι εξυπηρετούσαν τα συμφέροντα της. Τέλος, εμμέ­

νοντας στην άποψη της πολιτικής ερμηνείας των ενεργειών του Κεφαλο-

νίτη αρχιερέα, καλό θα ήταν να αφήσουμε ανοιχτό το ενδεχόμενο που 

έθεσε ο Δημαράς για ύπαρξη απόχρωσης στις ενέργειες του κάποιας φι-

λογενούς διάθεσης προς τους ομόδοξους του. Εξάλλου, η παλαιά θεωρία 

περί ιδιοτελών και μόνο κινήτρων του Μελετίου, από τη στιγμή που δεν 

μπορεί να αποδειχτεί, εκφράζει περισσότερο τις απόψεις των θεολόγων 

παρά την ίδια την ιστορική έρευνα και τους σκοπούς της παρούσας ερ­

γασίας. 

27. Β. Μπόμπου-Σταμάτη, Ανέκδοτα κείμενα του Μελετίου Τυπάλδου, ό.π., 186, 232. 

28. A.P.F., Acta, vol. 71, φ φ . 175v-176r. Στο ίδιο, SOCG, vol. 539, φ . Ι66ν. 



182 Στάθης Μπίρταχας 

Abstract 
RELIGIOUS AND POLITICAL FERMENT IN BOTH ROME AND 
VENICE DURING MELETIUS TYPALDUS' TIME 

Stathis Birtachas 

Bibliography concerning Meletius Typaldus', Metropolitan of 

Philadelphia (1685-1713), conversion to Roman Catholicism, is really 

extensive. Yet no one has ever studied either the Venetian or the Roman 

sources in a systematic way, allowing us to view objectively both the 

controversial Metropolitan Meletius and the contacts between him, the 

Holy See and the Venetian Republic. Thus the great majority of 

judgements related to Meletius Typaldus were expressed in the past 

regardless of objective historical criteria. There has only been a repetition 

of Ioannes Veloudos' (19th century) and later on Emmanuel Gedeon's 

main views, which are not free from national and religious prejudices. 

This present paper is aimed at (a) filling the above-mentioned gaps 

drawing upon unpublished documents, which exist in the archives of 

Venice and of the Vatican, (b) revealing not only the hierarch's, but also 

Roman Catholic leaders' true plans and intentions, (c) reinterpreting 

behind the scenes religious activities in Venice during the Cephalonian 

Metropolitan's chequered career as a prelate, but mainly (d) interpreting 

Meletius' acts from a political standpoint, irrespective of his attitude 

towards the ecclesiastical issue itself. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

