
  

  Peri Istorias

   Vol 4 (2003)

  

 

  

  Ο φιλόσοφος του 17ου αιώνα Ιωάννης
Κωττούνιος και η ιδεολογική προσσέγγιση του
έργου του 

  Γεώργιος Κ. Μύαρης   

  doi: 10.12681/p.i..24819 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Μύαρης Γ. Κ. (2020). Ο φιλόσοφος του 17ου αιώνα Ιωάννης Κωττούνιος και η ιδεολογική προσσέγγιση του έργου
του. Peri Istorias, 4, 183–215. https://doi.org/10.12681/p.i.24819

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 15:10:15



Ο ΦΙΛΟΣΟΦΟΣ ΤΟΥ 17ου ΑΙΩΝΑ ΙΩΑΝΝΗΣ 
ΚΩΤΤΟΥΝΙΟΣ ΚΑΙ Η ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΗ ΠΡΟΣΕΓΓΙΣΗ 

ΤΟΥ ΕΡΓΟΥ ΤΟΥ* 

Γεώργιος Κ. Μύαρης 

Τρία κυρίως στοιχεία συνδέουν τον Ιωάννη Κωττούνιο με τα Κύθηρα 

και, στο βαθμό που θεωρείται αναγκαίο, δικαιολογούν την παρουσίαση 

των σκέψεων που ακολουθούν στο συνέδριο «Κύθηρα: Μύθος και πραγ­

ματικότητα». 

Το πρώτο στοιχείο είναι η καταγωγή του εμπορευόμενου πατέρα του 

Δημητρίου Κωττουνίου από τα Κύθηρα. Βέβαια, ο ίδιος ο Ιωάννης και 

οι λόγιοι της εποχής του επέμεναν στον ακριβή προσδιορισμό της Βέ­

ροιας ως πατρίδας του. Ωστόσο, χάρη σ' αυτή την επτανησιακή ρίζα 

διεκδίκησε επιτυχώς -και αυτό είναι το δεύτερο στοιχείο- ως Έλληνας 

των βενετοκρατούμενων περιοχών σπουδαστική υποτροφία από το κλη­

ροδότημα στο Ελληνικό Δημόσιο Κολλέγιο του επισκόπου Κισσάμου Ιω-

σαφάτ Παλαιόκαπα. Με την υποτροφία μπόρεσε σε προχωρημένη ηλικία 

(33 ετών) να σπουδάσει στο Ελληνικό Κολλέγιο της Ρώμης. Χωρίς την 

υποτροφία, τις σπουδές, την αναγόρευση του σε διδάκτορα Φιλοσοφίας 

και Θεολογίας, το οδοιπορικό του Ιωάννη Κωττουνίου -ιδού και το τρίτο 

στοιχείο- προς την αριστοτελική φιλοσοφία, την πανεπιστημιακή διδα­

σκαλία, την πνευματική επίδραση σε εκατοντάδες Επτανήσιους και άλ­

λους Έλληνες φοιτητές, την παντοτινή ενθύμηση, σίγουρα θα είχε ανα­

κοπεί. 

Στοιχεία για την καταγωγή του πατρός Κωττουνίου από τα Κύθηρα 

* Το κείμενο που ακολουθεί αποτελεί αναπτυγμένη μορφή της εισήγησης μας στο Α' Διε­

θνές Συνέδριο Κυθηραϊκών Μελετών «Κύθηρα: Μύθος και Πραγματικότητα» (Κύθηρα, 

20-24 Σεπτεμβρίου 2000) 



184 Γεώργιος Κ. Μύαρψ, 

φέρνει ενωρίς στο φως η έρευνα (Γεώργιος Σωτηριάδης 1926, Δημή­

τριος Πετρόπουλος 1940, Αθανάσιος Στεργέλλης 1968)1, αλλά μόλις το 

1970 οι Κυθήριοι ενδιαφέρονται για το θέμα. Έτσι στη Μακεδόνικη 

Ζωή2 ο Κλεόβουλος Τσούρκας ενσωματώνει πληροφορίες του Κυθή-

ριου ιστοριοδίφη Μιχαήλ Πετρόχειλου για την κυθηραϊκή καταγωγή της 

οικογένειας Κωττουνίου σε δημοσίευμα του για τον «εκ Βεροίας σοφό και 

φλογερό Έλληνα» και για το ελληνικό κολλέγιό του. Για το θέμα αυτό εν­

σκήπτει και ατυχής αντιπαράθεση ανάμεσα σε λογίους των Κυθήρων και 

της Βέροιας, όταν ο Θεοδόσιος Μαυρομμάτης δημοσιεύει κείμενο για 

τον Κατούνιο, όπως εικάζει το «πραγματικό» του όνομα, τον «Κυθήριο 

σοφό του 16ου αιώνα» και ανταπαντά τεκμηριωμένα ο Γιώργος Χ. Χιονί-

δης ότι η Βέροια (και όχι τα Κύθηρα) είναι ο τόπος στον οποίο γεννήθηκε 

ο Ιωάννης Κωττούνιος3. Ο Κωνσταντίνος Θ. Δημαράς αναφέρεται σε 

κρητική οικογενειακή καταγωγή (1949)4, ενώ ο Αχιλλέας Γ. Λαζάρου 

προβάλλει επίμονα και ατεκμηρίωτα την καταγωγή του Ι. Κωττουνίου 

από οικογένεια Ελληνοβλάχων της Βέροιας (1992)5. 

Στη δέσμη των προβληματισμών για το αντικείμενο της ανακοίνωσης 

είναι ορθό να προταχθεί η διαπίστωση ότι στα προβλήματα της ιστορίας 

1. Γεώργιος Σωτηριάδης, Ελληνικά κολλέγιό. εν Παταυΐω επί Βενετοκρατίας, Ημερολό-

γιον της Μεγάλης Ελλάδος (1926), 431-448, 445. Δημήτριος Πετρόπουλος, Ο Ιωάννης 

Κωττούνιος από τη Βέροια, Μακεδονικόν Ημερολόγιον (1940), 161-167, 162. Αθανά­

σιος Στεργέλλης, Νέα βιογραφικά στοιχεία για τον Ιωάννη Κωττούνιο (1572 - 1657), 

Θησαυρίσματα 5 (1968), 249 - 254, 250. 

2. Κλεόβουλος Τσούρκας, Ιωάννης Κωττούνιος (1572-1658), ο εκ Βεροίας σοφός και 

φλογερός Έλλην. Το ελληνικόν κολλέγιόν του εις την Πάδοβαν (1657-1920), Μακεδό­

νικη Ζωή, τχ. 44 (Ιανουάριος 1970), 14 - 20. 

3. Θεοδόσιος Μαυρομμάτης, Κατούνιος, ο Κυθήριος σοφός του 16ου αιώνα, Τα πνευ­

ματικά Κύθηρα, τχ. 1 (Δεκέμβριος 1982), 21-23. Γιώργος Χ. Χιονίδης, Η Βέροια (και 

όχι τα Κύθηρα) είναι ο τόπος της γεννήσεως του Ιωάννου Κωττουνίου, Μακεδόνικα 22 

(1982), 498-505. 

4. Κωνσταντίνος θ . Δημαράς, Ιστορία της Νεοελληνικής Λογοτεχνίας, τ. 1, Αθήνα 1949, 

[«Από τις πρώτες ρίζες ως το Σολωμό»], 93: «που είχε γεννηθεί στη Βέροια από πατέρα 

Κρητικό». Στην 4η έκδοση, Αθήνα 1968, σ. 92: «ίσως από πατέρα Κρητικό». 

5. Για το ανθρωπωνύμιο Κωττούνιος βλ. Αχιλλέας Γ. Λαζάρου, Αρωμουνικά ανθρωπω-

νυμία, Τόμος εις μνήμην Γεωργίου Κουρμούλη, Αθήνα 1988, και για τη «βλάχικη» (!) 

καταγωγή του: Ο ίδιος, Οι Βλάχοι της Μακεδονίας, Νέα Εστία, τχ. 1571 (Χριστούγεννα 

1992), 128-143, ιδίως σελ 135-136, 143. 



Ο φιλόσοφος τον 17ον αιώνα Ιωάννης Κωττοννιος 185 

η μνήμη του πολίτη της «μαζικής δημοκρατίας» και η ιστορική μνήμη 

βρίσκονται σε διάσταση. Αυτή τείνει να γίνει κοινός τόπος συζητήσεων 

και δημοσιευμάτων της εποχής μας, αλλά και άλλοθι ηγετικών ομάδων 

που ενδιαφέρονται για τη σταθεροποίηση της πυραμίδας στις τοπικές και 

ευρύτερες κοινωνίες. Γι' αυτό ιδίως η αναγνώριση των χαρακτηριστικών 

του παρόντος και του παρελθόντος είναι και σήμερα ευεπίφορη σε υπερ­

βολές ή και σιωπές, οι οποίες διαπερνούν το πλέγμα που οι ειδικοί ονο­

μάζουν «τοπική ιστορία». 

Η ανασύσταση πλευρών του τοπικού ιστορικού κοινωνικού περιβάλ­

λοντος ή της δράσης προσώπων και ομάδων στο πλαίσιο της τοπικής 

ιστορίας και κοινωνίας συνήθως δεν πραγματοποιείται τυχαία αλλά με τη 

χρήση κριτηρίων. Ιδιαίτερο ρόλο στη διαμόρφωση των κριτηρίων αυτών 

διαδραματίζει η επικρατούσα ηθική και η πολιτική πρακτική6, όπως και 

η προσωπική αντίληψη των ερευνητών και των δημοσιολόγων, η επι-

στημονικότητα ή μη των εργασιών τους, η συνάφεια με τις θέσεις ή τις 

στοχεύσεις διανοουμένων των περιφερειακών κέντρων ή της Αθήνας και 

επαγγελματιών ιστορικών από πανεπιστημιακά ή ερευνητικά ιδρύματα. 

Είναι εντυπωσιακό ότι συνήθως δεν υπόκειται αυτή η συνάφεια στην 

όσμωση των ιδεών και την υιοθέτηση πλαισίων ερμηνείας, αλλά έχει το 

χαρακτήρα απόλυτης ταύτισης ή και άκριτης αποδοχής. 

Φυσικά, οι επισημάνσεις αυτές διατηρούν την ισχύ τους στις περισ­

σότερες απόπειρες διανοητών της τοπικής κοινωνίας της Βέροιας να προ­

σπελάσουν τη ζωή και το έργο του Ι. Κωττουνίου. Στο χαμηλό πεδίο δρά­

σης οδηγούνται και παγιδεύονται αυτοί και από τους προσανατολισμούς 

των επιστημόνων, οι οποίοι, παρότι διαθέτουν ευρύτερη ερευνητική 

οπτική και επιστημονική σκευή, επιμένουν σε πτυχές όπως είναι η κατα­

γωγή, η γραφή του ονόματος, ο βαθμός προσήλωσης στην Ανατολική 

Ορθόδοξη Εκκλησία ή η προσχώρηση στο παπικό δόγμα. 

Συχνά ορισμένοι μελετητές εγκλωβίζονται στην ιδεολογική χρήση της 

ιστορίας, στην απόρριψη του Ι. Κωττουνίου χωρίς να γνωρίζουν το έργο 

του. Άλλοτε, πάλι, η «βολική» χρήση του πνευματικού αναστήματος του 

6. Βλ. Ι) Γεώργιος Λεοντσίνης, Ιστορία - περιβάλλον και n διδακτική τους, Αθήνα 1999, 

14 — 15. Π) Παναγιώτης Νούτοος, Τοπικότητα και παράδοση, Πρόταση 3 (1997), 202-

205. 



186 Γεώργιος Κ. Μύαρης 

Κωττουνίου γίνεται, από την αντίθετη κατεύθυνση, εφαλτήριο για παρα­

δοχές με περιεχόμενο έντονα χρωματισμένο από συγκυριακές πολιτικές 

σκοπιμότητες. 

Στην περίπτωση αυτή γίνεται εμφανής η συνύπαρξη αυτών με την κα-

θυπόταξη επιστημονικών δεδομένων σε ιδεολογικές κατασκευές. Έτσι, σε 

επετειακή εκλαϊκευτική ομιλία του 1952 ο Κωνσταντίνος Άμαντος, σύμ­

φωνα με το πνεύμα των πρώτων μετεμφυλιοπολεμικών χρόνων, ενισχύει 

με το κύρος του νεοαριστοτελικού Μακεδόνα φιλοσόφου την επιχειρη­

ματολογία για «την δύναμη και την εκπολιτιστική εργασία του Μακεδό­

νικου Ελληνισμού από του τέλους του μεσαίωνος μέχρι του δεκάτου 

ογδόου αιώνος» σε αντιπαράθεση προς την τότε (μεταπολεμική) «βουλ­

γαρική προπαγάνδα»7. 

Σε ανάλογο πλαίσιο ιδεολογικής χρήσης τοποθετείται η επαναφορά 

της διαπίστωσης του Κωνσταντίνου Άμαντου από τον Αχιλλέα Γ. Λαζά­

ρου (1992). Επιδίωξη αυτού είναι να τεκμηριώσει βεβιασμένα στην πνευ­

ματική και εκπαιδευτική δράση του Ι. Κωττουνίου την ελληνικότητα των 

Βλάχων (όμως ο φιλόσοφος υπενθύμιζε σταθερά την καταγωγή από τη 

Βέροια της Μακεδονίας και αξιοποιούσε την επτανησιακή του ρίζα στις 

σπουδές του). Έτσι, συγκροτεί την απάντηση του έναντι των αμφισβητή­

σεων που αφορούν στη σχέση των Κουτσοβλάχων με τον ελληνικό πολι­

τισμό. 

Επίσης, η αποδοχή της «επίσημης ιστοριογραφίας» οδηγεί το 1997 

τον Α. Γ. Λαζάρου να εντάσσει τη δράση του Ι. Κωττουνίου στη δική του 

οπτική για την «παμβαλκανική σύμπραξη», αφού πρώτα χαρακτηρίζει τη 

συνοπτική αναφορά του Κ. Αμαντου στο Μακεδόνα φιλόσοφο ως «ήα-

ραστατική σκιαγράφηση». Εμφανώς υπερτονίζει το ρόλο των Ελλήνων 

στο βαλκανικό πολιτισμικό παρελθόν και απολυτοποιεί το Βυζάντιο και 

την Ορθοδοξία. Υποβαθμίζοντας την κοινωνική και ιστορική διάσταση 

των στοιχείων αυτών, τα ανάγει ως τα «πολυτιμότερα και ισχυρότερα συ­

νεκτικά και κοινά δεδομένα όλων σχεδόν των λαών της Βαλκανικής» 

(όμως μη αποτρεπτικά για τις εθνικιστικές συγκρούσεις ούτε κατά την 

ανάδυση των εθνικών κρατών της χερσονήσου ούτε στις σημερινές, με-

ταδιπολικές πραγματικότητες). Αδυνατίζει μέσα σ' αυτές τις παραμέτρους 

η ορθή εκτίμηση του ότι μετά το 16ο αιώνα ο Κωττούνιος αναδείχθηκε 

7. Κωνσταντίνος Άμαντος, Ο μακεδόνικος Ελληνισμός κατά το τέλος του μεσαίωνος και 

την παλαιοτέραν τουρκοκρατίαν μέχρι του δεκάτου ογδόου αιώνος, Θεσσαλονίκη 1952, 9. 



Ο ψιλόσοφος τον 17ον αιώνα Ιωάννης Κωττοννιος 187 

στον «πρώτο πολύδραστο παράγοντα» της πνευματικής-πολιτισμικής επι­

κοινωνίας των βαλκανικών λαών8. 

Την εικόνα αυτή συμπληρώνουν η αποσιώπηση ορισμένων γεγονό­

των ή η επιφανειακή παράθεση άλλων. Αυτό συμβαίνει με τη διεκδίκηση 

-ανεπιτυχή για λόγους που δεν ερμηνεύτηκαν- το 1623 του ελληνορθό­

δοξου μητροπολιτικού θρόνου της Βέροιας ή προπάντων με τους σαφείς 

όρους επιλογής ορθοδόξων Ελληνοπαίδων για τις υποτροφίες του Κωτ-

τουνιανού Κολεγίου. Ακολουθούν η επιλεκτική αναφορά σε ενέργειες του 

φιλοσόφου, η ευκαιριακή επίκληση του πατριωτισμού του κ.ά. 

Αλλά αυτή η μεταχείριση του φιλοσοφικού έργου και της πνευματι­

κής δράσης του Ι. Κωττουνίου από πού πηγάζει; Πάντως όχι από τη 

γνώση των εκδομένων έστω έργων του: Lectiones... in primum 

Aristotelis ... De meteoris... (Bononiae 1631), De triplici statu animae... 

(Bononiae 1632, Patavii 1645), De Confluendo epigrammate... 

(Bononiae 1632), Manuale scholasticum de vitiis et peccatis (Patavii 

1635), Flores ex amaenissimo laudum pomaerio... Roberti Abbaus 

Papafavae... (Patavii 1638), Oratio academica De formis 

rerumpublicarum... (Patavii 1638), Oratio academica De vera 

nobilitate...(Patavii 1638), Oratio liminaris ad philosophiam... (Patavii 

1638), Immortalitati Alcidi Philelini... (Patavii 1642 ή 1643), 

Commentarli lucidissimi in octo libros Aristotelis De physico auditu... 

(Patavii 1648), Expositio universae logices... (Patavii 1651), 

Commentarli... in quator libros Aristotelis De coelo... (Patavii 1653), 

Ελληνικών Επιγραμμάτων Βιβλία δυο... Graecorum Epigrammatum... 

(Patavii 1653), Commentarli lucidissimi in très Aristotelis libros De 

anima (Patavii 1657), Compendiosa logica... (Patavii 1669, έκδοση μετα­

θανάτια) . 

Με μοναδική εξαίρεση τα Ελληνικά Επιγράμματα, παντελώς απου­

σιάζουν αντίτυπα ή έστω μικροταινίες των έργων του Ι. Κωττουνίου από 

τις βιβλιοθήκες της Βέροιας και από αυτές άλλων ελληνικών επιστημονι­

κών ή εκκλησιαστικών ιδρυμάτων. Η άγνοια του πρωτογενούς υλικού 

καθιστά προβληματική την ποιότητα πλήθους δημοσιευμάτων και αφο­

ριστικών απόψεων, βεροιώτικης και πανελλήνιας προέλευσης. Μνημο-

8. Α. Γ. Λαζάρου, Οι Βλάχοι της Μακεδονίας, ό.π., ιδίως σελ. 135-136, 143. Ο ίδιος, 

Εθνολογικά και πολιτισμικά Βαλκανικής, Πλάτων 49 (1997), 166-187, ιδίως σελ. 185, 

187. 



188 Γεώργιος Κ. Μύαρψ, 

νεύω για λόγους ηθικής τάξης τους ερευνητές που ασχολήθηκαν ο καθέ­

νας από τη σκοπιά του με έγγραφα αρχείων, χειρόγραφα και τυπωμένα 

έργα και με το περιεχόμενο τους ή με άλλες πρωτογενείς ιστορικές πηγές 

που αναφέρονται στον Κωττούνιο: 'Emile Legrand, Γεώργιος Σωτηριά-

δης Κωνσταντίνος Δ. Μέρτζιος, Αθανάσιος Στεργέλλης, Ζαχαρίας Ν. 

Τσιρπανλής, Ελένη Σαμαρά-Παπαϊωάννου, Θωμάς Ι. Παπαδόπουλος, 

Θανάσης Παπαδόπουλος και ο Αθανάσιος Ε. Καραθανάσης. 

Συνεπώς και οι επιδόσεις των διανοητών που σχετίζονται με τη γενέ­

τειρα πόλη του Ι. Κωττουνίου, τη Βέροια, ασφυκτιούν τόσο από τον 

εγκλεισμό στα στενά πλαίσια των απαιτήσεων που έχει το αναγνωστικό 

κοινό της επαρχιακής πόλης, όσο και από το πλέγμα παραγόντων που 

εμποδίζουν την ευρύτητα του ερευνητικού τους ορίζοντα. Ελάχιστα δη­

μοσιεύματα αυτών θα «δραπετεύσουν» από τα «τείχη» που έχουν υψώσει 

οι κοινωνικές και πολιτισμικές δομές της «αθηνοκεντρικής» πνευματικής 

ζωής γύρω από την πνευματική παραγωγή των επαρχιών. Πρόκειται κυ­

ρίως για δημόσιες παρεμβάσεις του ιστορικού της Βέροιας Γιώργου Χ. 

Χιονίδη. Η πρώτη δημοσιεύεται στο επιστημονικό περιοδικό Μακεδό­

νικα (Εταιρεία Μακεδόνικων Σπουδών)9. Κείμενο πλούσιο ως προς τα 

επιχειρήματα και τη βιβλιογραφική τεκμηρίωση, που ωστόσο περιορίζει 

σε μια ορισμένη κατεύθυνση τον συγγραφέα και εξαντλεί τις ερευνητικές 

και κριτικές δυνατότητες του, αφού επί χρόνια κανένας φορέας δεν ενήρ­

γησε για την εύρεση του έργου του φιλοσόφου, ώστε να δοθεί και στον 

ιστορικό η δυνατότητα για συνέχιση και εμβάθυνση σε άλλα ουσιαστικά 

θέματα. 

Η θετική υποδοχή του Ι. Κωττουνίου στους πνευματικούς και εκπαι­

δευτικούς κύκλους της Βέροιας αντλεί την έντυπη στοιχειοθέτηση της 

από την τρίτη δεκαετία του 20ού αιώνα, χωρίς να αποκλείεται η εύρεση 

νέων στοιχείων από την έρευνα. Το πρώτο γνωστό ως σήμερα σημείωμα 

εντοπίζεται στις στήλες της εφημερίδας «Ελεύθερος Λόγος» στις 17 Απρι­

λίου 1930 (αρ. φ. 78) και ως συντάκτης του φέρεται ο μακεδονομάχος 

δάσκαλος Εμμανουήλ Ι. Ζάχος, αφού από τα κατάλοιπα χειρόγραφα του 

αντλήθηκε το δημοσίευμα. Ο Γ. Χ. Χιονίδης το ενσωματώνει σε ειδική με-

9. Γιώργος Χ. Χιονίδης, Η Βέροια (και όχι τα Κύθηρα) είναι ο τόπος της γεννήσεως του 

Ιωάννου Κωττουνίου, Μακεδόνικα 22 (1982), 498-505. Βλ. το σχόλιο για την «κυριαρ­

χία» της Ορθοδοξίας στη Βέροια, ό.π. σελ 501. 



Ο φιλόσοφος τον 17ου αιώνα Ιωάννης Κωττοννιος 189 

λέτη για τον Ε. Ι. Ζάχο 1 0 ως έργο του τελευταίου για τον Ι. Κωττούνιο, 

παροδηγώντας αργότερα και τον Ηλία Τριανταφυλλίδη1 1 να παραπέμπει 

σ' αυτό ως κείμενο του Ε. Ι Ζάχου. Αλλά η ιστορικός Δέσποινα Γιαραλή-

Παπαδοπούλου 1 2 υποδεικνύει ότι το κείμενο αποτελεί αντιγραφή σημει­

ώματος από το Ημερολόγιον και Σεληνοδρόμιον του έτους 1894. 

Το 1960 στην εμπειρική και εκλαϊκευτική συναγωγή στοιχείων με 

τίτλο Ιστορία της Βέροιας15 του Αναστασίου Εμμ. Χριστοδούλου και 

στην ενότητα «Επιφανείς άνδρες Βεροιείς» ο Κωττούνιος παρουσιάζεται 

ως «σοφός», «Ορθοδοξίας υπεραμυνόμενος» και «ελληνική ψυχή» που 

«δεν πέθανε». Εντοπίζεται η απλή αναφορά σε τρεις τίτλους έργων, αφού 

για το περιεχόμενο δεν θέλησε να προχειρολογήσει ο συντάκτης. Πρόκει­

ται για την ανάπλαση βιβλιογραφικών δεδομένων στην οποία μνημονεύ­

ονται οι Ιωάννης Κ. Βασδραβέλλης και Μαρτίνος Κρούσιος (!), ενώ αδή­

λως αξιοποιείται δημοσίευμα του Κωνσταντίνου. Δ. Μέρτζιου. 

Τον ιστορικό Υ. Χ. Χιονίδη, επίσης, απασχολούν διαδοχικά από το 

1970 η συγγένεια της οικογένειας Κωττουνίου με άλλους επιφανείς οί­

κους της μεσαιωνικής Βέροιας14 στην Ιστορία της Βέροιας, το 1982 η κα­

ταγωγή του Κωττουνίου15 και το 1991 η συγγενική σχέση με τον ιατρό 

Θεοδόσιο του 18ου αι. 1 6. 

10. Γιώργος Χ. Χιονίδης, Εμμανουήλ Ιω. Ζάχος (1860-1924), ένας Βεροιώτης εκπαιδευ­

τικός κατά τους χρόνους της τουρκοκρατίας, [Το συγγραφικόν έργον του Εμμ. Ζάχου 

και ένα βιογραφικό σημείωμα του δια τον Ιω. Κωττούνιον], Θεσσαλονίκη 1974, 27 - 30. 

11. Ηλίας Τριανταφυλλίδης, Ιωάννης Κωττούνιος ένας φιλόσοφος από την πόλη μας 

ελάχιστη γνωστός, Βέροια 1981, 11. 

12. Χ, «Ιωάννης Κωττούνιος ο Μακεδών, Ευεργέτης των Ελλήνων», Ημερολόγιον και 

Σεληνοδρόμιον του έτους 1894, «εκ του Ελληνικού Τυπογραφείου ο Φοίνιξ», Βενετία, 

49-53. Βλ. βιβλιοκρισία Δέσποινας Γιαραλή-Παπαδοπούλου, Μακεδόνικα 15 (1975), 

410-411. 

13. Αναστάσιος Ε. Χριστοδούλου, Ιστορία της Βέροιας, Βέροια I960, 70-75. 

14. Γεώργιος Χ. Χιονίδης, Ιστορία της Βέροιας, τ. 2 [« Βυζαντινοί χρόνοι» ], Θεσσαλο­

νίκη 1970, 125-126. 

15. Βλ σημ. αρ. 9. 

16. Γεώργιος Χ. Χιονίδης, Το λανθάνον Εορτολόγιο της μακεδόνικης Βέρροιας και οι 

προσπάθειες για την ανεύρεση αντιτύπου του», Πρακτικά IB' Πανελληνίου Ιστορικού 

Συνεδρίου (Θεσσαλονίκη, Μάιος 1991), Θεσσαλονίκη 1992, 235-240. 



190 Γεώργιος Κ. Μύαρης 

Το 1981 η συστηματικά διαρθρωμένη ομιλία του φιλολόγου Ηλία 

Τριανταφυλλίδη στην Αντωνιάδειο Στέγη Γραμμάτων και Τεχνών του 

Δήμου της Βέροιας τυπώνεται σε ξεχωριστή ολιγοσέλιδη έκδοση1 7: θε­

τική αποτίμηση μέσα από τον ιστορική-φιλολογική προσέγγιση της ζωής 

του «σοφού τέκνου» της Βέροιας και της εποχής που έδρασε ο «αριστο-

τελιστής φιλόσοφος», ο «αξιολογότερος άνδρας που ανέδειξε» αυτή. Τα 

πορίσματα του Ζ. Τσιρπανλή1 8 αξιοποιεί ο συγγραφέας για τα θεολογικά 

και φιλοσοφικά ενδιαφέροντα του Ι. Κωττουνίου, για να διαπιστώσει 

την ώριμη αποστασιοποίηση του Ι. Κωττουνίου «από τον μικρόκοσμο 

των θρησκευτικών εμπαθειών του καιρού του σαν Χριστιανός όχι με τη 

στενή έννοια του όρου»1 9 και να διατυπώσει την απορία του για την έλ­

λειψη αναφορών στον Κωττούνιο στην Ιστορία του Ελληνικού Έθνους. 

Υστερεί η παρουσίαση του περιεχομένου των έργων, ιδίως των φιλοσο­

φικών, ενώ αναφέρεται το διδακτικό έργο του Κωττουνίου και η απή­

χηση του. 

Ο φιλόλογος-ερευνητής Θωμάς Γαβριηλίδης στα 1992 δημοσιεύει 

στην εφημερίδα «Βέροια»20 τα σημειώματα «Ιωάννης Κωττούνιος ο Βε-

ροιαίος ιατροφιλόσοφος, θεολόγος και επιγραμματοποιός», «Το επί­

γραμμα Ιωάννου του Κωττουνίου εις Αριστοτέλην τον Σταγειρίτην», «Και 

πυρί... εμίσγετ' αν.... χθων...». Το περιεχόμενο τους προσανατολίζεται 

στην νεοελληνική απόδοση των στίχων για τον Αριστοτέλη με προεκτά-

17. Η. Τριανταφυλλίδης, Ιωάννης Κωττούνιος, ό. π. 

18. Ζαχαρίας Ν. Τσιρπανλής, Οι Μακεδόνες σπουδαστές του Ελληνικού Κολλεγίου της 

Ρώμης και η δράση τους στην Ελλάδα και στην Ιταλία (16ος αι.-1650), Θεσσαλονίκη 

1971,74-83, 126-159. 

19. Η. Τριανταφυλλίδης, Ιωάννης Κωττούνιος, ό.π., 9, 10, 13. Βλ. επίσης, Ζ. Ν. Τσιρ-

πανλής, Οι Μακεδόνες σπουδαστές, ό.π., 206. Πρόχειρος ο αρνητικός σχολιασμός της 

διάλεξης από τον Θεοδόσιο Μαυρομμάτη, Κατούνιος, ο Κυθήριος σοφός του 16ου αι­

ώνα, Τα πνευματικά Κύθηρα, τχ. 1 (Δεκέμβριος 1982), 21-23. Στην Ιστορία του Ελλη­

νικού Έθνους, τ. ΙΑ', Αθήνα 1975, 218, αναφορά του Νίκου Μοσχονά στο Κωττουνιανό 

Κολλέγιο και στο ελόγιο του Νικολάου Γονέμη, αφιερωμένο το 1642 στον Αλκίδιο (ψευ­

δώνυμο του Ι. Κωττουνίου). Πρβλ. Γ. Χ. Χιονίδης, Η Βέροια (και όχι τα Κύθηρα), ό.π., 

504, σημ. 2. 

20. Εφημερίδα «Βέροια» 19, 17 και 24 Ιουλίου 1992. Επίσης, στην τοπική εφημερίδα 

«Οι Καιροί», 18 Ιουλίου 1993, ο Δημήτρης Καρασάββας ανώνυμα δημοσιεύει κάτω από 

τη φωτογραφία της βεροιώτικης προτομής του Ι. Κωττουνίου σχόλιο για την οφειλή της 

Βέροιας και της Ελλάδας προς αυτόν. 



Ο φιλόσοψος τον 17ον αιώνα Ιωάννης Κωττούνιος 191 

σεις στη συνάφεια της φιλοσοφικής σκέψης των δύο σοφών. Αποπνέει 

σεβασμό προς το έργο του Κωττουνίου. 

Μετά την κυκλοφορία ξεχωριστού ανατύπου στα 1993 της μελέτης 

του Ζ. Ν. Τσιρπανλή, «Η θέση των Μακεδόνων Μητροφάνη Κριτοπου-

λου (1581-1639) και Ιωάννη Κωττουνίου (1572-1657) στον πνευματικό 

κόσμο της νεότερης Ευρώπης»2 1, ο Γ. Χ. Χιονίδης, συμφωνώντας με τον 

συγγραφέα αναλαμβάνει την παρουσίαση του περιεχομένου της. Συγ­

χρόνως, στα δύο σημειώματα με τον τίτλο «Μητροφάνης Κριτόπουλος 

και Ιωάννης Κωττούνιος. Δύο Βεροιώτες αναγνωρισμένοι στην Ευ­

ρώπη»2 2 εκθέτει τον φιλελεύθερο και ανεκτικό προβληματισμό του γύρω 

από τις πολιτισμικές αλληλεπιδράσεις των διαφόρων πολιτισμών σε αντί­

θεση με τις θρησκευτικές απολυτότητες στο κρίσιμο «παρόν και μέλλον 

της Ευρώπης». Αναγνωρίζει και προβάλλει τη συμβολή των δύο Βεροι-

ωτών διανοουμένων στην ευρωπαϊκή Πολιτεία των Γραμμάτων. 

Ο βυζαντινολόγος και επί χρόνια διευθυντής των Βυζαντινών Αρχαι­

οτήτων της Ημαθίας Αθανάσιος Παπαζώτος στα 1994 εκδίδει τη σημα­

ντική διατριβή του για το βυζαντινό και μεταβυζαντινό παρελθόν της Βέ­

ροιας με τίτλο Η Βέροια και οι ναοί της (11ος — 18ος αι.). Ο ικανός αυ­

τός μελετητής, που χάθηκε πρόωρα, διατυπώνει σε υποσημείωση23 ως 

σχολιασμό την ανάγκη να αποσυνδεθεί από τον τοπικό πολιτισμό το 

πνευματικό έργο των εξεχόντων Βεροιέων του 17ου αιώνα Μ. Κριτο-

πούλου και Ι. Κωττουνίου, διότι «δεν έχει σχέση με τη Βέροια» (μάλλον 

επειδή συντελέστηκε σε άλλα μέρη). Επίσης, αποφαίνεται ότι «ο Κωττού-

νης ανήκει στη δυτική γραμματεία, γιατί έγραψε τα βιβλία του στη λατι­

νική γλώσσα». Και αρκείται στα σχετικά με τη ζωή και το έργο του Κωτ­

τουνίου να παραπέμψει στις δημοσιεύσεις των Ι. Βασδραβέλλη, Κ. Δ. 

Μέρτζιου, Α. Στεργέλλη και Κ.Θ. Δημαρά. Η επιστημονική εργασία του 

όπως και οι σχετικές με αυτήν κριτικές που είδαν το φως επικεντρώνο­

νται στη βυζαντινή αρχαιολογία και όχι στην ιστορία των ιδεών. Η από-

21. Ανάτυπο από τη Δωδώνη 19, τχ. 1, Ιστορία (1990), 201-246. Παρουσίαση στην εφη­

μερίδα «Μακεδονία» 17-18 Απριλίου 1993. 

22. Εφημερίδα «Βέροια», 20 Μαΐου και 27 Μαΐου 1994. 

23. Αθανάσιος Παπαζώτος, Η Βέροια και οι ναοί της (11ος -18ος αι.), Αθήνα 1994, 231 

σημ. 461. 



192 Γεώργιος Κ. Μύαρψ, 

φανσή του για τον Κωττούνιο, που επαναφέρει μια προγενέστερη διαπί­

στωση του Κ. Θ. Δημαρά (ο οποίος είχε από τη μητέρα του ρίζες στη βε-

ροιώτικη οικογένεια των Ρακτιβάν), μένει ασχολίαστη. 

Εξακολουθεί πάντως να μένει αναπάντητο το ερώτημα, αν αυτή η το­

ποθέτηση του Αθ. Παπαζώτου έχει την αφόρμησή της σε λεπτές γραμ­

ματολογικές διηθήσεις (όπως αυτή του Κ. Θ. Δημαρά στο 1949, που 

έτυχε υιοθεσίας στα 1959 από τον Ευάγγελο Παπανούτσο) ή οφείλεται σε 

ελλείψεις στη βιβλιογραφική ενημέρωση και σε συμπτώσεις. Εξηγούμαι: 

όταν ο Α. Παπαζώτος παραπέμπει στην 7η έκδοση της Ιστορίας της Νε­

οελληνικής Λογοτεχνίας (1985), ο Κ. Θ. Δημαράς έχει διατυπώσει ήδη 

από το 1982 άλλη άποψη στον τόμο Μακεδονία. 4000 χρόνια ελληνικής 

ιστορίας και πολιτισμού και στην ενότητα «Πνευματικό βίος. Η ελληνική 

παιδεία και λογιοσύνη [κατά τους νεώτερους χρόνους]»24. Στο τμήμα της 

ενότητας αυτής, που η συγγραφή του αποδίδεται στον Κ. Θ. Δημαρά, η 

μετατόπιση της άποψης είναι προφανής: ο Κωττούνιος ως «εκλεκτό τέ­

κνο της Βέροιας» με τη «γόνιμη συγγραφική και διδακτική του δράση 

αναδείχθηκε σε μια από τις φωτεινότερες μορφές της ελληνικής διασπο­

ράς στη Δύση κατά το 17ο αιώνα(....)». Τονίζεται ότι ο «άριστος μελετη­

τής και σχολιαστής του Αριστοτέλη» είχε αναγνωρισμένα επιδιώξει να κι­

νήσει το ενδιαφέρον για το «υπόδουλο Γένος των Ελλήνων», ενώ με τα 

Ελληνικά Επιγράμματα βρέθηκε «στην πρώτη θέση των επιγραμματο-

ποιών του 17ου αιώνα». 

Ως προέκταση της άποψης του Αθ. Παπαζώτου, οπωσδήποτε 

ακραία, καταχωρείται το 1996 στις στήλες της εφημερίδας «Βέροια» η 

επιφυλλίδα «Κωττούνιος και Παιδεία» με την μάλλον ψευδώνυμη δημο­

σιογραφική υπογραφή Ισαάκ Ιωάννου2 5. Πρόκειται για κείμενο που δη­

μιουργεί τομή στην τοπική πνευματική ιστορία, καθώς επιχειρεί να ανα­

τρέψει την παραδοσιακά θετική εικόνα της βεροιώτικη λογιοσυνης για 

τον Κωττούνιο. Τόσο το περιεχόμενο του όσο και οι αντιδράσεις που επι­

σύρει καθιστούν αναγκαίο το σχολιασμό του. Ο συντάκτης απορρίπτει 

24. Κωνσταντίνος Θ. Δημαράς, Η ελληνική παιδεία και λογιοσύνη [κατά τους νεώτερους 

χρόνους], στον τόμο Μακεδονία. 4000χρόνια ελληνικής ιστορίας και πολιτισμού, Αθήνα 

1982, ιδίως σελ. 398, 272, 399, 394-408. 

25. Ισαάκ Ιωάννου, Κωττούνιος και Παιδεία, εφημ. «Βέροια», 7 Μαρτίου 1996. 



Ο ψιλόσοφος τον 17ον αιώνα Ιωάννης Κωττούνιος 193 

την πρόταση λογίων να καταστεί επίκεντρο της εορτής των Τριών Ιεραρ­

χών και των Γραμμάτων «ο εκ Βεροίας σοφός Κωττούνιος, ο οποίος ως 

μόνο κοινό με τη Βέροια έχει την καταγωγή». Ο ισχυρισμός αυτός θεμε­

λιώνεται στην αμφιλεγόμενη υπόσχεση που είχε δώσει ως υποψήφιος 

σπουδαστής ο Κωττούνιος για «αφοσίωση στα δυτικά ήθη και στον ίδιο 

τον πάπα», όπως και στη συγγραφή των συγγραμμάτων του «κυρίως στα 

λατινικά». Γι' αυτό και το «προβαλλόμενο πρότυπο «Κωττούνιος» ελέγχε­

ται ως προβληματικό, αν μη και ύποπτο». 

Ο συλλογισμός έχει ως προκείμενες, αφενός, τον μετέωρο συσχετισμό 

του φιλοσόφου με τη δράση «των παπικών μισιοναρίων στον Ελλαδικό 

μας χώρο» (με επίκληση των μελετών του Ζ. Ν. Τσιρπανλή, ο οποίος 

αποδεικνύει το αντίθετο!). Αφετέρου την «προσεκτική αναγνώριση της 

προτομής» (!) του Κωττουνίου, της τοποθετημένης στο κεντρικό πάρκο 

της Βέροιας από το 1981. Σ' αυτήν «ύφος και ενδυμασία δε θυμίζουν τί­

ποτε από την Ανατολή της εποχής του». Παραπέμποντας και στην Τουρ­

κοκρατία του π. Γεωργίου Μεταλληνού, αναπαράγει τη συνθηματολογία 

της «ανθενωτικής» μερίδας του Βυζαντίου. Ανακαλύπτει «μπροστά στη 

δύση της Δύσεως» τον παραμερισμό των «ηθών των πατεράδων», για να 

αντιπαραθέσει στον Κωττούνιο την αναγκαιότητα γνωριμίας με το έργο 

του Θωμά-Θεοφάνη Ελεαβούλκου Νοταρά (ηγετικής μορφής του αντι-

δυτικού κινήματος του 16ου αιώνα στη Βέροια με εριστικά κείμενα που 

εντάσσονται στη διαμάχη Αριστοτελικών-Πλατωνικών26). 

Όλα αυτά, γεννήματα ιδεολογικών και πολιτικών ζυμώσεων της επι­

καιρότητας, στοχεύουν τον νεοαριστοτελικό φιλόσοφο από τη Βέροια, 

που το έργο και τη δράση του υπέρ της υπόδουλης Ελλάδας περιλαμβά­

νει τιμητικά ο Μ. Ι. Μανούσακας στα 1984 στην ομιλία του στην Ακα­

δημία Αθηνών με θέμα τις «Εκκλήσεις των Ελλήνων λογίων προς τους 

ηγεμόνες της Ευρώπης για την απελευθέρωση της Ελλάδος»27. Είναι δη­

λωτικό της πνευματικής ακρότητας το γεγονός ότι ούτε το στρατοκρατικό 

δικτατορικό «ελληνοχριστιανικό» σκότος του 1967 έως 1974 αμφισβή­

τησε τόσο τον Ι. Κωττούνιο. Σε εγκυκλοπαιδικό συμπίλημα της περιόδου 

αυτής αποτιμάται με την κυρίαρχη αντίληψη ο Κωττούνιος, χωρίς ανα-

26. Βλ Νίκος Κ. Ψημμένος, Η ελληνική φιλοσοφία από το 1453 ως το 1821, τ. 1, 
Αθήνα 1988, 41, 60, 65, 157-165. 
27. Πρακτικά Ακαδημίας Αθηνών 59 (1984), 196-249, ιδίως ο. 221-223. 



194 Γεώργιος Κ. Μύαρης 

φορές στο έργο του. Με χαρακτηριστική ιδεολογική προσέγγιση ο φιλό­

σοφος κρίνεται ως «φανατικός πατριώτης (που) εργάστηκε για το μεγα­

λείο της φυλής και την απελευθέρωση της πατρίδας του»28. Αλλά οι σκέ­

ψεις αυτές του Ι. Ιωάννου είναι αντίθετες και με τις απόψεις διακεκριμέ­

νων επιστημόνων, όπως λ.χ. με τις θετικές αναφορές του Απόστολου Ε. 

Βακαλόπουλου στο έργο του Κωττουνίου, στα 1964 και 19682 9. 

Έναντι των ριζοσπαστικών αντιδυτικών ρητορειών θρησκευόμενων 

πυρήνων των «νεο-ορθόδοξων» απλουστεύσεων τοποθετείται η Διοι­

κούσα της τοπικής Εκκλησίας λίγες μέρες μετά. Σε δημοσίευμα του πε­

ριοδικού της Ιεράς Μητροπόλεως Βεροίας, Ναούσης και Καμπάνιας 

«Παυλειος Λόγος» προτάσσεται η ολοσέλιδη φωτογραφία της προτομής 

του Κωττουνίου με πολλαπλές σημειολογικά αναγνώσεις. Έπεται ανώ­

νυμο συνοπτικό σημείωμα, χωρίς ρητές αναφορές στο απορριπτικό δη­

μοσίευμα, με τίτλο «Ιωάννης Κωττούνιος 1572-1657»30. Ως πηγές των 

πληροφοριών του δημοσιεύματος, χωρίς παραπομπές, διακρίνονται η 

ομιλία του Η. Τριανταφυλλίδη (1981) και η Επιτετμημένη Επαρίθμησις 

του Δημητρίου Προκοπίου (1721). Ο συντάκτης μνημονεύει τις φιλοσο­

φικές εκδόσεις του Κωττουνίου («επιφανής ως ο αυθεντικότερος ερμη­

νευτής της αριστοτελικής σκέψης»), τις εκκλήσεις προς τους ηγεμόνες 

της Ευρώπης για την απελευθέρωση της Ελλάδας, την «ελληνορθόδοξη 

μόρφωση» που λάμβαναν οι Έλληνες στο «Κωττουνιακό Ελληνομου-

σείο». 

Αιτιολογεί τη χρήση της λατινικής γλώσσας στα « 17 (!) μεγάλα φιλο­

σοφικά συγγράμματα του», για να διαπιστώσει ότι τόσο αυτά όσο και η 

έκδοση επιγραμμάτων δεν έχουν αξιολογηθεί. Βεβαίως, παρόντα είναι 

στο κείμενο και τα στερεότυπα, κυρίως η υπερβολή στους επαίνους 

(«ολόκληρο το 17ον αιώνα μένει ο πιο φωτισμένος πνευματικός άνθρω­

πος της Ιταλίας»), ίσως για να τονιστεί το πρότυπο του «Έλληνα πνευμα­

τικού ανθρώπου» (με τα «ασύγκριτα πνευματικά και ηθικά χαρίσματα»), 

28. Ομώνυμο λήμμα στη «Μεγάλη Εγκυκλοπαίδεια της Νεοελληνικής Λογοτεχνίας», 

εκδ. Χάρη Πάτση, τ. 9, Αθήναι χ. χ. [=1970], 288. 

29. Απόστολος Ε. Βακαλόπουλος, Ιστορία του Νέου Ελληνισμού, τ. 2, Θεσσαλονίκη 

1964, 238, 240-1, και τ. 3, Θεσσαλονίκη 1968, 359. 

30. Ανωνύμου, Ιωάννης Κωττούνιος 1572-1657, Παυλειος Λόγος, τχ. 9-10 (Ιανουάριος-

Απρίλιος 1996), 14-15. 



Ο ψιλόσοφος τον 17ον αιώνα Ιωάννης Κωττοννιος 195 

η συγκέντρωση στο πρόσωπο του «κάθε υψηλής κατ' άνθρωπον αρετής», 

η αναφορά στην «ελληνορθόδοξη ιδέα», στην οποία προσαρμόζονται οι 

φιλοσοφικές και θεωρητικές αντιλήψεις του Κωττουνίου. Αγνοείται επι­

μελώς η φιλοσοφική ιδιαιτερότητα του νεοαριστοτελισμού της Πάδοβας 

και η αποστασιοποίηση από την πρωτοκαθεδρία της θεολογίας μέσω της 

θεωρίας της «διπλής αλήθειας» (επεξεργασίες του Cremonini, δασκάλου 

του Κωττουνίου). 

Λίγο ενωρίτερα είχε δημοσιοποιήσει ο Γ. Χ. Χιονίδης τη δική του 

«Υπεράσπιση του Ιωάννη Κωττουνίου»31. Ο ιστορικός προτάσσει τη ση­

μασία που έχει η ευρωπαϊκή διάσταση του έργου του Κωττουνίου, όπως 

και την πρόσφατη σχετική βιβλιογραφία. Επαινεί την πρωτοβουλία για 

την απόδοση τιμών από τα σχολεία της Βέροιας. Υπενθυμίζει την πανευ­

ρωπαϊκή καθιέρωση της λατινικής ως επίσημης γλώσσας στο επιστημο­

νικό και διδακτικό πεδίο στα χρόνια ακμής του φιλοσόφου. Επαναφέρει 

τις τεκμηριωμένες διαπιστώσεις του Ζ.Ν. Τσιρπανλή για τη σχέση του 

Κωττουνίου με την Ορθοδοξία. Υπενθυμίζει τον Κανονισμό του Κολλε-

γίου και τη διαθήκη του σε σχέση με την ορθόδοξη πίστη των σπουδα­

στών, όπως και την υποψηφιότητα για το μητροπολιτικό θρόνο της Βέ­

ροιας. Απορρίπτει τον «τυφλό, θεολογικό ζηλωτισμό», τον «επικίνδυνο 

φανατισμό», την «άγνοια» και την καχυποψία «για τους Έλληνες που έζη­

σαν στο εξωτερικό» και αναμένει πρωτοβουλίες που να επιβεβαιώνουν 

την οικουμενικότητα της Ορθοδοξίας. Προς επίρρωση των θετικών απο­

τιμήσεων της πνευματικής προσφοράς του Κωττουνίου σπεύδει και ο 

ιστορικός Αθ. Καραθανάσης που στα 1998 (και ενωρίτερα στα 1982 και 

1990 με άλλη ευκαιρία) αποφαίνεται ότι την «Καθολική προπαγάνδα 

στην Ελληνική Ανατολή προσπάθησαν να ανακόψουν, με την ίδρυση 

τους, η Φλαγγίνειος Σχολή της Βενετίας και το Κωττουνιανό Κολλέγιο 

της ΓΊάδοβας» και ότι οι απόφοιτοι' τους «υπερασπίστηκαν δυναμικά την 

Ορθοδοξία και τον Ελληνισμό κατά τον 17ο και τον 18ο αιώνα»32. 

31. Γιώργος Χ. Χιονίδης, Υπεράσπιση τοπ Ιωάννη Κωττουνίου, εφημ. «Βέροια», 14 

Μαρτίου 1996. 

32. Αθανάσιος Καραθανάσης, [Η νεοελληνική λογοτεχνία στην] Τουρκοκρατία, στο συλ­

λογικό έργο Ελλάς. Η ιστορία και ο πολιτισμός του Ελληνικού έθνους, Αθήνα 1998, 530-

533, ιδίως σελ. 531. 



196 Γεώργιος Κ. Μύαρης 

Η απόρριψη από τον Ι. Ιωάννου και από άλλους ενός μέρους ή της 

συνολικής σχέσης του Κωττουνίου με τον ελληνικό πολιτισμό είναι ως 

ένα βαθμό αποτέλεσμα άγνοιας ορισμένων ποιοτικών δημοσιεύσεων 

που προσεγγίζουν σημεία του έργου του στη δεκαετία 1980-1990. 

Ίσως και η αποσπασματικότητα αυτών των προσεγγίσεων, παρόλο που 

εκκινούν από την ιστορία της φιλοσοφίας, της επιστήμης και της παι­

δείας, δε φωτίζει το πλατύ κοινό. Ιδιαίτερο, επίσης, ανασχετικό ρόλο 

διαδραματίζει, όπως συμβαίνει στις περισσότερες περιπτώσεις, η ενσω­

μάτωση των νέων βιβλιογραφικών δεδομένων με αργούς ρυθμούς στο 

τοπικό (βεροιώτικο, εδώ) και ευρύτερο επιστημονικό πεδίο. Αλλά η 

απορριπτική τάση τροφοδοτείται κυρίως από το πλέγμα «εθνικών» 

ανορθολογισμών, ανασφαλειών, οραμάτων ανεκπλήρωτων, το οποίο 

διαμορφώνεται παράλληλα με τον εσωστρεφή εθνικό απομονωτισμό 

στην αρχή της δεκαετίας του 19903 3, στη δύστηνο απόπειρα πολιτισμι­

κού αυτό καθορισμού και αυτοπραγμάτωσης των Ελλήνων. Ο προκα­

τειλημμένος λόγος πλήττει την κοινωνική, πολιτική και πολιτισμική 

ζωή της Ελλάδας (ως αντανάκλαση της αφύπνισης των εθνικισμών στα 

Βαλκάνια και στην Ανατολική Ευρώπη). Οι κριτικές τοποθετήσεις του 

παρόντος και οι οικουμενικές οπτικές του παρελθόντος -στην περί­

πτωση μας αυτές του Κωττουνίου- θυματοποιούνται από θεοκρατικές 

ερμηνείες της βυζαντινής παράδοσης, από μυθοπλασίες γύρω από την 

ελληνική ιστορία, από το στιλβωμένο σχήμα του «ελληνοχριστιανικού 

πολιτισμού». 

Επιπλέον, ρόλο καθοριστικό διαδραματίζουν οι προγενέστερες υπερ­

βολές στην εφαρμογή γραμματολογικών και μεθοδολογικών κριτηρίων34 

και μια άκριτη αποδοχή ορισμένων διαπιστώσεων του Κ. Θ. Δημαρά και 

Ε. Παπανούτσου -παρεπόμενα τα οποία ασφαλώς οι στοχαστές αυτοί δεν 

επιζητούσαν-. Ο Κ. Θ. Δημαράς το 1949 απολυτοποιεί και αξιολογεί αρ-

33. Θάνος Λίποβατς, Ορθόδοξος χριστιανισμός και εθνικισμός: δύο πτυχές της σύγχρο­

νης ελληνικής πολιτικής κουλτούρας, Ελληνική Επιθεώρηση Πολιτικής Επιστήμης, τχ. 

2 (Οκτ. 1993), 31-47. Θεόφιλος Βέικος, Εθνικισμός και εθνική ταυτότητα, Αθήνα 1993, 

6-38. Βασίλειος Κύρκος, Τα περί ταυτότητας και ιδιοσυστασίας των Ελλήνων, Πολιτικά 

Θέματα (25 Φεβρουαρίου 2000), 28-29. 

34. Βλ. τις επισημάνσεις του Παναγιώτη Νούτσου, Νεοελληνική φιλοσοφία. Μεθοδο­

λογία και ερμηνευτικά προβλήματα, στον τόμο Νεοελληνική Φιλοσοφία 1600-1950, Γ' 

Φιλοσοφική Ημερίδα Ιωαννίνων (Ιωάννινα 1988), Θεσσαλονίκη 1994, 109-115. 



Ο φιλόσοφος τον 17ου αιώνα Ιωάννης Κωττούνιος 197 

νητικά το στοιχείο της λατινικής γλώσσας, στην οποία συνέγραψε ο Ι. 

Κωττούνιος τα φιλοσοφικά έργα του. Ωστόσο, ήδη από το 1924, ο Ηλίας 

Βουτιερίδης, συνεκτιμώντας τα φιλοσοφικά έργα, την εκπαιδευτική 

δράση και τα Ελληνικά Επιγράμματα, εκφράζεται επαινετικά και αναλύει 

τα επιγράμματα του 3 5 . 

Ο Ε. Παπανούτσος, αντίστοιχα, σε δημοσιεύσεις του 1953, 1956 και 

19593 6 είναι ο πρώτος που ταλαντεύεται συστηματικά, αντιφάσκει και, 

τελικά, αποκλείει τα έργα του Ι. Κωττουνίου από τις σελίδες της ανθολο­

γημένης Νεοελληνικής Φιλοσοφίας. Τονίζει εμφαντικά ότι η χρήση της 

λατινικής γλώσσας από τους Έλληνες της Διασποράς συντελεί στο να 

«κόβονται οι δεσμοί τους με το έθνος που τους γέννησε (....), με την παι­

δεία του έθνους, με την πνευματική του ιστορία». Διαπιστώνει, όμως ότι 

«δεν έχει ακόμα συστηματικά ερευνηθεί αυτή η χορεία των Ελλήνων το 

γένος σοφών, λογίων, επιστημόνων, φιλοσόφων» της Διασποράς. Ενώ 

προσβλέπει ότι με τη βαθύτερη μελέτη του έργου τους «θα φανεί» ότι ο 

υπόδουλος Ελληνισμός «δεν έπαψε να διακονεί το πνεύμα με όχι ευκατα­

φρόνητες επιδόσεις». Κατονομάζει τον Φραγκίσκο Πόρτο και τον Ιω­

άννη Κωττουνιο, επαναλαμβάνοντας ότι από τους «ξενιτεμένους Έλλη­

νες» όσοι ως συγγραφείς ή δάσκαλοι χρησιμοποιούν ξένη γλώσσα «δεν 

ανήκουν στην ιστορία της ελληνικής παιδείας». Η κατηγοριοποίηση χω­

λαίνει, αλλά ο Παπανούτσος επιμένει ότι μόνο οι χρήστες της ελληνικής 

στη «γραπτή ή την προφορική διδαχή τους έπαιξαν κάποιο ρόλο στην 

πνευματική ιστορία του Ελληνισμού»! 

Η αντιφατικότητα γίνεται καταφανής, όταν, αντλώντας από τις εισα­

γωγικές σημειώσεις στη Λογική (1766) του Ευγενίου Βούλγαρη (για τον 

επιφανή Κερκυραίο του 18ου αιώνα η σκέψη του Κωττουνίου αποτε­

λούσε οργανικό στοιχείο του νεοελληνικού πολιτισμού), διαπιστώνει ότι 

η «ελληνική φιλοσοφική βιβλιογραφία κατά τον 17ο αιώνα δεν αντιπρο­

σωπεύεται αποκλειστικά από το έργο του Κορυδαλέως». Ξεχωρίζει ως 

σπουδαιότερους τον Γεράσιμο Βλάχο, τον Ι. Κωττουνιο (παραθέτει και 

τους τίτλους τεσσάρων φιλοσοφικών έργων του: De triplice statu animae, 

35. Ηλίας Βουτιερίδης, Ιστορία της Νεοελληνικής Λογοτεχνίας, τ. 1, Αθήναι 1924, 366-
367 και 368-370. 
36. Ευάγγελος Π. Παπανούτσος (επιμέλεια), Νεοελληνική φιλοσοφία, τ. 1, Αθήναι 
1959,7-8, 11. 



198 Γεώργιος Κ. Μναρης 

De vitiis et peccatis, Expositio universae logices, De anima) και τον Πα­

ναγιώτη Νικοάσιο3 7. 

Ίσως ο Παπανούτσος σ' αυτό το σημείο μένει δέσμιος της κατεύθυν­

σης που χάραξε ο Κωνσταντίνος Κούμας στο «Επίμετρον περί της εις την 

νεωτέραν Ελλάδα καταστάσεως της Φιλοσοφίας». Ο Κ. Κούμας αποφαί­

νεται ότι «τα της νεωτέρας Ελλάδος φιλοσοφήματα είναι κυρίως μιμή-

ματα της των Ευρωπαίων Αριστοτελικό- σχολαστικής και νεωτέρας φι­

λοσοφίας38». Διαιρεί την ελληνική φιλοσοφία των πρόσφατων σ' αυτόν 

χρόνων σε σχολαστική και νεότερη. Κατονομάζει ως σημαντικότερους 

φιλοσόφους της πρώτης φάσης τον Θεόφιλο Κορυδαλέα, τον Γεράσιμο 

Βλάχο, τον Γεώργιο Κορέσιο, αλλά όχι τον Κωττουνιο. Ακολουθεί, οπωσ­

δήποτε το θεωρητικό μοντέλο του Τέννεμαν, όπως εκτίθεται στο καθαυτό 

σώμα της σύνθεσης Σύνοψη της Ιστορίας της Φιλοσοφίας. Στην ελλη­

νική έκδοση του έργου αυτού, βεβαίως περιλαμβάνονται στους συντελε­

στές της Αναγέννησης και οι Μανουήλ Χρυσολωράς, Βησσαρίωνας, Θε­

όδωρος Γαζής, Γεώργιος Τραπεζούντιος, αφού προηγείται μνεία της σύ­

γκρουσης Πλήθωνος και Γ. Τραπεζουντίου3 9. Στη συνέχεια παρουσιάζε­

ται -φανερά χωρίς να είναι συμπαθής- η νεοαριστοτελική κίνηση, οι δια­

μάχες και οι επαφές με άλλους κύκλους, ενώ κατονομάζονται οι Zabarella 

και Cremonini4 0. 

Στο έγκυρο ιστορικό φιλοσοφικό πόνημα του ο Νίκος Ψημμένος στα 

1988 προσεγγίζει το πλαίσιο αυτό, αντιλαμβανόμενος την περιπλοκότητα 

των περιοδολογήσεων των πηγών και των προσδιορισμών της νεοελλη­

νικής φιλοσοφίας. Αλλά δεν εντάσσει στο ερμηνευτικό του σχήμα τον Ι. 

Κωττουνιο και όσους, γράφοντας σε ξένη γλώσσα, κατ' αυτόν, άσκησαν 

«επίδραση στη δυτική κυρίως σκέψη» . Είναι αναπόφευκτα προβλημα­

τική η ιστορικογραμματολογική προσέγγιση και η βιβλιογραφική αποθη­

σαύριση των έργων φιλοσοφικού περιεχομένου. Όμως, το κριτήριο της 

ένταξης ή μη στη νεοελληνική φιλοσοφική γραμματεία δεν μπορεί παρά 

37. Ε. Παπανούτσος, ό.π., 7-8, 11, 15. 

38. Wilhelm G. Tennemann, Σύνοφις της ιστορίας της Φιλοσοφίας, Βιέννη 1818 (ανα­

τύπωση, Αθήνα 1973, 207. 

39. W. Tennemann, ό.π., 133. 

40. W. Tennemann, ό.π., 136. 

41. Ν. Ψημμένος, Η ελληνική φιλοσοφία, ό.π., 28-29. 



Ο φιλόσοφος τον 17ον αιώνα Ιωάννης Κωττοννιος 199 

να διαμορφώνεται με βάση και τη συνείδηση που έχουν οι ίδιοι οι άν­

θρωποι της εποχής η οποία ερευνάται. Διαφορετικά, προσδιορίζονται τα 

στοιχεία της εποχής εκείνης μόνο από την οπτική γωνία των συγχρόνων 

ερευνητών. 

Οι Έλληνες λόγιοι του 18ου και 19ου αιώνα αναφέρονται θετικά στο 

έργο του Κωττουνίου. Η πλησιέστερη μαρτυρία στο θάνατο του είναι 

αυτή του Αναστασίου Μιχαήλ του Ναουσαίου, ο οποίος στα 1707/1710 

{Περιηγηματικόν Πυκτάτιον) ευγνωμονεί τη Βενετική πολιτεία για τη 

συνδρομή της στη σύσταση του Κωττουνίου Κολεγίου, ενώ υπερηφα­

νεύεται γι' αυτό και για τα άλλα ελληνικά εκπαιδευτήρια42. 

Επίσης, ο Δημήτριος Προκοπίου που στα 1721 με εντολή του ηγε­

μόνα Νικολάου Μαυροκορδάτου συντάσσει τη σύνοψη Επιτετμημένη 

Επαρίθμηση των κατά τον παρελθόντα αιώνα λογίων Γραικών και περί 

τίνων εν τω νυν αιώνι ανθουντων, αποφαίνεται για τον Κωττούνιο: «ανήρ 

σοφώτατος πολυμαθέστατος, ιατρός και θεολόγος, και των Αριστοτελι­

κών φιλοσόφων ουδενός δεύτερος», πληροφορώντας για τα συγγράμ­

ματα, τις διδασκαλίες και το Κολλέγιο43. Ο ίδιος ο Γερμανός φιλόλογος 

Johannes Fabricius, στη Bibliotheca Graeca του οποίου εντάχθηκε και εκ­

δόθηκε η Επαρίθμηση (Hamburg 1722), συμπληρώνει (στην εργοβιο-

γραφία του Αντωνίου Στρατηγού, Κερκυραίου καθηγητή του Κωττου-

νιανού Φροντιστηρίου) και επεξηγεί ότι το ίδρυμα αυτό «nomen habet 

à Joanne Cotunio Berrhöensi, natione Graeco, D. Georgii Equité, 

primario Philosophiae naturalis Professore, qui circa medium saeculi 

superioris sumtu suo Collegium illud exstructum dotatumgue suae 

nationis juventuti dedicavit». 

42. Ανδρέας Παπαδοπούλου-Βρετός, Νεοελληνική Φιλολογία, μέρος Α', Αθήναι 1854, 

η ' . 

43. Βλ. φωτομηχανική ανατύπωση σε ξεχωριστό τομίδιο στη «Βιβλιοθήκη ιστορικών με­

λετών» (αρ. 16) από τις εκδόσεις «Βιβλιοπωλείο Νότη Καραβία», Αθήνα 1964, παρά­

γραφος XXV, σ. 779. Για τον Άλκη Αγγέλου η Επαρίθμηση «αποτελεί (...) την πρώτη συ­

νοπτική εικόνα της νεώτερης γραμματείας μας». Βλ. του ιδίου, Πλάτωνος τυχαι. Η λόγια 

παράδοση στην Τουρκοκρατία, Αθήνα 1963, 65. «Η Επιτετμημένη Επαρίθμηση του Δη­

μητρίου Προκοπίου ως πηγή γνώσης της νεοελληνικής φιλοσοφίας» αναδεικνύεται από 

τον Νίκο Κ. Ψημμένο (Ηπειρωτικά Χρονικά 24 (1982), 204-248). 

44. «Επαρίθμησις», ό.π., παράγραφος 89, σ. 801. Παραπέμπει στα έργα των Tomasini 

και Δ. Προκοπίου. 



200 Γεώργιος Κ. Μναρης 

Ο Ευγένιος Βούλγαρης, γράφοντας «Περί Αρχής και προόδου της 

κατά την Φιλοσοφίαν ενστάσεως» στην «Προεισοδιώδη αφήγηση» του 

έργου Η Λογική εκ παλαιών τε και νεωτέρων συνερανισθείσα (Λειψία 

1766), συμπεριλαμβάνει στους επιφανείς των Ελλήνων λογίους «Ιωάν-

νην τον εκ Βερροίας, τουπίκλην Κοττούνιον, ος μεσούσης που της ιζ' 

εκατοστύος των Σωτηρίων ενιαυτών, εν τη κατά το Πατάβιον Ακαδημία 

την φιλοσοφίας Καθέδραν μετά κλέους πληρών, το εκείσε υπέρ των ομο­

γενών συνίστη Ελληνικόν Φροντιστήριον»45. 

Περί το 1790 ο Γεώργιος Ζαβήρας συγκαταλέγει ανάμεσα στις άλλες 

πνευματικές μορφές του Ελληνισμού τον Ιωάννη Κωττουνιο και το έργο 

του στο (ανέκδοτο έως το 1872, αλλά συχνά λεηλατημένο από μελετητές) 

σύγγραμμα Νέα Ελλάς ή Ελληνικόν Θέατρον. Αξιοποιεί την Επαρίθμηση 

του Δ. Προκοπίου και αποσπάσματα από άγνωστο έργο άδηλου Ευρω­

παίου συγγραφέα ως προς την ποιότητα των φιλοσοφικών υπομνηματι­

σμών του Κωττουνίου46: «υπεμνημάτισε τον αριστοτέλην απ' αρχής έως 

τέλους, ώστε όπου ούτε τα σκέλη αυτού εγκατέλιπε». Από τα έργα του 

αναφέρονται τα «Εις την του Αριστοτέλους φυσικήν υπομνήματα», τα 

«ελληνικά υπομνήματα [= επιγράμματα], τα εν τω παταυίω τω έτει 1653 

εκδοθέντα εις δ'», η «περί του Αριστοτέλους καθόλου επιγραμματική». 

Ο Γεώργιος Βεντότης στην Προσθήκη της Εκκλησιαστικής Ιστορίας 

Μελετίου περιλαμβάνει (χωρίς κανένα υπαινιγμό περί λατινόφρονος ή 

άλλο τι των σημερινών επικριτών) τον Ιωάννη Κωττουνιο μεταξύ «των εν 

αρετή και παιδεία λαμψάντων Ελλήνων» του 17ου αι. με αναφορές σε 

έργα των Δ. Προκοπίου, Ν. Papadopoli, Facciolati και Rodotà47. 

Στα μέσα του 19ου αι. «Οι από της ιστ' εκατονταετηρίδος μέχρι της 

σήμερον τα της φιλοσοφίας ασπασάμενοι Έλληνες» απασχολούν τον 

Θεόφιλο Καΐρη στα Στοιχεία Φιλοσοφίας (Αθήνα 1851). Μεταξύ αυ-

45. Ευγένιος Βούλγαρις, Η Λογική, Λειψία 1766, 42. 

46. Γεώργιος Ι. Ζαβήρας, Νέα Ελλάς ή Ελληνικόν θέατρον, Αθήναι 1872, ανατύπωση 

πρώτης έκδοσης με επιμέλεια του Τάσου Α. Γριτσόπουλου, Αθήνα 1972, 366-367. 

47. Γεώργιος. Βεντότης, Προσθήκη της Εκκλησιαστικής Ιστορίας Μελετίου, τ. Δ', 

Βιέννη 1795, 70. 



Ο φιλόσοφος τον 17ον αιώνα Ιωάννης Κωττούνιος 201 

των που «ήκμασαν εις την ιζ' εκατονταετηρίδα» και «Ιωάννης ο Κωτ­

τούνιος, ο περί τα μέσα της αυτής εκατονταετηρίδος μετά κλέους εν Πα-

ταβίω την φιλοσοφίαν διδάσκων και το Ελληνικόν συστήσας φροντι-
48 

στηριον» . 

Αναλυτικό σημείωμα για τη ζωή, το διδακτικό έργο και το Φροντι-

στήριον που ίδρυσε στην Πάδοβα ο «σοφός ανήρ της ιζ' εκατονταετηρί­

δος», και για τα Ελληνικά Επιγράμματα καταχωρεί ο Ανδρέας Παπαδό-

πουλος-Βρετός στο σύγγραμμα Νεοελληνική Φιλολογία9. Από τον 

Βρετό αντλεί και ο Ματθαίος Παρανίκας. Μνημονεύει την πρώιμη ανα­

φορά του Αναστασίου Μιχαήλ στον Κωττούνιο και το «Ελληνικόν Γυ-

μνάσιον». Συγκαταριθμεί στους «εν Ευρώπη γνωστότερους διδάξαντες 

των Ελλήνων» τον Κωττούνιο, διότι δίδαξε «φιλοσοφίαν μετά πολλής 

φήμης», αλλά υποσημειώνει ότι «ο Κωττούνιος λέγεται γενόμενος δυτι­

κός» (πρώτος ο Παρανίκας δίνει αυτή την πληροφορία)5 0. 

Στα τέλη του 19ου αι. ο Κωνσταντίνος Ν. Σάθας στο έργο Νεοελλη­

νική Φιλολογία. Βιογραφία! των εν τοις γράμμασι διαλαμψάντων Ελλή­

νων (Αθήνα 1868) αφιερώνει εκτενές κείμενο στη ζωή και τη δράση του 

Κωττουνίου, το «Κουττουνιανόν Ελληνομουσείον», την ταφή. Παραθέτει 

έντεκα τίτλους των έργων του «φιλοπάτριδος Έλληνος». Ρητά παραπέ­

μπει σε κείμενα των Ν. Papadopoli και Rodotà, ενώ αδήλως αντλεί υλικό 

και από τον Ζαβήρα 5 1. Στα 1872, όταν γνωστοποιείται και η άποψη του 

Γ. Ζαβήρα με την έκδοση της Νέας Ελλάδος, ο Σάθας αναδημοσιεύει επί­

σης την Επιτετμημένη Επαρίθμηση του Δημητρίου Προκοπίου, όπου και 

τα σχετικά με τον Κωττούνιο, ενώ στα Μνημεία Ελληνικής Ιστορίας το 

1888 αναδημοσιεύει από την έκδοση των Ελληνικών Επιγραμμάτων 

48. Θεόφιλος Καΐρης, Στοιχεία Φιλοσοφίας, Αθήναι 1851, 34. Περιέχεται και στης Ρω­

ξάνης Δ. Αργυροπούλου, Η φιλοσοφική σκέψη στην Ελλάδα από το 1828 ως το 1922, 

τ. 1, Αθήνα 1995, 390. 

49. Ανδρέας Παπαδόπουλος-Βρετός, Νεοελληνική Φιλολογία, μέρος Β', Αθήναι 1857, 

32 (αρ. 54), 294-295. 

50. Ματθαίος Παρανίκας, Σχεδίασμα περί της εν τω ελληνικώ έθνει καταστάσεως των 

Γραμμάτων από αλώσεως Κωνσταντινουπόλεως (1453 μ. Χ.) μέχρι των αρχών της ενε-

στώσης (Ι®') εκατονταετηρίδος, Κωνσταντινούπολη 1867, 132, 192, 201. 

51. Κωνσταντίνος Ν. Σάθας, Ιωάννης Κουττουνιος, Νεοελληνική Φιλολογία. Βιογρα-

φίαι των εν τοις γράμμασιν διαλαμψάντων Ελλήνων, Αθήναι 1868, 301-302. 



202 Γεώργιος Κ. Μύαρης 

(Padova 1653) το αφιερωμένο στον Λεονάρδο Φιλαρά (στη λατινική εκ­

δοχή) 5 2. 

Στα 1893 τον Ιωάννη Βελούδη απασχολεί η ιστορία και το μέλλον της 

ελληνικής παρουσίας στη Βενετία. Ο «Ιωάννης Κωττούνιος εκ Βέρροιας, 

πρώτος της φιλοσοφίας καθηγητής» τον ενδιαφέρει σε σχέση με το Φρο-

ντιστήριον και την τύχη του κληροδοτήματος53. Στη Βενετία τυπώνεται το 

Ημερολόγιον και Σεληνοδρομίον του έτους 1894, στο οποίο δημοσιεύε­

ται το κείμενο «Ιωάννης Κωττούνιος ο Μακεδών, ευεργέτης των Ελλή­

νων» με την υπογραφή «Χ». Ο συντάκτης του, αντιγράφοντας τον Κ. 

Σάθα, προσθέτει λεπτομέρειες για τη ζωή και την πατριωτική δράση του 

Κωττουνίου, προτείνει την επανέκδοση των Ελληνικών Επιγραμμάτων 

και τη συγγραφή από τους ευεργετούμενους ειδικής μελέτης «περί του 

μεγάλου τούτου φιλοσόφου και πατριώτου»54. 

Ουσιώδη τεκμήρια βιογραφικά, εκπαιδευτικά και κοινωνικά κοινο­

ποιεί ο Emile Legrand μέσω της μνημειώδους Ελληνικής Βιβλιογραφίας 

μεταξύ των ετών 1894 και 1903. Θεωρώντας την πνευματική παραγωγή 

του Κωττουνίου μέρος της συνολικής ελληνικής δημιουργίας, δημοσι­

εύει ή αναδημοσιεύει τεκμήρια και επιστολές, καταγράφει για πρώτη 

φορά αντίτυπα από 14 εκδόσεις του φιλοσόφου και τέσσερα συλλογικά 

έργα με αφιερώσεις ή αναφορές στον Ι. Κωττούνιο. Για τον Legrand δεν 

λειτουργεί αποτρεπτικά η χρήση της λατινικής γλώσσας από τον Κωτ­

τούνιο, αφού ο φιλόσοφος κοινοποιεί τις επιστημονικές του θέσεις στη 

γλώσσα που χρησιμοποιούσαν επί αιώνες ως όργανο συνεννόησης οι επι­

στημονικές κοινότητες της Ευρώπης. Έτσι, πρώτος συγκεντρώνει δεδο­

μένα της ταυτότητας των έργων που εκδόθηκαν από το 1628 έως το 1684 

52. Κωνσταντίνος Ν. Σάθας, Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη, τ. Γ', Βενετία 1872, 486. Επί­

σης, Constantin Ν. Sathas, Documents inédits relatifs à / ' Histoire de la. Grèce au moyen 

âge, τ. 5, Paris 1888, (φωτοτυπική ανατύπωση, Αθήνα 1972), σελίδα χωρίς αρίθμηση 

(μεταξύ των σελίδων 8 και 9 της Εισαγωγής). Την ελληνική μορφή αναδημοσιεύει στα 

1894 ο Em. Legrand, Bibliographie Hellénique. Dix-Septième siècle, τ. II, Paris 1894, 

69-70. Ο Κ. Σάθας στον όγδοο τόμο των Μνημείων Ελληνικής Ιστορίας αναδημοσιεύει 

την αρχική χαλκογραφία (Ελλάς και Ερμής προ του Λουδοβίκου ΙΔ') των Ελληνικών 

Επιγραμμάτων. 

53. Ιωάννης Βελούδος, Ελλήνων Ορθοδόξων Αποικία εν Βενετία. Έκδοσις Δευτέρα. 

Αναθεωρηθείσα., Βενετία 1893, 125, 142, 178 σημ. 136. 

54. Χ, Ιωάννης Κωττούνιος, ό.π., ιδίως σελ. 51. 



Ο ψιλόσοψος τον 17ου αιώνα Ιωάννης Κωττούνιος 203 

και πληροφορεί για τις βιβλιοθήκες στις οποίες διασώζονται55. Τις υπο­

δείξεις του ακολουθεί στα πρόσφατα χρόνια ο Θωμάς Ι. Παπαδόπουλος 

στη σύνταξη της Ελληνικής Βιβλιογραφίας (1466 ci — 1800). 

Η ένταξη του έργου που παρήγαγε ο Ι. Κωττούνιος στο corpus της ελ­

ληνικής βιβλιογραφίας από τον 'Em. Legrand, λόγω άλλων προτεραιοτή­

των και σχεδιασμών, δεν έγινε αποδεκτή μισόν αιώνα αργότερα από τους 

Κ. Θ. Δημαρά και Ε. Παπανούτσο. Όμως, εκτός από την εγκατάλειψη 

των υποδείξεων του Legrand, δε λήφθηκε υπόψη ούτε το περιεχόμενο 

της πρώτης στην αρχή του 20ου αι. με φιλοσοφική αφόρμηση και στό-

χευση μελέτης στην οποία γίνεται λόγος για τον Ι. Κωττούνιο. Την συ­

γκρότησε ο Θεόφιλος Βορέας για το γερμανόφωνο κοινό το 1928 και την 

παρουσίασε στην Ακαδημία Αθηνών το 1929 με τίτλο «Ελληνική Φιλο­

σοφία κατά τους μετά την άλωσιν χρόνους»56. Σ' αυτήν καταφανώς πρυ­

τανεύει η γραμμική αντίληψη της ιστορίας των φιλοσοφικών ιδεών και η 

διάθεση προς ενίσχυση της «συνέχειας» στην ελληνική κίνηση των ιδεών, 

σε αντιπαράθεση με τις απαξιωτικές για τη νεοελληνική φιλοσοφία από­

ψεις του Γερμανού Τ. Κ. Oèsterreich. Ο Βορέας «εις την νεωτέραν Ελλη-

νικήν Φιλοσοφίαν», αντίθετα από τον Παπανούτσο, συγκαταριθμεί όχι 

μόνο τους Κωττούνιο, Κορυδαλέα, Βούλγαρη, Κούμα, Βησσαρίωνα, 

Τραπεζούντιο, αλλά και όσους άλλους Έλληνες ήλθαν στην Εσπερία συ­

νέγραψαν ή μετέφρασαν ή δίδαξαν στην λατινική γλώσσα. 

Πλησιέστερα, από την άποψη του χρόνου και των παραδοχών, στη 

θέση του Βορέα βρίσκεται ο φιλόλογος Π. Ν. Παππάς που συντάσσει τα 

λήμματα «Ιωάννης Κωττούνιος» και «Κωττουνιανόν Ελληνομουσείον» 

στη «Μεγάλη Ελληνική Εγκυκλοπαίδεια Π. Δρανδάκη»^7 με εντυπω-

55. Emile Legrand, Bibliographie Hellénique ...au Dix - Septième siècle, τ. I, Paris, 

1894, 247-250, 263-264, 299, 307, 330-331, 396-398, 432-438. τ. II, Paris 1894, 24-

25, 50, 57-70, 96, 236. τ. Ill, Paris 1895, 389-402. τ. V, Paris 1903, 46, 53, 56-57, 62-

63,71, 137,236,280. 

56. Πρακτικά Ακαδημίας Αθηνών 4 (1929), 76-88, ιδίως σελ. 79 και 87. Πρβλ. Ι) Ν. Κ. 

Ψημμένος, Η ελληνική φιλοσοφία, ό.π., τ. 1, 21 και 22 οημ. 22 και 23. II) Νικόλαος 

Χρόνης, Η έρευνα της νεοελληνικής φιλοσοφίας στη Φιλοσοφική Σχολή του Πανεπι­

στημίου Αθηνών από της ιδρύσεως της μέχρι το 1950, στον τόμο Νεοελληνική Φιλοσο­

φία 1600-1900, Θεσσαλονίκη 1994, 123-135. 

57. Μεγάλη Ελληνική Εγκυκλοπαίδεια Π. Δρανδάκη, εκδ. οργανισμός Ο Φοίνιξ, έκ­

δοση πρώτη, τ. Ζ ' . Αθήνα χ. χ. [=1931 ή 1932]. Αυτοψία στη δεύτερη έκδοση, τ. 15, χ. 

χ. [=1957], 663. 



204 Γεώργιος Κ. Μύαρψ, 

σιακή βιβλιογραφική ενημέρωση. Ο Π. Ν. Παππάς καταγράφει ορθά 

τους τίτλους 14 φιλοσοφικών και φιλολογικών έργων, ενώ ο Θ. Βορέας 

μνημονεύει τη διαδοχή του Cremonini από τον Κωττούνιο μαζί με τους 

τίτλους επτά φιλοσοφικών έργων. Σ' αυτούς επανέρχεται αργότερα ο 

Ντίμης Αποστολόπουλος. 

Ο Ιωάννης Βασδραβέλλης προσπερνά το ιστορικοφιλοσοφικό πρό­

βλημα, αλλά συγκαταλέγει τον Μακεδόνα Ι. Κωττούνιο «μεταξύ των επι­

φανέστερων Ελλήνων» που έδρασαν στην Ιταλία τον 17ο αιώνα ως «ηθι­

κοί και πνευματικοί παράγοντες» της ελληνικής αναγέννησης58. Στο δη­

μοσίευμα του 1943 «Ιωάννης Κωττούνιος ο εκ Βερροίας σοφός» ανα­

πλάθει τα στοιχεία της ιστορικής και γραμματολογικής βιβλιογραφίας, 

αποφεύγοντας την ενασχόληση με τη φιλοσοφική παράμετρο των έργων 

του Κωττουνίου και με την υπόδειξη τον Βορέα. Αντίθετα, ο Κωνσταντί­

νος Δ. Μέρτζιος στα 1947 θεωρεί αυτονόητη τη σχέση του «μεγάλου ευ­

εργέτου και διασήμου λογίου Μακεδόνος» Ι. Κωττουνίου με τον Ελληνι­

σμό και αυταπόδεικτη τη συνεισφορά του στην ελληνική παιδεία»: «Ού­

τος έκλεισε το μακεδονικόν και ελληνικόν εν γένει όνομα δια των ογκω­

δών συγγραμμάτων του»59. Ο Κ. Δ. Μέρτζιος προσκομίζει δεκάδες νέα 

στοιχεία από τις έρευνες σε αρχεία και βιβλιοθήκες της Πάδοβας και της 

Βενετίας. Καταγράφει τίτλους και αντίτυπα των έργων του φιλοσόφου 

στη Μαρκιανή Βιβλιοθήκη, τεκμηριώνει τη λειτουργία και τη συνει­

σφορά του Κωττουνείου Κολεγίου. 

Ο Θ. Βορέας επαναδιατυπώνει στα 1949 της απόψεις του για τη συνέ­

χεια και το χαρακτήρα της νεότερης ελληνικής φιλοσοφίας. Τότε παρου­

σιάζει στην Ακαδημία Αθηνών6 0 την πρώτη έκδοση της μελέτης ιστορικού 

και φιλοσοφικού περιεχομένου για τον Θεόφιλο Κορυδαλέα, τις απαρχές 

της φιλοσοφικής μαθητείας και της ελεύθερης σκέψης στα Βαλκάνια, την 

οποία δημοσιεύει στο Βουκουρέστι το 1948 ο Κλεόβουλος Τσούρκας. Ο 

Θ. Βορέας εμμένει στη συνέχεια της ελληνικής φιλοσοφικής διανόησης της 

58. Ιωάννης Βασδραβέλλης, Ιωάννης Κωττούνιος ο εκ Βερροίας σοφός, Θεσσαλονίκη 

1943, 8. 

59. Κωνσταντίνος Δ. Μέρτζιος, Ιωάννης Κωτιούνης, Μνημεία Μακεδόνικης Ιστορίας, 

τ. 1, Θεσσαλονίκη 1947, 471-504, ιδίως σελ 471 και 473-4. 

60. Πρακτικά Ακαδημίας Αθηνών, στην ενότητα: Ειδικοί παρουσιάσεις βιβλίων. Συνε­

δρία της 20ής Ιανουαρίου 1949, 8-10. 



Ο φιλόσοφος τον 17ον αιώνα Ιωάννης Κωττοννιος 205 

οποίας αναπόσπαστο τμήμα θεωρεί τον Κωττούνιο και τους διδάξαντες 

στην Εσπερία Έλληνες. Όμως ο Κλ. Τσούρκας, ενώ αναλύει τη φιλοσο­

φική σκέψη του Θ. Κορυδαλέα και του C. Cremonini, δεν επιχειρεί συ­

σχετισμό και σύγκριση με τα έργα του Κωττουνίου. Αρκείται, όταν παρου­

σιάζει στοιχεία για τους Έλληνες στα σχολεία και τα πανεπιστήμια της Ιτα­

λίας, να αναφέρει μόνο την ίδρυση και λειτουργία του Κολλεγίου από τον 

«καθηγητή φιλοσοφίας στο πανεπιστήμιο της Πίζας (=το σωστό είναι: της 

Μπολόνιας) και μετά της Πάδοβας, όπου διεδέχθη τον C. Cremonini»61. 

Το ερμηνευτικό σήμα του Θ. Βορέα για την ελληνική φιλοσοφία φαί­

νεται ότι προσεγγίζει μέσα από τη δική του ιδιοτυπία ο Ντίμης Αποστο-

λόπουλος. Κατ' αυτόν η «πρώτη περίοδος στην Ιστορία της νεοελληνικής 

φιλοσοφίας είναι έργο των δύο τελευταίων αιώνων της τουρκοκρατίας 

[1600-1800]». Απαριθμεί τους λογίους της τουρκοκρατίας στη Σύντομη 

Ιστορία της Νεοελληνικής Φιλοσοφίας, προτάσσοντας τον Ιωάννη Κωτ­

τούνιο, του οποίου μνημονεύει τους τίτλους τεσσάρων φιλοσοφικών έρ­

γων (πιο πιθανή πηγή του ο Θ. Βορέας)62. 

Με το σχήμα των τριών εποχών («βυζαντινή», «μετά την Άλωση της 

ως τα μέσα του 18ου αιώνα», «ανανέωση του Ελληνισμού μεταξύ 1750-

1821») επιχειρεί στα 1962 να ανασυγκροτήσει ο Börje Knös την Ιστορία 

της Νεοελληνικής Λογοτεχνίας και της πνευματικής ζωής. Στη Φιλοσο­

φία του 17ου και 18ου αι. εντάσσει τους Γεράσιμο Βλάχο, Ιωάννη Κωτ­

τούνιο, Βικέντιο Δαμαδό, Ιωάννη Κοντονή, αφού διαπιστώσει ότι «μι­

κρός αριθμός Ελλήνων ενδιέτριβε σε ιδιαίτερες φιλοσοφικές σπουδές, 

αλλά επρόκειτο για ανθρώπους αρκετά σημαντικούς», οι οποίοι ζούσαν 

εγγύτατα προς τη ζωή της Ευρώπης. Χαρακτηρίζει τον Κωττούνιο ως 

«εκπρόσωπο του αριστοτελισμού της εποχής», παραθέτοντας τους τίτ­

λους επτά φιλοσοφικών και τριών φιλολογικών συνθέσεων του 6 3 . 

61. Cleobule Tsourkas, Les débuts de Γ enseignement philosophique et de la libre pensée 

dans les Balkans. La vie et Γ oeurve de Théophile Coridalée (1570-1646), Θεοσαλονίκη 

1967, 16, 20. 

62. Ντίμης Αποστολόπουλος, Σύντομη Ιστορία της Νεοελληνικής Φιλοσοφίας, εκδ. 

Ελληνο-Γαλλική Ένωσις Νέων, Αθήνα 1949, 8-9. 

63. Börje Knös, V Histoire de la littérature Néo-grecque. La période jusqu en 1821, 

Uppsala 1962, 275, 39, 346-348. 



206 Γεώργιος Κ. Μναρης 

Ο Αλκής Αγγέλου το 1963 αξιολογεί τη διδασκαλία συγγραμμάτων 

του Αριστοτέλη και της Πολιτείας του Πλάτωνα από τον Ι. Κωττούνιο ως 

μια από τις εκδηλώσεις της συνέχειας στην πνευματική ιστορία του νέου 

Ελληνισμού64. Αποδέκτης της άποψης του Θ. Βορέα, ο Κωσταντίνος Θ. 

Παπαλεξάνδρου στη Συνοπτική Ιστορία της Φιλοσοφίας (πρώτη έκδοση 

Αθήνα 1964) προσεγγίζει τη νεότερη ελληνική φιλοσοφία με αφετηριακή 

διαπίστωση ότι απουσιάζουν οι «θεμελιωτές φιλοσοφικών συστημάτων», 

αλλά υπάρχουν αρκετοί αξιόλογοι ιστορικοί και κριτικοί της φιλοσοφίας. 

Τη συμβολή όσων φιλοσόφων δίδαξαν στην Ιταλία εξαίρει στη «διάδο-

σιν της ελληνικής παιδείας και ανάπτυξιν της Αναγεννήσεως», κατονομά­

ζοντας τους Θεόδωρο Γαζή, Γεώργιο Τραπεζούντιο, Ανδρόνικο Κάλλι­

στο, Ιωάννη Κωττούνιο, Γεράσιμο Βλάχο65. 

Πλησίον του Θ. Βορέα και του Ντ. Αποστολόπουλου κινείται ο Γε­

ώργιος Ε. Βουμβλινόπουλος, ο οποίος στην Κριτική Βιβλιογραφία της 

Ελληνικής Φιλοσοφίας μετά την άλωση της Κωνσταντινουπόλεως ως τις 

μέρες μας, 1453-1953 συμπυκνώνει τη δράση του Κωττουνίου και τους 

τίτλους δέκα έργων του. Αποδίδει αδρομερώς το πνευματικό κλίμα και τη 

φιλοσοφική δραστηριότητα των Ελλήνων, η οποία εκτείνεται στη Ρωσία, 

την Ιταλία και τη Γαλλία. Συνοψίζει τα προβλήματα που απασχολούν 

τους Έλληνες φιλοσοφούντες του 17ου αιώνα Αθανάσιο Ρήτορα, Θ. Κο-

ρυδαλέα, Ι. Κωττούνιο, Λέοντα Αλλάτιο, Ιωαννίκιο και Σωφρόνιο Λει-

χούδη, Γεώργιο Σουγδουρή και Ζήσιμο Πυλαρινό6 6. 

Η εντυπωσιακή για τον όγκο και την επιστημονική εγκυρότητα των 

πληροφοριών μελέτη του Ζαχαρία Ν. Τσιρπανλή για την παρουσία, τις 

σπουδές και τη δράση Μακεδόνων σπουδαστών στην Ελλάδα και στην 

Ιταλία κατά το 16ο και 17ο αι. αποτελεί σταθμό στη σχετική με τον Μα-

64. Αλκής Αγγέλου, Πλάτωνος τύχαι. Η λόγια παράδοση στην Τουρκοκρατία, Αθήνα 

1963, 49. 

65. Κωνσταντίνος Θ. Παπαλεξάνδρου, Συνοπτική Ιστορία της Φιλοσοφίας, Αθήνα 

19704 (πρώτη έκδοση 1964), 265, 270, 271. 

66. George Ε. Voumvlinopoulos, Bibliographie Critique de la Philosophie Grecque 

depuis la chute de Constantinople à nos jours 1453-1953, Athènes 1966, 74, 89. 



Ο ψιλόσοφος τον 17ον αιώνα Ιωάννης Κωττοννιος 207 

κεδόνα φιλόσοφο έρευνα . Ο Ζ. Ν. Τσιρπανλής παρακολουθεί την 

πνευματική πορεία και αγωνία του σπουδαστή Ι. Κωττουνίου στο Ελλη­

νικό Κολλέγιο της Ρώμης και στο Πανεπιστήμιο της Πάδοβας. Τη διδα­

σκαλία στα διάφορα ιδρύματα και στα Πανεπιστήμια της Μπολόνιας και 

της Πάδοβας, τη δράση του στα μορφωτικά και εθνικά ζητήματα, την 

ίδρυση και λειτουργία του Κωττουνιανού ή Κωττουνείου Ελληνομου-

σείου. 

Τεκμηριώνει τις σχέσεις που ανέπτυσσε με τον Λ. Αλλάτιο, τις Καθο­

λικές αρχές, τους Έλληνες της εποχής, αποκαθιστά πολλαπλά λάθη και 

ατέλειες δημοσιευμάτων του παρελθόντος. Παρουσιάζει ολοκληρωμένα 

τα Ελληνικά Επιγράμματα και τα άλλα φιλολογικά, τα θεολογικά και τα 

φιλοσοφικά έργα του Κωττουνίου, συμβουλευόμενος τον 'Em. Legrand 

και μερικώς το περιεχόμενο τους (ίσως πρώτος αυτός). Διεξοδικά αντι­

κρούει τις απόψεις του Κ. Θ. Δημαρά και εκτιμά ότι επιστήμη και πα­

τρίδα σημάδεψαν τη ζωή του φιλοσόφου. Συνδέει τις φιλοσοφικές επι­

δόσεις του Κωττουνίου και την ισχυρή επίδραση του στη διάδοση του νε-

οαριστοτελισμού με την πνευματική αναγέννηση στην Ιταλία και την 

Ελλάδα. Αναζητώντας τον πυρήνα του νεοαριστοτελισμού του Κωττου­

νίου, αποδέχεται (ίσως βιαστικά) την πληροφορία του Ν. Papadopoli για 

ανασκευή των απόψεων του Cremonini από τον Μακεδόνα φιλόσοφο6 8. 

Ωστόσο, παρά την προσπάθεια του Ζ. Ν. Τσιρπανλή, οι απόψεις του 

Ε. Παπανούτσου επαναπροβάλλονται στο περιοδικό «Δευκαλίων» (άγνω­

στο αν πρόκειται για επιλογή του εκδότη Παύλου Χριστοδουλίδη) στο 

αφιέρωμα «Νεοελληνική Φιλοσοφία 1600-1900»69. Τη Λογική του Ε. 

Βούλγαρη επικαλείται και ο Δημήτριος Γρ. Τσάκωνας για την ελληνική 

φιλοσοφική βιβλιογραφία του 17ου αι., χωρίς όμως να αποδέχεται την 

67. Ζαχαρίας Ν. Τσιρπανλής, Οι Μακεδόνες σπουδαστές του Ελληνικού Κολλεγίου Ρώ­

μης και η δράση τους στην Ελλάδα και στην Ιταλία (16ος αι.-ΐ650), Θεοσαλονίκη 1971, 

72-83, 126-158. Ο ίδιος, Το Ελληνικό Κολλέγιο της Ρώμης και οι μαθητές του (1576-

1700). Συμβολή στη μελέτη της μορφωτικής πολιτικής του Βατικανού, Θεσσαλονίκη 

1980, 88, 397-399. Λεπτομερής καταγραφή των συγγραμμάτων του Κωττουνίου και στη 

διατριβή της Eleni Samara-Papaioannou, Gli epigrammi greci de Giovanni Cottunio-

Libro I, Università degli Studi di Padova, anno accademico 1982-83, 45-64. 

68. Z.N. Τσιρπανλής, Οι Μακεδόνες σπουδαστές, ό.π., 148. 

69. Ευάγγελος Παπανούτσος, Στοιχεία από την Ιστορία της νεοελληνικής φιλοσοφίας, 

Δευκαλίων, τχ.21 (Μάρτιος 1978), 3-46, ιδίως σελ 5-



208 Γεώργιος Κ. Μναρης 

υποδεικνυόμενη από τον Κερκυραίο φιλόσοφο ένταξη του Κωττουνίου 

στην ελληνική φιλοσοφική κίνηση7 0. Η θέση του Τσάκωνα προκύπτει 

από απολυτοποιήσεις της «ορθόδοξης Ανατολής», αφού είναι ένας από 

τους θεωρητικούς της «ιδιοπροσωπίας του Νέου Ελληνισμού» και δεν 

απορρέει από απλή επίδραση των διαπιστώσεων του Παπανούτσου. 

Όταν στα 1982 ο Κ. Θ. Δημαράς αναγνωρίζει τον «άριστο μελετητή 

και σχολιαστή τον Αριστοτέλη» ως μια από τις φωτεινότερες μορφές της 

ελληνικής διασποράς στη Δύση κατά το 17ο αι.»71, δημοσιεύεται και η 

ιστορικοφιλοσοφική μελέτη του Νίκου Κ. Ψημμένου για την Επιτετμη­

μένη Επαρίθμηση του Δημητρίου Προκοπίου7 2 ως πηγή για την κατα­

νόηση της πνευματικής και φιλοσοφικής κίνησης του νέου Ελληνισμού. 

Με βάση τις πληροφορίες και τις εκτιμήσεις του Μοσχοπολίτη Δημητρίου 

Προκοπίου σχολιάζονται οι κύριες πλευρές του έργου του Κωττουνίου με 

δέκα αναφορές, ενσωματωμένες ως υποσημειώσεις στη μελέτη. Ο ερευ­

νητής θεωρεί ότι, παρά τη λεξικογραφική δομή της, η Επιτετμημένη Επα­

ρίθμηση δεν είναι μια «απλή συλλογή στοιχείων μιας ειδικής απογραφής», 

αλλά «ιστορικοφιλολογικό διάγραμμα της πορείας της νεοελληνικής φι­

λοσοφίας από τον 17ο στον 18ο αι.». Η σοφία και η πολυμάθεια ως βα­

σικές επιδιώξεις των λογίων της εποχής, το πλατύ φάσμα θεολογικών, φι­

λοσοφικών, ιατρικών προβληματισμών ως τομείς της γνώσης οι οποίοι 

ελκύουν τους Έλληνες λογίους του 17ου αι., οι φιλολογικές και ποιοτικές 

επιδόσεις, η γνώση ξένων γλωσσών, η διδασκαλία στα ιταλικά πανεπιστή­

μια και η σύσταση των «Κωττουνιανού φροντιστηρίου» χαρακτηρίζουν 

την ποιοτική παρουσία και προσφορά του Κωττουνίου, όπως την κατα­

νοεί ο Δ. Προκοπίου και τη σχολιάζει ο Ν. Κ. Ψημμένος. 

Επιπλέον, ο ενοφθαλμισμός της φιλοσοφικής μαθητείας και διδαχής 

του Κωττουνίου στην κυρίαρχη φιλοσοφία του αριστοτελισμού, μαζί με 

την επισήμανση ιταλικών και ευρωπαϊκών αφετηριών του Κωττουνίου 

και συνολικά της νεοελληνικής σκέψης, απασχολούν τον Ν. Κ. Ψημμένο. 

Όμως, όταν αποτιμά τη σημασία που έχει η ανεξαρτητοποίηση (από τον 

αριστοτελισμό των σχολαστικών και των εκκλησιαστικών δογμάτων) του 

70. Δημήτριος Γ. Τσάκωνας, Ιστορία της Νεοελληνικής Λογοτεχνίας και πολιτικής κοι­

νωνίας, Αθήνα 1981, 203, σημ. 12. Β' έκδοση, τ. 1, Αθήνα 1992, 234 σημ. 12. 

71. Κ. Θ. Δημαράς, Η ελληνική παιδεία και λογιοσύνη, ό.π., 271, 272. 

72. Ν. Κ. Ψημμένος, Η Επιτετμημένη Επαρίθμηση, ό.π., 232, 243-244, 246, 247. 



Ο φιλόσοφος τον 17ον αιώνα Ιωάννης Κωττούνιος 209 

νέο-αριοτοτελισμού των C. Cremonini και Θ. Κορυδαλέα, δεν προβαίνει 

σε συσχέτιση με τις φιλοσοφικές θέσεις του Κωττουνίου. Η εξήγηση 

ίσως μπορεί να αναζητηθεί στο δυσεύρετο των έργων του Κωττουνίου 

και στη συνειδητοποίηση του προσωπικού ερμηνευτικού σχήματος για 

την υφή της ελληνικής φιλοσοφίας των χρόνων της τουρκοκρατίας: ο Ν. 

Ψημμένος, όπως το διατυπώνει γραπτά το 1988, θεωρεί ότι είναι διαφο­

ρετικά τα περιεχόμενα των όρων Νεοέλληνας Φιλόσοφος και φιλοσο­

φικό έργο Νεοελλήνων, όπως μεταξύ άλλων συμβαίνει με τον Ι. Κωτ-

τουνιο που έχει γράψει σε «ξένη γλώσσα»73. 

Στα 1984 οι Μανούσος Μανούσακας και Θωμάς Ι. Παπαδόπουλος 

επιφυλάσσουν θετική προβολή στο έργο του Ιωάννη Κωττουνίου. Ο Μ. 

Μανούσακας αναλύει την πολιτική σημασία της αφιέρωσης των Ελληνι­

κών Επιγραμμάτων στον Λουδοβίκο ΙΔ' της Γαλλίας74, τοποθετώντας τον 

«νεοαριστοτελικό φιλόσοφο από τη Βέροια», τον Ι. Κωττουνιο μεταξύ 

των ενεργών πολιτικά Ελλήνων λογίων που απηύθυναν εκκλήσεις για την 

απελευθέρωση από τους Ευρωπαίους ηγεμόνες. Επιπρόσθετα, ο Θ. Ι. 

Παπαδόπουλος αποδέχεται, χωρίς ταλαντεύσεις, ότι τα 15 έργα (ένα επι­

πλέον από την έρευνα του Ε. Legrand, το οποίο παρέμενε αβιβλιογρά-

φητο, δηλαδή η Compendiosa logica... (Patavii 1669) του Κωττουνίου 

πληρούν τα κριτήρια για την ένταξη τους στην Ελληνική Βιβλιογραφία 

των ετών 1466 έως 1800. Ανευρίσκει το μεταθανάτιο αβιβλιογράφητο 

έντυπο Palladis lacrymae siveparentales feriae in obitum ...Io. Cottunii 

(Patavii 1657), το οποίο, αντίθετα από τον Ζ. Ν. Τσιρπανλή, το ενσωμα­

τώνει στην έρευνα του ως ξέχωρη έκδοση από τη σύνθεση του Νικολάου 

Πολυκαλά Breve Narratione delle Pompe Funerali dell' illustrissimo Io. 

Cottunio [Patavii 1657]. Καταγράφει άλλα τέσσερα συλλογικά έργα στα 

οποία μετέχει ο Κωττούνιος ή αναφέρονται στο έργο και τη ζωή του: 

Flores ex amaenissimo Laudum (Patawii 1638), Laureae philosophicae 

(Patavii 1636), Stemma variis laudum floribus (Patavii 1641), Caelestes 

Christianes (Romae 1684)7 5. 

73. Ν. Κ. Ψημμένος, Η ελληνική φιλοσοφία, ό.π., τ. 1, 28-29. 

74. Μ. Ι. Μανούσακας, Εκκλήσεις, ό.π., 221-223. 

75. Θωμάς Ι. Παπαδόπουλος, Ελληνική Βιβλιογραφία (1466 ci-1800), τ. 1, Αθήναι 

1984, 238-239. Επίσης, περιγράφονται έργα στο παράρτημα, βλ. ό.π., τ. 2, Αθήναι 1986, 

141-143, 146-147, 159,418. 



210 Γεώργιος Κ. Μύαρψ, 

Από την προσωπική του ερμηνευτική σκοπιά ο Θανάσης Παπαδό­

πουλος (1988) ισχυρίζεται ότι ο Κωττούνιος «ανήκει και στη νεοελληνική 

φιλοσοφία», διότι όχι μόνο χρησιμοποιεί τη λατινική ως «είδος διεθνούς 

γλώσσας της φιλοσοφίας και της επιστήμης», αλλά και διότι η επίδραση 

του στους Έλληνες στοχαστές της εποχής του είναι σημαντική (λ.χ. στον 

Γεράσιμο Βλάχο), ενώ και ο ίδιος διαρκώς προβάλλει την ελληνική 

εθνική καταγωγή του. Ο ερευνητής αυτός τονίζει τη συμβολή του Κωτ-

τουνίου στην ανάπτυξη της νεοελληνικής φιλοσοφίας και του νεοαρι-

στοτελισμού. Με τη μαρξιστική οπτική του ο Θ. Παπαδόπουλος επιχει­

ρεί με επιχειρήματα (όχι πάντα επιτυχή) να τεκμηριώσει ότι ο Κωττούνιος 

«συμμερίζεται και υπερθεματίζει την αντιμυστικιστική και επιστημονική 

ερμηνεία της περιπατητικής φιλοσοφίας». Τον κατατάσσει «στους πρώ­

τους εκπροσώπους του ευρωπαϊκού και νεοελληνικού διαφωτισμού». 

Θεωρεί ότι «θεμελιώνει κατά πρώτο λόγο στην αριστοτελική φιλοσοφία 

την προοδευτική αυτή αντιφεουδαρχική και αστική κοινωνικοπολιτική 

ιδεολογία της εποχής του». 

Παρά τις πιθανές ενστάσεις ή και τις διαφωνίες που εγείρουν οι γενι-

κευτικές απόψεις και κατηγοριοποιήσεις του Θ. Παπαδόπουλου, αυτές 

αναζητούν την τεκμηρίωση τους σε συγκεκριμένα πεδία της σκέψης του 

Κωττουνίου: στις αντιλήψεις του για το ρόλο της αριστοτελικής φιλοσο­

φίας, την πρωτοκαθεδρία της φιλοσοφίας έναντι της θεολογίας, για την 

ύλη και τις ιδιότητες της, αλλά και για την άμεση απελευθέρωση της Ελλά­

δας. Ο μελετητής αυτός είναι ο πρώτος που επιχειρεί να στηρίξει τη φιλο­

σοφική του ανάλυση με παραπομπή απευθείας σε συγγράμματα του Κωτ­

τουνίου, ιδίως στα Commentarli...de Physico Audku (1648), De triplico 

statu animae rationalis (1645) και στα Ελληνικά Επιγράμματα (1653)76. 

Στα 1990 ο Αθανάσιος Ε. Καραθανάσης αξιοποιεί αρχειακό υλικό και 

ανασυγκροτεί βιβλιογραφικά δεδομένα για τη ζωή, το συγγραφικό και 

διδακτικό έργο, τις φιλοσοφικές εκδόσεις, τη φιλοπατρία, το Κωττου-

νιακό Κολλέγιο και τη σταθερή ορθόδοξη πίστη του Κωττουνίου77. Στο 

76. Θανάσης Παπαδόπουλος, Η νεοελληνική φιλοσοφία από τον 16ο έως τον 18ο αι­

ώνα, Αθήνα 1988, 197, 201-205, 229. 

77. Αθανάσιος Ε. Καραθανάσης, Ιωάννης Κωττούνιος, Βιογραφικά και εργογραφικά του 

Βεροιώτη φιλοσόφου και καθηγητή (17ος αι.), στον τόμο Πραγματείαι περί Μακεδο­

νίας. Μελέτες και άρθρα για την πνευματική κίνηση και ζωή της Νεότερης Μακεδονίας, 

Θεσσαλονίκη 1990, 127-133. 



Ο φιλόσοφος τον 17ον αιώνα Ιωάννης Κωττοννιος 211 

ίδιο χρονικό διάστημα (1990-1993) ο Ζ. Ν. Τσιρπανλής μέσα από γνω­

στά και άγνωστα στοιχεία ανατέμνει τη ζωή και τη δράση των Μ. Κριτο-

πούλου και Ιωάννη Κωττουνίου (υπεραμυνόμενος τη σχέση τους με τη 

Βέροια και τον ελληνικό πνευματικό κόσμο), την ορθόδοξη εκκλησια­

στική παρέμβαση του ενός και τη νεοαριστοτελική φιλοσοφική προβλη­

ματική του άλλου, τα προτάγματα και τη συνεισφορά αυτών των δύο λα­

μπρών Μακεδόνων στην Ελλάδα και στην Ευρώπη του πνεύματος. Ο Ζ. 

Χ. Τσιρπανλής κατανοεί μέσα από την περίπτωση του Ι. Κωττουνίου, τη 

«συμβατικότητα και το φορμαλισμό» που διέπει την «καθαρότητα των 

δογμάτων», την ανάγκη «νηφαλιότητας και μετριοπάθειας», την προτε­

ραιότητα της «συνδιαλλαγής» των εκκλησιαστικών ή των πνευματικών 

παραγόντων στους κόλπους της ευρωπαϊκής «Republica letteraria»78. 

Ανάμεσα στις αναφορές που σχετίζονται με τον Κωττούνιο και που 

εντοπίζονται στην πρόσφατη βιβλιογραφία ιδιαίτερη σημασία έχει η συ­

σχέτιση της συγγραφικής και φιλοσοφικής διδακτικής πράξης του Ι. 

Κωττουνίου με την νεοαριστοτελική φιλοσοφική κίνηση της Πάδοβας 

(και το Κωττουνιανό Κολλέγιο) και με το «μετακένωμα» ιδεών από τη 

Δύση στην Ανατολή. Συγχρόνως με αυτή την πτυχή ανιχνεύεται η συ­

νάντηση των Νεοελλήνων με τον Αριστοτέλη στο πλαίσιο των ιδεολογι­

κών αντιπαραθέσεων στον ελληνικό χώρο στις αρχές του 17ου αιώνα7 9. 

Επίσης, η συμβολή των επιστημονικών απόψεων, ιδίως των φυσικών, 

του Αριστοτέλους, όπως τις ερμηνεύει και τις σχολιάζει ο Κωττοόνιος, 

στην ανάπτυξη της ελληνικής επιστημονικής και φιλοσοφικής σκέψης 

διαπλέκεται με τις εξελίξεις στην πρώτη φάση επιστημονικής συγκρότη­

σης των Οθωμανών. Το έργο του Ι. Κωττουνίου με σχόλια για τη Φυ­

σική του Αριστοτέλη μετέφρασε στα τουρκικά στις αρχές του 18ου αι. ο 

As 'Ad Bin Ali από τα Ιωάννινα8 0. Γεγονός που συνεκτιμάται στη διεύ­

ρυνση των νεοαριστοτελικών φιλοσοφικών απηχήσεων και στην ανά-

78. Ζ. Ν. Τοιρπανλής, Η θέση των Μακεδόνων, ό.π., ιδίως σ. 229-231. 

79. Charitonas Karanasios, "Die Begegnung der Neugriechen mit Aristoteles im Rahmen 

der ideologischen Auseinandersetzungen im griechischen Raum zu Beginn des 17. Jh.", 

στοντόμο Symbolae Berolinenses fur Dieter Harfìnger, Amsterdam 1993, 219-235, ιδίως 

ο. 221. 

80. Γιάννης Καράς, Οι θετικές επιστήμες στον Ελληνικό χώρο (15ος- 19ος αιώνας), 

Αθήνα 1991, 260. 



212 Γεώργιος Κ. Μύαρης 

δειξή τους σε βασικό στοιχείο του βαλκανικού πνευματικού κόσμου8 1. 

Εκτός αυτών, ο Κωττούνιος με το έργο του είναι παρών ανάμεσα 

στους εκφραστές της ανανεωτικής φιλοσοφικής προσπάθειας του νεοα-

ριστοτελισμού της Πάδοβας, τους οποίους συμπεριλαμβάνουν, με το 

δικό τους σκεπτικό, στη συγκρότηση της «ηλεκτρονικής φιλοσοφίας» οι 

συντελεστές του προγράμματος «Ελληνομνήμων» (Τ.Μ.Ι.Θ.Ε. του Πανε­

πιστημίου Αθηνών) για την καταγραφή σε ηλεκτρονική μορφή βιβλίων 

και χειρογράφων φιλοσοφίας και κειμένων για τις θετικές επιστήμες της 

περιόδου 1600-182182. 

Επιπρόσθετα, η εντελώς πρόσφατη βιβλιογραφία αναφέρεται στον 

ανασχετικό ρόλο που διαδραμάτισαν ως προς την Καθολική διείσδυση 

στην Ανατολή οι Ελληνικές σχολές της Ιταλίας (ανάμεσα τους και το Κωτ-

τουνιανό Κολλέγιο)83, παράλληλα με την αφύπνιση των Ελλήνων φοιτη­

τών του Πανεπιστημίου της Πάδοβας και των αποφοίτων που επανακά­

μπτουν στον ελλαδικό χώρο κατά τη διάρκεια του 17ου και 18ου αι. 

Η μύηση στα νέα ρεύματα σκέψης του 17ου αιώνα από τον C. 

Cremonini και τον Ι. Κωττούνιο84, με τη συστηματική διδασκαλία και τις 

εκδόσεις των συγγραμμάτων (παρά τη μονόπλευρη έστω προσήλωση 

στον αντιπλατωνισμό) «προσδιόρισε τη θέση που έλαβαν πολλοί «σπου­

δαίοι» των Ελλήνων στα θέματα της μεθόδου και του περιεχομένου των 

επιστημών σε μια δογματική νεοαριστοτελική εκδοχή του κριτικού αντι-
/ / r SS 

μεταφυσικού νεωτερικου στοχασμού» . 

81. Βασίλειος Κύρκος, Οι αριστοτελικές σπουδές στη νεώτερη Ελλάδα. Απηχήσεις σας 

άλλες βαλκανικές χώρες, Πρακτικά συνεδρίου Ε. Φ.Ε. «Η Φιλοσοφία στα Βαλκάνια σή­

μερα» (Δελφοί 5 - 8 Ιουνίου 1992), Αθήνα 1994, 133-147, ιδίως σ. 145. 

82. Παναγιώτης Γεωργούδης, «Ηλεκτρονική... φιλοσοφία», εφημ. «Ελευθεροτυπία», 15 

Ιουνίου 1996. 

83. Αθ. Ε. Καραθανάσης, Τουρκοκρατία, ό.π., 531. 

84. Δημήτρης Αρβανιτάκης, Σπουδάζοντας στη Βενετία. Μια πτυχή της νεοελληνικής εκ­

παιδευτικής εμπειρίας, στον τόμο Δημοσία ιλαρία. 500 χρόνια από την ίδρυση των Ελλη­

νορθόδοξης Κοινότητας Βενετίας 1498-1998, Βενετία 1999, 47-74, ιδίως σ. 54 και 61. 

Αναδημοσίευση στα Ιστορικά (Εφημ. «Ελευθεροτυπία») τχ. 29 (4 Μαΐου 2000), 24-27. 

85. Γιώργος Κ. Μύαρης, Μακεδόνες στη Βενετία (τέλη 15ου-τέλη 19ου αιώνα), Παρου­

σία (Λευκωσία-Ο.Ε.Λ.Μ.Ε. Κύπρου), τχ. 10 (Μάιος 2000), 22-46, ιδίως σ. 24-25. 



Ο φιλόσοφος τον 17ον αιώνα Ιωάννης Κωττοννιος 213 

Σύμφωνα με ορισμένες πρώιμες γραμματολογικές και ιστορικοφιλο-

σοφικές αποτιμήσεις των πρώτων δεκαετιών του 18ου αι. ο Ιωάννης 

Κωττούνιος και άλλοι λόγιοι με σπουδές και δράση στην Ιταλία και στην 

υπόλοιπη Ευρώπη διετήρησαν ζωντανή την ελληνική σκέψη, παρά την 

υποδούλωση των ελληνικών πληθυσμών στους Οθωμανούς. Καθορι­

στική στάθηκε η συνεισφορά στην πρόοδο του αναγεννησιακού πνεύμα­

τος στην Ευρώπη και στην εισαγωγή των νεωτερικών ιδεών στα Βαλκά­

νια μέσω των νεοαριστοτελικών επεξεργασιών. Οι εκδόσεις κειμένων του 

Αριστοτέλη και των σχολιαστών του, η συγγραφή διδακτικών συνόψεων 

και σχολιασμών, η εκπαίδευση εκατοντάδων Ελλήνων φοιτητών της Ια­

τρικής, της Φιλοσοφίας και του Δικαίου στις Σχολές της Πάδοβας ενι­

σχύθηκαν από την παρουσία του Κωττουνίου. 

Αλλά, παραδόξως, από τα μέσα του 19ου αι. η διαμόρφωση της νεο­

ελληνικής φιλοσοφικής παράδοσης και του αντιστασιακού ιδεολογικού 

υπόβαθρου του Ελληνισμού συσχετίστηκε με το έργο του Θ. Κορυδαλέα 

αποκλειστικά. Ο ομογάλακτος του Ι. Κωττουνιος αγνοήθηκε, παρόλο 

που η πολύπλευρη δράση του εκτυλίσσεται την ίδια περίοδο. Ωστόσο, ο 

κριτικός νεοαριστοτελισμός που ενίσχυσε τις ιδεολογικές και εκπαιδευτι­

κές ζυμώσεις στην ορθόδοξη Ανατολή και διαμόρφωσε το φιλοσοφικό 

υπόστρωμα της παιδείας και της κοινής πολιτισμικής βάσης των βαλκα­

νικών πολιτισμών δεν ήταν μόνο «κορυδαλισμός». Η ευρωπαϊκού διαμε­

τρήματος συγγραφική, διδακτική και κοινωνική δράση ανέδειξαν τον Ι. 

Κωττούνιο σε έναν από τους σκαπανείς της υπερεθνικής Πολιτείας των 

Γραμμάτων. Αλλά η πολύχρονη διδασκαλία του στο Πανεπιστήμιο της 

Μπολόνιας και κυρίως η εικοσιπενταετής θητεία του στην έδρα της Φι­

λοσοφίας στην Università Artista της Πάδοβας και η επίδραση που 

άσκησε στους Έλληνες λογίους παρέμεινε παραγνωρισμένη. 

Έως σήμερα η συνεισφορά του Κωττουνίου στο «φέγγος ελευθερίης» 

της Ελλάδας υποβαθμίζεται. Στη δέσμη προβληματισμών που εκτέθηκαν 

τον σύγχρονο ερευνητή προβληματίζει η δυστοκία στη συγκέντρωση και 

τη μελέτη των έργων του νεοαριστοτελικού βεροιώτη φιλοσόφου από τα 

πνευματικά ιδρύματα της Ελλάδας. Παράλληλα, διαπιστώνει την ιδεολο-

γίζουσα στάση που συχνά διαμορφώνεται στο βεροιώτικο και πανελλα­

δικό πεδίο των ιδεών. Αυτή απολήγει σε αδιέξοδο δογματισμό και, σε με­

μονωμένες περιπτώσεις, στην απορριπτική κριτική κατά του φιλοσόφου. 

Η ιστορία των ιδεών και οι κατά τόπους εκφάνσεις της δέχεται πλήγματα 



214 Γεώργιος Κ. Μναρης 

όσο διαρκεί η διελκυνστίδα «Ανατολής-Δύσης» γύρω από υπαρκτές και 

φανταστικές δογματικές και πολιτισμικές διαφορές8 6, όσο η αμηχανία 

των καιρών ενισχύει τον «εθνικιστικό ενθουσιασμό και την πατριδοκαπη-

λική συνθηματολογία»87. Η συστηματική προσέγγιση και γνώση του δη­

μοσιευμένου (ίσως και αδημοσίευτου) έργου που κατέλειπε ο Μακεδόνας 

φιλόσοφος αποτελεί αίτημα της έρευνας και αναγκαία προϋπόθεση για 

την ορθή αποτίμηση του νεοαριστοτελισμού που αυτός πρέσβευε88. Η 

μελέτη και διακρίβωση των σχετικών με αυτόν στοιχείων οπωσδήποτε θα 

διασκορπίσει τα βεβιασμένα συμπεράσματα και τη συμπλεγματική αντι­

μετώπιση του φιλοσόφου. 

Résumé 
LE PHILOSOPHE DU 17e SIÈCLE JEAN COTTOUNIOS ET V 
APPROCHE IDÉOLOGIQUE DE SON ŒUVRE 

George C. Minus 

L'usage idéologique de l'Histoire ne concerne pas seulement l'approche 
et l'interprétation d'événements, de personnages et de reclassements au 
niveau national ou entre Etats. La façon de penser basée sur l'idéologie 
concernant les éléments du passé qui constituent l'histoire locale, est 

86. Βλ. Ι) τις επισημάνσεις του Παναγιώτη Νούτσου, Ανατολή-Δύση. Μεταμορφώσεις 

ενός ιδεολογήματος, Δωδώνη 12 (1983), 81-92, ιδίως ο. 82-84. Επίσης, Π) Στέλιος Κα-

ραγιάννης, Ταυτότητα και πολιτισμική ταυτότητα: Σημαντικές σύγχρονες απόψεις για 

μια εννοιολογική οριοθέτηση και κριτική προσπέλαση τους, Πρακτικά 2ου Διεθνούς 

Επιστημονικού Συνεδρίου «Ο Ελληνισμός της Διασποράς. Τα προβλήματα της νέας γε­

νιάς» (Κως, 4- 7 Αυγούστου 2000), Ιωάννινα 2001, 7 3 - 8 1 . III) Ζ. Ν. Τσιρπανλής, Η 

θέση των Μακεδόνων, ό.π., 232- 233. 

87. Η φράση στο κείμενο του Νικόλαου Μ. Παναγιωτάκη, Περιπέτειες της εθνικής μας 

ταυτότητας, Παλίμψηστον τχ. 4 (1987), 205-212. Βλ. Ι) του ίδιου, Βενετία και Κρήτη, 

Αντί, τχ. 645 (10 Οκτ. 1997), 44-48. Επίσης, II) Λεωνίδας Μαυρομμάτης, Ρωμαϊκή ταυ­

τότητα, ελληνική ταυτότητα (ΙΓ'- ΙΕ' αι.), Σύμμεικτα! (1987), 183-191. 

88. Προς αυτή την κατεύθυνση βλ. Κώστας Θ. Πέτσιος, Η νεοελληνική φιλοσοφία από 

τον 15ο ως τον 19ο αιώνα. Διάγραμμα ιστοριογράφησης, Τα νέα του ΚΕΝΕΦ, τχ. 8 (Ιω­

άννινα - Φθινόπωρο 2001), 1-16, ιδίως σ. 7. Ο ίδιος, Η Περί Φύσεως συζήτηση στη νε­

οελληνική σκέψη. Όψεις της φιλοσοφικής διερεύνησης από τον 15ο ως τον 19ο αιώνα, 

Ιωάννινα 2002, 144-145, 173-174. 



Ο φιλόσοφος τον 17ου αιώνα Ιωάννης Καττούνιος 215 

répandue, surtout sous l'influence des contextes politiques et des 
corrélations de puissances. 

Le chercheur le l'histoire des idées et de la philosophie aurait 
l'impression que dans cette problématique sont prises en considération les 
approches postérieures qui se réfèrent au cas du philosophe 
néoaristotélicien Jean Cottounios (1572-1657) de ses activités et de son 
œuvre d'écrivain. 

Né à Verria de père Cythérien, Cottounios a fait des études à Rome et 
à Padoue. Il q enseigné le grec ancien à l'Université de Bologne. Il a 
succédé C. Cremonini au siège de Philosophie à l'Université de Padoue 
(1632 -1657). Il a publié des commentaires philosophiques sur l'œuvre 
d'Aristote et du travail de contenu théologique, philosophique et littéraire. 

Le chercheur de la pensée philosophique est préoccupé par la dystocie 
du rassemblement et de l'étude de ses œuvres de la part des établissements 
grecs. Au contraire l'insistance sur d'aspects comme l'origine, le nom, le 
degré d'attachement à l'Orthodoxie ou l'adhésion au dogme Roman 
Catholique est évidente. L'image est accomplie par la réticence 
d'événements, la référence sélective de ses actions et l'évolution 
occasionnelle à son patriotisme. 

La soumission au charme de l'anti-occidentalisme par des chercheurs 
se confirme (bien sûr pas par les partisans des critères de C. Demaras qui 
a écrit que « Cottounios appartient à la littérature occidentale»). 
Cependant H. Voutierides, Th. Voreas, C. Mertzios, Z. Tsirpanlis (et plus 
tard C. Demaras) ont insisté sur la confirmation des rapports de son 
œuvre avec la civilisation grecque. Les érudits de Verria avaient 
positivement estimé l'œuvre et la personne de Cottounios. Cependant la 
critique éliminatoire contre Cottounios dans des textes des années '90 est 
considérée comme une version d'intérêt local et aussi plus large dans la 
lutte à la corde idéologique entre l'Orient et l'Occident autour des 
différences réelles et imaginaires dogmatiques et culturelles. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

