
  

  "Περί Ιστορίας"

   Τόμ. 4 (2003)

  

 

  

  Ο Γεώργιος Πλήθων - Γεμιστός στο «Δωδεκάλογο
του Γύφτου» του Κωστή Παλαμά 

  Θεοδόσης Πυλαρινός   

  doi: 10.12681/p.i..24822 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Πυλαρινός Θ. (2020). Ο Γεώργιος Πλήθων - Γεμιστός στο «Δωδεκάλογο του Γύφτου» του Κωστή Παλαμά. "Περί
Ιστορίας", 4, 259–269. https://doi.org/10.12681/p.i.24822

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 10:58:41



Ο ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΠΛΗΘΩΝ-ΓΕΜΙΣΤΟΣ ΣΤΟ «ΔΩΔΕΚΑΛΟΓΟ 
ΤΟΥ ΓΥΦΤΟΥ» ΤΟΥ ΚΩΣΤΗ ΠΑΛΑΜΑ 

Θεοδόσης Πυλαρινός 

Τ' αξεδιάλυτα σκοτάδια 

Τα χαράζει μια λιγνή λευκότη 

Νυχτοφέρνοντας και αυτή ' 

και είτανε του νου μου η πρώτη 

χαραυγή. 

«Ο Δωδεκάλογος του Γύφτου», 

Λόγος Α', «Ο ερχομός» 

Ο Γεώργιος Πλήθων-Γεμιστός (περίπου 1360-1452) υπήρξε σπου­

δαία προσωπικότητα, με πρωτοποριακό θεωρητικό και πρακτικό έργο1 

που κρυσταλλώθηκε σε ενδιαφέρον πολιτικοφιλοσοφικό σύστημα και 

άσκησε καταλυτικές επιδράσεις στη διαμόρφωση της νεοελληνικής αυτο­

συνειδησίας και ιδεολογίας2. Η αχλύς που τον περιέβαλε, αποτέλεσμα 

1. Ο Πλήθων, ως άνθρωπος της καθημερινής πράξης, διετέλεσε δικαστής και δάσκαλος 

στο Μυστρά, ενώ συμμετέσχε και σε διάφορες κρατικές αποστολές, όσο ζούσε στην Κων­

σταντινούπολη. Η μορφή του, με όσους συμβολισμούς μπορεί να γεννήσει ο βίος, η πο­

λιτεία και οι ιδέες του, ενδιαφέρει τον Κ. Παλαμά και τη μεταιχμιακή εποχή του, διότι 

στο πρόσωπο του νεοπλατωνικού αυτού φιλοσόφου συναντιόνται η ελληνοπρεπής 

ηθική στάση, ο πολέμιος της διαφθοράς και η αγωνία για το μέλλον του ελληνισμού. 

2. Βλ. Λίνου Γ. Μπενάκη, Πλήθων-Γεμιστός, Γεώργιος, Παγκόσμιο Βιογραφικό Λεξικό 

της Εκπαιδευτικής Ελληνικής Εγκυκλοπαίδειας, τ. 8, 307-9, όπου και βασική βιβλιο­

γραφία. Όσον αφορά στις επιδράσεις που άσκησε ο Πλήθων κατά τα κρίσιμα χρόνια της 

συνοστέωσης της νεοελληνικής ιδεολογίας, δεν μπορεί να περάσει απαρατήρητο ότι 

ασχολήθηκαν επισταμένως με το πρόσωπο του κορυφαίοι λογοτέχνες μας, όπως ο Αλ 

Παπαδιαμάντης, ο Κ. Παλαμάς και αργότερα οι Άγγ. Σικελιανός και Ν. Καζαντζάκης. 



260 Θεοδόσψ, Πνλαρινός 

των αντικρουόμενων και αντιφατικών προς το πρόσωπο του κρίσεων, 

σύμφυτων ή απότοκων των πολιτικών ή ιδεολογικών συνθηκών υπό τις 

οποίες εξετάστηκε ο βίος και η πολιτεία του και οι οποίες άλλοτε τον ανα­

κήρυξαν μέγιστο αναμορφωτή και άλλοτε αισχρό εξωμότη, αιρετικό και 

αποστάτη, η αχλύς αυτή συντέλεσε τα μέγιστα στη μυθοποίηση -ηρωο-

ποιητικά ή απαξιωτικά, αντιστοίχως- της ζωής και του έργου του. Ο 

Πλήθωνας, με άλλα λόγια, χάραξε αδιαμφισβήτητα νέους δρόμους, πρό­

τεινε καίριες και καινοτόμες αλλαγές στην κρίσιμη στιγμή της μετάβασης 

του ελληνισμού από τη βυζαντινή στη νεότερη φάση του και γι' αυτό 

αντιμετωπίστηκε με αυστηρότητα και φανατισμό ή με θαυμασμό και ανα­

γνώριση, ανάλογα πάντοτε με τις θρησκευτικές, ιδεολογικές και κοινωνι­

κές πεποιθήσεις των κριτών του3. 

Η λογοτεχνία είτε υπό τη μορφή του ποιητικού οραματισμού είτε με 

τη μυθιστορηματική δυναμική της είτε, παρεμπιπτόντως, σε άλλα, ταξι­

διωτικά για παράδειγμα, κείμενα της αξιοποίησε αυτή την ιδιότυπη 

μορφή, επειδή ακριβώς τόλμησε να υπερβεί με τραγικό τρόπο την εποχή 

της, να αντισταθεί σε καθιερωμένες και κατεστημένες ιδέες και συμπερι­

φορές5 που ήταν βαθιά ριζωμένες ή προστακτικά επιβεβλημένες στο λαό, 

να προτείνει λύσεις σε καιρούς εθνικά κρίσιμους, χαλεπούς και μισαλλό­

δοξους, και να πληρώσει, τελικά, για το θάρρος, την ευθυκρισία, την 

παρρησία και την αναμορφωτική προσπάθεια της, τόσο στην εποχή της6, 

όσο και στους επόμενους αιώνες που προσήψαν στον Πλήθωνα τον 

σκληρό και άδικο χαρακτηρισμό του εξωμότη και του προδότη7. Επομέ-

3. Είναι χαρακτηριστική η προσωνυμία πρώτος «Νεοέλλην» στους πολιτικούς στοχα­

σμούς του, που του αποδόθηκε (βλ. Μπενάκη, ό.π., 308). 

4. Για την ενασχόληση των λογοτεχνών με τον Πλήθωνα βλ. Γ. Σταυρόπουλου, Ο Πλη­

θών στο έργο του και στην ποίηση μας, Αθήνα 1963, όπου εξετάζεται ο τρόπος πρό­

σληψης και παρουσίασης του από τον Αλ. Παπαδιαμάντη, τον Κ. Παλαμά και τον Άγγ. 

Σικελιανό. 

5. Ο Πλήθων είδε διεισδυτικά, προορατικά, και κυρίως κριτικά, το πολιτικό πρόβλημα 

της φθίνουσας Βυζαντινής αυτοκρατορίας, την κοινωνική σήψη, την ιδεολογική πα­

ρακμή, τη θρησκευτική κρίση με την εκκλησιαστική κακοδιοίκηση και την αυθαίρετη 

λειτουργία του μοναχισμού, την παρακμή στην παιδεία. 

6. Λίγα χρόνια μετά το θάνατο του, ο πατριάρχης Σχολάριος διέταξε την καύση των 

Νόμων του Πλήθωνα, κειμένου εξαγγελτικού της ιδανικής πολιτείας, πρότασης στην 

ουσία για την ίαση και ανάκαμψη του βυζαντινού ελληνισμού, μικρό τμήμα των 

οποίων διασώθηκε έως εμάς. 

7. Η Εκκλησία που ανέλαβε τα ηνία του έθνους μετά την άλωση, εύλογα διέκρινε στο 



Ο Γεώργιος Πλήθων-Γεμιστός στο «Δωδεκάλογο τον Γύψτον» 261 

νως, τα πολιτικά και κοινωνικά γεγονότα, οι ιδεολογικές και θρησκευτι­

κές συγκρούσεις και ανακατατάξεις, οι ιστορικές συγκυρίες, γενικότερα, 

υπό τις οποίες βρέθηκε ο ελληνισμός, συνέτειναν αποφασιστικά ώστε να 

αντιμετωπιστεί ιδιοτύπως και αντιφατικά ο Πλήθων-Γεμιστός. 

Ο τρόπος που εξετάστηκε η αρχαιότητα ως πνευματικό μέγεθος απο­

τέλεσε πρόκριμα για ανάλογη κριτική ή θεολογική θεώρηση του Πλή-

θωνα και του έργου του. Έτσι, σε περιόδους εσωτερικών δυσκολιών, 

όταν η Εκκλησία αγωνιζόταν να ταυτιστεί με τον νεότερο ελληνισμό και 

εκαλείτο να διαδραματίσει εθναρχικό ρόλο, ο Πλήθωνας ήταν ο άθεος, ο 

αποστάτης, ο προδότης, ο αρνητής και ο απόβλητος, με συνέπεια να ακυ­

ρώνεται και να υπονομεύεται η όποια εθνική, ελληνοκεντρική προσφορά 

του, θυσιαζόμενη στο βωμό του γενικού καλού, όπως το πρέσβευε και το 

ευαγγελιζόταν η Ορθοδοξία. Αντίθετα, σε καιρούς που η θέση της 

Εκκλησίας είχε εδραιωθεί και παράλληλα επικρατούσε στην κοινωνία 

κριτική διάθεση, επιτιμητική και της εκκλησιαστικής εξουσίας, τότε και η 

αρχαιότητα καταλάμβανε άλλη θέση και συνακόλουθα η προσφορά του 

Πλήθωνα, επειδή ακριβώς ήταν αντίθετη με το πνεύμα της κληρικοκρα-

τίας, τύχαινε της δέουσας αναγνώρισης και προβαλλόταν ως φωτισμένο 

παράδειγμα αγωνίας και αγώνων για την επιβίωση του ελληνισμού, αλλά 

και για την προβολή του και την εκπλήρωση των οραμάτων του. 

Ο Αλέξανδρος Παπαδιαμάντης8, για να αναφερθούμε σε απτά παρα-

πρόσωπό του έναν δεινό πολέμιο, έναν αρνητή της πίστης και επιλήσμονα των χριστιανι­

κών αξιών. Διείδε στις φιλοσοφικές θεωρίες του έναν διπλό κίνδυνο, τόσο λόγω των πα­

γανιστικών απόψεων του, όσο και λόγω της αποδοχής του έργου του από τη Δύση και 

της σχέσης του με τον καρδινάλιο Βησσαρίωνα. Δεν πρέπει να λησμονούμε ότι η συνει­

σφορά του Πλήθωνα στην καλλιέργεια των αρχαιοελληνικών γραμμάτων, και ιδίως των 

πλατωνικών σπουδών στην Ιταλία, υπήρξε τεράστια και ότι η σύζευξη αρχαιότητας και 

καθολικής Δύσης με τον τρόπο αυτό συνιστούσε θανάσιμη απειλή για την Ορθοδοξία με 

όπλα προερχόμενα από τον ελληνισμό που η Ανατολική Εκκλησία οικειωνόταν με τον 

δικό της τρόπο. Τ η στάση μπροστά στην απειλή αυτή εκφράζει ο Παλαμάς ως εξής: [...] 

»Τρέμε, / γύφτε, κ' οι άπιστοι όλοι! Καίμε / το βιβλίο τ' αφωριομένο, / το κακούργο, το 

γραμμένο / απ' το Γεμιστό, / το βιβλίο που δε θέλει την Παρθένο / και δεν ξέρει το Χρι­

στό [...]. (Κωστή Παλαμά, Απαντα, τ. 3, Αθήνα2 χ.χ., Μπίρης, 357). 

8. Ο Κ. Παλαμάς γνωρίζει την ατμόσφαιρα, μέσα στην οποία τοποθετεί ο Αλ. Παπαδια­

μάντης τους δικούς του γύφτους, καθώς και τον συμβολικό ρόλο τους στη «Γυφτο­

πούλα», και είναι αξιοπρόσεκτη η διαφορετική λειτουργία του ίδιου συμβόλου από τους 

δύο δημιουργούς, παρά τα κοινά χαρακτηριστικά, τα διαφοροτρόπως όμως αξιοποιού-

μενα, του πλάνητος βίου, της ιδιότυπης φυσικής ελευθερίας, του κοινωνικά αδέσμευτου, 

του ανυπότακτου και άναρχου της φυλής αυτής. Επίσης, έχει συνείδηση -για να μην πού-



262 Θεοδόσης Πυλαρινός 

δείγματα, με τη «Γυφτοπούλα», το εκτενέστατο ιστορικό μυθιστόρημα 

του, με το οποίο καταδικάζει ανελέητα και απερίφραστα στο πρόσωπο 

του Πλήθωνα την άθεη αρχαιολατρία, τις δυτικίζουσες απόψεις και τις 

ξενόφερτες ιδέες, μας παρέχει τη δυνατότητα να μελετήσουμε την ορθό­

δοξη εκδοχή της εποχής του, την εδραζόμενη στην αταλάντευτη υποστή­

ριξη της Ορθοδοξίας και του εκκλησιαστικού βίου έναντι των ξένων 

θρησκευτικών δογμάτων και προπαγανδών, και την καθιέρωση της ως 

πρωταρχικού και θεμελιώδους δομικού παράγοντα του νεοελληνικού 

κράτους. 

Ο Κωστής Παλαμάς, από την άλλη πλευρά, ο οποίος με τον «Δωδε-

κάλογο του γύφτου» αποτελεί το κύριο αντικείμενο της μελέτης μας, σε 

εποχή κριτική, αντιρρητική και ανανεωτική, όταν οι παραπάνω κίνδυνοι 

είχαν περιοριστεί και ο αστισμός υπαγόρευε την ανάγκη για ανεξάρτητη 

με πρόθεση- ότι υπερβαίνει το ιδεολογικό μοντέλο εκείνου. Για το μυθιστόρημα του Αλ. 

Παπαδιαμάντη και τον τρόπο που το προσέγγισε ο Κ. Παλαμάς, θα αρκεστούμε εξ ανά­

γκης στην κρυπτική μαρτυρία του ίδιου του Παλαμά, στην οποία διαφαίνεται, κατά τη 

γνώμη μας, ότι παρακάμπτει μετριοπαθώς, και μάλλον σιωπηρά, το μυθιστόρημα που εί­

ναι αδύνατο να μη το γνωρίζει σε βάθος αυτός ο βαθύτατος γνώστης της λογοτεχνίας της 

εποχής, γιατί δεν επιθυμεί προφανώς να υποτιμήσει ούτε να συγκρουστεί με τις θέσεις 

του συγγραφέα του, που εκπροσωπούν μια μεγάλη μερίδα της ελληνικής κοινωνίας 

(ιδίως αγροτικής-λαϊκής προέλευσης), αλλά να τις συνθέσει στο «Δωδεκάλογο του γύ­

φτου» του. Συγκεκριμένα, μνημονεύει, αναφερόμενος στις πηγές του για τους τσιγγά­

νους, ως εξής τον Παπαδιαμάντη (ό.π., 292): [...] Ο ήρωας μου δύσκολα θα ταίριαζε το 

δειλό του περπάτημα με τα βήματα των ομοφύλων του που έτυχε να τους γνωρίσω στων 

ποιητών τα έργα, και των πιο μεγάλων, και των ταπεινότερων, σημειώνω όσους τυχαίνει 

τη στιγμή τούτη να μου έρχωνται στο νου. Τι κρίμα να μη θυμάμαι παρά τον τίτλο της 

«Γυφτοπούλας», από τα πρώτα διηγήματα του Παπαδιαμάντη, θαρρώ πως μέσα σε 

κείνο αξιοπερίεργα ζωγραφίζονταν η γυφτουριά [...]. Η προαναφερθείσα θέση μας εν-

δυναμώνεται από την προσποιητή αντίφαση του ποιητή, από τη μια δήθεν να μη θυμά­

ται, παρά μόνο τον τίτλο της «Γυφτοπούλας», και από την άλλη να θαρρεί πως εκεί ζω­

γραφίζεται και μάλιστα αξιοπερίεργα η γυφτουριά. Δεν είναι τυχαίο, εκτός των άλλων, 

και το γενικό μότο του όλου έργου: Μουσικήν ποίει και εργάζου, που παραπέμπει ανα­

γωγικά σε θέσεις πιο οικείες στην πλατωνική πληθωνική και όχι στην ορθόδοξη παπα-

διαμαντική θέση, γεγονός που τηρουμένων των αναλογιών μπορούμε να πούμε ότι ισχύει 

και για το σολωμικό μότο του προλόγου του Παλαμά, που Με λογισμό και μ' όνειρο 

υπερβαίνει ή καλύτερα ανανοηματοδοτεί με νέα στοιχεία -χωρίς ωστόσο να την υπονο­

μεύει, να την αναιρεί ή να την υποβαθμίζει- τη θρησκευτική, απολογητικής φύσεως, 

άποψη του Παπαδιαμάντη. Για το μυθιστόρημα του Παπαδιαμάντη βλ. την εργασία μας 

στο τχ. 35 της Νέας Κοινωνιολογίας με τον τίτλο «Η Γυφτοπούλα του Αλέξανδρου Πα­

παδιαμάντη: Μια ιδιόμορφη ειδολογική σύζευξη της Λογοτεχνίας με την Απολογητική». 



Ο Γεώργιος Πληθών-Γεμιστός στο «Δωδεκάλογο τον Γύφτου» 263 

σκέψη, χωρίς να αρνείται την Ορθοδοξία και το ανατολικό στοιχείο που 

ενυπήρχε στα κύτταρα του ελληνισμού, αναγνωρίζει στο πρόσωπο του 

Πλήθωνα την άλλη άποψη, την παραπληρωματική, που με την προ­

σφορά της θα συντελέσει σε μια αρραγή σύνθεση. Τον θεωρεί ως το αντί­

παλο δέος ή ηπιότερα ως το δεύτερο ισχυρό σκέλος της επικείμενης σύν­

θεσης. Η εμφατική αναφορά του στον Πλήθωνα και η ανάδειξη μέσω 

αυτού της αντίθεσης αρχαιότητας και χριστιανισμού9 δεν είναι άμοιρη 

των ιστορικών συνθηκών της εποχής του και της αντιπαλότητας των δύο 

αυτών ηθικών μεγεθών, στη σύζευξη των οποίων διακρίνει ο πολυσυλ­

λεκτικός αυτός ποιητής την ιδιότυπη δύναμη του ελληνισμού στο μέλλον. 

Όταν το νεαρό κράτος δοκίμασε τις πρώτες του δυνάμεις και γνώρισε 

τις πρώτες αποτυχίες10, όταν καθοσιώθηκε η ορθόδοξη φυσιογνωμία του 

με τον ιδιόμορφο ελληνοχριστιανικό πολιτισμό του, τότε ακριβώς ο Κ. 

Παλαμάς, αδυσώπητος αμφισβητίας και ένθερμος ανανεωτής, μορφή 

ηγετική της Γενιάς του, στράφηκε προς εκείνες ακριβώς τις δυνάμεις του 

έθνους που έμεναν αστράτευτες και αχρησιμοποίητες, ώστε η προσφορά 

της καθ' ημάς Ανατολής να προσμειχθεί με τα φιλελεύθερα στοιχεία της 

δυτικογενούς σκέψης του ελληνισμού. 

Ο Κ. Παλαμάς προτάσσει τον Πλήθωνα, μορφή καταξιωμένη -και γι' 

αυτό μάλλον περιθωριοποιημένη— άνδρα με αρχές και συγκεκριμένες σο­

βαρές προτάσεις, θέλοντας να χαλαρώσει τον σφιχτό εκκλησιαστικό ενα­

γκαλισμό. Μετά την περίοπτη θέση που κατέλαβε η Ορθοδοξία και τον 

εμποτισμό του ελληνικού κράτους με το μυστικιστικό πνεύμα της Ανατο-

9. Που εκπροσωπούνται αντίστοιχα, κατά τον πάγιο διπολισμό του Παλαμά, από τους 

«Χριστιανούς» (τους εκπρόσωπους του συνεκτικού δόγματος) και τους «Πολύθεους» 

(τους υμνητές του ανήσυχου και αφυπνιστικού λογισμού) στον Στ' Λόγο του «Δωδε-

κάλογου» και καλούνται από τον φύσει αδέσμευτο γύφτο (τον ποιητή και συνθέτη του 

καινού) σε αρμονική συμβίωση, εφόσον από αυτούς [...] κανείς δεν την ορίζει, [...] 

την ακέρια Δικιοσύνη / και την ακομμάτιαστη Αρετή (ό.π., 361). Επισημαίνουμε ότι 

πρέπει να προσεχθούν τα επίθετα «ακέριος» και «ακομμάτιαστος» ως εντόνως δηλωτικά 

της ενωτικής αγωνίας και ολόθυμης βούλησης του ποιητή. (Βλ. και τις θέσεις του Ι. 

Συκουτρή στον τόμο: Ιωάννου Συκουτρή, Μελέται και άρθρα, Αθήναι 1956, 451 

κ.εξ.). 

10. Ιδίως με τον ατυχή πόλεμο του 1897, από τον οποίο είναι επηρεασμένο όλο το ανα­

μορφωτικό ποιητικό έργο της γενιάς του '80, και βεβαιότατα του ίδιου του Κ. Παλαμά 

προσωπικά, πράγμα αναγνωρίσιμο και στην όλη πρόταση-προσκλητήριο του «Δωδε-

κάλογου», αλλά και πρακτικά αποδεικνυόμενο από το χρονικό διάστημα έμπνευσης και 

σύνθεσης του. 



264 Θεοδόσης Πνλαρινός 

λής 1 1, επιδίωξε την αποφυγή μιας μονομερούς πορείας και τη δημιουρ­

γική τόνωση του ρόλου της αρχαιότητας, με τρόπο παραγωγικό, έπειτα 

από τη μονομανία, το στείρο λογιωτατισμό, τις καταχρήσεις και γενικά τις 

υπερβολές, με τις οποίες αντιμετώπισαν την αρχαιότητα οι γλωσσαμύντο-

ρες και οι αρχάίστές. Ο Πλήθωνας δηλαδή αξιοποιείται από τον Παλαμά 

και προβάλλεται ως σύμβολο ελεύθερης σκέψης1 2, ως εξισορροπητικός 

παράγοντας μεταξύ αρχαιότητας και Ορθοδοξίας, μεταξύ χριστιανικής 

πίστης και φιλοσοφικού προβληματισμού, μεταξύ της μυστικοπαθούς 

θεώρησης της καθ' ημάς Ανατολής και της σκεπτόμενης ή και λογικο-

κρατούμενης Δύσης, μεταξύ μυστικισμού και πραγματοκρατίας, μεταξύ 

θεολογίας και φιλοσοφίας. Στη συγκεκριμένη ιστορική συγκυρία1 3 —ή 

11. Ο Κ. Παλαμάς δεν βλέπει με διάθεση αντιπαλότητας το ρόλο της Ορθοδοξίας, αλλά 

ως επιδεχόμενο συμπληρώσεων και συζυγίας. Προβάλλει, μάλιστα, το μοντέλο της 

Κωνσταντινούπολης ως χαρακτηριστικό πρωτότυπων συζεύξεων ετερόκλητων και αντι­

μαχόμενων δυνάμεων. Τον ενοχλεί το μονομερές, το μονοδιάστατο. Έτσι, η Πόλη των 

καλών ημερών είναι υπόδειγμα προς μίμηση, ενώ το Βυζάντιο των τελευταίων ετών της 

παρακμής, παράδειγμα προς αποφυγή. Γι' αυτό και το αντιμάχεται, παρουσιάζοντας τον 

Πλήθωνα ως αρνητή του. Για το μοντέλο της συνθετικής, της διαλεκτικής Πόλης ανα­

φέρει: Και είταν όπου κόσμοι αντίμαχοι /με την ιδίαν ερωτόπαθη μανία / ν' αγκαλιά-

οουνε λαχτάριζαν /την πανώρια Βοσπορίτισσα, τη μία, /και κατάλαμπρα ντυμένοι κα­

ταστάλαζαν / και φιλούσανε τα χώματα / που τα πόδια της πατούσαν. / σαν ακρίδες πέ-

φταν οι λαοί, / μέλισσες εκεί οι λαοί πετούσαν. / Και είτανε, η πανώρια, δυο γιαλών / 

αφροκάμωτη νεράιδα, / κ' είσουν εσύ, Πόλη, ω Πόλη! / και είτανε της γης το περιβόλι, 

/ και είταν όπου σε μια δόξα / των Εθνώνε ταίριαζαν οι πόλοι, / και είταν όπου από τα 

πέρατα του κόσμου / Βάρβαροι δυσκολοταίριαστοι / στη Ρωμαία των Κωσταντίνων / 

πολεμούσαν κάτω από το λάβαρο / των Ελλήνων (ό.π., 304-5). Ο Κ. Παλαμάς, λοιπόν, 

προτείνει στις μέρες του μια ανασύνθεση εν τοις πράγμασι του ελληνισμού, αντίστοιχη 

εκείνης των λαμπρών ημερών της Πόλης. 

12. Ο Πλήθωνας αποτελεί επιμέρους εκπρόσωπο της ελεύθερης διανόησης μέσα στον 

«Δωδεκάλογο», συνολική εικόνα της οποίας δίνει η άποψη του Βασίλη Κουζόπουλου, 

η σχετική με την «Ελεύτερη Σκέψη», που αναδεικνύεται στο πρόσωπο του γύφτου. Βλ 

πώς αναλύει και σχολιάζει την άποψη αυτήν ο Α. Καραντώνης (Αντρέα Καραντώνη, 

Γύρω στον Παλαμά [Α' πρώτη σειρά], Αθήνα 1959, 159-162). Και για να ακολουθή­

σουμε τον Καραντώνη που διευρύνει το βεληνεκές τού παραπάνω συμβολισμού: και αν 

ακόμη δεν πειθόμαστε στο ότι εκφράζει ο γύφτος την ελευθερία σκέψης και το δικαί­

ωμα και την υποχρέωση της διαφορετικής άποψης, την εκφράζει όμως ασφαλώς ο 

Πλήθωνας. 

13. Σημειώνουμε ότι η αφιέρωση του έργου φέρει χρονολογία 5 του Τρυγητή 1899 και 

στο τέλος του, μετά το «Στερνό λόγο», αναγράφεται το έτος 1902. Το όλο έργο διαποτίζε­

ται από την ανανεωτική προσπάθεια της εξόρμησης του ελληνισμού για την εθνική του 

αποκατάσταση, μετά το όνειδος του 1897, και αποτελεί προσκλητήριο όλων των δυνάμεων 



Ο Γεώργιος Πλήθων-Γεμιστός στο «Δωδεκάλογο τον Γύφτου» 265 

και εξ αιτίας αυτής- ο Πλήθων στο «Δωδεκάλογο του γύφτου» ορθώνε­

ται αφυπνισπκά, ανατρεπτικά και αναχαιτιοτικά μπροστά στους όποιας 

μορφής εφησυχασμούς, συντηρητισμούς, βυζαντινισμούς και εμφανίζε­

ται ως αναθεωρητής της πολιτικής και πνευματικής ζωής. Μετά, μάλι­

στα, την επικράτηση του δημοτικισμού , πολιτικοκοινωνικού και πνευ­

ματικού κινήματος ενδεικτικού των φιλελεύθερων αλλαγών, αναδεικνύε­

ται σύμβολο αναγεννησιακής σημασίας και όχι ευκολόχρηστη μούμια 

μιας υποταγμένης στη χριστιανική θρησκεία αρχαιότητας. Και αυτό, γιατί 

ο Πλήθων έχει πρόταση, έχει σύστημα και οργανωμένη σκέψη, αποτελεί 

ανακαινιστή κατά τον Κ. Παλαμά, ικανόν να αποτελέσει υπολογίσιμο ιδε­

ολογικό αντίβαρο1 5. 

Είναι άξιο επισήμανσης το γεγονός πως παρά το ότι ο Παλαμάς δεν 

κάνει ονομαστικές αναφορές στον «Δωδεκάλογο», αλλά δομεί εδραζόμε-

νος πάνω στα μεγάλα ιστορικά γεγονότα, για να καταδείξει τη διαχρονική 

πορεία του ελληνισμού μέσα από τις κορυφαίες στιγμές του, εντούτοις 

στον «Στ' Λόγο», πέρα από τα δύο προτασσόμενα επιγράμματα με τα αντι­

στικτικά κείμενα του Γεννάδιου και του Βησσαρίωνα, που παραπέμπουν 

ευθέως στον Πλήθωνα, δεν μνημονεύει απλά τον τελευταίο16, αλλά μέσα 

από το ιστορικό πλαίσιο το σχετικό με τον Γεμιστό και τις θέσεις του, πα­

ρουσιάζει τις αντιθέσεις και τη σύγκρουση αρχαιότητας και Ορθοδοξίας, 

την αδυσώπητη μάχη Ανατολής και Δύσης, την προσπάθεια απεμπλοκής 

του ελληνισμού από κάθε μορφής και προέλευσης εξαρτήσεις, και χα-

του έθνους, συντηρητικών και επαναστατικών, θρησκευτικών και αντιρρητικών, την 

αποθεωτική συγκέντρωση των οποίων μπορούμε να διαπιστώσουμε στο «Πανηγύρι της 

Κακαβάς» (367 κ.εξ.). Η Α' έκδοση του «Δωδεκάλογου» έγινε το 1907, εποχή σημα­

διακή, ώριμη για την ανάδυση, για την επίτευξη των μεγάλων οραμάτων, που προοιωνί­

στηκε με την έλευση του Ελ. Βενιζέλου τη δημιουργία του μύθου του νεότερου ελληνι­

σμού. 

14. Για το δημοτικισμό και τις επιδράσεις του στο εξεταζόμενο διάστημα βλ. τη σύντομη 

γνώμη του Εμμ. Κριαρά στο βιβλίο του Κωστής Παλαμάς, ο αγωνιστής του δημοτικι­

σμού και η κάμψη του, Αθήνα 1997, 24. 

15. Ως προς το ζήτημα του δημοτικισμού, θα προσθέσουμε ότι η σύνθεση στο γλωσσικό 

πεδίο αποτέλεσε επιτυχές δείγμα και πρόκριμα σωστής και παραγωγικής δημιουργικής 

και όχι μιμητικής αξιοποίησης της αρχαιότητας. Με άλλα λόγια, η γλωσσική σύνθεση 

που οδήγησε στη δημιουργία ενός ζωντανού οργανισμού, αντλώντας στοιχεία από όλες 

τις πηγές και συνθέτοντας τα σε μια αντιπροσωπευτική των πάντων κοινή, δημοτική 

γλώσσα, μπορούσε να βρει εφαρμογές σε όλα τα επίπεδα. 

16. Βλ. ό.π., 357: [...] Και με κοίταξαν και μου είπαν: «Τρέμε, / γύφτε, κ' οι άπιστοι όλοι! 

Καίμε / το βιβλίο τ' αφωρισμένο, / το κακούργο, το γραμμένο / απ' το Γεμιστό [...]. 



266 Θεοδόσης Πνλαρινός 

ράσσει τη δρομολόγηση μιας νέας χειραφετημένης, μεγαλόπνοης πο­

ρείας, απαλλαγμένης από εσωτερικές αντιπαλότητες και μισαλλόδοξες 

διαθέσεις17. Ο Παλαμάς προβαίνει σε επίμονες υποδείξεις για την ανα­

γκαιότητα των συγκλίσεων στο εσωτερικό ενός πολυσύνθετου, γι' αυτό 

και ρωμαλέου, οργανισμού. Επιμένει στην ομόθυμη συνεργασία και το 

συντονισμό όλων των εθνικών δυνάμεων στον κοινό αγώνα που ταυτίζε­

ται όχι μόνο με την ανόρθωση, αλλά και με τον προορισμό του ελληνι­

σμού1 8. Όσο κι αν διακρίνουν οι ερμηνευτές και οι κριτικοί του παλαμι­

κού έργου ένα πνεύμα οικουμενικότητας που διαπερνά τον «Δωδεκά-

λογο», υπερβαίνοντας την περιορισμένη ελληνική πραγματικότητα, όμως 

δεν μπορούμε να παραβλέψουμε ότι η όλη δομή του επιφυλάσσει στην 

Ελλάδα έναν πνευματικό ρόλο με παγκόσμια εμβέλεια, μια οικουμενική 

επιρροή, ανάλογη της λαμπρής πνευματικής ιστορίας της και απότοκη 

αυτής, σε συνδυασμό με τις νέες, άγνωστες και ανεκμετάλλευτες ακόμη 

δυνάμεις της. 

Με τον «Δωδεκάλογο» ο Παλαμάς συνθέτει ένα έργο ανεξίθρησκο, 

ανένταχτο σε πολιτικές προτιμήσεις, αποθεωτικό της ελεύθερης βούλη­

σης, της αξίας της συνεισφοράς του αδέσμευτου ατόμου1 9, και ασφαλώς 

επιχειρεί να υπερβεί τον στενό γεωγραφικά ελληνικό χώρο. Ωστόσο, η 

17. Βλ ό.π., 356: [...] κ' έξω από τη χώρα είταν ο τόπος /κάψαλο, και σαν απαρνητής 

/ κάθε πράσινου τριγύρω του. πλατύς / όχτος κόκκινος, κι απάνω του / ξάναβε φωτιά, 

και γύρω της /ρασοφόροι, καλόγεροι, χριστιανοί/ τήνε θρέφαν, και το ρύθμιζε το βήμα 

τους /μια τρομάρα, μια ηδονή [...], όπου καταφαίνεται η ισχύς και η επιβολή της θρη­

σκείας, όχι μόνο τη συγκεκριμένη εποχή, αλλά υπαινικτικά και στις μέρες του, και 357: 

Και παράμερα μιαν άλλη συντροφιά / στέκονταν, κι από το στάσιμο της / δείχνεται ακα-

τάδεχτη μια σκέψη / και μια θλίψη ευγενικιά. / Και τους γνώρισα... είταν οι πολύθεοι / 

κ' οι χριστιανομάχοι κ οι εθνικοί, / κ οι φιλόσοφοι, του ονείρου οι κυνηγοί, / στη λα­

τρεία των αγύριστων Ελλήνων / οι γονατιστοί, απόσπασμα στο οποίο μπορούμε να ανα­

ζητήσουμε όσους αντιστρατεύθηκαν τη θεοκρατική δομή του κράτους. Ο Ανδρ. Λασκα-

ράτος, για παράδειγμα, και ο Εμμ. Ροΐδης μπορούν να ενταχθούν στη χορεία αυτή. 

18. Για τις έννοιες του προορισμού και της οικουμενικότητας του ελληνισμού β λ ό.π., 

312 ([...] δε σου κάρφωσαν το δρόμο / τον παντοτινό, τον ανεμπόδιστο [...]) και 313-

4. Για το αύριο της φυλής κάνει λόγο και ο Άλκης Θρύλος. Βλ. Κωστής Παλαμάς, ομι­

λίες που δόθηκαν την άνοιξη του 1923..., Αθήνα 1924, 20-1. Το πολύμορφο του έργου 

και την ελληνομάθεια του επισημαίνει κι ο Ηλίας Βουτιερίδης, που το αποκαλεί «το ποί­

ημα της Φυλής» (βλ. Ηλία Π. Βουτιερίδη, Κωστής Παλαμάς, το ποιητικό έργο του, 

Αθήναι 1923, 25-6). 

19. Για τις απόψεις που εκφράστηκαν περί ατόμου και ατομικισμού στον «Δωδεκάλογο» 

βλ. Αντρέα Καραντώνη, Γύρω στον Παλαμά, ό.π., 159 και 162 κ.εξ. Για την όλη φίλο-



Ο Γεώργιος Πλήθων-Γεμιστός στο «Δωδεκάλογο τον Γύφτου» 267 

παγκοσμιότητα του ελληνισμού που ο ποιητής οραματίζεται και η κατα­

λυτική ιστορική παρουσία του αποτελούν εξαιρετικό πρόσχημα ανάδει­

ξης μέσα από τον ελληνισμό ενός οικουμενικού προτύπου. Κάτω απ' 

αυτό, που επιστέφει το όλο σύστημα-πρόταση του ποιητή, εμπεριέχονται 

πολυεπίπεδοι σχηματισμοί, που παραπέμπουν σε πρώτο στάδιο στην οι­

κουμενική διαδρομή του ελληνισμού, με τη σύμμειξη εντός του σώμα­

τος του τόσο του αρχαίου πνεύματος, όσο και του χριστιανικού20, και σε 

δεύτερο στάδιο, μέσω της σκόπιμης αυτής παράθεσης των διαχρονικών 

στοιχείων και των καταβολών, στην εποχή του ποιητή, που για τον ανα­

γνώστη έχει μείζονα σημασία, λόγω της αναγνωρισιμότητας και επικαι­

ρότητας της 2 1 . Εν τέλει, μέσω του ανυπότακτου σύμβολου του γύφτου, 

την αναγκαιότητα της απεξάρτησης από το φανατισμό και τη μονομέ­

ρεια, υποδεικνύει ποιοι πρέπει να είναι οι συσχετισμοί22, πάνω στους 

οποίους θα στηριχθεί και θα μεγαλουργήσει ο ελληνισμός, για τον 

οποίο, για να επανέλθουμε κυκλικά στην αρχή της σκέψης μας, επιφυ-

λογία γύρω από το έργο βλ. Ι.Μ. Παναγιωτόπουλου, Τα πρόσωπα και τα κείμενα, Γ'. 

Κωστής Παλαμάς, Αθήνα 1944, 108-130, και Άλκη Θρύλου, ό.π., 53. Για τον εγωτιστικό 

χαρακτήρα του «Δωδεκάλογου», σύμφωνα με τον Κλ. Παράσχο, β λ Αλκη Θρύλο, ό.π., 

138. 

20. Για την οπτική, με την οποία βλέπει το Βυζάντιο ο Παλαμάς β λ Άλκη Θρύλου, ό.π., 

69-70 και 73. 

21. Για την εποχή β λ Ε.Π. Παπανούτσου, Παλαμάς Καβάφης Σικελιανός, Αθήνα 19774, 

Ίκαρος, 78 και 85 κ.εξ. Βλ και τη μελέτη του Ιωάννη Συκουτρή για τον «Δωδεκάλογο» στα 

Νέα Γράμματα, τχ. Μάη-Ιουνη του 1936, 550, καθώς και Άλκη Θρύλο, ό.π., 75-6 και 131. 

22. Το πανηγύρι χρησιμοποιείται προσφυώς από τον ποιητή ως έκφραση αποκαλυπτική 

και ερμηνευτική του ελληνικού βίου, αλλά και ως συμβολικός χώρος συγκέντρωσης, συ­

σπείρωσης και εκδήλωσης του ελληνισμού. Η πανσπερμία, η ποικιλία, η διαφορετικότητα, 

η ελευθερία έκφρασης που το χαρακτηρίζουν, ο εορταστικός χαρακτήρας του και, τελικά, 

η ιδιότυπη αρμονική σύνθεση των ετερόκλητων και ετερόμορφων στοιχείων, που τελεσι-

ουργείται στις εκδηλώσεις του, αποδίδουν πρακτικά και εύληπτα το πνεύμα της ενότητας 

που επιθυμεί να προαγάγει ο ποιητής. Το πρωτογενές και κυριολεκτικό πανηγυριώτικο 

κλίμα δίνει το εκτενές ποίημα «Το Πανηγύρι» του Κερκυραίου ποιητή Γ. Μαρτινέλη, που 

ιδεολογικά συγγενεύει πολύ με τον Παλαμά, παρά την επτανησιακή προέλευση του. Παρα­

θέτουμε την αρχή του, ενδεικτική του πνευματικού περιβάλλοντος της εποχής, με τα έκτυπα 

λαογραφικά, ηθογραφικά και ευρύτερα εθνοκεντρικά γνωρίσματα: Ξένε, που τ' άψυχα ζη­

τάς της παλαιάς Ελλάδος / κειμήλια, συ' π' ολόθερμα την δόξα της λατρεύεις, / και θλίβεις 

ταις ημέραις σου 'ς την σκόνη των αρχείων / για ναυρης όλος τρέμοντας μιαν άγνωστη σε­

λίδα, [...] έλα μαζί μου 'ς το χωριό να ιδής το Πανηγύρι, (με κεφαλαίο Π) / να ιδής εκεί 

τον Έλληνα πώς μοιάζει 'ς τους προγόνους, /πόσο φυλάει περήφανος τον εθνικό του τύπο 

[...]. Βλ την ανακοίνωση μας στο Β' Ευρωπαϊκό Συνέδριο Νεοελληνικών Σπουδών (Ρέ-



268 Θεοδόσης Πνλαρινός 

λάσσει περίοπτη θέση, με οικουμενική εμβέλεια και αναγνώριση2 3. 

Πρόκειται, προφανώς, για τη συνειδητοποίηση της σπουδαιότητας 

του προορισμού του ελληνισμού στην παγκόσμια σκηνή και για την ώρα 

της πραγματοποίησης της Μεγάλης Ιδέας στην ελληνική σκηνή, θέσεις 

που απαιτούν συστράτευση όλων των δυνάμεων του έθνους. Ο ποιητής, 

με άλλα λόγια, επιστρατεύει τον Πλήθωνα, διότι διαισθάνεται ότι ήλθε η 

στιγμή να φανούν τα ζωοποιά στοιχεία της σύνθεσης των ετερογενών και 

ετεροκλήτων δυνάμεων, γεγονός που διαφαίνεται και στα επιμέρους προ­

γενέστερα κείμενα του 2 4, τα οποία κατατείνουν στον «Δωδεκάλογο», αλλά 

και στο μεταφραστικό του έργο, που αντλεί από πολύμορφες πηγές, και 

κατά κύριο λόγο στο κριτικό, που, πολυσύνθετο και πολύμορφο, αντλεί 

και αξιοποιεί όλες ανεξαιρέτως τις λογοτεχνικές, τις παιδευτικές και τις 

πνευματικές δυνάμεις του ελληνισμού25. 

θυμνο 10-12 Μαΐου 2002), με τίτλο «Το ανέκδοτο ποιητικό έργο του Κερκυραίου λογοτέ­

χνη Γεωργίου Μαρτινέλη και οι αιρετικές για την Κερκυραϊκή Σχολή θέσεις του», που θα 

δημοσιευθεί στον τόμο των Πρακτικών του Συνεδρίου. 

23. Δεν νομίζουμε ότι ευσταθούν τα σχετικά με την έλλειψη ενότητας στον «Δωδεκάλογο». 

Η ενότητα παραβιάζεται από τις ερμηνείες των κριτικών του (βλ. Αλκή Θρύλο, ό.π., 138), 

που επιζητούν μια νομοτέλεια στοιχισμένη στις δικές τους αντιλήψεις και θεωρίες. Ότι υπάρ­

χει μια κάποια χαλαρότητα στη σύνδεση των μερών και ότι το γενικό μήνυμα δεν εξάγεται 

σταδιακά είναι γεγονός, που δεν αίρει ωστόσο την ενότητα του κειμένου. Μάλλον δεν πρέ­

πει να αναμένουμε το οικουμενικό μήνυμα ως λογική απόρροια των επιμέρους τμημάτων 

(ελληνικού, φυλετικού, ατομικού), αλλά να αναζητήσουμε την απόλυτη σχέση και την ταύ­

τιση του οικουμενικού με το ελληνικό. Ο Κ. Παλαμάς επιδίωξε, κατά τη γνώμη μας, να προ­

βάλει την ελληνική ιδέα ως καταλύτη στη διαμόρφωση μιας παγκόσμιας ιδέας, αναβιώνο­

ντας στην εποχή του τη διαχρονική σημασία του ελληνικού πολιτισμού υπό το νέο του πρό­

σωπο, αναβίωση που τηρουμένων των αναλογιών επιχείρησε και ο Άγγ. Σικελιανός με τη 

δελφική του ιδέα. 

24. Βλ., για παράδειγμα, τα «Σατιρικά γυμνάσματα» του Κ. Παλαμά {Άπαντα, ό.π., τ. 5,229-

74). 

25. Το νέο προτείνεται πολλαπλά, πολύτροπα, και σε πολλά σημεία του έργου του Κ. Πα­

λαμά: Ενδεικτικά, η αφομοίωση (κι όχι η άρνηση) της αρχαιότητας επιτυγχάνεται ως συσ­

σωμάτωση στον νέο οργανισμό, καθιερώνεται μάλιστα μέσω του πρόσφορου παραλληλι­

σμού τού σήμερα με την ιστορική περίπτωση του Πλήθωνα. Βλ. ό.π., 353-5, και ιδιαίτερα 

το τμήμα: Οι Αθάνατοι κ οι Ωραίοι θα βοηθήστε / των εθνών τη στράτα, /μα οι Αθάνατοι 

κ' οι Ωραίοι δε θα δώστε / πόδια στα έθνη και φτερά και νιάτα. / Πόδια και φτερά είναι των 

εθνών, / τα φτερά, τα πόδια και τα νιάτα. / Οι Αθάνατοι κ' οι Ωραίοι θα βοηθήστε / των 

εθνών τη στράτα, / σαν τ' αστέρι πόχει χρόνια, /χρόνια και καιρούς σβηστή, /μα ορφανό το 

φως του ακόμα περπατάει, / μέσ στ' απέραντα κι αχνοφωτάει / τον ακούραστο νυχτοταξι-

δεστή... Αρχικά θα επισημάνουμε στο παράθεμα την έμφαση στην έννοια του έθνους, απόρ­

ροια της αρχής των εθνοτήτων και το ρόλο που καλείται αυτόνομα να διαδραματίσει αυτό. 



Ο Γεώργιος ΠΧήθων-Γεμιστός στο «ΔωδεκάΧογο τον Γύφτου» 269 

Résumé 
GEORGIOS PLÉTHON GÉMISTOS DANS LE «ΔΩΔΕΚΑΛΟΓΟΣ TOY 
ΓΥΦΤΟΥ» DE KOSTIS PALAMAS 

Theodossis Pyhrinos 

Dans son oeuvre «Ο Δωδεκάλογος του Γύφτου», Palamas essaie de 

réunir toutes les forces de l'hellénisme voulant ainsi montrer que le 
cheminement diachronîque de ce dernier s'est appuyé sur des forces 
hétéroclites, anciennes, chrétiennes et laïques. Georgios Pléthon Gémistos 
représente dans cette oeuvre la pensée antique, cette force de l'antiquité 
qui constituera la deuxième partie de la composition à côte de 
l'orthodoxie. 

Θα μπορούσε, επίσης, να συνδυάσει κανείς τα προηγούμενα με την αρχαιομανία και την 

αρχαιοπληξία που εκφράστηκε την εποχή εκείνη έντονα μέσα από το γλωσσικό ζήτημα, 

ιδίως από τους γλωσσαμύντορες καθηγητές του Πανεπιστημίου Αθηνών Κόντο και Μι­

στριώτη. Ο σκοταδισμός, ο φανατισμός, η δεισιδαιμονία και η θρησκοληψία στο όνομα της 

θρησκείας και της Ορθοδοξίας, που επίσης καταταλάνισαν την ελληνική κοινωνία της ίδιας 

εποχής, καυτηριάζονται από τον Κ. Παλαμά στον έκτο Λόγο (βλ. 356-8), όπου και πάλι η 

αναφορά στην εποχή του Πλήθωνα αποτελεί προσχηματικό τρόπο ταύτισης με την εποχή 

του. Η αθεΐα που αποδίδεται στον Πλήθωνα δεν στρέφεται ευθέως κατά της αρχαιότητας, 

αλλά κατά της χριστιανικής Δύσης, η οποία στα πρόσωπα του Πλήθωνα και του Βησσα­

ρίωνα εμφανίστηκε να επιδιώκει να αλώσει την ορθόδοξη Εκκλησία, και μόνο δευτερευό­

ντως κατά της αρχαιότητας καθαυτήν, την οποία θέλει να υποβιβάσει και να υποτάξει η 

Εκκλησία και όχι να καταλύσει. Ο Παλαμάς παραθέτει την άποψη των Χριστιανών, την 

άποψη των Πολύθεων και ως τρίτη, συνθετική, περιεκτική πασών, την άποψη του Γύφτου, 

τη συνεκτική και σωτήρια για την απογείωση του ελληνισμού: Κι από σας κανείς δεν την 

ορίζει, /κι από σας κανείς δεν την κρατεί/ την ακέρια Δικαιοσύνη /και την ακομμάτιαστη 

Αρετή. / Γιατί σέρνουν άργητες και μίση / πάντα, εσάς δεξά, κ' εσάς ζερβά, / και μαζί ένας 

τόπος εδώ κάτου / δε σας παίρνει, κι αν σας δίνανε τ' απέραντα, / θα τα γύρευε ο καθένας 

σας δικά του. // Όμως μέσ από τους θανάτους αυτούς / κι από τις σκλαβιές ετούτες όλες, 

/ ήσυχα, απαλά κι αγάλια αγάλια, / ζωές άλλες κι άλλοι γλυτωμοί / σπέρνονται και γίνονται 

κι απλώνονται / από τις κορφές ως τ' ακρογιάλια (ό.π., 361-2). Για την παρουσίαση του 

νέου βλ. ακόμη τις σελίδες 360, 398-400. Για τη σημασία της σύνθεσης των διεστώτων και 

το αναγκαίο πνεύμα της συνδιαλλαγής και του συμβιβασμού βλ. τις σελίδες 316, 419. 

Η παρούσα μελέτη πρωτοπαρουσιάστηκε ως ανακοίνωση με τον ίδιο τίτλο στο Διεθνές Συ­

νέδριο, το αφιερωμένο στον Πλήθωνα και την εποχή του, στο Μυστρά, στις 26-29 Ιουνίου 

του 2002 (οργάνωση: Διεθνής Επιστημονική Εταιρεία Πληθωνικών και Βυζαντινών Με­

λετών - Κοινωφελές Ίδρυμα Βυζαντινών και Μεταβυζαντινών Σπουδών Μυστρά). Η νέα 

μορφή της, πέραν των εκτενών υποσημειώσεων, έχει υποστεί μικρές αλλαγές και κυρίως 

συμπληρώσεις. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

