
  

  Peri Istorias

   Vol 5 (2007)

  

 

  

  Ο Μέγας Κωνσταντίνος και ο μύθος του: σύμβολο
και πηγή εξουσίας σε Βυζάντιο και Δύση για το
10ο αιώνα 

  Αγγελική Παναγοπούλου   

  doi: 10.12681/p.i..24837 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Παναγοπούλου Α. (2020). Ο Μέγας Κωνσταντίνος και ο μύθος του: σύμβολο και πηγή εξουσίας σε Βυζάντιο και
Δύση για το 10ο αιώνα. Peri Istorias, 5, 35–58. https://doi.org/10.12681/p.i.24837

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 27/01/2026 10:34:15



Ο ΜΕΓΑΣ Κ Ω Ν Σ Τ Α Ν Τ Ι Ν Ο Σ 
ΚΑΙ Ο ΜΥΘΟΣ ΤΟΥ: 

ΣΥΜΒΟΛΟ ΚΑΙ Π Η Γ Η ΕΞΟΥΣΙΑΣ 
ΣΕ ΒΥΖΑΝΤΙΟ ΚΑΙ ΔΥΣΗ Τ Ο 10° ΑΙΩΝΑ 

Αγγελική Παναγοπονλον 

Στις συνειδήσεις του χριστιανικού κόσμου, το πρόσωπο του Μεγάλου 

Κωνσταντίνου είχε ταυτιστεί με το αυτοκρατορικό αξίωμα. Ο εκχριστιανι-

σμός της ρωμαϊκής αυτοκρατορίας και η ίδρυση της Κωνσταντινούπολης, εί­

χαν περάσει μαζί με τον ίδιο τον Κωνσταντίνο, στη σφαίρα του μύθου. Ο 

πρώτος χριστιανός αυτοκράτορας δεν ήταν απλά ο διάδοχος του Αυγούστου, 

ο ιδρυτής της Νέας Ρώμης στο Βόσπορο, αλλά ο πρώτος ηγεμόνας του νέου 

λαοΰ του Θεοΰ, και κατά συνέπεια ο διάδοχος των βασιλέων του Ισραήλ, κι 

όπως ο Μωυσής, ενταγμένος στην ιστορία των Αγίων. Αφοΰ οδήγησε το λα­

ό του στο χριστιανισμό, κατάφερε να γίνει ίσος με τους Αποστόλους.2 Το κύ­

ρος του μΰθου του Κωνσταντίνου επιβεβαιώνεται και το 10ο αιώνα, καθώς 

αυτοκράτορες και πάπας σε Βυζάντιο και Δΰση επικαλούνταν το όνομα και 

τη δράση του πρώτου χριστιανού αυτοκράτορα ως αποδείξεις για την εδραί­

ωση των διεκδικήσεων τους στην όποια μορφή εξουσίας και τη νομιμοποίη­

ση των πολιτικών τους επιλογών, αλλά και των παρεμβάσεων τους σε τομείς, 

που βρίσκονταν εκτός των ορίων εξουσίας τους. Ο Κωνσταντίνος Ζ ' Πορφυ­

ρογέννητος (913-959) στο Βυζάντιο, αλλά και ο Νικηφόρος Β' Φωκάς (963-

969) αργότερα, ο Όθωνας Α' (936- 973) στη Γερμανία, αλλά και η παπική 

εξουσία το 10ο αιώνα, αναζήτησαν με κάθε τρόπο μια σύνδεση με το Μέγα 

Κωνσταντίνο και την εξουσία του, καθώς αυτή νομιμοποιούσε το δικό τους 

μέλλον. Η αναγωγή στον πρώτο χριστιανό αυτοκράτορα ήταν ούτως ή άλλως 

Α. Markopoulos, "Constantine the Great in Macedonian historiography: models and approaches", New 
Constantines: the Rhythm of Imperial Renewal in Byzantium, 4th- 13th Centuries, Λονδίνο 1994, σ. 159. 

E. Ewig, "Das Bild Constantins des Grossen in den ersten Jahrhunderten des abendländischen Kaiser­
tums", HJ 75 (1956), o. 1, 3* G. Dagron, Empereur et prêtre. Étude sur le "césaropapisme" byzantin, 
1996, σ. 159. 

35 



Α Γ Γ Ε Λ Ι Κ Η Π Α Ν Α Γ Ο Π Ο Υ Λ Ο Υ 

χαρακτηριστικό του παρελθόντος τους. Ο Κωνσταντίνος ο Μέγας και ο μύ­

θος του κυριάρχησαν στη διαμάχη για το ρωμαϊκό αυτοκρατορικό τίτλο με­

ταξύ Ανατολής και Δΰσης το 10ο αιώνα, αλλά "πρωταγωνίστησαν" και στην 

επιχειρηματολογία των παπών, που διεκδικούσαν μια θέση στην κορυφή της 

χριστιανοσύνης, αξιώνοντας παράλληλα ένα καθοριστικό ρόλο στην ανάδει­

ξη του κοσμικού ηγεμόνα της Δύσης και αναπτύσσοντας μια πολιτική ιδεο­

λογία ανταγωνιστική προς αυτήν της Ανατολής. 

Στο κεφάλαιο 13 του De administrando imperio ο βυζαντινός αυτοκρά­

τορας Κωνσταντίνος Ζ ' ανάγει το αυτοκρατορικό αξίωμα του συνονόματου 

του Κωνσταντίνου Α' στο Θεό και κάνει λόγο για "τας τοιαύτας στολας" και 

"τα στέμματα", που ο πρώτος χριστιανός αυτοκράτορας έλαβε μέσω ενός αγ­

γέλου, "ως από παλαιάς ιστορίας ένάπορρήτοις λόγοις γεγραμμένον εύρίσκο-

μεν". Με θεϊκή εντολή, κατά τα λεγόμενα του Κωνσταντίνου Ζ', τα ενδύμα­

τα και τα στέμματα q)υλάχθηκαv στην Αγία Σοφία, για να τα φορά ο αυτο­

κράτορας στις μεγάλες χριστιανικές γιορτές. Η κατάρα "του μεγάλου βασι­

λέως Κωνσταντίνου" χαραγμένη στην Αγία Τράπεζα της Αγίας Σοφίας το 

δήλωνε ξεκάθαρα, ο παραβάτης "ως πολέμιος καί των του Θεού προσταγμά­

των εχθρός, αναθεματίζεται καί της εκκλησίας αποκηρύττεται". Κανείς, ούτε 

ο αυτοκράτορας, ούτε ο πατριάρχης δεν είχε δικαίωμα να μετακινήσει τα 

ρούχα και τα στέμματα από την Αγία Σοφία, ενώ "φόβος μέγας" απειλούσε 

όποιον τολμούσε να ανατρέψει κάποια από τις θεϊκές διατάξεις, τις οποίες 

είχε τιμήσει και ο πρώτος χριστιανός αυτοκράτορας.3 

Ό σ α λέγονται στο κεφάλαιο αυτό, σίγουρα πετύχαιναν το σκοπό τους, να 

αποτρέψουν το γιο του Κωνσταντίνου, το Ρωμανό Β', και τους διαδόχους 

του, από το να συγκατατίθενται στις αξιώσεις των επικίνδυνων και επίμονων 

βαρβάρων να αποκτήσουν κάποιο από τα αυτοκρατορικά εμβλήματα.4 Ό σ α 

λέγονται στο DAI για τα ρούχα, τα στέμματα5, αλλά και το "ύγρόν πυρ", την 

άλλη επινόηση του 7ου αιώνα6, θα μπορούσαν να είναι διατυπώσεις διπλω­

ματικού περιεχομένου, επινοήσεις που στόχευαν στη συντήρηση της πεποί-

Constantine Porphyrogenims, De administrando imperio (στο εξής DAI), εκδ. G. Moravscik, R.J.Η. 
Jenkins, Dumbarton OaL· Papers 66 (1967), σ. 61· Constantinus Porphyrogenims, De administrando 
imperio II Commentary (στο εξής DAI II), εκδ. R.J.Η. Jenkins, F. Dvornik, Β. Lewis, G. Moravscik, D. 
Obolensky, S. Runciman. Λονδίνο 1962, ο. 66, για την ανυπαρξία τέτοιας κατάρας. 
4 DAI II, ο. 4-28. 

Για τα καμελαύκια, όπως αποκαλεί δυο φορές τα στέμματα της Αγίας Σοφίας ο Κωνσταντίνος, βλ. Τ. 

Klauser, Der Ursprung der bischöflichen Insignien, Κρέφελντ 1950, ο. 17" DAI, 64. Για τα αυτοκρατορι­

κά στέμματα στους ναούς της Κωνσταντινούπολης, βλ. Α. Α. Χριστοφιλοπουλου, "Τα είς τους ναούς της 

Κωνσταντινουπόλεως αυτοκρατορικά στέμματα", Ελληνικά 15 (1957), σ. 279- 285. 
6 DAI, σ. 68, 73 κε. 

36 



Ο Μ Ε Γ Α Σ Κ Ω Ν Σ Τ Α Ν Τ Ι Ν Ο Σ ΚΑΙ Ο Μ Υ Θ Ο Σ Τ Ο Υ 

θησης ότι ο βυζαντινός αυτοκράτορας είχε το μονοπώλιο των αυτοκρατορι­

κών συμβόλων της εξουσίας.7 Εκτός απ' αυτό όμως, το συγκεκριμένο από-

σττασμα συντελοΰσε και στην εδραίωση της πεποίθησης ότι ο ηγεμονικός οί­

κος στον οποίο ανήκε ο Κωνσταντίνος Ζ', οι Μακεδόνες ηγεμόνες, ήταν διά­

δοχοι του Αγίου, του ιδανικού αυτοκράτορα, του Μεγάλου Κωνσταντίνου, 

του οποίου η εκπορευμένη από το Θεό εξουσία, αγιοποιούσε και αυτή των 

διαδόχων του.8 

Ουσιαστικά ο Κωνσταντίνος Ζ ' ήταν αυτός που συνέδεσε τυπικά τη μα­

κεδόνικη δυναστεία με τον Κωνσταντίνο Α'. Ο συσχετισμός των δυο Κων-

σταντίνων, κύριο χαρακτηριστικό στην ιστορία της βυζαντινής ιδεολογίας, 

συμπίπτει με την τελευταία περίοδο της βασιλείας του Πορφυρογέννητου 

(945-959).9 Ή δ η από τις τελευταίες δεκαετίες του 9ου αιώνα η δυναστική 

προπαγάνδα των Μακεδόνων είχε κάνει την εμφάνιση της στα έργα της λο­

γοτεχνίας και της τέχνης τονίζοντας ότι ο ιδρυτής της δυναστείας, Βασίλειος 

Α', μπορούσε να δοξάσει τη νέα δυναστεία. Στη συνοδό του έτους 869/70 

στην Κωνσταντινούπολη, το πρότυπο του Κωνσταντίνου Α' ήταν ζωντανό, 

καθώς ο Βασίλειος αποκαλούνταν Νέος Κωνσταντίνος και η Ευδοκία, η σύ­

ζυγος του, Νέα Έλενα.1 0 Από την εποχή αυτή κάθε βυζαντινός αυτοκράτο­

ρας όφειλε να ακολουθεί το παράδειγμα του Κωνσταντίνου Α', του αυτοκρά­

τορα που ανανέωσε τη ρωμαϊκή αυτοκρατορία και επέβαλε τη χριστιανική 

θρησκεία ως "ό ύπαρχος τοΰ μεγάλου βασιλέως", συμφωνά με τον Τριακο-

νταετηρικό του επισκόπου Καισαρείας, Ευσέβιου.11 

Ο εγγονός του Βασίλειου, ο Κωνσταντίνος Ζ ' ανήγαγε την καταγωγή του 

παππού του στους Αρσακίδες από την πλευρά του πατέρα του, ενώ για τη μη­

τέρα του ανέφερε ότι "συνδεόταν με τον Κωνσταντίνο το Μέγα".12 Έτσι, ο τρί­

τος στη σειρά αυτοκράτορας της μακεδόνικης δυναστείας εισήγαγε μια καινοτο-

H.D.Kahl, "Die "Konstantinskrone" in der Hagia Sophia zu Konstantinopel. Ein Beitrag zur byzantinis­

chen Konstantinslegende", Antike und Universalgeschichte. Festschrift H.E. Stier. Μίνστερ 1972, σ. 302-

322, σχετικά με το αν διατηρούνταν κοσμήματα και στέμματα στην Αγία Σοφία αντί για το αυτοκρατο­

ρικό παλάτι. Βλ. και DAI II, σ. 65- 66. 

Kahl, "Konstantinskrone", σ. 321, υποσ. 77' Dagron, Empereur, σ. 160. 

Markopoulos, "Constantin the Great", σ. 164. 

J .D. Mansi, Sacrorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, 16, Γκράτζ 1960, 185C" Α. 

Markopoulos, "Constantin the Great", σ. 160' Dagron, Empereur, α. 206. 

Εύσεβίου τοΰ Παμφίλου εις τον Κωνσταντΐνον τον βασιλέα Τριακονταετηρικός: Eusebius Werke I. 

(GCS 7). Λειψία 1902, σ. 202, 1-2· Markopoulos, "Constantin the Great", σ. 169. 

"έξ ων έβλάστησεν η βασίλειος αύτη ρίζα Βασίλειος, πατρόθεν μεν ελκών την εξ Αρσάκου συγγένειαν, 

fi προείρηται- ή δέ μήτηρ τη τε τοΰ μεγάλου Κωνσταντίνου συγγένεια έκαλλωπίζετο και άπό θατέρου μέ­

ρους την Αλεξάνδρου ηυχει λαμπρότητα, έκ τοιούτων γεννητόρων προελθών ό Βασίλειος ευθύς πολλά της 

ύστερον δόξης σύμβολα είχεν υποφαινόμενα- ταινία τε γαρ κοκκοβαφής παρά την πρώτην έκφυσιν των 

37 



Α Γ Γ Ε Λ Ι Κ Η Π Α Ν Α Γ Ο Π Ο Υ Λ Ο Υ 

μία, καθώς για πρώτη φορά από τον 4ο αιώνα ο βυζαντινός αυτοκράτορας τόνι­

σε ότι έχει συγγένεια εξ αίματος με τον ιδρυτή της βυζαντινής αυτοκρατορίας.13 

Στο κεφάλαιο 13 του DAI ο Κωνσταντίνος αποκαλείται "μέγας", "άγιος 

και μέγας", "μέγας και πρώτος Χριστιανός βασιλεύς, άγιος Κωνσταντίνος", 

"ό μέγας εκείνος άνήρ, Κωνσταντίνος ό άγιος", και έτσι έγινε το πρότυπο 

δράσης που θα ακολουθούσε ο συνονόματος του Κωνσταντίνος Ζ ' σ' όλους 

τους τομείς. Η ιδεολογία συμπληρωνόταν από τη διατήρηση στο παλάτι της 

ράβδου του Μωυσή και του σταυρού, συμβόλου της χριστιανικής θρησκείας, 

που ανήκε κάποτε στον Κωνσταντίνο.14 Ο επίσκοπος Κρεμόνας Λιουτπράν-

δος που στάλθηκε στην Κωνσταντινούπολη το 949 ως απεσταλμένος του Ι­

ταλού βασιλιά Βερεγγάριου δεν παρέλειψε επίσης να αναφέρει την πιθανό­

τητα συγγένειας των δύο Κωνσταντίνων, λέγοντας: "Porphyrogenitum autem 

non in purpura, sed in domo, quae Porphyra dicitur, natum apello....Con-

stantinus imperator augustus, ex cuius nomine Constantinopolis est sortita 

vocabulum civitas, τόν οίκον τούτον, ton icon touton, domum istam, aedifi-

care iussit, cui Porphyra nomen inposuit; voluitque successuram nobilitatis 

suae subolem istic in lucem prodire, quatinus, qui suo ex stemate nascerentur, 

luculenta hac apellatione Porphyrogeniti dicerentur. Unde et hunc Constan-

tinum, Leonis imperatoris filium, ex eius sanguine nonnulli dicunt originem 

ducere"15. Ή τ α ν μια βιολογική συγγένεια που κανείς βέβαια δεν μπορούσε να 

πιστέψει, όμως εξυπηρετούσε τους στόχους του Κωνσταντίνου Ζ', που εκμε­

ταλλεύθηκε την υπάρχουσα συνωνυμία κυρίως με τη βοήθεια της ρητορικής 

και εγκαθίδρυσε ένα δυναστικό πρότυπο, στου οποίου τη βάση βρισκόταν η 

νομιμότητα που παρείχε ο "μέγας" προκάτοχος του.16 

τριχών έωράτο περί την κεφαλήν, καΐ περί τα σπάργανα πορφυρεια βάμματα", Theophanes Continuatus. 

Ioannes Cameniata, Symeon Magister, Georgius Monachus Ι, εκδ. I. Bekker, Βόνη 1838, σ. 215. 24- 216. 

8· Markopoulos, "Constantin the Great", σ. 163' G. DAGRON, Empereur, α. 207. 

Markopoulos, "Constantin the Great", σ. 163. Ο ισχυρισμός δεν πρέπει να ήταν άσχετος με τα όσα υ­
ποστήριζαν στα τέλη του 9ου αιώνα τόσο ο πατριάρχης Φώτιος, όσο και ο πατέρας του Κωνσταντίνου, 
ο Λέων Σ τ ' ο Σοφός, αποβλέποντας στην ανύψωση της δυναστείας, που είχε πάρει παράνομα την εξου­
σία- η ευγενική καταγωγή, υποστήριζαν, είναι ουσιαστικό προτέρημα ενός μελλοντικού αυτοκράτορα, βλ. 
Α. Markopoulos, "An Anonymous Laudatory Poem in Honor of Basil I", DOP 46 (1992), σ. 230, γρ. 77 
κε. Για την παράνομη κατάληψη της εξουσίας από τους Μακεδόνες, βλ. G. Ostrogorsky, Ιστορία του Βυ­
ζαντινού κράτους, τ. 2, Αθήνα 1979, σ. 106 κε. 

Constantin! Porphyrogeniti Imperatoris. De cerimoniis auïae byzantinae Libri Duo. εκδ. Io. lac. Reiske, 

I, IL Βόνη, 1829, I, 10. 20- 21 και I, 15. 5- 6* Consrantini Porphyrogeniti Très Tractatus de Expedition-
ibus Militaribus Imperatoris. εκδ. I.F. Haldon, Βιένη 1990, 124. 489' Markopoulos, "Constantin the 

Great", σ. 164- 5. 

Quellen zur Geschichte der Sächsischen Kaiserzeit. Widukinds Sachsengeschichte. Adalberts Fortsetzung 
der Chronik Reginos. Liutprands Werke, εκδ. Α. Bauer- R. Rau, Ντάρμστατ 1971, I, 254. 17- 27. 

Dagron, Empereur, σ. 207-8. 

38 



Ο Μ Ε Γ Α Σ Κ Ω Ν Σ Τ Α Ν Τ Ι Ν Ο Σ ΚΑΙ Ο Μ Υ Θ Ο Σ Τ Ο Υ 

Ο αυτοκράτορας ως "ύπαρχος του Μεγάλου Βασιλέως", δηλαδή του Θε­

ού, βρισκόταν στο επίκεντρο της χριστιανικής ιδέας, που πρόβαλε πρώτη μέ­

σα από τις σελίδες του DAI.17 Το Βυζάντιο κατείχε μια εξαιρετική θέση με­

ταξύ των εθνών λόγω των προνομιακών του σχέσεων με το μεγάλο Κωνστα­

ντίνο, που μετέφερε τη δόξα της Ρώμης στην Κωνσταντινούπολη.18 "....εν 

τοις παλαιοΐς χρόνοις κατεκρατεΐτο ή πάσα εξουσία Ιταλίας...παρά των 'Ρω­

μαίων, δηλονότι βασιλευομένης της 'Ρώμης. Μετά δε το άνελθεΐν το βασί-

λειον έν Κωνσταντινουπόλει διεμερίσθησαν ταΰτα πάντα εις αρχάς δυο....", 

επισημαίνει ο Κωνσταντίνος στο κεφάλαιο 27 του έργου του19, κάνοντας λό­

γο για τη μεταφορά της αυτοκρατορικής εξουσίας (βασίλειον) στην Κωνστα­

ντινούπολη. Φαίνεται λοιπόν ότι γνώριζε την Ψευδοκωνσταντίνειο Δωρεά, 

το πλαστογράφημα δυτικής προέλευσης, που κατασκευάστηκε στα τέλη του 

8ου- αρχές 9ου αιώνα20, για να θεμελιώσει την κοσμική εξουσία της Δυτικής 

Εκκλησίας. Σύμφωνα με το κείμενο της Δωρεάς, ο Μέγας Κωνσταντίνος με­

τά τη βάπτιση του από τον πάπα Σύλβεστρο στο παλάτι του Λατερανού στη 

Ρώμη έφυγε για την ανατολή και μετέφερε την έδρα της αυτοκρατορίας στην 

Κωνσταντινούπολη (translatio imperii). Ο Βάλσαμων το 12ο αιώνα μας πα­

ραδίδει την ελληνική μετάφραση του κειμένου. Ο Κωνσταντίνος όρισε "Kai 

ωσπερ ή βασιλική εξουσία ημών εις την γήν σέβεται καί τιμάται, ούτω θεσπί-

ζομεν σέβεσθαι καί τιμάσθαι την άγίαν των 'Ρωμαίων έκκλησίαν, και πλέον 

παρά την βασιλείαν ημών, καί τον γήϊνον θρόνον, την άγίαν καθέδραν του 

αγίου Πέτρου δοξάζεσθαι καί ύψοΰσθαΓ δίδοντες αύτη δύναμιν καί δόξης 

DAI, σ. 4' Η. Ahrweiler, " Ο Κωνσταντίνος Ζ ' Πορφυρογέννητος και η Κωνσταντίνεια ιδεολογία", 
Κωνσταντίνος Ζ' ο Πορφυρογέννητος και η εποχή του. Β ' Διεθνής Βυζαντινολογική Συνάντηση, Αθήνα 
1989, σ. 1-2. 

Ε. Αρβελέρ, Η πολιτική ιδεολογία της βυζαντινής αυτοκρατορίας, Αθήνα 1988, σ. 57. 
19 DAI, α. 27, 112 .3-7 . 

Για τις διάφορες απόψεις για τη χρονολόγηση, το περιεχόμενο και το συντάκτη της Κωνσταντίνειας 
Δωρεάς, βλ. Lexicon für Theologie und Kirche 6 (1961), σ. 483-4· W. Ohnsorge, "Die Konstantinische 
Schenkung, Leo III. und die Anfänge der Kurialen Römischen Kaiseridee", Abendland und Byzanz, Ντάρ-
μστατ 1963, σ. 79-1 IO- Klauser, Der Ursprung, σ. 23 κε.· R.J. Loenertz, "Constitutum Constantini. Desti­
nation, destinataires, auteur, date", Aevumi 48 (1974), σ. 199-245' R.J. Loenertz, "En marge du Consti­
tutum Constantini. Contribution à Γ histoire du texte", Revue des sciences philosophiques et théologiques, 
59 (1975), σ. 289-294· Ν. Hoyghebaert, "La Donation de Constantin ramenée à ses véritables dimensions. 
A propos de deux publications récentes", Revue d'histoire ecclésiastique, 71 , τχ. 1-2 (1976), σ. 45-69" H. 
Belting, "Die beiden Palastaulen Leos III. im Lateran und die Entstehung einer päpstlichen Programmkun­
st", FS 12 (1978), σ. 56" Ν. Huyghebaert, "Une légende de fondation: le Constitutum Constantini", Le 
Moyen Age 85 (1979), σ. 177-209' W. Ohnsorge, "Das Constitutum Constantini und seine Entstehung", 
Konstantinopel und der Ordern. Gesammelte Aufsätze zur Geschichte der byzantinisch- abendländischen 
Beziehungen und des Kaisertums. Darmstadt 1983, σ. 93- 162' Η. Fuhrmann, "Konstantinische 
Schenkung", Lexicon des Mittelalters 5 (1991), σ. 1385-1387" λήμμα Donation of Constantine, Oxford 
Dictionary of Byzantium, τ. 1, Οξφόρδη 1991, σ. 649. 

39 



Α Γ Γ Ε Λ Ι Κ Η Π Α Ν Α Γ Ο Π Ο Υ Λ Ο Υ 

αξίωμα..."21 

Μέσα από αυτό το έγγραφο οι Βυζαντινοί βρήκαν την ευκαιρία να ε­

δραιώσουν τις αξιώσεις τους για πρωτοκαθεδρία του Βυζαντίου στην παγκό­

σμια τάξη των εθνών. Μετά την translatio imperii, που εκφράστηκε για πρώ­

τη φορά ως θεωρία τον 6ο αιώνα22, η Κωνσταντινούπολη ήταν η μόνη αυτο­

κρατορική πόλη κι η Δωρεά του Κωνσταντίνου παρείχε την ιστορική θεμελί­

ωση του πρωτείου του βυζαντινού αυτοκράτορα ως διαδόχου του πρώτου 

χριστιανού αυτοκράτορα.23 Ο Κωνσταντίνος Ζ ' γνώριζε τη Δωρεά.24 Η δυνα­

στεία του εξασφάλιζε την απόλυτη νομιμότητα της μέσω της σύνδεσης της 

ΓΑ. Ράλλη - Μ. Πότλη, Σύνταγμα των θείων και ιερών κανόνων των τε αγίων και πανευφήμωναπο­
στόλων και των ιερών οικουμενικών και τοπικών συνόδων και τών κατά μέρος αγίων πατέρων, τ. 1, Αθή­
να 1852, σ. 145. Το λατινικό κείμενο: "Et sicut nostra est terrena imperialis potentia, eius sacrosanctam 
Romanam ecclesiam decrevimus veneranter honorare et amplius, quam nostrum Imperium et terrenum 
thronum sedem sacratissimam beati Petri gloriose exaltari, tribuentes ei potestatem et gloriae dignitatem 
atque vigorem et honorificentiam imperialem", H. Fuhrmann, "Das Constitutum Constantini", MGH 
Fontes Iuris Germania antiqui in usum scholarum separatim editi Χ, Ανόβερο 1984, 81. 165- 82. 170. Για 
τη μετάφραση του λατινικού κειμένου, βλ. Β. Σ. Καραγεώργος, Η Αγία Ρωμαϊκή Αυτοκρατορία Ι, Αθήνα 
1987, ο. 585' το εννοούμενο (στην Εκκλησία) στη μετάφραση της §11 στη σ. 585, δεν προκύπτει από το 
πρωτότυπο κείμενο? κατά τον πλαστογράφο, η επίγεια αυτοκρατορική εξουσία ανήκει στον Μέγα Κων­
σταντίνο. 

F. Dölger, "Rom in der Gedankenwelt der Byzantiner", Byzanz und die europäischen Staatenwelt. Aus­
gewählte Vorträge und Aufsätze, Darmstadt 1964, σ. 99 κε και υποσ. 48. 

Αρβελέρ, Πολιτική ιδεολογία, σ. 57-58. βλ και το κείμενο της Δωρεάς: "Unde congruum prospeximus, 
nostrum Imperium et regni potestatem orientalibus transferri ac transmutari regionibus et in Byzantiae 
provincia in optimo loco nomini nostro civitatem aedifìcari et nostrum illic constitui Imperium; quoniam, 
ubi principatus sacerdotum et christianae religionis caput ab imperatore cadesti constitutum est, iustum 
non est, ut illic imperator terrenus habeat potestatem", Constitutum Constantini (σύμφωνα με την έκδο­
ση του Fuhrmann, βλ. υπ. 17), σ. 94. 271 - σ. 95. 276. βλ. και το ελληνικό κείμενο του Βαλσαμώνος: "Δια 
τοΰτο δε χρήσιμονέννοήσαμεν την βασιλείαν ημών, και το κράτος της βασιλείας είς τάς ανατολικός χώ­
ρας μεταφέρειν, και έν τη Βυζαντίω χώρα, τόπω χρησίμω, την πόλιν έπί τω ονόματι ημών ίδρυθήναι, και 
την ημών βασιλείαν έκεΐ συστήναι· διότι όπου εστίν ή αρχική ιερατεία, καί ή κεφαλή τής χριστιανικής 
θρησκείας άπα τοΰ βασιλέως των ουρανών δεδομένη, άδικόνέστιν ϊναέκεΐ ό γήινος βασιλεύς έχη τήν έξου-
σίαν": Ράλλη - Πότλη, Σύνταγμα, σ. 148. Ή δ η ο 3ος κανόνας της δεύτερης οικουμενικής συνόδου του 
381 παρείχε στην έδρα της Κωνσταντινούπολης μια τιμητική θέση ακριβώς πριν από αυτήν της Ρώμης, 
γιατί αυτή ήταν η "Νέα Ρώμη". Για τους Βυζαντινούς η Κωνσταντινούπολη ήταν δικαιωματικά η διάδο­
χος της Παλιάς Ρώμης, το προβάδισμα της δεν μπορούσε να διεκδικηθεί από καμία άλλη εξουσία' P.J. 
Alexandrer, "The Donation of Constantin in Byzantium and its earliest use against the western empire", 
Melanges G Ostrogorsky I., Belgrad 1924, σ. 11 • V. Grumel, Les regestes des actes du patriarcat de Con­
stantinople, τ. II, Παρίσι 1936, σ. 2-3" Ε. Caspar, Geschichte des Papsttums von den Anfängen bis zur 
Höhe der Weltherrschaft Ι, Τούμπινγκεν (1930), σ. 234· Dölger, "Rom", σ. 83, 89, 93-94. βλ. και Τ. Λουγ-
γής, "Το κεφάλαιο 27 του "De administrando imperio". Προσπάθεια για μια ιστορική ερμηνεία", Βυζα­
ντινά 13, 2 (1985), σ. 1088, για τη χρήση του όρου Νέα Ρώμη και από τον Κωνσταντίνο Ζ'. Για τον όρο 
"Νέα Ρώμη", βλ. και το χωρίο του Σωζόμενου: "...(ο Κωνσταντίνος) άπασίτε τοις άλλοις τά περί τήν πό­
λιν διαβείς, Ίπποδρόμω τε και κρήναις καί στοαίς καί λοιποίς οΐκοδομήμασι φιλοτίμως κοσμήσας, νέαν 
'Ρώμην Κωνσταντινούπολινώνόμασε... ", Σωκράτους Σχολαστικού, Έρμείου Σωζόμενου Εκκλησιαστική 
'Ιστορία, PG 67, σ. 937Β. 

Ahreiler, "Κωνσταντίνος Ζ'", σ. 2- 3, για το ότι στο έργο του Κωνσταντίνου υπάρχει η ιδέα της Κων-

σταντίνειας Δωρεάς. 

40 



Ο Μ Ε Γ Α Σ Κ Ω Ν Σ Τ Α Ν Τ Ι Ν Ο Σ ΚΑΙ Ο Μ Υ Θ Ο Σ Τ Ο Υ 

με τον Κωνσταντίνο Α', όμως ο αυτοκράτορας αναγνώριζε παράλληλα και τη 

διοικητική κυριαρχία του πάπα στη Ρώμη, στο πνεύμα της Δωρεάς, "...βασι-

λενομένης τής 'Ρώμης" αναφέρει στο DAI, σε αναλογία με το "...οτε ή 'Ρώ­

μη έβασιλευετο"του De Thematibus, για να δηλώσει την αλλοτινή κυριαρχί­

α του Βυζαντίου στην Ιταλία. Κάποια στιγμή η Ρώμη έπαψε να υπακούει στο 

βυζαντινό αυτοκράτορα, κι ο Κωνσταντίνος κάνει λόγο για την εκεί διοίκηση 

των διαδοχικών παπών.2 5 

Ακολουθώντας κατά γράμμα τις επιλογές του μεγάλου προκατόχου του, ο 

Κωνσταντίνος Ζ ' διακήρυξε ακόμα την εκτίμηση και τη φιλία του για τους 

Φράγκους. Στο κεφάλαιο 13 του DAI τους εξαίρεσε απ' τον κατάλογο των 

εθνών με τα οποία απαγορευόταν τα μέλη της βυζαντινής αυτοκρατορικής 

οικογένειας να συνάπτουν γάμους, συμφωνά με την υπόδειξη του Μεγάλου 

Κωνσταντίνου. Ο λόγος ήταν η καταγωγή του ίδιου του Κωνσταντίνου Α' α­

πό τα μέρη των Φράγκων, αλλά και η δόξα και η ευγένεια τους.26 Επρόκειτο 

για επιλογές που αποδίδονταν στον Άγιο Κωνσταντίνο, εξυπηρετούσαν όμως 

απόλυτα την πολιτική φιλίας και συμμαχίας με τους Φράγκους και τη Δΰση 

"Ούκ ήν (η Σικελία) δέ το πρότερον ΰπο τήν αρχήν τοΰ βασιλέως Κωνσταντινουπόλεως, οτε ή 'Ρώμη 
έβασιλευετο- νυνί δέ έγένετο ή καινοτομία αυτή δια το την 'Ρώμην άποθέσθαι το βασίλειον κράτος και 
ίδιοκρατορίαν εχειν, και δεσπόζεται κυρίως παρά τίνος κατά καιρόν Πάπα." , Constantino Porfìrogenito 
De Thematibus. Studi e Testi 160. Έκδ. A. Pertusi, Βατικανό 1952, σ. 10, 94. 1- 5" T. C. Loungis, "Sur 
la date du De Thematibus", REB, 31 (1973), σ. 302-3,304· T. Λούγγης, "Ιστορική ερμηνεία", σ. 1072-3, 
1087, 1089- 1091· Τ. Λούγγης, Κωνσταντίνου Ζ' Πορφυρογέννητου De Administrando Imperio (Προς 
τον ίδιον òiòv Ψωμανόν) Μια μέθοδος ανάγνωσης. Θεσ/κη 1990, σ. 38-9" πρβλ. το κείμενο της Κωνστα-
ντίνειας Δωρεάς: "Unde ut non pontiflcalis apex vilescat, sed magis amplius quam terreni imperii dignitas 
et gloriae potentia decoretur, ecce tam palatium nostrum, ut praelatum est, quamque Romae urbis et omnes 
Italiae seu occidentalium regionum provincias, loca et civitates saepefato beatissimo pontifici, patri nostro 
Silvestrio, universali papae, contradentes atque relinquentes eius vel successorum ipsius pontifìcum potes-
tati et ditioni firma imperiali censura per hanc nostram divalem sacram et pragmaticum constitutum 
decernimus disponenda atque iuri sanctae Romanae ecclesiae concedimus permanenda", Constitutum 
Constantini, σ. 93. 261 - σ. 94. 270· και το ελληνικό κείμενο του Βαλσαμώνος: "Δια τοϋτο δέ, ίνα μη το 
αξίωμα της επισκοπής καταφρονήται, αλλά πλέον παρά τήν βασιλείαν ημών τήν γηΐνην, και κράτους δόξη 
κοσμήται, Ιδού το παλάτιον ημών, ώς προείπομεν, και τήν 'Ρωμαίων πόλιν, και πάσης τής Ιταλίας, ή δυ-
σμών χωρών επαρχίας, τόπους, και κάστρα, τω προγεγραμμένω μακαριωτάτω επισκοπώ, και πατρί ημών 
Σιλβέστρώ καθολικώ πάπα παραδιδόαμεν, και άφήκαμεν αύτω και τοις διαδόχοις αύτοΰ έξουσίαν και δύ-
ναμιν στερεάν βασιλικού προστάγματος, δια ταύτην τήν θείαν κέλευσιν και πραγματικον σύστημα έθεσπί-
σαμεν διαμένειν, και τοις άνδράσι τής αγίας τών 'Ρωμαίων εκκλησίας εις τον αιώνα παρεχωρήσαμεν.", 
Ράλλη - Πότλη, Σύνταγμα, σ. 147-8. 

"...τοΰ μηδέποτε βασιλέα 'Ρωμαίων συμπενθεριάσαι μετά έθνους παρηλλαγμένοις και ξένοις έθεσι χρω-
μένου τής 'Ρωμαϊκής καταστάσεως, μάλιστα δέ αλλόπιστου καί άβαπτίστου, εί μη μετά μόνων τών Φράγ-
γ ω ν τούτους γαρ μόνους ύπεξείλετο ό μέγας άνήρ, Κωνσταντίνος ό άγιος, ότι καί αυτός τήν γένεσινάπο 
τών τοιούτων έσχε μερών, ώς συγγενείας καί επιμιξίας πολλής τυγχανούσης Φράγγοις τε καί 'Ρωμαίοις. 
Καί δια τι μετά τούτων μόνων προετρέψατο συνιστάν γαμικά συναλλάγια τους βασιλείς 'Ρωμαίων; Δια τήν 
άνωθεν τών μερώνέκείνων καί γενών περιωάνειαν καί εύγένειαν. Μετ'άλλου δέ του οιουδήποτε έθνους μή 
δυναμένους τούτο ποιεΐν...", DAI, 13, 70.114- 72. 123' Λούγγης, "Ιστορική ερμηνεία", σ. 1081, 1082. 

41 



Α Γ Γ Ε Λ Ι Κ Η Π Α Ν Α Γ Ο Π Ο Υ Λ Ο Υ 

που ακολουθούσε ο Κωνσταντίνος Πορφυρογέννητος το 949, όταν γραφό­

ταν το κεφάλαιο 27 του DAI.27 Κωνσταντίνος και Όθωνας φαίνονταν ότι ε­

νεργούσαν από κοινού, καθώς ήδη από τις 31 Οκτωβρίου 945 οι βυζαντινοί 

απεσταλμένοι επισκέφθηκαν το Γερμανό βασιλιά με δώρα, για ν' ακολουθή­

σει το Πάσχα του 949 η επίσκεψη του βυζαντινού πρέσβη Salomon στο Άα-

χεν. Το 952, στη γενική συνέλευση του Augsburg, βυζαντινοί απεσταλμένοι 

ήταν και πάλι παρόντες.28 

Στο κεφάλαιο 13 του DAI, ο εγγονός του Βασίλειου Α' οραματίστηκε μια 

αυτοκρατορία, στην οποία όλα εξαρτώνταν από την καλή θέληση του πα­

τριάρχη και τη δύναμη των κληρικών να λύνουν και να δένουν.29 Αυτοκράτο­

ρας και πατριάρχης επωμίζονταν την ευθύνη διαφύλαξης των στεμμάτων, 

Λούγγης, Μια μέθοδος ανάγνωσης, σ. 33, για τη χρονολόγηση του DAI μεταξύ 948 και 952 - T. C. 
Loungis, "L' istoriographie de Γ epoque macédonienne et la domination byzantine sur les peuples du Sud-
Est européen d' après les traités de paix du IXe siècle", Balkan Studies, 21 (1980), ο. 69 - 86, για τη στά­
ση του Κωνσταντίνου Ζ ' απέναντι στον πάπα και την Κωνσταντίνειο Δωρεά' Λούγγης, "Ιστορική ερμη­
νεία", σ. 1084- 5 και σ. 1085- 6, για το ότι ο Κωνσταντίνος γνώριζε τη Δωρεά και οφείλοντας να αναγνω­
ρίζει την παπική ανεξαρτησία, προσπαθεί να παρουσιάσει ως θέλημα Θεού την απώλεια της Ιταλίας για 
το Βυζάντιο, βλ. και J. Köder, "Η γεωγραφική διάσταση της βυζαντινής οικουμένης", Το Βυζάντιο ως Οι­
κουμένη. ΕΙΕ/Ινστιτούτο Βυζαντινών Ερευνών. Αθήνα 2005, σ. 34 κε., που θεωρεί αμιγώς σύγχρονη και 
συνδεδεμένη με τις ιστοριογραφικές θεωρήσεις της δικής μας εποχής την άποψη για τη μετάβαση από 
τον απόλυτο στον οριοθετημένο οικουμενισμό επί Μακεδόνων. Θεωρεί (σ. 38) ότι " Η "περιορισμένη" οι­
κουμενική ματιά του 10ου αιώνα δεν οφειλόταν σε μια "απόφαση" της Μακεδόνικης δυναστείας (δηλα­
δή κάποιων μεμονωμένων μελών της). Στην πραγματικότητα αποτελεί το ενδιάμεσο αποτέλεσμα μιας πο­
λύπλευρης εξέλιξης που είχε ξεκινήσει στο παρελθόν και η οποία ήταν τότε ακόμη ρευστή". 

Loungis, De Themadbuç, σ. 299-300. Η φιλοφραγκική και φιλοσαξονική πολιτική της Κωνσταντινού­
πολης προκύπτει και από το γεγονός ότι ο εστεμμένος από το 936 Γερμανός βασιλιάς Ό θ ω ν α ς Α' απο­
καλούνταν από τον Κωνσταντίνο " Ώ τ ο ς , ò μέγας ρήξ Φραγγίας, της και Σαξίας", αναγνωριζόταν δηλα­
δή από το βυζαντινό ηγεμόνα ως βασιλιάς (ρήζ), αλλά όχι ως αυτοκράτορας (βασιλεύς), τίτλος που ανή­
κε αποκλειστικά στο βυζαντινό ηγεμόνα" DAI, σ. 30, 142, 73- 75" W. Ohnsorge, "Otto Ι. und Byzanz", 
Konstantinopel und der Ofadent. Gesammelte Aufsätze zur Geschichte der byzantinisch- abendländischen 
Beziehungen und des Kaisertums, Darmstadt 1983, σ. 214 - 6, για το ότι μετά το 950 ο 'Οθωνας ίσχυε για 
τους Βυζαντινούς ως ο υποψήφιος για το δυτικό αυτοκρατορικό τίτλο- Ε. Chrysos, "Otto der Grosse aus 
byzantinischer Sicht", Otto der Grosse. Magdeburg und Europa, εκδ. M. Puhle, Μάιντς 2001, σ. 480, ό­
που τονίζεται ότι αυτός ο τίλος παραπέμπει βασικά στην περίοδο μετά την αυτοκρατορική στέψη του Ό -
θωνα Α' στις 2 Φεβρουαρίου 962· βλ. και Chrysos, σ. 486- 7, για το χαρακτηρισμό του Ό θ ω ν α ως "βασι­
λεύς των Φράγγων" από τον Ιωάννη Σκυλίτζη ως συνέπεια της κατάστασης που διαμορφώθηκε μετά το 
γάμο του Ό θ ω ν α Β' με τη Βυζαντινή Θεοφανώ το 972- ο Λούγγης, De thematibus, α. 304, θεωρεί ότι η 
αναγνώριση του Ό θ ω ν α Α' δεν μπορεί παρά να έχει γίνει κατά την περίοδο 945- 949. 

Είναι αξιοσημείωτος ο δεσμευτικός ρόλος που έπαιζε η εκκλησία κι ο επικεφαλής της, ο πατριάρχης, 

όσον αφορά στη δράση του κοσμικού ηγεμόνα. Ό λ α αποφασίζονταν στην Αγία Σοφία, ο αυτοκράτορας 

δεν μπορούσε να πάρει καμία πρωτοβουλία. Τ α εμβλήματα της εξουσίας του ήταν στη διάθεση του πα­

τριάρχη, ο οποίος τα φύλασσε. Μόνο με δική του άδεια μπορούσαν αυτά να απομακρυνθούν από την Α­

γία Σοφία, αυτός επέλεγε ποια από αυτά θα χρησιμοποιούνταν στην κάθε τελετή, για να έρθουν και πά­

λι στην κατοχή του, όταν αυτή τελείωνε. Ο αυτοκράτορας από την πλευρά του δεσμευόταν με όρκο, που 

ανανεωνόταν σε κάθε γιορτή, ότι δε θα παρέβαινε τίποτα από "των προστεταγμένων και εκ παλαιού φυ-

λαττομένων"· DAI, σ. 13, 68. 67-72. βλ. και DAI II, σ. 65-66, για το ότι στην πραγματικότητα ο πατριάρ­

χης δεν έπαιζε κανένα ρόλο στην επιλογή των συμβόλων εξουσίας, που έφερε ο αυτοκράτορας στις γιορ­

τές. 

42 



Ο Μ Ε Γ Α Σ Κ Ω Ν Σ Τ Α Ν Τ Ι Ν Ο Σ ΚΑΙ Ο Μ Υ Θ Ο Σ Τ Ο Υ 

των αφιερωμένων στο Θεό, της ιερής κληρονομιάς της αυτοκρατορίας, που 

ενίσχυε τη διατήρηση του ιερού χαρακτήρα του αυτοκρατορικού θεσμού. Ό ­

λες οι εντολές προέρχονταν από τον Άγιο Κωνσταντίνο, του οποίου η μορ­

φή αγιοποιούσε οΰτως ή άλλως την αυτοκρατορική εξουσία. Κι αυτός ο ιερός 

χαρακτήρας έπρεπε να προβάλεται ιδίως όσον αφορά στις απαιτήσεις των 

βάρβαρων και άπιστων λαών. Ο πατριάρχης είχε την πρωτοβουλία ως ο επι­

κεφαλής της εκκλησίας, αποφάσιζε για τη χρήση των συμβόλων της εξουσί­

ας, που βρίσκονταν στον ιερό ναό της Αγίας Σοφίας, ήταν ενταγμένος στη 

διαδικασία απόκρουσης των παράλογων απαιτήσεων των εθνικών, οτιδήπο­

τε ασυμβίβαστο μεταξύ του θρησκευτικού και του πολιτικού στοιχείου είχε 

διαγραφεί30, κι ο Κωνσταντίνος δε δίστασε να γράψει στο De cerimoniis ότι 

ο αυτοκράτορας τυλιγμένος με το λώρο, όπως οι επίδεσμοι των νεκρών, και 

στολισμένος όπως ο ήλιος, εξομοιώνεται, όσο αυτό είναι δυνατό, με το Θε­

ό.31 " Ό Θεός βασιλέα έποίησεν Κωνσταντΐνον...", ενώ ένας άγγελος ήταν 

αυτός, που μετέφερε στην Κωνσταντινούπολη τα αυτοκρατορικά ρούχα και 

διατύπωσε τις σχετικές απαγορεύσεις, γράφει ο Μακεδόνας αυτοκράτορας 

απομακρύνοντας μας κάπως από το περιεχόμενο της Κωνσταντίνειας Δωρε­

άς και τη μεταφορά της εξουσίας από τη Δύση στην Ανατολή.32 Ό μ ω ς έτσι 

ο Κωνσταντίνος κατόρθωσε να προβάλει τόσο τη δική του εξουσία, όσο και 

αυτή του πατριάρχη ως ανώτερες από τις αντίστοιχες της Δύσης. Στην ανα­

τολή η όποια μορφή εξουσίας προερχόταν από το Θεό μέσω του Μεγάλου 

Κωνσταντίνου, κι αυτός ο τελευταίος ήταν, που σύμφωνα με τη Δωρεά, πα­

ρείχε κοσμική εξουσία στον πάπα, του οποίου ο Μακεδόνας αναγνώριζε τη 

διοικητική δικαιοδοσία στη Ρώμη.33 

Δέκα χρόνια αργότερα, το 968, η ισορροπία στις σχέσεις Βυζαντίου- Δύ-

Dagron, Empereur 225. 

"Tò μεν περιβεβλήσθαι λώρους τους μαγίστρους και πατρικίους έν τη έορτασίμω ήμερα της αναστάσε­

ως Χρίστου του Θεοΰ ημών είς τΰπον ηγούμεθα τοΰ ενταφιασμού αυτού αυτούς τε τους μαγίστρους και 

πατρικίους έν τύπω χρηματίζειν τών αποστόλων, τόν τε χρηστον βασιλέα κατά το έφικτον αναλογούντα 

Θ ε ώ " , De cerimoniis II, 40, 637. 18- 638. 5. 

G. Dagron, "Representations de 1' ancienne et de la nouvelle Rome dans les sources byzantines des VII-

XII siècles" Roma, Constancinopoli Mosca [=Da Roma alla Terza Roma. Scudi Ι], Ρώμη 1981, σ. 304. 

Έ ν α βήμα παραπέρα έχει γίνει στο κεφάλαιο II, 48 του De cerimoniis, γραμμένο κατά την περίοδο 

957-959, οπότε οι σχέσεις με τη Δύση είχαν βελτιωθεί ουσιαστικά. Ο Κωνσταντίνος Ζ ' απεικόνισε την 

παγκόσμια ιεραρχία και έθεσε επικεφαλής της όχι τον εαυτό του, αλλά τον πάπα της Ρώμης, που χαρα­

κτηρίζεται "πνευματικός πατήρ" του βυζαντινού αυτοκράτορα. Κανένας πατριάρχης δε θεωρούνταν 

"πνευματικός πατήρ", σύμφωνα με τη μαρτυρία του Κωνσταντίνου, ενώ για τον εαυτό του χρησιμοποιεί 

την έκφραση "αυτοκράτωρ Κωνσταντινουπόλεως" (όχι 'Ρωμαίων), έκφραση της οποίας έκαναν χρήση οι 

δυτικές πηγές από τα τέλη του 8ου αιώνα- De cerimoniis II, 48, 686 και 688- 689' Loungis, De Themat­

ibus, σ. 303- 5. 

43 



Α Γ Γ Ε Λ Ι Κ Η Π Α Ν Α Γ Ο Π Ο Υ Λ Ο Υ 

σης είχε ανατραπεί, όπως φαίνεται από τη Legatio, την αναφορά του επισκό­

που Κρεμόνας Λιουτπράνδου, που βρέθηκε στην Κωνσταντινούπολη ως απε­

σταλμένος του Όθωνα Α' στην αυλή του Νικηφόρου Β' Φωκά (963-969). 

Με αφορμή ένα γράμμα του πάπα Ιωάννη ΙΓ" (966-972) στον αυτοκράτορα 

Νικηφόρο ξεκίνησε μια διαμάχη, που αφορούσε στη δυτική και στην ανατο­

λική εκδοχή για τη μεταφορά της αυτοκρατορικής εξουσίας από την παλιά 

στη Νέα Ρώμη. "Imperatorem, inquiunt, universalem Romanorum, augus-

tum, magnum, solum Nicephorum scripsisse Grecorum, hominem quendam 

barbarum, pauperem Romanorum non piguit!"34 ξέσπασαν οι Βυζαντινοί με­

τά την άφιξη στην Κωνσταντινούπολη της επιστολής του πάπα, με την οποί­

α ο τελευταίος παρακαλούσε το Νικηφόρο "ut parentelam fìrmamque amici-

tiam faceret cum dilecto spiritualique filio suo Ottone Romanorum impera­

tore augusto"35. Ο Μέγας Κωνσταντίνος βρέθηκε και πάλι στο προσκήνιο, 

καθώς η μεταφορά της αυτοκρατορικής εξουσίας από τον πρώτο χριστιανό 

αυτοκράτορα στην ανατολή έπαιξε πρωτεύοντα ρόλο στη βυζαντινή επιχει­

ρηματολογία, προκειμένου να εδραιωθούν τα δικαιώματα του βυζαντινού η­

γεμόνα στον τίτλο "αυτοκράτωρ 'Ρωμαίων": "sed papa fatuus, insulsus igno­

rât Constantinum sanctum imperialia sceptra hue transvexisse, senatum 

omnem cunctamque Romanam militiam, Romae vero vilia mancipia, pisca-

tores scilicet, cupedinarios, aucupes, nothos, plebeios, servos tantummodo 

dimisisse. Nunquam ille hoc nisi tui suggestione scriberet regis; quod quam 

periculosum ambobus fuerit, nisi resipuerint, proxima tempora declar-

abunt".36 Ο Λιουτπράνδος απάντησε: "Constantinum Romanum impera-

torem cum Romana militia hue venisse ac civitatem istam suo ex nomine con-

"Liutprandi Legatio ad Imperatorem Constantinopolitanum Nicephorum Phocam" Quellen zur 

Geschichte der sachsischen Kaiserzeit. Widukinds Sachsengeschichte. Adalberts Fortsetzung der Chronik 

Reginos. Liutprands Werke, εκδ. Α. Bauer- R. Rau, Ντάρμσταντ 1971, XLVII, σ. 566. 23- 26. 
3 5 Liutprandi Legatio XLVII, σ. 566. 15- 17. 

Liutprandi Legatio LI, o. 570. 5-11. Συμφωνά με τον Dölger, "Rom", σ. 108, υποσ. 64 τα λόγια του 
βυζαντινού πατρίκιου Χριστόφορου για τη μεταφορά της συγκλήτου και του στρατού από τη Ρώμη στην 
Κωνσταντινούπολη, είναι η πρωιμότερη ένδειξη για το πώς οι Βυζαντινοί επιχείρησαν να χρησιμοποιή­
σουν τη στραμμένη εναντίον τους Κωνσταντίνειο Δωρεά. Ο ερευνητής υποστηρίζει ότι τα λόγια του Χρι­
στόφορου απηχούν μια παρεξήγηση της εισαγωγής της Δωρεάς- βλ. το ελληνικό κείμενο του Βαλσαμώ-
νος: "Δέον έκρίναμεν μετά πάντων των σατραπών ημών, καί πάσης της συγκλήτου, και των αρχόντων, καί 
μετά παντός τοΰ λαού του ΰπο την έξουσίαν της 'Ρωμαϊκής δόξης, Ινα ώς ό άγιος Πέτρος έκ προσώπου 
του υίοΰ τοΰ Θεού έστιν εις την γήν, ούτω καί οι επίσκοποι, οί διάδοχοι τοΰ κορυφαίου των Αποστόλων, 
αρχικήν έξουσίαν εις την γήν εχωσι, πλέον παρ' ό έχει ή βασιλεία τής δόξης ημών, καί τοΰτο παρεχωρή­
θη άφ' ημών καί άπο τής βασιλείας ημών." (Ράλλη - Πότλη, Σύνταγμα, σ.145. Ο Alexander, "Donation", 
σ. 12 κε., έδειξε με πειστικό τρόπο ότι δεν υπάρχει σχέση ανάμεσα στα λόγια του Χριστόφορου και στο 
κείμενο της Δωρεάς. Απέδειξε ότι οι ιδέες που αποδίδονται από το Λιουτπράνδο στο Χριστόφορο, απη­
χούν μια ιταλική παράδοση που ήταν ανεξάρτητη από τη Δωρεά του Κωνσταντίνου. 

44 



Ο Μ Ε Γ Α Σ Κ Ω Ν Σ Τ Α Ν Τ Ι Ν Ο Σ ΚΑΙ Ο Μ Υ Θ Ο Σ Τ Ο Υ 

didisse certo scimus; sed quia linguam, mores vestesque mutastis, putavit sanc-

tissimus papa ita vobis displicere Romanorum nomen, sicut et vestem."37 Τα 

πνεύματα ηρέμησαν μόνο όταν ο Λιουτπράνδος υποσχέθηκε στο Νικηφόρο 

και τους ανθρώπους του ότι η επιγραφή των επόμενων επιστολών θα ήταν: 

"Iohannes papa Romanus Nicephoro, Constantino, Basilio, magnis Romano-

rum imperatoribus atque augustis":38 

Η αντιπαράθεση του νέου αυτοκράτορα με τη Δύση πρόβαλε εντονότερα 

στη Legatio, όταν οι βυζαντινοί αξιωματούχοι ατιαίτν\σαν από το Λιουτπράν-

δο την απόδοση της Ρώμης και της Ραβέννας.39 Για τον επίσκοπο αυτό ισο­

δυναμούσε με ρήξη με τη μέχρι τότε ισχύουσα αυτοκρατορική πολιτική. Ο 

Νικηφόρος απέρριπτε μ' αυτό τον τρόπο την ανεξαρτησία των παπών της 

Ρώμης, που ο Κωνσταντίνος Ζ ' είχε σεβαστεί απόλυτα, ενώ "γύριζε την πλά­

τη του" και στη φιλοφραγκική πολιτική του τελευταίου, που είχε βασίσει τις 

πεποιθήσεις του στην εντολή του Μεγάλου Κωνσταντίνου.40 Ο Λιουτπράν­

δος αγανακτισμένος και προσβεβλημένος από τη συμπεριφορά του Νικηφό-

3 7 Liutprandi Legatio LI, 570. 13-17. 

3 8 Liutprandi Legatio LI, 570. 18- 20. 

"Ravennani scilicet et Romam cum his omnibus continuatis, quae ab his sunt usque ad nos. Si vero 

amicitiam absque parentela desideratis, Romam liberam esse dominus tuus permittat, principes autem, 

Capuanum scilicet et Beneventanum, sancti nostri imperii olim servos, nunc rebelles, servirmi pristinae tra-

dat", Liutprandi Legatio XV, σ. 538. 10- 15. 

Η Legatio του Λιουτπράνδου απηχεί σε πολλά σημεία την αρνητική στάση του Νικηφόρου απέναντι 

στον Ό θ ω ν α και την όποια αναγνώριση του αυτοκρατορικού του τίτλου· βλ. ενδεικτικά Liutprandi Lega­

tio IUI, 528. 2- 9, XI, 534. 13κε., XXV, 546. 9κε., XXVII, 546. 32κε., XXXVI, 556. 1- 3, XXXVHL556. 

32- 558. 3. Ο Λιουτπράνδος αναφερόμενος στην πρεσβεία του στην Κωνσταντινούπολη του 949, ως α­

πεσταλμένος του Βερεγγάριου Β', αναφέρει ότι επί Κωνσταντίνου Ζ ' είχε αγοράσει πολύ περισσότερα και 

πολυτιμότερα υφάσματα, από αυτά που του αφαιρέθηκαν βίαια κατά τη διαμονή του στην Κωνσταντινού­

πολη το 968. Οι Βυζαντινοί συνομιλητές του δεν παρέλειψαν να τονίσουν ότι οι δύο αυτοκράτορες διέ­

φεραν μεταξύ τους ουσιαστικά: "Constantinus", inquiunt, "imperator, homo lenis, in palatio manens per­

petuo huiusmodi rebus amicas sibi nationes effecerat; Nicephorus vero basileus, homo ταχύχειρ, id est mili-

tiae deditus, palatium ceu pestem abhorret et vocatur a nobis prope simultatis amator atque argumentosus, 

qui non pretio sibi gentes amicas, sed terrore et gladio sibi subditas facit. Atque ut cognoscas, quanti domi­

nos tuos reges habeamus, quae data sunt coloris huiusmodi et quae empta, via eadem ad nos revertentur", 

Liutprandi Legatio LV, 576. 4 - 1 1 . Είναι φανερό ότι ο Φωκάς ήταν ο εκφραστής μιας μερίδας που κατη­

γορούσε την εξωτερική πολιτική της μακεδόνικης δυναστείας στο σύνολο της· βλ. Λούγγης, Μια μέθοδος 

ανάγνωσης 38, για την ίδρυση του παπικού κράτους το 756, σ. 39, για την έμμεση αναγνώριση της Κων-

σταντίνειας Δωρεάς από τον Κωνσταντίνο Ζ', σ. 50- 3, για την αντιπολίτευση των Λακαπηνών, σ. 55, για 

την παραβίαση των υποθηκών του Μεγάλου Κωνσταντίνου από το Ρωμανό Λακαπηνό και το Νικηφόρο 

Φωκά, ο. 57- 60, για το περιεχόμενο της εντολής του Μεγάλου Κωνσταντίνου για τη δυναστεία, σ. 77, 

για το ότι ο Πορφυρογέννητος ναι μεν γνώριζε τη Δωρεά, αλλά δεν την ακολουθούσε ακριβώς, γιατί σ' 

αυτή την περίπτωση θα έπρεπε να διατάξει τα στρατεύματα της αυτοκρατορίας του να αποχωρήσουν ο­

ριστικά από την Ιταλία και να περιοριστεί στην ανατολή, πρόθεση που δεν ανιχνεύεται στα συγγράμμα­

τα του, σ. 82- 3, για την καταστρατήγηση της Δωρεάς μέσω της ίδρυσης των θεμάτων Δαλματίας και Λογ-

γοβαρδίας, που ήταν όμως θεμιτή για τον Κωνσταντίνο, καθώς επέκτεινε την αυτοκρατορία προς περιο­

χές της Δύσης, που οι διατάξεις της Δωρεάς τής απαγόρευαν να επεκταθεί, σ. 84κε., για την υπέρβαση 

της Κωνσταντίνειας Δωρεάς από το Βασίλειο Α'. 

45 



Α Γ Γ Ε Λ Ι Κ Η Π Α Ν Α Γ Ο Π Ο Υ Λ Ο Υ 

ρου τονίζει σε κάποιο άλλο σημείο της αναφοράς του ότι "Non est a Graecis 

Romanus vilis tenendus locus, quia recessit inde imperator Constantinus, 

verum eo magis colendus, venerandus, adorandus, quia venerunt illuc apos­

toli, doctores sancii, Petrus et Paulus", άλλη μια νΰξη στο πνεύμα της Δωρε­

άς σε μια προσπάθεια ανύψωσης του κύρους των εδαφών της Δύσης και των 

ηγεμόνων τους, μια και από κεί πέρασε ο Άγιος Κωνσταντίνος. Αυτό τον τό­

πο είχαν επισκεφθεί και οι απόστολοι Πέτρος και Παύλος, που οδήγησαν 

τον αυτοκράτορα στον πάπα Σύλβεστρο, το μυητή του στη χριστιανική θρη­

σκεία, σύμφωνα με τη Δωρεά.41 Κατά το Λιουτπράνδο, ο οποίος στην αναφο­

ρά του εμφανίζεται ως εκφραστής της παπικής ιδεολογίας42, ο Όθωνας ήταν 

συνεχιστής του Κωνσταντίνου: "Constantinus imperator augustus, qui hanc 

ex suo nomine condidit civitatem, sanctae apostolicae Romanae ecclesiae, ut 

erat kosmocrator, multa donarla contulit, non in Italia solum, sed in omnibus 

pene occidentalibus regnis necnon de orientalibus atque meridianis, Grecia 

scilicet, Iudaea, Perside, Mesopotamia, Babylonia, Aegypto, Libya, ut ipsius 

testantur privilegia, quae penes non sunt. Sane quicquid in Italia, sed et in 

Saxonia, Bagoaria, omnibus domini mei regnis est, quod ad apostolorum beat-

orum ecclesiam respicit, sanctissimorum apostolorum vicario contulit".43 

Μνεία στον Κωνσταντίνο σε σχέση με τον Όθωνα έκανε και ο πάπας Ιω­

άννης ΙΓ" στη βούλλα του στις 20 Απριλίου 967: "Nos vero ejus animum in Dei 

servitio ita mirifice detentum mirantes, connivere ei dignum duximus, stat-

uentes, presente et consentiente sancta synodo, et ipso imperatore, ut Magde­

burg sita juxta Albiam fluvium, ubi ipse a Deo benedictus imperator corpus 

sancti Mauritii cum multis martyribus collocaverat, et mirae magnitudinis eccle­

siam construxerat, deinceps metropolis sit et nominetur auctoritate beati Petri 

apostolorum principis, et ea qua praedecessores nostri Constantinopolim, stat-

uerunt. Ideo quia filius noster, saepe jam nominatus Otto, omnium Augusto-

rum augustissimus, tertius post Constantinum, maxime Romanam Ecclesiam 

Liutprandi Legatio LXJI, 584. 4- 7' Constitutum Constantini 67. 79 κε. 

Η. Keller, "Das Kaisertum Ottos des Grossen im Verständnis seiner Zeit", DA, 20(1964), o. 355" W. 
Ohnsorge, "Die Anerkennung des Kaisertums Ottos I. durch Byzanz", Konstantinopel und der Okzident. 
Gesammelte Aufsätze zur Geschichte der byzantinisch- abendländischen Beziehungen und des Kaisertums. 
Darmstadt 1966, σ. 190. 

Liutprandi Legatio XVII, 538. 23- 32. Μπορεί κανείς να παραλληλίσει τα εδάφη- δωρεές του Κωνστα­
ντίνου που αναφέρονται από το Λιουτπράνδο με τις δωρεές του ίδιου αυτοκράτορα, όπως παρατίθενται 
στην §13 της Δωρεάς, για να διαπιστώσει τις ομοιότητες, αλλά και τις μετατροπές που έκανε ο επίσκο­
πος, ανάλογα με την ανάγκη της στιγμής: Constitutum Constantini 85. 203- 86. 208' W.Ohnsorge, "Die 
Anerkennung...", σ. 195. 

"~~~4ίΓ~ 



Ο Μ Ε Γ Α Σ Κ Ω Ν Σ Τ Α Ν Τ Ι Ν Ο Σ ΚΑΙ Ο Μ Υ Θ Ο Σ Τ Ο Υ 

exaltavit, concessimus ut non posterior sit caeteris urbibus metropolitanis, sed 

cum primis prima, et cum antiquis antiqua inconvulsa permaneat".44 

Στην αρχή του εγγράφου, με το οποίο ο πάπας συγκατατέθηκε στην ίδρυ­

ση της αρχιεπισκοπής του Μαγδεμβοΰργου, ο Ιωάννης αναφέρει ότι ο Ό θ ω -

νας αναρωτήθηκε με μια πύρινη ομιλία στη σύνοδο της Ραβέννας, όπου και 

πάρθηκε η ατιόφασκ], με ποιο τρόπο θα έπρεπε να εξαπλωθεί η χριστιανοσύ­

νη στα βόρεια. Ο πάπας προβάλλει ως κύριος της ιεραποστολής, μια κι ο Ό -

θωνας επιζητά την εξάπλωση της χριστιανοσύνης apostolica auctoritate.45 

Στη σύνοδο συμμετείχαν περίπου 60 αρχιεπίσκοποι και επίσκοποι, προερχό­

μενοι από τις εκκλησιαστικές επαρχίες της Ρώμης, της Ραβέννας, του Μιλά­

νου και της Ακυληίας. Ο Όθωνας χαρακτηρίζεται από τον πάπα omnium 

augustorum augustissimus imperatore ο τρίτος αυτοκράτορας μετά τον Κων­

σταντίνο και τον Κάρολο το Μέγα46, που ωφέλησε τη ρωμαϊκή εκκλησία, κι 

έτσι αποκαλύπτεται η παπική εκδοχή για την οθωνική αυτοκρατορία, αλλά 

και για τη σχέση πάπα και αυτοκράτορα. Η σχέση Ιωάννη και Όθωνα απει­

κονίστηκε με πρότυπο αυτήν του πάπα Σύλβεστρου και του Κωνσταντίνου, 

που σύμφωνα με τη μαρτυρία της Δωρεάς, παραχώρησε στη ρωμαϊκή εκκλη­

σία "tarn in oriente quam in occidente vel edam septentrionali et meridiana 

plaga, videlicet in Iudaea, Graecia, Asia, Thracia, Africa et Italia vel diversis 

insulis ea prorsus ratione, ut per manus beatissimi patris nostri Silvestri 

pontificis successorumque eius omnia disponantur".47 

Ο Όθωνας ήταν ο πρώτος αυτοκράτορας από τη γενιά των Liudolfìnger 

που "postquam de Italiae, immo totius Europe gentibus gloriosissime tri-

umphavit", σύμφωνα με τα Annales Magdeburgenses48, είχε στην κατοχή του 

την Αγία Λόγχη του Μεγάλου Κωνσταντίνου ως πατρική κληρονομιά49 κι έ-

Βοΰλλα Ιωάννη ΙΓ', "Flodoardi Canonici Remensis Opera Omnia sequuntur Joannis XIII et Benedicti 
VI summorum pontificum Epistolae et Decreta", PL 135, σ. 953 A-B. 

Βούλλα Ιωάννη ΙΓ', σ. 953Α- Η. Beumann, "Das Kaisertum Ottos des Grossen. Ein Rückblick nach 
tausend Jahren", HZ 195 (1962), o. 567. 

Ο Κάρολος δεν αναφέρεται στο παπικό έγγραφο, το ότι ο δεύτερος αυτοκράτορας είναι ο Κάρολος ο 
Μέγας το πληροφορούμαστε από τα Annales Magdeburgenses εις MG Η SS 16. Έκδ. G.H.Pertz, Ανόβε­
ρο 1859 / ανατ. 1963, σ. 153. 1- 2· βλ. και Η. Wolfram, "Constantin als Vorbild für den Herrscher des 
hochmittelalterlichen Reiches", MIÖG, 68 (1960), σ. 229. 

Constitutum Constantini 85. 204- 86. 208· Ράλλη - Πότλη, Σύνταγμα, σ. 147 - 148" Keller, Kaisertum 
352. 

Annales Magdeburgenses 152. 58- 59. 

Liutprandi Antapodosis: Quellen zur Geschichte der säschsischen Kaiserzeit. Widukinds Sachsen­
geschichte. Adalberts Fortsetzung der chronik Reginos. Liutprands Werke, εκδ. Α. Bauer- R. Rau, Ντάρ-

μασταντ 1971, εδώ XXV, 428. 7- 13 και 430. 11- 13. 

47 



Α Γ Γ Ε Λ Ι Κ Η Π Α Ν Α Γ Ο Π Ο Υ Λ Ο Υ 

τσι έγινε αποδεκτός ως αυτοκρατορικό πρότυπο δίπλα στον Κωνσταντίνο 

και τον Κάρολο το Μέγα.50 Στο παπικό έγγραφο ο Όθωνας έχει μια ηγεμο­

νική λάμψη, μέσω της οποίας τονίζεται η συνέχεια της "αυτοκρατορίας", η 

translatio imperii, με την έννοια της μεταφοράς της αυτοκρατορικής εξουσί­

ας από τους Ρωμαίους στους Σάξονες.51 Το δημιούργημα του, το Μαγδεμ-

βοΰργο, κατέχει επίσης μια υψηλή θέση, αποκτά τον τίτλο της "αρχαίας- σε­

βαστής" μητρόπολης. Στον αυτοκράτορα και στην αρχιεπισκοπή, της οποίας 

την ίδρυση επιδίωξε με ιδιαίτερο ζήλο52, αναγνωρίστηκε μια ιδεατή προΰπαρ­

ξη, που συνέδεε και τους δυο με την αρχή της χριστιανικής- ρωμαϊκής αυτο­

κρατορίας του Άγιου Κωνσταντίνου, του οποίου διάδοχος ήταν ο Όθωνας. 5 3 

Παράλληλα, είναι φανερή η τάση υποτίμησης της Κωνσταντινούπολης. 

Ο Ιωάννης τίθεται ξεκάθαρα κατά του Βυζαντίου και αναφέρει ότι η Κων­

σταντινούπολη "εδραιώθηκε", "ορίστηκε" από τους προκατόχους του 

(praedecessores nostri Constantinopolim statuerunt), κάτι που δε λέγεται με 

σαφήνεια στη Δωρεά, αλλά θα μπορούσε να εξαχθεί από την §12 του κειμέ­

νου, όπου δηλώνεται ότι η έδρα του Αγίου Πέτρου έχει κυριότητα επί της 

Κωνσταντινούπολης και ότι ο pontifex Romanae ecclesiae μπορεί να ρυθμίσει 

και τις εκκλησιαστικές υποθέσεις της ανατολής. Πιθανόν στη βάση αυτών 

των σκέψεων βρίσκεται η παπική πεποίθηση ότι η metropolis Constantinop-

Keller, "Kaisertum", σ. 352 - Wolfram, "Constantin", σ. 227. 

Η. Keller, "Die Kaiserkr?nung Ottos des Grossen. Voraussetzungen, Ereignisse, Folgen", Orto der 

Grosse. Magdeburg und Europa Ι. εκδ. M. Puhle, Mainz am Rhein 2001, o. 461- 480, για το ότι με την 

αυτοκρατορική στέψη του 962, ο Όθωνας εμφανίστηκε στη θέση του Καρόλου του Μεγάλου. Ό μ ω ς η 

μεσαιωνική "ρωμαϊκή αυτοκρατορία", που θεμελιώθηκε α π ' αυτόν, είχε ένα χαρακτήρα διαφορετικό από 

αυτόν της αυτοκρατορίας του Φράνκου ηγεμόνα. Ο Ό θ ω ν α ς δε θεωρούνταν απλά διάδοχος του Καρό­

λου. Οι συγγραφείς της εποχής θεωρούσαν ότι ο πατέρας του, ο Ερρίκος Α', και ο ίδιος ο Όθωνας, πή­

ραν τη θέση των Καρολινείων χάρη στην εύνοια του Θεού και τις δικές τους ικανότητες. 

Μ. Puhle, "Otto der Grosse, Magdeburg und Europa", Orto der Grosse, Magdeburg und Europa Ι. εκ­

δ. M. Puhle. Mainz am Rhein 2001, σ. 7 κε.· G. Althoff, Die Gründung des Erzbistums Magdeburg: Orro 
der Grosse. Magdeburg und Europa Ι. εκδ. M. Puhle, Mainz am Rhein 2001, σ. 344- 352, για την ίδρυση 

της αρχιεπισκοπής και τα εμπόδια που εμφανίστηκαν. 

Wolfarm, Constantin 229 για το ότι ο Όθωνας ο Μέγας ίσχυε για τους Σάξονες ως ο τρίτος Αύγου­

στος μετά τον Κωνσταντίνο και τον Κάρολο. 

"Atque decernentes sancimus, ut principatum teneat tam super quattuor praecipuas sedes Antiochenam, 

Alexandrinam, Constantinopolitanam et Hierosolymitanam, quamque etiam super omnes in universo orbe 

terrarum dei ecclesias; et pontifex, qui pro tempore ipsius sacrosanctae Romanae ecclesiae extiterit, celsior 

et princeps cunctis sacerdotibus totius mundi existât et eius iudicio, quaeque ad cultum dei vel fidei Chris-
tianorum stabilitate procuranda fuerint, disponantur.", Constitutum Constantini 82. 171- 83. 1771 το ελ­

ληνικό κείμενο του Βαλσαμώνος: "...και διακρίνοντες θεσπίζομεν ϊνα έχη έξουσίαν αρχική ν, και είναι ταύ-

την κεφαλήν την τεσσάρων θρόνων, ήτοι τοΰ θρόνου της Αλεξανδρείας, της Αντιοχείας, των Ιεροσολύ­

μων, καί της Κωνσταντινουπόλεως, και απλώς εις όλας τάς εκκλησίας άπάσης τής οικουμένης. Και ό επί­

σκοπος ò μέλλων είναι εις την αχίαν των 'Ρωμαίων έκκλησίαν οφείλει είναι ένδοξος καί υψηλότερος παρά 

πάντας τους ίερεΐς τοΰ κόσμου' καί εΐ τι εστί προς θεραπείαν τοΰ Θεοΰ, καί προς διόρθωσιν καί στερέω-



Ο Μ Ε Γ Α Σ Κ Ω Ν Σ Τ Α Ν Τ Ι Ν Ο Σ ΚΑΙ Ο Μ Υ Θ Ο Σ Τ Ο Υ 

olitana υφίσταται μόνο auctoritate pontifìcum Romanae ecclesiae.54 Σ ' ένα 

προνόμιο του Γάλλου βασιλιά Λοθάριου για την εκκλησία της Langres στις 30 

Αυγούστου 967 κυριαρχούν οι ίδιες ιδέες. Στο έγγραφο αναφέρεται ότι ο 

Κωνσταντίνος docente beato papa Silvestro, μετέφερε τη σύγκλητο στην 

Κωνσταντινούπολη. Πρόκειται για μια παράφραση του κειμένου της Δωρε­

άς, που θυμίζει όμως έντονα τα όσα δηλώνει ο Ιωάννης ΙΓ" το ίδιο έτος στο 

έγγραφο για το Μαγδεμβοΰργο. Πάντως, στα μάτια του πάπα και του αυτο­

κράτορα η Κωνσταντινούπολη ήταν πάντα η αυτοκρατορική έδρα. Η σύνδε­

ση Κωνσταντίνου και Όθωνα επέβαλε, στα πλαίσια της παπικής ιδεολογίας, 

ένα αναποδογύρισμα της κατάστασης και την αναγωγή της ίδρυσης της Κων­

σταντινούπολης σε παπική απόφαση.5 5 

Η παπική βούλλα του 967 αποτελεί απόδειξη της προσπάθειας του πά­

πα να συνδέσει την αυτοκρατορία του Όθωνα Α' με αυτήν των αρχαίων Ρω­

μαίων αυτοκρατόρων, να μετατρέψει τη φραγκική αυτοκρατορία σε ρωμαϊκή 

και να εντάξει την ίδρυση της νέας μητρόπολης στη σειρά των ήδη υπαρχου-

σών. Χαρακτηρίζει τον Όθωνα "πιο σεβαστό από όλους τους Αυγούστους", 

σιν της πίστεως των Χριστιανών, ινα κρίνηται παρ' αύτοΰ.", Ράλλη - Πότλη, Σύνταγμα, σ. 145" W. Ohn-
sorge, "Die Anerkennun", σ. 184. Ο Η. Fuhrmann, Einrluss und Verbreitung der pseudoisidorischen 
Fälschungen von ihrer Auftauchen bis in die neuere Zeit II. Schriften der M G H 24, II. Stuttgart 1973, σ. 
392, θεωρεί ότι είναι δύσκολο να εξαχθεί από τη Δωρεά το συμπέρασμα ότι η μητρόπολη της Κωνσταντι­
νούπολης ιδρύθηκε από τους προκατόχους του Ιωάννη ΙΓ'. Κατά την άποψη του ο χαρακτηρισμός της νέ­
ας μητρόπολης ως "πρώτης με τις πρώτες και αρχαίας με τις αρχαίες" έχει ένα πνευματιστικό περιεχό­
μενο, καθώς όλες οι μητροπόλεις ιδρύθηκαν providentia Dei. Ανάλογη είναι και η άποψη του Beumann, 
Kaisertum 569, που θεωρεί ότι ο πάπας μπορεί να είχε στο νου του το πατριαρχείο της Κωνσταντινού­
πολης, με το οποίο θεωρούσε ότι η αρχιεπισκοπή του Μαγδεμβούργου πλέον εξισωνόταν. Ο ερευνητής 
κάνει λόγο για χωρία των Ψευδοϊσιδωριανών διαταγμάτων, στα οποία μπορεί ο πάπας να στήριξε αυτή 
τη θέση του. Εξάλλου, δεν αποκλείεται να υπήρχε η διάθεση το Μαγδεμβούργο να αμφισβητήσει στην 
Κωνσταντινούπολη τη θέση της μητέρας- εκκλησίας της σλαβικής ιεραποστολής· βλ. σχετικά Chrysos, 
"Otto der Grosse", ο. 488 - Beumann, "Kaisertum", σ. 561, για το ότι μέσω της ιεραποστολικής του δρά­
σης στον Έλβα και στον Saale ο Όθωνας ανταποκρινόταν στον τίτλο του defensor ecclesiae κι έτσι πλη­
ρούσε μία από τις προϋποθέσεις για την κατοχή του αυτοκρατορικού τίτλου, όπως φαίνεται και από την 
παπική βούλλα του 962 - βλ. και σ. 565, για το ότι ο συνδυασμός εδαφικής εξάπλωσης και ιεραποστολι­
κής δράσης στις μαρκιωνίες των συνόρων πρέπει να θεωρηθεί κυρίως ως συνέχεια της καρολίνειας παρά­
δοσης. Ο ερευνητής- σ. 566- θεωρεί ότι ο Όθωνας θεωρούσε τον εαυτό του φορέα μιας ιεραποστολικής 
εντολής που αφορούσε σ' όλο τον κόσμο- ο Ulamnn, Magdeburg, ο. 6 κε., αμφισβητεί ότι στην ανατολι­
κή πολιτική του Σάξονα ηγεμόνα θα έπρεπε να δοθεί απαραίτητα ιεραποστολική χροιά. Θεωρεί ότι το 
Μαγδεμβούργο δεν ήταν ιεραποστολικός σταθμός, ούτε η βάση για μια παγκόσμια χριστιανική- γερμανι­
κή αυτοκρατορία που θα περιελάμβανε όλη την ανατολική Ευρώπη. Ή τ α ν κυρίως ο τόπος, όπου βρίσκο­
νταν τα λείψανα του προστάτη της σαξονικής δυναστείας, τα θρησκευτικά εχέγγυα και το θρησκευτικό 
σύμβολο της ανοδικής πορείας του ηγεμονικού οίκου του Όθωνα. 

Beumann, Kaisertum, σ.571' βλ. και Keller, Kaisertum, α. 354-355, και για το ότι η σύγκριση με τον 
Κωνσταντίνο υιοθετήθηκε από τους δυτικούς βασιλείς, στα πλαίσια της ανταγωνιστικής τους διάθεσης α­
πέναντι στην αυτοκρατορία του Ό θ ω ν α του Μεγάλου. 

G. Rösch, ΟΝΟΜΑ ΒΑΣΙΛΕΙΑΣ. Studien zum offiziellen Gebrauch der Kaisertitel in spätantiker und 
frühbyzantinischer Zeit, Wien 1978, 34- 5-

49 



Α Γ Γ Ε Λ Ι Κ Η Π Α Ν Α Γ Ο Π Ο Υ Λ Ο Υ 

του αποδίδει δηλαδή τον ύψιστο αυτοκρατορικό τίτλο της ύστερης αρχαιό­

τητας56, εκτινάζοντάς τον στην κορυφή του κόσμου και υποτιμώντας παράλ­

ληλα τον ηγεμόνα της Ανατολής.57 

Ο Ιωάννης IB' (955-964), προκάτοχος του Ιωάννη ΙΓ', δηλώνει στη βούλ-

λα με την οποία επιβεβαιώθηκε η ίδρυση της αρχιεπισκοπής του Μαγδεμ-

βοΰργου μετά την αυτοκρατορική στέψη του Όθωνα το Φεβρουάριο του 

96258, ότι ο Γερμανός ηγεμόνας ανακηρύχθηκε αυτοκράτορας όχι πριν τη 

στέψη, λόγω των νικών του59, αλλά μέσω της στέψης του από τον πάπα, ιδέ­

α που έχει και πάλι τη βάση της στην Κωνσταντίνειο Δωρεά, στην απόδοση 

του αυτοκρατορικού στέμματος, των αυτοκρατορικών ενδυμάτων, του αυτο­

κρατορικού σκήπτρου, των τιμών και όλου του γοήτρου της αυτοκρατορικής 

μεγαλειότητας από το Μέγα Κωνσταντίνο στον πάπα. 6 0 

Στη βούλλα του 967 ο παραλληλισμός με το Σύλβεστρο και τον Κωνστα­

ντίνο, αλλά και η θέση ότι η Κωνσταντινούπολη ιδρύθηκε από τους προκα­

τόχους του, ενδυνάμωσαν τη θέση του Ιωάννη ΙΓ' απέναντι στον Όθωνα και 

αποτέλεσαν τη νομική βάση για να εξασφαλίσει ίσως τη συγκατάθεση του 

αυτοκράτορα στο κείμενο της Ραβέννας. Από ένα πρωτόκολλο της συνόδου 

του 967 προκύπτει ότι ο Όθωνας αρχικά δεν ήταν σύμφωνος με τις αποφά-

W. Ohnsorge, "Die Anerkennung...", σ. 186· W. Ohnsorge, Otto I. 220. Δεν τόλμησε βέβαια να τον 
αποκαλέσει Imperator Romanorum, μάλλον τον απέτρεψε η παρουσία των βυζαντινών απεσταλμένων 
στη Ραβέννα, που έγιναν δεκτοί με τιμές, όπως μαθαίνουμε από μια δυτική πηγή 1 Continuator Reginon-
is Trevirensis στο M G H SS (in folio) 1. εκδ. G.H. Pertz, Ανόβερο 1826 / ανατ. 1976, σ. 629. 11- 13. 

Στο έγγραφο αναφέρεται ότι η χριστιανοσύνη στο σΰνολό της επέκτεινε την πίστη της με τη βοήθεια 
του Θεοΰ κι ο Θεός τής χάριζε τη νίκη. Οι επιτυχίες του Ό θ ω ν α σε βάρος των εθνικών ήταν μόνο ένα 
κομμάτι της νίκης του Χριστού και της χριστιανοσύνης, που απέβλεπαν ad defensionem sancte dei eccle­
sie, της οποίας επικεφαλής deo auctore ήταν ο πάπας. Ο Γερμανός βασιλιάς, carissimus et christianissimus 
filius noster rex Otto, ήλθε στη Ρώμη, στην summa et universalis sedes, για να πάρει από τα χέρια του πά­
πα το αυτοκρατορικό στέμμα και την εντολή ad defensionem sanctae dei ecclesiae. Η αυτοκρατορική εξου­
σία και η defensio ecclesiae απονέμονταν στον αυτοκράτορα a beato Retro apostolorum principe, ως διά­
δοχος του οποίου ο Ιωάννης χειριζόταν τα εκκλησιαστικά θέματα. Το 962 ο Όθωνας προβαλλόταν ως ο 
επικεφαλής της ιεραποστολής στη χώρα των Σλάβων για τότε και για το μέλλον, ως ο επικεφαλής των ε­
πισκοπών που θα ιδρύονταν εκεί. Για την defensio ecclesiae Romanae, βλ. Η. Löwe, "Kaisertum und 
Abendland in ottonischer und frühsalischer Zeit", HZ 196(1963), σ. 535 κε.· για τη βούλλα του Ιωάννη 
IB': Odonis abbatis Cluniacensis Secundi Opera Omnia, sequuntur Marini IL, Agapeti IL, Johannis XII. 
pontificum Romanorum epistolae et privilegia: PL 133, 1028 Α- Ο για τον Ό θ ω ν α ως επικεφαλής της ιε­
ραποστολής και των επισκοπών που θα ιδρύονταν, βλ. Βούλλα Ιωάννη IB' 1028D- 1029Α- Beumann, 
Kaisertum, a. 566· H.Keller, "Kaisertum...", σ.359. 

Αυτή είναι η μαρτυρία της σαξονικής ιστορίας του Βιδουκίνδου, για τον οποίο η προσφώνηση του Γερ­
μανού βασιλιά ως αυτοκράτορα ήταν συνέπεια της νίκης του επί των Ούγγρων Βιδουκίνδος: Quellen zur 
Geschichte der sächsischen Kaiserzeit. Widukinds Sachsengeschichte. Adalberts Fortsetzung der chronik 
Reginos. Liutprands Werke, έκδ. Α. BAUER- R. RAU. Darmstadt 1971, 12- 183, εδώ XLVIIII, 158. 1-
7" βλ. και Beumann, Kaisertum, a. 552- 3, 561' H. Keller, "Kaisertum...", σ. 359- 360, για τις διαφορές 
ανάμεσα στην άποψη του πάπα και του Βιδουκίνδου για τη στέψη. 

Constitutum Constantini 86. 214- 88. 227. 

50 



Ο Μ Ε Γ Α Σ Κ Ω Ν Σ Τ Α Ν Τ Ι Ν Ο Σ ΚΑΙ Ο Μ Υ Θ Ο Σ Τ Ο Υ 

σεις της. Η συνοδός διαπίστωσε ότι η ανησυχία και η αστάθεια μεταξύ των 

Σλάβων του Έλβα επέβαλε την ανέγερση επισκοπών με επικεφαλής ένα αρ­

χιεπίσκοπο, του οποίου η εκλογή αψϊ\νόταν στον αυτοκράτορα λόγω της 

προσφοράς του στην ιεραποστολή. Το Μαγδεμβοΰργο στην επισκοπή του 

Halberstadt επιλέχθηκε ως έδρα της αρχιεπισκοπής λόγω της ευνοϊκής του 

θέσης και η σύνοδος ζήτησε τη συγκατάθεση του αυτοκράτορα για την ανέ­

γερση της canonica ordinatione. Ο Όθωνας συγκατένευσε στο αίτημα της 

συνόδου μετά από πολλές διαπραγματεύσεις και θεώρησε απαραίτητη και τη 

συγκατάθεση του πάπα. 6 1 Ό τ α ν κι αυτή εξασφαλίστηκε62, ο Όθωνας ανακοί­

νωσε στους ευγενείς της Σαξονίας την ίδρυση της αρχιεπισκοπής και το διο­

ρισμό εκεί του Αδαλβέρτου ως αρχιεπισκόπου. Με εξαιρετική σιγουριά ο αυ­

τοκράτορας δηλώνει ότι ήταν εξουσιοδοτημένος να επιλέξει τον αρχιεπίσκο­

πο, ότι ο Αδαλβέρτος θα λάμβανε το Pallium από τον πάπα με δική του πα­

ρότρυνση.63 

Μια aemulatio της Κωνσταντινούπολης, της πόλης του Κωνσταντίνου, 

προβάλλει ιδιαίτερα έντονα εδώ.64 Ο πρώτος αρχιεπίσκοπος του Μαγδεμ-

βούργου, ο Αδαλβέρτος, είχε επιστρέψει από μια αποτυχημένη ιεραποστολι­

κή αποστολή στους Ρώσους του Κιέβου, αφού οι Βυζαντινοί είχαν δραστη­

ριοποιηθεί εκεί από καιρό.65 Τα όσα αναφέρονται στην παπική βούλλα του 

Απρίλη του 967, μπορούν επίσης να ερμηνευθούν μέσω μιας aemulatio της 

Κωνσταντινούπολης. Καθώς ο Όθωνας ήταν ο τρίτος σωτήρας της ρωμαϊ-

Για το κείμενο του πρωτοκόλλου της συνόδου, βλ. Keller, "Kaisertum", σ. 366- 8. 
6 2 Βλ. σ. 14. 

"Igitur Magadaburgensi civitate, sicut omnium vestrorum novit Caritas, archiepiscopalem sedem fieri 
desiderantes, oportunum edam nunc temporis ad hoc peragendum tempus invenientes, Consilio venerabilis 
archiepiscopi Hattonis et Hildeuuardi episcopi ceterorumque fìdelium nostrorum virum venerabilem Adal-
bertum episcopum Rugis olim predicatorem destinatum et missum archiepiscopum et metropoiitanum 
totius ultra Albiam et Salam Sclavorum gentis modo ad deum converse vel convertende fieri decrevimus 
pari ter et elegimus, quem et Romam pro pallio a domno papa suscipiendo direximus. ": Die Urkunden der 
Deutschen Kaiser und Könige. Die Urkunden Konrad I. Heinrich I. und Otto Ι. ΙΈκδ. T H . SICKEL. Ber­
lin 1956, εδώ D O I 366, 502. 41- 503. 2. Η εξουσιοδότηση στον Ό θ ω ν α για την εκλογή του αρχιεπισκό­
που είχε δοθεί με τη βούλλα του 967: "Suffraganeos vero eidem metropoli omnes unanimiter praeordinav-
imus...iis cunctis quibuscunque imperator voluit in urbe Madgeburg archiepiscopus consecretur" : Βούλλα 
Ιωάννη ΙΓ" 953B - Beumann, Kaisertum 567. Βλ. και PL 135, 966- 967, για δύο βούλλες του Ιωάννη ΙΓ' 
που αφορούσαν στον αρχιεπίσκοπο Αδαλβέρτο. 

Για τον όρο aemulatio, βλ. Chrysos, Otto der Grosse, σ. 488. 

Beumann, Kaisertum, σ. 566, για το ότι ο Όθωνας την παραμονή της αυτοκρατορικής του στέψης α­

ντιμετώπιζε το Βυζάντιο ως αντίπαλο στην από αυτόν διεκδικούμενη ιεραποστολικά ανατολή. 

Σε μια επιστολή του Μαΐου του 778 στον Κάρολο ο πάπας Αδριανός τον αποκάλεσε novus Constan-

tinus σε μια προσπάθεια να τον παρακινήσει να ευνοήσει τη ρωμαϊκή εκκλησία, όπως είχε κάνει ο Μέγας 

Κωνσταντίνος την εποχή του πάπα Σύλβεστρου: "Et sicut temporibus beati Silvestri Romani pontificis a 

51 



Α Γ Γ Ε Λ Ι Κ Η Π Α Ν Α Γ Ο Π Ο Υ Λ Ο Υ 

κής εκκλησίας μετά τον Κωνσταντίνο (Otto omnium Augustorum augustis-

simus, tertius post Constantinum)66, το Μαγδεμβοΰργο θα μπορούσε να είναι 

η "τρίτη Ρώμη". Είναι χαρακτηριστικό ότι ο Βροΰνος του Querfurt, ο καπελ-

λάνος του Όθωνα Γ', αναφέρει ότι το Μαγδεμβοΰργο στις αρχές του 10ου 

αιώνα χαρακτηριζόταν Theutonum nova metropolis, ενώ είναι γνωστό ότι α­

ποκαλούνταν επίσης Roma Nova και urbs regia.67 Σε μια εποχή που η Κων­

σταντινούπολη χαρακτηριζόταν από το Βιδουκίνδο Nova Roma68, η χρήση 

αρχαίων αρχιτεκτονικών μελών στην ανοικοδόμηση του καθεδρικού του Μα-

γδεμβούργου μπορεί να ενταχθεί στην προσπάθεια αναζήτησης συμβόλων, 

που θα διευκόλυναν την αναγωγή στη Ρώμη. Ο Θιετμάρος αναφέρει ότι ο 

Όθωνας χρησιμοποίησε στο Μαγδεμβούργο πολύτιμο μάρμαρο, χρυσό και 

πολύτιμους λίθους από την Ιταλία. "Preciosum quoque marmor cum auro 

gemmisque cesar precepit ad Magadaburc adduci. In omnibusque colum-

narum capitibus sanctorum reliquias diligenter includi iussit...Anno domini-

cae incarnationis DCCCCLXL, regni autem eius vicesimo Vo, presentibus 

cunctis optimatibus, in vigilia nativitatis Domini corpus sancii Mauricii et 

quorundam sociorum eius cum aliis sanctorum porcionibus Ratisbone sibi 

sanctae recordationis piissimo Constantino, magno imperatore, per eius largitatem sancta Dei catholica et 
apostolica Romana ecclesia elevata atque exaitata est et potestatem in his Hesperiae partibus largiri digna-
tus, ita et in his vestris felicissimis temporibus atque nostris sancta Dei ecclesia, id est beati Petri apostoli, 
germinet atque exultet et amplius quam amplius exaitata permaneat, ut omnes gentes, quae hec audierint, 
edicere valeant: Domine, salvum fac regem, et exaudi nos in die, in qua invocaverimus te; quia ecce novus 
christianissimus Dei Constantinus imperator his temporibus surrexit, per quem omnia Deus sanctae suae 
ecclesiae beati apostolorum principis Petri largiri dignatus est.", MGH Epistolae Merowingici et Karolini 
Aevil, Ι. Έκδ. E. Diimmler. Berlin 1957, v. 60, σ. 587. 9- 18· Ewig, Bild Constantins, σ. 33, για το ότι ο 
Αδριανός είχε στο νου του την Κωνσταντίνειο Δωρεά, όταν χρησιμοποιούσε το χαρακτηρισμό Novus 
Constantinus. Ο στόχος του παραλληλισμού ήταν να ευνοηθεί η ρωμαϊκή εκκλησία μέσω της αναγνώρι­
σης από τον Κάρολο των εδαφικών της απαιτήσεων στην Ιταλία. Βλ. και σ. 34, για το ότι ο χαρακτηρι­
σμός Novus Constantinus είχε εγκαθιδρυθεί ως αυτοκρατορικός· Wolfarm, Constantin 227 και 228' πα­
ρόμοια είναι η άποψη του W. Schlesinger, "Beobachtungen zur Geschichte und Gestalt der Aachener Pfalz 
in der Zeit Karls des Grossen", Zum Kaisertum Karls des Grossen. Beitrage und Aufsätze. Wege der 
Forschung b. 38. Έκδ. G. Wolf. Darmstadt 1972, σ. 393" βλ. και Η. Fuhrmann, "Konstantinische 
Schenkung und abendländisches Kaisertum", DA 22(1966), σ. 121 και Η. Fuhrmann, "Das frühmittelal­
terliche Papsttum und die Konstantinische Schenkung. Meditationen über ein unausgeführtes Thema", 
Settimane di Studio del Centro Italiano di Studi sull' alto medioevo XX. I Problemi dell' occidente nel sec­
olo Vili. I, 6- 12 aprile 1972, Spoleto 1973, o. 281- 4, για το ότι δύσκολα εξάγεται το συμπέρασμα της 
γνώσης της Κωνσταντίνειας Δωρεάς μέσα από τη σύγκριση του Καρόλου του Μεγάλου με τον Κωνστα­
ντίνο- ανάλογη είναι η θέση του και στο FUHRMANN, Einfluss, α. 386. 

"...traditur inquam ad ingenuam Parthenopolim, Theutonum novam metropolim...quam urbem rex 

maximus, primus trium, Otto imperator augustus in magnum archypraesulatum erexit...", Vita Secunda 

Auctore Brunone Archiepiscopo εις MGH SS (in folio) 4. Έκδ. G.Η. Pertz. Hannoverae 1841/ανατ. 1981, 

σ. 596. 40- 42· Puhle, Otto der Grosse, α. 8" Β. Ludowici, "Die Pfalz Ottos des Grossen in Magdeburg. 

Geschichte und Archäologie" OTTO DER GROSSE. Magdeburg und Europa. Έκδ. M. PUHLE. Mainz 

2001, σ. 396· Chrysos, Orro der Grosse, σ. 488. 
6 8 Βιδουκίνδος LXXII, 176. 24" βλ. και υπ. 23. 

52 



Ο Μ Ε Γ Α Σ Κ Ω Ν Σ Τ Α Ν Τ Ι Ν Ο Σ ΚΑΙ Ο Μ Υ Θ Ο Σ Τ Ο Υ 

allatum est. Quod maximo, ut decuit, honore Parthenopolim transmissum".69 

Αυτά τα αρχιτεκτονικά μέλη από τη Μεσόγειο χρησίμευαν στον Όθωνα ως 

σύμβολα για την translatio imperii70, αν και οι πηγές δε δηλώνουν ξεκάθαρα 

αν ο Όθωνας με τη χρήση τους ήθελε να ενταχθεί στη ρωμαϊκή- αυτοκρατο­

ρική παράδοση. Από την άλλη πλευρά, η συγκέντρωση λειψάνων στο ναό πέ­

ρα από το ότι ανύψωνε το κύρος και τη δόξα του ιδρυτή του71, ήταν άλλη μια 

πλευρά της aemulatio της πρωτεύουσας της Ανατολής, όπου τόσο οι εκκλη­

σίες, όσο και το παλάτι του βυζαντινού αυτοκράτορα, ήταν εφοδιασμένα με 

λείψανα.72Roma secunda και Roma ventura αποκαλούνταν και το Άαχεν, το 

παλάτι του Καρόλου του Μεγάλου, δεύτερου διαδόχου του Μεγάλου Κων­

σταντίνου, που είχε ωφελήσει τη ρωμαϊκή εκκλησία, με βάση το παπικό έγ­

γραφο του 967. Αρχιτεκτονικά μέλη από τη Μεσόγειο απαντούν και στο α­

νακτορικό παρεκκλήσι (Pfalzkapelle) του Άαχεν.73 Εκεί ο Όθωνας είχε στε­

φθεί βασιλιάς το 936, γεγονός που θα μπορούσε να εδραιώσει μια άμεση σχέ­

ση ανάμεοα στη μητρόπολη του Έλβα και το πιο γνωστό παλάτι της Καρο-

λίνειας εποχής.74 Η σχέση του παλατιού με τον Κάρολο εδραίωσε τη νομιμό­

τητα του τίτλου του Όθωνα και των διαδόχων του.75 Ό π ω ς το Άαχεν, έτσι 

ω Thietmar von Merseburg Chronik. Έκδ. W. TRILLMICH. Darmstadt 1985, σ. 17, 52. 9- 18. 

Puhle, Orro der Grosse, σ. 13. Είναι χαρακτηριστικό ότι ο Θιετμάρος αφήνει να εννοηθεί ότι τα οικο­

δομικά υλικά για το Μαγδεμβοι3ργο προήλθαν γενικά από την Ιταλία, απ ' όπου, συμφωνά με το Βιδουκίν-

δο, ο Ό θ ω ν α ς "egressus est itaque de Italia cum magna gloria, capto rege Longobardorum, superatis Grae-

cis victisque Sarracenis... ": Βιδουκίνδος III, LXXV, 180. 13-15. Στην Ιταλία ο Γερμανός ηγεμόνας είχε πα­

ντρευτεί το 951 τη χήρα του Ιταλού βασιλιά Αδελαΐδα, η οποία με το πλέγμα των συγγενικών της δεσμών 

στην Ιταλία και στη Βουργουνδία τον βοήθησε να επεκτείνει την εξουσία του στην Ιταλία και στη Ρώμη· 

C. Meckseper, Magdeburg und die Antike. Zur Spolienverwendung im Magdeburger Dom: OTTO DER 

GROSSE. Magdeburg und Europa Ι. Έκδ. M. PUHLE. Mainz 2001, σ. 379. 

W. Ulmann, "Magdeburg, das Konstantinopel des Nordens. Aspekte von Kaiser- und Papstpolitik bei 

der Gründung des Magdeburger Erzbistums 968", Jahrbuch für die Geschichte Mittel und Ostdeutsch­
lands, 21(1972), σ. 5, για το ότι μέσω της συγκέντρωσης λειψάνων στο Μαγδεμβούργο οι Σάξονες ηγε­

μόνες υιοθέτησαν βουργουνδιακές ηγεμονικές παραδόσεις και διεκδικήσεις παγκόσμιας εμβέλειας· Meck­

seper, Magdeburg, σ. 379 και γενικά ο. 367 κε. για την προέλευση των αρχιτεκτονικών μελών στον καθε­

δρικό του Μαγδεμβουργου. 

Dagron, Empereur, σ. 223- 5. 

Ο πάπας Αδριανός Α' (772-795) επέτρεψε στον Κάρολο το Μέγα να χρησιμοποιήσει μάρμαρο και μω­
σαϊκά από το παλάτι της Ραβέννας, ενώ ο Εϊνάρδος αναφέρει ότι ο Κάρολος, επειδή δεν μπορούσε να ε­
ξασφαλίσει από άλλου μάρμαρο και κίονες, για να κτίσει το παρεκκλήσι του Άαχεν, φρόντισε να τα εξα­
σφαλίσει από τη Ραβέννα και τη Ρώμη· Επιστολή Αδριανού, ν. 81, 614. 17-21· Schleinger, Beobachtun­
gen, σ. 388· Meckseper, Magdeburg, σ. 376· για τον Εϊνάρδο, βλ. Quellen zur Karolingischen Reichs­
geschichte. Die Reichsannalen. Einhard Leben Karls des Grossen. Zwei "Leben" Ludwigs. Nithard 
Geschichten. Ι. Έκδ. R. Rau. Darmstadt 1980, σ. 1 6 4 - 2 1 1 , εδώ 26, 196. 34- 198. 2· Schlesinger, 
Beobachtungen, σ. 388 - Meckseper, Magdeburg, σ. 376. 

Schlesinger, Beobachtungen, σ. 385. 

Schlesinger, Beobachtungen, σ. 419. 

53 



Α Γ Γ Ε Λ Ι Κ Η Π Α Ν Α Γ Ο Π Ο Υ Λ Ο Υ 

και το Μαγδεμβουργο, προβλεπόταν για μόνιμη κατοικία του Όθωνα, ενώ, 

όπως ο Κάρολος τάφηκε στο Άαχεν, έτσι και ο νέος καθεδρικός ορίστηκε ε­

ξαρχής ως ο τόπος ταφής του Γερμανού ηγεμόνα.76 Κι αυτό που σίγουρα δεν 

περνά απαρατήρητο, είναι ότι και για το Άαχεν χρησιμοποιούνταν χαρακτη­

ρισμοί που ανήκαν στην πόλη του Μεγάλου Κωνσταντίνου.77 Δεν αποκλείε­

ται λοιπόν να υπήρχε η φιλοδοξία το Μαγδεμβουργο να είναι η "τρίτη Ρώ­

μη", η διάδοχος του Άαχεν, της "δεύτερης Ρώμης", με το νέο Άατερανό, ό­

πως αποκαλούσε το παλάτι του ο Κάρολος, όπου είχαν χρησιμοποιηθεί οι­

κοδομικά υλικά και από τη Ραβέννα, την αλλοτινή έδρα του βυζαντινού εξάρ-

χου.78 Οι συνειρμοί δεν έχουν τέλος κι αυτό που μπορεί να πει κανείς με σι­

γουριά, είναι ότι ο Ιωάννης ΙΓ' είχε το 967 στα χέρια του πολλά στοιχεία, με 

βάση τα οποία θα μπορούσε να προβάλει εμπεριστατωμένα τον Όθωνα ως 

διάδοχο του Μεγάλου Κωνσταντίνου και του Καρόλου του Μεγάλου. 

Ό σ α λέγονται στο παπικό έγγραφο του 967, είναι ενδεικτικά της έκτα­

σης που είχε λάβει η εξουσία του Όθωνα. Από την άλλη πλευρά, οι συγκρί­

σεις με τον Κωνσταντίνο και την Κωνσταντινούπολη δεν απέβλεπαν απλά 

στο να τιμήσουν τον Όθωνα και την αυτοκρατορία του. Μέσω αυτών των 

συγκρίσεων ο πάπας υπαινισσόταν το μύθο του Σύλβεστρου, τον πυρήνα της 

Κωνσταντίνειας Δωρεάς, με τη βοήθεια της οποίας η παποσύνη πρόβαλλε 

τις διεκδικήσεις της στην ανώτερη εξουσία όλης της χριστιανοσύνης. Σύμ­

φωνα με αυτήν, ο αυτοκράτορας Κωνσταντίνος απένειμε στο Σύλβεστρο και 

στους διαδόχους του την ανώτατη εξουσία πάνω σε όλη την εκκλησία, τους 

άφησε το αυτοκρατορικό στέμμα και από σεβασμό για το ανώτατο εκκλησια­

στικό αξίωμα τους μετέφερε την έδρα της εξουσίας του στο Βυζάντιο. Το έγ-

Puhle, Otto der Grosse, σ. 8. Η σημασία του Μαγδεμβοΰργου για τον ίδιο τον Ό θ ω ν α προκύπτει τό­

σο από τη συχνότητα των επισκέψεων του στο εκεί παλάτι, όσο και από την πληθώρα των προνομίων που 

απονεμήθηκαν τόσο στο μοναστήρι του Moritz, όσο και στη μετέπειτα μητρόπολη. Σίγουρα ο Γερμανός 

αυτοκράτορας αντιμετώπιζε το Μαγδεμβουργο ως το ηγεμονικό κέντρο του βορρά, απ' όπου μπορούσε 

να ξεκινήσει η ιεραποστολή στα σλαβικά εδάφη. Στην εποχή του η πόλη μετατράπηκε από συνοριακό ά­

κρο του φραγκικού κόσμου σε κέντρο της νεοϊδρυμένης μητρόπολης- βλ. Puhle, Otto der Grosse, σ. 8, 13" 

για τις δωρεές του Ό θ ω ν α Α' στο Μαγδεμβουργο, βλ. D O Ι, 14, 15, 16, 21, 37, 38, 41, 43, 46, 63, 74, 

79, 97, 181, 187, 205, 222, 230, 231, 232, 278, 280, 281, 282, 312, 331, 332, 333, 345, 362, 363, 385, 

386, 387, 388, 404. 

Schlesinger, Beobachtungen, σ. 390. 

Schlesinger, Beobachtungen, σ. 401 ' βλ. και σ. 390, για το ότι η σχέση του Ααχεν με τη Ρώμη υποδη­

λώνεται και από το όνομα Lateranis, που είχε δώσει ο Κάρολος στο εκεί παλάτι του. Ο Schlesinger, 

Beobachtungen 391κε. υποστηρίζει ότι ο Κάρολος είχε υπόψη του ότι, σύμφωνα με την Κωνσταντίνειο 

Δωρεά, ο πάπας είχε λάβει από τον Κωνσταντίνο εκτός από το στέμμα, και το παλάτι του Λατερανού, κι 

έτσι χρησιμοποίησε το όνομα Αατερανό για το παλάτι του, αφού ο πάπας ήταν αυτός που τον έστεψε τα 

Χριστούγεννα του 800 στη Ρώμη1 βλ. και σ. 395κε., για τη σχέση του Λατερανού του Ααχεν με την Κων­

σταντίνειο Δωρεά και εκτούτου με το Αατερανό της Ρώμης. 

54 



Ο Μ Ε Γ Α Σ Κ Ω Ν Σ Τ Α Ν Τ Ι Ν Ο Σ ΚΑΙ Ο Μ Υ Θ Ο Σ Τ Ο Υ 

γράφο του Ιωάννη ΙΓ" προσπαθεί να παρουσιάσει την ίδρυση της μητρόπο­

λης του Μαγδεμβοΰργου στα γερμανοσλαβικά σύνορα ως κάτι ανάλογο. Ο ε­

στεμμένος σε αυτοκράτορα Σάξονας βασιλιάς είχε σώσει τον πάπα από τους 

εχθρούς του στη Ρώμη.79 Ή τ α ν μια πράξη που παραλληλιζόταν με την προ­

στασία που παρείχαν οι Καρολίνειοι τον 8ο-9ο αιώνα στην έδρα του αγίου 

Πέτρου απέναντι στη Λογγοβαρδική επιθετικότητα. Ο Όθωνας ήταν ο τρί­

τος "σωτήρας" της ρωμαϊκής εκκλησίας μετά τον Κωνσταντίνο, που την α­

νύψωνε θέτοντας στην κυριότητα της τις νέες του κτήσεις στη Μέση και Α­

νατολική Ευρώπη. Η διάθεση τονισμού της παπικής εξουσίας φαίνεται από 

την αναφορά του Όθωνα ως τρίτου στη σειρά μετά τον πάπα και τη συνοδό 

της Ραβέννας.80 Το έγγραφο του 967 εκφράζει αδιαμφισβήτητα την παπική 

διεκδίκηση της πρωτοκαθεδρίας απέναντι στον αυτοκράτορα μέσα στο πνεύ­

μα της ρωμαϊκής αυτοκρατορικής παράδοσης και του κειμένου της Κωνστα-

ντίνειας Δωρεάς. Συμφωνά με την αυτοκρατορική ιδέα της Κουρίας, μετά 

την αναχώρηση του Κωνσταντίνου για την ανατολή και τη Δωρεά του στον 

πάπα Σΰλβεστρο, ιδρύθηκε μια δυτική ρωμαϊκή αυτοκρατορία, ο ηγεμόνας 

της οποίας χρειαζόταν τη συμμετοχή ή τη συγκατάθεση του πάπα για τη λή­

ψη του ανώτατου ηγεμονικού αξιώματος του.81 

Η παποσΰνη και η ανοδική της πορεία αποδεικνύονται καθοριστικοί πα­

ράγοντες στη διαμόρφωση των σχέσεων μεταξύ Ανατολής και Δΰσης σ' όλη 

R. Schieffer, "Das "Italienerlebnis" Ottos des Grossen", O T T O DER GROSSE. Magdeburg und 

Europa. Ι. Έ κ δ . M. PUHLE. Mainz am Rhein 2001, σ. 455 κε. 

"Nos vero ejus animum in Dei servino ita mirifice detentum mirantes, connivere ei dignum duximus, 
statuentes, presente et consentiente sancta synodo, et ipso imperatore...": Βοΰλλα Ιωάννη ΙΓ' 953A-

ULMANN, Magdeburg 1-3, 29, και για τις διαφορές μεταξύ της αυτοκρατορικής και της παπικής πολι­
τικής σε σχέση με την έκταση της νέας μητροπολιτικής περιφέρειας- βλ. και ULMANN, Magdeburg 3, 
για τη σύγκριση των εγγράφων του Ιωάννη IB' και του Ιωάννη ΙΓ', και τις διαφορές που προκύπτουν. 

Ο Όθωνας δε φαίνεται να απέρριπτε τη συμμετοχή του π ά π α στην αυτοκρατορική στέψη. Στο τέλος 
ενός γράμματος που έστειλε στους δούκες Hermann και Dietrich στις 18 Ιανουαρίου 968, αναφέρει ότι: 
"Filius noster in nativitate Domini coronam a beato apostolico in imperii dignitatem suscepit": Βιδουκι'ν-
δος III, 176. 1-2· ήταν η περίοδος που ο Ό θ ω ν α ς διαπραγματευόταν με το Βυζάντιο για μια ειρηνική διευ­
θέτηση των αντιπαραθέσεων των δύο δυνάμεων στην Κάτω Ιταλία- η λήψη του αυτοκρατορικού στέμμα­
τος από τον πάπα, έθετε τόσο τον ίδιο, όσο και το γιο του, ισοδύναμα απέναντι στο βυζαντινό αυτοκρά­
τορα. Ohnsorge, Otto Ι, σ. 210- 211 - Schlesinger, Beobachtungen, ο. 395- 7- Ulmann, Magdeburg, σ. 40 -

βλ. και Belting, Palastaulen, σ. 55 κε., για το ότι το Λατερανό της Ρώμης ήταν ένα παλάτι με Κωνσταντί-
νεια παράδοση. Στα μωσαϊκά του εκφράζεται η ιδέα του παπικού πρωτείου, η παπική πολιτική ιδεολογί­
α. 

Liutprandi Legatio LXII, 582. Ικε.- βλ. ενδεικτικά: "Sed quid hoc memorem, cum ipsa Constantinopo-
litana ecclesia nostrae sanctae catholicae arque apostolicae ecclesiae Romanae merito sit subiecta? Scimus, 
immo videmus Constantinopolitanum episcopum pallio non uti nisi sancti patris nostri permissu...": Liut­
prandi Legatio LXII, 582. 14- 18- στην Κωνσταντίνειο Δωρεά αναφέρεται: "et pontifex, qui pro tempore 
ipsius sacrosanctae Romanae ecclesiae extiterit, celsior et princeps cunctis sacerdotibus totius mundi existât 

55 



Α Γ Γ Ε Λ Ι Κ Η Π Α Ν Α Γ Ο Π Ο Υ Λ Ο Υ 

τη διάρκεια του 10ου αιώνα. Ό τ α ν ο πάπας συνέκρινε τον εαυτό του με το 

Σύλβεστρο και τον Όθωνα με το Μέγα Κωνσταντίνο, όταν είχε τη δυνατό­

τητα να απειλεί το βυζαντινό αυτοκράτορα με παρέμβαση σε κανονικά θέμα­

τα8 2 κι όταν του αρνούνταν τον τίτλο imperator Romanorum, αποδεικνύεται 

ότι η παπική εκκλησία ήταν σε θέση να προβάλει διεκδικήσεις, των οποίων 

τα θεμέλια δεν ήταν σαθρά.83 Ο πάπας δυνάμει της Κωνσταντίνειας Δωρεάς 

φαίνεται σαν να διεκδικούσε μια "αυτοκρατορική" θέση στη Δύση84, που του 

έδινε το δικαίωμα να έχει λόγο στη διαμάχη μεταξύ Ανατολής και Δύσης για 

την κατοχή της αυτοκρατορικής εξουσίας. 

Πάντως, ο Μέγας Κωνσταντίνος και η πόλη του, η Κωνσταντινούπολη ή­

ταν τα σύμβολα στα οποία ανέτρεχε κάθε νέα δυναστεία τον 10ο αιώνα είτε 

επρόκειτο για το Βυζάντιο είτε για τη Δύση, προκειμένου να περιβληθεί το 

χριστιανικό- ρωμαϊκό χαρακτήρα τους και να νομιμοποιήσει έτσι την εξουσί­

α της. Ο Κωνσταντίνος Ζ ' ανήγαγε την καταγωγή του ιδρυτή της δυναστεί­

ας του στο Μέγα Κωνσταντίνο, κατέβαλε κάθε προσπάθεια για να ενταχθεί 

στην παράδοση του Κωνσταντίνου85, εξαρτούσε τη σωστή διοίκηση της αυ­

τοκρατορίας από την απαρέγκλιτη τήρηση των εντολών του πρώτου χριστια­

νού αυτοκράτορα, που έλαβε την εξουσία του από το Θεό και έθετε έτσι τους 

διαδόχους του στην κορυφή της οικουμένης, όπως αυτή απεικονιζόταν στα 

έργα του. Είναι γεγονός ότι τάση κάθε παρόντος είναι να παρουσιάζει το πα­

ρελθόν σύμφωνα με ό,τι επιδιώκει στο μέλλον. Στο όνομα του Κωνσταντίνου 

έδραζε η ιδέα της παγκόσμιας χριστιανικής ηγεμονίας κι αυτή ήταν που κά­

θε φορά γοήτευε και έλκυε τους διεκδικητές της αυτοκρατορικής εξουσίας, 

που την προσάρμοζαν στις ανάγκες της σύγχρονης τους πραγματικότητας. 

et eius iudicio, quaeque ad cultum dei vel fidei Chrisüanorum stabilitate procuranda fuerint, disponantur. ": 
Constitutum Constantini 82. 174- 83. 177' πρβλ. το ελληνικό κείμενο του Βαλσαμώνος: "Και ό επίσκο­
πος ό μέλλων είναι εις την άγίαν των 'Ρωμαίων έκκλησίαν οφείλει είναι ένδοξος και υψηλότερος παρά 
πάντας τους Ιερείς του κόσμου- και εΐ τι εστί προς θεραπείαν του θεοϋ, και προς διόρθωσιν και στερέω-
σιν της πίστεως των Χριστιανών, ίνα κρίνηται παρ' αύτοΰ.": Γ.Α. Ράλλη -Μ. Πότλη, Σύνταγμα..., σ. 145. 

Βλ. σ. 11- 14· Keller, Kaisertum, ο. 371. Στο δεύτερο μισό του δέκατου αιώνα η βυζαντινή πολιτική εί­
χε γίνει πλέον επιθετική απέναντι στη Δύση, η συμβιβαστική πολιτική του Κωνσταντίνου Ζ ' είχε εγκατα­
λειφθεί. Αν λάβει λοιπόν κανείς υπόψη του τους συνειρμούς που επιτρέπει η παπική βούλλα του 967, αλ­
λά και την επιθυμία του Ό θ ω ν α Α' για ένα αυτοκρατορικό αξίωμα ισότιμο με αυτό του βυζαντινού αυτο­
κράτορα (χωρίς διεκδίκηση από την πλευρά του Γερμανού ηγεμόνα του τίτλου imperator Romanorum), 
μπορεί να κατανοήσει την έκρηξη που υπόβοσκε ανά πάσα στιγμή στις διαπραγματεύσεις του Λιουτπράν-
δου με τον αυτοκράτορα Νικηφόρο στην Κωνσταντινούπολη το 968' Ohnsorge, Anerkennung 187κε." 
Ulmann, Magdeburg 41. 

Ewig, Bild Constantins, σ. 31" Löwe, Kaisertum, σ. 559. 

Markopoulos, Constantin the Great, σ. 160, 164, για το ότι στα κείμενα του Πορφυρογέννητου παρα­

τηρείται μια πολύ προσεκτική προσέγγιση του φαινομένου Κωνσταντίνος Μέγας, με τους δύο Κωνστα-

ντίνους να τοποθετούνται διακριτικά σε μια ευθεία γραμμή. 

56 



Ο Μ Ε Γ Α Σ Κ Ω Ν Σ Τ Α Ν Τ Ι Ν Ο Σ ΚΑΙ Ο Μ Υ Θ Ο Σ Τ Ο Υ 

Για κάθε ηγεμόνα το όνομα Κωνσταντίνος εξυπηρετούσε ένα σκοπό. 

Οι Όθωνες αποδέχτηκαν επίσης το αυτοκρατορικό πρότυπο του Κων­

σταντίνου. Ή τ α ν ένα πρότυπο εδραιωμένο ήδη από την εποχή του Καρόλου 

του Μεγάλου, κυρίως μέσω της χρήσης του από την Κουρία, που σ' αυτό ε­

δραίωνε τις όποιες διεκδικήσεις της από την κοσμική εξουσία. Από τη μία 

πλευρά ο Κωνσταντίνος, το έργο του οποίου για τον μεσαιωνικό άνθρωπο 

σηματοδοτούσε την αρχή μιας νέας εποχής, κι από την άλλη ο Κάρολος, που 

είχε αναδειχθεί magnus και άξιος οδηγός της ρωμαϊκής αυτοκρατορίας.86 

Μέσα από το παπικό έγγραφο του 967 η οθωνική αυτοκρατορική εξουσία, 

σε συνεργασία με τον πάπα, προσπάθησε να περιβάλει με το κΰρος παραδο­

σιακών συμβόλων μια νέα αρχή στην εξέλιξη της.8 7 Είναι χαρακτηριστικό ό­

τι στη βοΰλλα του 962 ο Ιωάννης IB' επικύρωσε τη μετατροπή σε αρχιεπι­

σκοπή του μοναστηρίου του Μαγδεμβοΰργου quod praelibatus sanctissimus 

imperator ob novam Christianitatem construxit.87 Αυτοκράτορας και πάπας, 

βασιλικός οίκος και εκκλησία κατέφυγαν στα σύμβολα ενός ακόμα ισχυρού 

παρελθόντος, για να εδραιώσουν μια εξουσία, με ρωμαϊκό υπόβαθρο για τον 

πάπα, χωρίς αυτό, αλλά μ' ένα ισχυρό χριστιανικό υπόβαθρο και μια ισχΰ ε­

φάμιλλη με αυτή του βυζαντινού αυτοκράτορα, για τον Όθωνα. 8 9 

Η Κωνσταντίνειος Δωρεά ήταν γνωστή σε Βυζάντιο και Δΰση το 1 Οο αιώ­

να. Ο Κωνσταντίνος Πορφυρογέννητος υιοθέτησε τις ιδέες της, ανάλογα με 

το τι υπαγόρευαν οι πολιτικές περιστάσεις, ο Νικηφόρος Φωκάς, στο δεύτε­

ρο μισό του 10ου αιώνα χρησιμοποίησε την ιδέα της translatio imperii, που 

ενυπάρχει στη Δωρεά, για να διεκδικήσει το πρωτείο του βυζαντινού αυτο­

κράτορα. Τέλος, ο πάπας αφενός μεν στήριξε σ' αυτήν τόσο τη διεκδίκηση 

μιας ισχυρής θέσης απέναντι στο Γερμανό αυτοκράτορα, σε συνδυασμό με 

την εξασφάλιση εδαφών που οΰτως ή άλλως του ανήκαν με βάση προηγού-

Wolfarm, Constantin, σ. 228 κε., για το ότι η παραδοσιακή εικόνα του Φράνκου ηγεμόνα μεταβλήθη­

κε υπό την επίδραση του Καρόλου του Μεγάλου. Πλέον δεν προβαλλόταν ως η αναγέννηση ενός αρχαί­

ου αυτοκράτορα, αλλά ετίθετο ισοδύναμα δίπλα στους προκατόχους του ξεπερνώντας τους μάλιστα στις 

αρετές· βλ. Poetae Saxonis Annalium de Gestis Karoli Magni Imperatoris Libri Quinque εις MGH SS (in 

folio) 1. Έκδ. G.H. PERTZ. Hannover 1826/ ανατ. 1963, σ. 279. Είναι χαρακτηριστικό ότι ο αυτοκρά­

τορας Λουδοβίκος Γ' ο Τυφλός (899- 928) στις αρχές του 10ου αιώνα έδωσε στο γιο του το όνομα Κάρο-

λος-Κωνσταντίνος. Το όνομα είναι χαρακτηριστικό της στενής σύνδεσης του ιδρυτή και του ανανεωττ\ της 

χριστιανικής αυτοκρατορίας στη σκέψη του Μεσαίωνα - Wolfarm, Constantin, σ. 228- 9. 

Keller, Kaisertum, σ. 371- 2, για το ότι ο Ιωάννης ΙΓ" αναγνώρισε ότι είχε ανάγκη τον Ό θ ω ν α για την 

υλοποίηση της ιδέας της παγκόσμιας ρωμαϊκής αυτοκρατορίας κι έτσι τον προσέγγισε, με αποτέλεσμα τη 

στενή τους σχέση το 967/8. 

8 8 Βούλλα Ιωάννη IB' 1028C. 
8 9 W. Ulmann, "Magdeburg...", σ. 44. 

57 



ΑΓΓΕΛΙΚΗ ΠΑΝΑΓΟΠΟΥΛΟΥ 

μενες παραχωρήσεις, αφετέρου δε, αμφισβήτησε τον αυτοκρατορικό τίτλο 

του βυζαντινού ηγεμόνα, καθώς θεωρούσε ότι ο ίδιος ήταν αυτός που μπο­

ρούσε να απονέμει, με βάση πάντα τη Δωρεά, το ανώτατο αυτοκρατορικό α­

ξίωμα. 

Στο όνομα του Κωνσταντίνου και σ' αυτό της Νέας Ρώμης υπάρχει η έν­

νοια της "μεταρρύθμισης", ενώ κυριαρχεί το θρησκευτικό στοιχείο. Η αυτο­

κρατορία της Κωνσταντινούπολης ήταν μια αυτοκρατορία "μεταρρυθμισμέ­

νη" από ένα χριστιανό αυτοκράτορα, που δεν ακολουθούσε τα χνάρια του 

Αυγούστου, αλλά του Χριστού, μέσω μιας νέας "πολιτείας", αυτής του χρι­

στιανισμού.90 Τόσο για τον Κωνσταντίνο Ζ ' στο πρώτο μισό του 10ου αιώ­

να, όσο και για τον Όθωνα στο δεύτερο μισό του ίδιου αιώνα, δεν υπήρχε 

καταλληλότερο σύμβολο για την ανανέωση, την ισχύ, τη στερέωση της δυνα­

στείας τους. Εξάλλου, ο Κωνσταντίνος και η πρωτεύουσα του λειτουργούσαν 

έτσι από αιώνες σε Ανατολή και Δύση. 

Στόχος του Κωνσταντίνου και του Όθωνα ήταν να ενταχθούν σ1 ένα ευ­

ρύ πλαίσιο θεϊκής οικονομίας. Ο Κωνσταντίνος Ζ ' σε συνεργασία με τον πα­

τριάρχη φρόντιζε για τη διαφύλαξη των αυτοκρατορικών εμβλημάτων στην 

Αγία Σοφία, ο Όθωνας σε συνεργασία με τον πάπα, που δεν έχανε την ευ­

καιρία να κινηθεί "επιθετικά" προβάλλοντας τη δική του ιδεολογία, εδραίω­

σε την οθωνική εξουσία στα ανατολικά του Έλβα με την ίδρυση της μητρό­

πολης του Μαγδεμβούργου. Και στις δύο περιπτώσεις το πρότυπο του Αγί­

ου Κωνσταντίνου καθοριστικό, να δίνει το παράδειγμα για το επίθετο sanc-

tissimus του Όθωνα, που στο παπικό έγγραφο του 967 εμφανίζεται να διε­

ρωτάται πώς θα εξαπλωνόταν το nomen Christianitatis apostolica auctoritate 

in aquilonaribus partibusr την ίδια εποχή που ο Νικηφόρος Φωκάς με βάση 

τη δράση του Μεγάλου Κωνσταντίνου στα πλαίσια της translatio imperii υ­

περάσπιζε το ρωμαϊκό αυτοκρατορικό του τίτλο απέναντι σε μια παποσύνη 

που τον διεκδικούσε για λογαριασμό των Οθώνων. Σ' όλη τη διάρκεια του 

10ου αιώνα αυτοκράτορες και πάπες δεν έπαψαν ν' ανατρέχουν στην αρχή 

της ενοποιημένης χριστιανικής οικουμένης και στον πρώτο χριστιανό αυτο­

κράτορα, για να καθορίσουν τα όρια και τη φύση της εξουσίας τους, καθώς 

πλέον υφίστατο τόσο το πρόβλημα της διπλής αυτοκρατορίας (Zweikaiser­

problem), όσο και το θέμα της κοσμικής εξουσίας του πάπα. Το έρεισμα της 

τελευταίας βρισκόταν στην Κωνσταντΐνειο Δωρεά, άλλη μία πράξη της οποί­

ας πρωταγωνιστής ήταν ο Άγιος Κωνσταντίνος. 

Dagron, "Representations...", σ. 304. 

58 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

