
  

  Peri Istorias

   Vol 10 (2021)

   Περί Ιστορίας

  

 

  

  Corporeità ed embriologia nella Divina Commedia 

  Maria Angela Ielo   

 

  

  

   

To cite this article:
  
Ielo, M. A. (2022). Corporeità ed embriologia nella Divina Commedia. Peri Istorias, 10, 249–258. Retrieved from
https://ejournals.epublishing.ekt.gr/index.php/ieim/article/view/30389

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 26/01/2026 10:58:19



249

Maria Angela Ielo

CORPOREITÀ ED EMBRIOLOGIA NELLA DIVINA COMMEDIA

 
a parola “ombra” si incontra spesso all’interno della Divina Com­
media e rappresenta uno dei punti centrali su cui Dante ha ide­

ato la creazione del suo viaggio oltremondano. Ma che cosa vuol dire per il 
poeta “ombra”? Cominciamo con il dire che essa è per sua natura ambigua 
in quanto ci offre la visione di qualcosa che di per sé non è tangibile. Nel 
suo Trattato della pittura Leonardo da Vinci ce ne offre una vera e propria 
definizione asserendo che “l’ombra, nominata per il proprio suo vocabolo, 
è da esser chiamata alleviazione di lume applicato alla superficie de’ corpi. 
Della quale il principio è nel fine della luce, ed il fine è nelle tenebre”1. Si 
tratterebbe allora, come ci suggerisce Leonardo stesso, di un qualcosa di 
definibile come ente intermedio fra la luce assoluta ed il buio più profondo 
della tenebra che avrebbe la capacità di mediare questi due poli estremi, 
rendendo così possibile la distinzione di corpi e di oggetti. 

Dante Alighieri nella sua Commedia, ne ha anticipato in qualche modo 
la funzione attribuitale più tardi da Leonardo privilegiandola quale ambi­
guo intermediario e come l’unico strumento attraverso cui gli era concesso 
di intravvedere l’invisibile. Il temine “ombra” all’interno della Commedia, 
reca, infatti, in sé tutte le caratteristiche del suo originario significato in­
stabile, ricorrendo per ventidue volte nell’Inferno, per ben trentadue nel 
Purgatorio e riducendosi soltanto a due sole citazioni nel Paradiso, dove gli 
spiriti possono ormai riflettere la luminosità concessa loro dai vari gradi di 
beatitudine e che quindi appartengono al regno della luce. Nell’Enciclopedia 
dantesca2 spiccano principalmente tre significati a cui la parola ombra viene 
associata: come mancanza di luce diretta (e quindi astrologicamente con­
trapposta al sole ed alla luna)3 oppure come “ombra proiettata da un corpo” 

1.  Leonardo da Vinci, Trattato della pittura, a cura di Adachiara Zevi, Milano 1982, p. 237.
2.  Enciclopedia dantesca, vol. IV, Istituto dell’Enciclopedia Italiana Giovanni Treccani, Roma 

1973, p. 141-145; (opera completa pubblicata in 16 volumi, Biblioteca Treccani, Roma 2005).
3.  Purgatorio IV, 103-104, in cui si trovano coloro i pigri “ed ivi eran persone, che si 

stavano all’ombra dietro al sasso”. 

L

11. Ielo.indd   249 19/4/2022   2:22:23 μμ



MARIA ANGELA IELO

250

(Purg. III, 90)4 sia esso animato o inanimato come per esempio l’ombra 
dei corpi celesti, delle colline, della stessa altezza della montagna del Pur­
gatorio, quella proiettata dal corpo umano che tanto stupore suscita nelle 
anime che stanno espiando il proprio peccato, ed infine come parvenza o 
visione corporea incompleta5. Procedendo nella lettura del poema, il lettore 
si abitua ad adempiere uno degli scopi principali prefissati dal suo autore e 
cioè quello di visualizzarne gli episodi. La poesia dantesca, come sappiamo, 
è fortemente rappresentativa: all’interno di una tale descrizione letteraria, 
le ombre incarnano perciò quei colori smorzati che tanto successo avranno 
nella pittura del Rinascimento di cui appunto Leonardo fu il pioniere e che 
ci incanta ancora oggi davanti ai capolavori di Tiziano e di Caravaggio6. 

La contrapposizione tra l’immagine delle anime-ombra ed il corpo vi­
vente del poeta, rappresenta così un primo artificio: attraverso di esso ap­
pare nel “gran diserto” la figura quasi evanescente di Virgilio, cui Dante si 
rivolge gridando la famosa frase “Miserere di me...qual che tu sii, od ombra 
od omo certo!” (Inf. I, 65-66). Il termine “certo” inteso qui come realmen­
te vivo, riesce per tutta la durata del poema a trattenere il poeta ancorato 
alla vita terrestre. Questa vitalità, viene riconfermata nella contrapposizione 
immediatamente espressa subito dopo nella risposta di Virgilio “non omo, 
omo già fui” che sancisce in modo definitivo la condizione umbratile per­
tinente al poeta latino ed a tutte le altre figure che popoleranno l’aldilà. 
Gli stessi dannati ed i purganti, sono i testimoni che sottolineeranno questa 
insolita fisicità umana del poeta, indicandone tutti i segni rivelatori di essa. 
Vediamone qui qualcuno: i movimenti del corpo, come quelli dei piedi del 
fiorentino che scendendo verso il Settimo Cerchio, scartano sotto l’incon­
sueto movimento di alcune pietre che improvvisamente si trovano a reggere 
un corpo pesante (Inferno, XII, 28-30). Nello stesso Canto anche il centauro 
Chirone, il famoso e saggio precettore di Achille, si accorge che tra i due 

4.  Si vedano Purgatorio III, 90, in cui si trovano i contumaci “come color dinnanzi 
vider rotta la luce in terra del mio destro canto, si che l’ombra era da me alla grotta” e 
Purgatorio V, 34 morti per forza “E ’l mio maestro: voi potete andarne e ritrarre a color 
che vi mandaro che ’l corpo di costui è vera carne”.

5.  Si veda Paradiso I, 23, dove Dante si trova nell’Empireo in compagnia di Beatrice 
ed in Paradiso, XIII, 19 in cui la definizione di “quasi l’ombra de la vera costellazione” 
corrisponde ad un’immagine più tenue a quella della vera costellazione di tutte le venti­
quattro stelle enumerate dal poeta e cioè le quindici di prima grandezza assieme alle sette 
dell’Orsa Maggiore e le due ultime dell’Orsa Minore. 

6.  Étienne Gilson, “Che cos’è un’ombra (Purgatorio, XXV)”, in Bianca Garavelli (a 
cura di), Dante e Beatrice: Saggi danteschi, Milano 2004, p. 47-70.

11. Ielo.indd   250 19/4/2022   2:22:24 μμ



CORPOREITÀ ED EMBRIOLOGIA NELLA DIVINA COMMEDIA

251

nuovi venuti quello che sta più indietro “ move ciò ch’el tocca, così non so­
glion far li piè d’i morti” (ivi, 80-82). In Purgatorio V, 16 le anime dei Morti 
per Forza, commentano tra di loro il fatto che Dante avanzando verso la 
salita, lasci trasparire una naturale fatica fisica, il che indica loro in maniera 
inequivocabile che egli possieda anche un corpo pesante e che quindi sia un 
umano (ivi, 25-63). Figurano anche movimenti corporali meno percettibili 
come quelli descritti in Inferno XXIII, 88 ed in Purgatorio II, 67-69 in cui 
viene notata la gola nell’atto di respirare, funzione appartiene soltanto ai 
vivi. Ed infine ci sono i riflessi ed i riverberi che un corpo “fittizio” non può 
produrre: nella Cornice XXVI del Purgatorio i Lussuriosi osservando la sua 
ombra si rendono subito conto che egli è vivo. Il sole che colpisce il poeta 
dalla parte destra, proietta l’ombra del suo corpo sulle fiamme nelle quali 
essi ardono per purificarsi, rendendole di un colore intenso che Dante de­
scrive come “rovente” (ivi, 4-12). Dunque l’ombra prodotta per proiezione 
posseduta da Dante è quella legata alla vita, mentre tutti gli altri, incluso lo 
stesso Virgilio, sono “fatti”, appartengono cioè al mondo delle ombre e delle 
parvenze. Il poeta distingue in chi sia effettivamente divenuto ombra: per 
le anime del Purgatorio questo reale corpo umano, composto di carne viva 
in cui pulsa il sangue, il cuore batte ed i polmoni respirano, diviene fonte 
di memoria e di rimpianti. Queste figure prive del sostrato fisico e quindi 
inconsistenti e vane per un corpo terreno non lo sono affatto tra di loro sono 
cioè in grado di provare passioni.

Ma è nel XXV canto del Purgatorio che si viene a svelare l’esatta acce­
zione che il poeta affida al termine ombra sotto la quale si cela la definizione 
assai complessa delle anime separate. Dante è un fine conoscitore delle dot­
trine filosofiche di Aristotele, anche se solo attraverso le traduzioni latine e 
lo ammira incondizionatamente7. Oltre alle speculazioni dello Stagirita, egli 
ammira anche le teorie tomiste formulate da San Tommaso d’Aquino che 
erano riuscite a conciliare, in maniera quasi miracolosa, il pensiero dello Sta­
girita con le dottrine cristiane. La percezione dantesca delle ombre presente 
nella Divina Commedia deriva così dalla percezione dell’anima aristotelica, che 
il poeta traspone in chiave tomista, per non essere tacciato di eresia da parte 
della Chiesa. Fin dalle prime considerazioni che compaiono già dal capitolo 
Ventesimo del IV libro del Convivio - come giustamente osserva Alessan­
dro Raffi nel suo saggio Dante e l’embriologia aristotelica – ed arrivando 

7.  Paolo Valesio, “La vena ermetica nella ‘Commedia’”, Annali di Italianistica 8 (1990), 
p. 278-299. Per un’introduzione su Aristotele si veda Loredana Cardullo, Aristotele. profilo 
introduttivo, Roma 2007 e Alberto Jori, Aristotele, Milano 2003.

11. Ielo.indd   251 19/4/2022   2:22:24 μμ



MARIA ANGELA IELO

252

alla complessa lezione di embriologia affidata nella Commedia alla voce del 
poeta latino Stazio, il lettore è in grado di intravvedere il progetto dantesco 
che vuol dimostrare la sua adesione alla filosofia della natura di Aristotele, 
cercando però di restar comunque legato attraverso la sintesi operata prima 
Sant’Alberto Magno e poi da San Tommaso d’Aquino, al dogma cristiano 
che imponeva l’idea generale che la creazione diretta di ogni singolo essere 
umano provenisse direttamente da Dio. Era la natura, aristotelicamente inte­
sa che dava inizio allo sviluppo dell’embrione umano, il cui processo si con­
cludeva però solo attraverso l’infusione della Grazia, cristianamente intesa8.

Tutto ciò viene introdotto in Purgatorio III, quando Virgilio rende noto al 
poeta che egli è privo del proprio corpo umano, che si trova sepolto a Napo­
li, e lo esorta a non meravigliarsi di questo fenomeno: “ora, se innanzi a me 
nulla s’aombra, / non ti maravigliar più che d’i cieli / che l’uno a l’altro rag­
gio non ingombra. / A sofferir tormenti, caldi e geli / simili corpi la Virtù di­
spone / che, come fa, non vuol ch’a noi si sveli” (Purgatorio III, 28-33). Ma 
le anime allora, si chiede Dante, se sono inconsistenti come possono soffrire i 
tormenti del caldo e del gelo inflitti come pene nell’Inferno o come avviene il 
dimagrimento, che è un fenomeno corporeo, nei golosi? Così come i cieli che 
in base alle speculazioni contenute nel De Caelo di Aristotele (e già esposte 
dal fiorentino nel Convivio II, VI, 9) sono diafani e trasparenti perché  costi­
tuiti da una sostanza eterea, incorruttibile e senza peso specifico e mutamen­
ti (che Dante descrive come etere o “quinta essenza”) che risulta diversa dai 
quattro elementi principali (l’acqua, l’aria, la terra ed il fuoco) che costitui­
scono il mondo sublunare, così son composti anche i corpi dei trapassati. I 
corpi delle ombre, spiega Virgilio a Dante, riflettono come uno specchio ciò 
che accade nell’anima: la loro parvenza è necessaria perché solo su di essa 
può apparire il mutamento, il quale non riguarda unicamente la parte esterna 
ma anche quella morale del soggetto, come per esempio la fame eternamente 
insoddisfatta. Virgilio, nonostante questa spiegazione comprende tuttavia di 
dover offrire al suo compagno una spiegazione più razionale e dettagliata e 
decide di avvalersi dell’aiuto del poeta romano Stazio9. L’autore della Tebai­

8.  Alessandro Raffi, “Dante e l’embriologia aristotelica: il problema dell’origine 
dell’anima dal Convivio alla Commedia”, Campi immaginabili. Rivista semestrale di cultura 
I-II (2012), p. 5-38. Su San Tommaso D’Aquino ed Aristotele si vedano Maria Angela 
Ielo, “Άγιος Θωμάς ο Ακινάτης: η αντίληψη της ψυχής και του σώματος στον δυτικό 
Μεσαίωνα”, in Adam Adamopoulos – Michalis Katsimichas (a cura di), Η έννοια του 
θείου στη διαχρονική της διάσταση, Atene 2011, p. 198-210.

9.  “Ma perché dentro a tuo voler t’adage / ecco qui Stazio; ed io lui chiamo e prego 

11. Ielo.indd   252 19/4/2022   2:22:24 μμ



CORPOREITÀ ED EMBRIOLOGIA NELLA DIVINA COMMEDIA

253

de, scioglie effettivamente il dubbio di Dante in relazione alla magrezza dei 
golosi, attingendo la propria spiegazione dagli strumenti che tutti gli uomini 
colti avevano a loro disposizione. Partendo così dalla psicologia aristotelica, 
Stazio passa poi attraverso la scienza medica di Galeno per arrivare alle spe­
culazioni embriologiche e metafisiche di stampo aristotelico trattate dal filoso­
fo arabo Avicenna, fino a quelle rivedute in chiave cristiana proposte dalla 
filosofia tomista e dalla chiesa10. La sua lunga risposta che è contenuta nel 
XXV Canto del Purgatorio si dipana così dal verso 31 fino al 108 e può esse­
re divisa in due blocchi, il primo dei quali è strettamente legato alle specula­
zioni aristoteliche sulla generazione dell’anima, per le quali egli inizia a par­
lare dal livello umano più basso, quello embrionale (ivi 79-99). Il trattato 
aristotelico sulla Generazione degli Animali è una delle opere mature dello 
Stagirita: esso venne composto dopo la speculazione psicologica presente nel 
trattato Sull’Anima11. Dante conosceva bene anche le opere biologiche di Ari­
stotele che aveva letto nelle traduzioni dal greco in latino di Guglielmo di 

/ che siaor sanator de le tue piage” (Purgaorio, XXV, 28-30). La scelta da parte di Vir­
gilio di delegare questo delicatissimo discorso a Stazio può avere una duplice valenza: 
innanzitutto il poeta romano fu un grande ammiratore di questo poeta facendone proprio 
lo stile attraverso l’imitatio virgiliana che al pari della devozione nutrita verso il manto­
vano è palese, anzi dichiarata, nelle opere del napoletano che venne definito dai suoi 
contemporanei “simia Vergilii”, cioè la scimmia di Virgilio. Pari devozione per “la divina 
Eneide” viene ribadita dal poeta latino anche nella sua Tebaide (XII, 816-819). Per gli 
antichi, al contrario di quel che pensiamo noi oggi, l’imitazione rappresentava un grande 
esercizio di abilità retorica e per questo Stazio meritò l’alloro poetico. A tal proposito 
si veda Sebastiano Italia, “Dante Filologo. Un esempio per Purgatorio XII”, in Andrea 
Campana – Fabio Giunta (a cura di), Natura Società Letteratura, Roma 2020, p. 2-3. Inoltre 
Stazio aveva accettato i propri peccati e si era convertito al cristianesimo: rappresentando 
così un’anima religiosamente illuminata ed ormai quasi purgata egli è meglio preparato 
rispetto anche allo stesso Virgilio, a discutere di questioni inerenti la volontà divina. A tal 
proposito si veda Giuseppe Citanna, “Canto XXV”, Purgatorio in Mario Marcazzan – Silvio 
Pasquazi (a cura di), Firenze 1967, p. 928-954. Sui corpi delle ombre si veda Valesio, “La 
vena ermetica nella ‘Commedia’”, p. 285-287.

10.  François Nuyens, L’évolution de la psychologie d’Aristote, Louvain 1973, p. 148-
318. Sulle conoscenze della medicina antica e medievale relativa ad Ippocrate e Galeno si 
veda Ielo Maria Angela, “Η ιατρική στον Δυτικό Μεσαίωνα: Ιπποκράτης, Γαληνός και η 
ιατρική σχολή του Σαλέρνο”, in Βασιλική Χριστοπούλου – Τίμος Κουτσουράδης (a cura 
di), Τα Κωακά, Kos 2015, p. 45-56. 

11.  Diego Lanza, “Aristotele, Opere”, in D. Lanza – M. Vegetti (a cura di), Opere Bio-
logiche di Aristotele, Torino 1971, p. b777-828; Maria Angela Ielo, “Il calore e la vita nelle 
opere biologiche di Aristotele”, in Marcello Zanatta (a cura di), Studi di filosofia aristotelica, 
Cosenza 2008, p. 107-131. 

11. Ielo.indd   253 19/4/2022   2:22:24 μμ



MARIA ANGELA IELO

254

Moerbeke (come lo stesso poeta fa presente nel De Acque et de Terrae, 28) e 
dall’arabo in latino operate da Michele Scoto. Persino Sant’Alberto Magno, 
aveva redatto una parafrasi di questi trattati sullo stile del loro primo tradut­
tore arabo originario cioè il medico persiano Avicenna. L’embriologia conte­
nuta nella Generazione degli Animali fu, nel medioevo, un testo di forte rife­
rimento non solo per chi si occupava di medicina o di ricerche biologiche, ma 
anche e soprattutto per i molti filosofi e teologi che si trovavano impegnati a 
discutere sulle origini dell’anima umana. Quest’opera, che permea già una 
parte del pensiero dantesco del Convivio al fine di spiegare come nelle anime 
umane vi siano differenze di nobiltà e di perfezione12, culmina in seguito nel 
bellissimo intervento di Stazio nel Venticinquesimo Canto della Divina Com­
media. Qui Stazio, sulla stessa base del discorso trattato sul Convivio, parla 
della generazione degli animali che trae appunto dalle speculazioni presenti 
nei trattati biologici di Aristotele. Vista l’importanza che essa ricopre per il 
nostro scritto, riportiamo qui i versi ad essa dedicati che analizzeremo in se­
guito: “sangue perfetto, che poi non si beve / da l’assetate vene, e si rimane 
quasi alimento che di mensa leve/prende nel core a tutte le membra umane / 
virtute indormativa come quello / ch’a farsi quelle per le vene vane / ancor 
digesto, scende ove è più bello / tacer che dire; e quindi poscia geme sovr’al­
trui sangue in natural vasello”. Questo sangue perfetto di cui parla Dante, si 
forma attraverso il processo nutritivo originato dal calore presente nel cuore 

12.  Scrive Dante in Convivio IV, XXI, 2-5: “In prima è da sapere che l’uomo è com­
posto d’anima e di corpo; ma ne l’anima è quella sì come detto è che è a guisa di semente 
de la virtù divina. Veramente per diversi filosofi de la differenza de le nostre anime fue 
diversamente ragionato: ché Avicenna e Algazel volsero che esse da loro e per loro princi­
pio fossero nobili e vili; e Plato e altri volsero che esse procedessero da le stelle, e fossero 
nobili e più e meno secondo la nobilitade de la stella. Pittagora volse che tutte fossero 
d’una nobilitade, non solamente le umane, ma con le umane quelle de li animali bruti e 
de le piante, e le forme de le minere; e disse che tutta la differenza è de le corpora e de 
le forme. Se ciascuno fosse a difendere la sua oppinione, potrebbe essere che la veritade 
si vedrebbe essere in tutte; ma però che ne la prima faccia paiono un poco lontane dal 
vero, non secondo quelle procedersi conviene, ma secondo l’oppinione d’Aristotile e de 
li Peripatetici. E però dico che quando l’umano seme cade nel suo recettaculo, cioè ne la 
matrice, esso porta seco la virtù de l’anima generativa e la vertù del cielo e la vertù de li 
elementi legati, cioè la complessione; e matura e dispone la materia a la vertù formativa, 
la quale diede l’anima del generante; e la vertù formativa prepara li organi a la vertù 
celestiale, che produce de la potenza del seme l’anima in vita. La quale, incontanente 
produtta, riceve da la vertù del motore del cielo lo intelletto possibile; lo quale poten­
zialmente in sé adduce tutte le forme universali, secondo che sono nel suo produttore, e 
tanto meno quanto più dilungato da la prima Intelligenza è.”

11. Ielo.indd   254 19/4/2022   2:22:24 μμ



CORPOREITÀ ED EMBRIOLOGIA NELLA DIVINA COMMEDIA

255

che è la fonte ed il ricettacolo del sangue di tutto il corpo umano. Per Aristo­
tele sia le facoltà psichiche che quelle vitali hanno la propria sede nel musco­
lo cardiaco, il quale sta a capo della conservazione e della produzione della 
vita. Esso rappresenta anche il principio della nutrizione, dell’accrescimento, 
della sensazione e del calore vitale di tutto il corpo. Attraverso le prime tre 
digestioni cui va incontro il cibo contenuto nello stomaco viene data origine 
alla carne che attraverso il fegato, viene in parte metabolizzata in sangue, che 
è il liquido originario che sta alla base del funzionamento del cuore che per 
Aristotele rappresenta l’organo primario di tutti gli esseri viventi. Questo 
sangue metabolizzato è caldissimo: esso diramandosi nelle vene offre il calore 
necessario al corpo umano per farlo sopravvivere e per tenerlo in stazione 
eretta. Il sangue venoso però pur essendo fonte di vita, risulta tuttavia anco­
ra imperfetto. Esso raggiunge la perfezione assoluta attraverso un’ultima 
concezione che si realizza solo nel ventre maschile che per natura risulta più 
caldo di quello della donna13. Questo sangue condotto ad altissimo calore, 
scende attraverso l’aorta e lungo le reni laddove “è più bello tacer / che dire” 
(Purgatorio XXV, 44) cioè nei testicoli. Così cotto e metabolizzato esso si tra­
sforma in un distillato che perdendo la propria consistenza sanguigna, appa­
re adesso spumoso, bianco ed etereo. Attraverso l’atto sessuale lo sperma si 
unisce alla massa corporea offerta dal sangue non purificato e quindi imper­
fetto contenuto nel ventre della donna che è meno calda e cioè al “natural 
vasello” (ivi, 45) dando così luogo alla generazione14. La donna offre pertan­
to solo la materia, mentre è il sangue distillato sotto forma di sperma prove­
niente dall’uomo ad imprimere la forma alla massa sanguigna che è rimasta 
materiale e cruda15. Al feto, raggiunta la maturità organica, Dio, cioè “lo 
motor primo” (ivi XXV, 70) infonde uno spirito, cioè l’anima razionale, che 
contiene l’attività della memoria, dell’intelligenza e della volontà. L’anima 
umana è così formata da uno spirito di origine divina, che contiene in sé, le 
virtù sensitive. Per Aristotele, l’anima è una soltanto, ma nella sua potenza, 
essa è tripartita e si sviluppa per gradi, assumendo prima la forma vegetativa 
e poi, gradualmente, anche quella sensitiva e razionale. Alla morte dell’uomo, 
una volta giunta nell’aldilà, essa conserva tutte e tre le sue parti, tuttavia 
mentre le facoltà razionali (memoria, intelligenza e volontà) sono in atto e 

13.  Aristotele, La generazione degli Animali, 726b 5-10; 762a, 15-22 e 735a, 5-25.
14.  Aristotele, De anima, B 3, 414 a 29-31 e 415 a 6-12.
15.  Sulla generazione di Aristotele si vedano Paola Manuli – Mario Vegetti, Cuore, 

sangue e cervello. Biologia ed antropologia nel pensiero antico, Milano 1977, p. 113-156 e Ielo, 
“Il calore e la vita nelle opere biologiche di Aristotele”, p. 117-129.

11. Ielo.indd   255 19/4/2022   2:22:24 μμ



MARIA ANGELA IELO

256

dotate di maggior potenza, in quanto ormai sciolte dai legami terreni e cor­
porei, le facoltà inferiori proprie del corpo (vegetative e sensitive) perdono 
potenza, in quanto legate agli organi del corpo, attraverso i quali trovano la 
propria attuazione. Quindi pur rimanendo presenti nell’aldilà, le facoltà infe­
riori rimangono solo in potenza e vengono surclassate da quelle razionali16. 
Quest’anima, ormai separata dal corpo e mossa da un personale impulso, 
precipiterà sulle rive dell’Acheronte se sarà dannata oppure del Tevere se 
dovrà purgarsi o se verrà direttamente salvata. L’aria che irradia lo spazio 
circostante imprime, grazie alla sua virtù formativa, una parvenza a questo 
spirito, che è tuttavia simile a quella avuta già sulla terra. Così come l’aria 
piovosa, carica di umidità si specchia nei raggi del sole, generando l’arcoba­
leno, così avviene per il poeta questo processo simile alla concezione, in cui 
però l’elemento principale non è il corpo umano, ma l’aria. Attraverso questa 
materia trasparente, l’anima avrà la possibilità di apparire, di gioire, di patire, 
di raccontare, di commuoversi e di sospirare. Quel che si viene a creare così 
qui, non è un corpo materiale: si tratta invece di un’ombra di forma indefi­
nita, che pur essendo visibile e percettibile agli altri, resta tuttavia immateria­
le ed intangibile. Le forme ormai prive di spoglie, si rivestono così di un’ap­
parenza fittizia ed immateriale che è vana “fuor che ne l’aspetto” (Purgatorio, 
II, 77) cristallizzandosi quasi all’interno di questo momento di transizione tra 
la dissolvenza del corpo del defunto, che diviene aereo, ed il residuo del suo 
vecchio involucro terreno di carne e di ossa, sapientemente reso dal poeta 
attraverso il residuo della sua forma primitiva, i cui contorni acquistano ades­
so un valore strettamente simbolico. Che Dante sia conscio della delicatezza 
di questa transizione è fuor di dubbio, in quanto è l’ombra stessa a fungere 
da elemento di mediazione tra terreno ed ultraterreno, quando essa posta tra 
l’intellegbile ed il percepibile, viene presentata come l’unico strumento di 
comunicazione tra ciò che il corpo era e ciò che di esso è ormai rimasto.

Tuttavia la dottrina del corpo aereo non viene sempre seguita da Dante: 
vi sono infatti dei momenti in cui le ombre sembrano acquisire un’indiscussa 
fisicità, apparendo quasi come oggetti materiali: ciò succede in Dante quando 
“una particolare esigenza d’arte, un forte bisogno di concretezza e incisività 
espressiva... prende il sopravvento su precalcolate ragioni o tesi programma­
tiche”17. Per ben ventidue volte si verificano dei contatti fisici tra le anime ed 

16.  Sul De Anima di Aristotele si vedano Giancarlo Movia, Aristotele. L’anima, Napoli 
1991 p. 150 e Giuseppe Reale, Introduzione ad Aristotele, Roma 2008, p. 91.

17.  Voce “Ombra” a cura di Federigo Tollemache e Domenico Consoli, in Enciclopedia 
Dantesca, Istituto della Enciclopedia Italiana, vol. IV, Roma 1974.

11. Ielo.indd   256 19/4/2022   2:22:24 μμ



CORPOREITÀ ED EMBRIOLOGIA NELLA DIVINA COMMEDIA

257

il poeta, di cui diciotto con l’anima di Virgilio. Tra tutti questi contatti, solo 
due risultano impossibilitati a verificarsi: quello descritto in Inferno VI in cui 
il poeta calpesta le ombre dei Golosi ed il famoso tentativo di abbraccio tra 
Dante e Casella del II Canto del Purgatorio. Questo gesto, che si dovrebbe 
realizzare tra un corpo terreno ed un corpo aereo ed in cui il poeta quasi 
dimentica la dimensione umbratile del trovatore pistoiese suo amico che 
affettusoamente appella come “Casella mio” (ivi, II, 91)18, viene ripetuto per 
tre volte tra i due personaggi, rivelandosi sempre vano19. Un abbraccio che 
si realizza avviene invece tra due corpi aerei e quindi simili tra i mantovani 
Virgilio e Sordello nel VI Canto del Purgatorio (ivi XXI, 130-136). Qui a cau­
sa dello stato immateriale dei due corpi, l’abbraccio appare compiuto forse 
in base all’analogia che vigeva anche tra i corpi carnali che possono intera­
gire tra di loro in virtù del sostrato materiali che li compone. Tale abbraccio 
invece non si realizza nell’incontro tra Stazio e Virgilio di cui abbiamo già 
parlato. Il poeta romano, rendendosi conto di trovarsi davanti all’ombra Vir­
gilio, suo amatissimo poeta, si getta ai suoi piedi cercando di abbracciarglieli 
per l’ammirazione che egli aveva sempre provato per colui che aveva sempre 
considerato come il suo maestro: “Già s’inchinava ad abbracciar li piedi / al 
mio dottor, ma el li disse: «Frate, / non far, ché tu se’ ombra e ombra vedi” 
(ivi XXI, 130-132). Quella di Stazio è una figura davvero particolare per l’e­
conomia del poema: egli sta espiando la sua pena sulla montagna del Purga­
torio in due diverse cornici già da oltre cinquecento anni, e vedendo Dante e 
Virgilio arrivare insieme si rende conto che forse il tempo della sua punizione 
sta per finire in quanto, la sua anima sente una “libera volontà di miglior 
soglia” (ivi, XXI, 68-69) con un impetuoso desiderio di ascendere al cielo 
e di “trasumanare” (Paradiso, I, 70) laddove le ombre divengono luci vive.

Ma se anche le ombre appaiono come vane, il loro aspetto non lo è, 
perché Dante ne percepisce sempre e nettamente tutte le sembianze. Pur 
riprendendo la tradizione teologica medievale che scaturiva dai riferimenti 
della patrisitica in merito ai corpi fatti d’aria, tra i quali ricordiamo, oltre a 

18.  Casella fu il creatore della musica di alcune sue poesie tra cui la celebre “Amor 
che nella mente mi ragiona” tratta dal Convivio.

19.  Quest’episodio ci riporta anche con la sua carica emotiva a quello dell’Eneide, in 
cui Enea ed il padre Anchise si incontrano nei Campi Elisi. L’eroe troiano per tre volte 
tenta di abbracciare l’anima del padre ed altrettante volte si ritrova con la mani sul petto, 
Virgilio, Eneide, VI, 700-702: “Tre volte cercò di gettargli le braccia attorno al collo, / tre 
volte l’immagine afferrata invano sfuggì alle mani, / uguale ai leggeri venti e del tutto 
simile a un alato sogno” (traduzione di chi scrive). 

11. Ielo.indd   257 19/4/2022   2:22:24 μμ



MARIA ANGELA IELO

258

Sant’Agostino e Tertulliano, San Tommaso D’Aquino che nella Summa The-
ologiae (I, q. 51, a.1,) si chiedeva se gli angeli potessero essere naturalmente 
uniti a dei corpi, e se questi possano agire attraverso l’assunzione di questi 
corpi (ivi, a.2.)20, le ombre dantesche presentano, al contrario di quelle del 
Santo italiano, quella virtù formativa che nasceva dal potere generativo tipico 
dell’embriologia antica che in qualche modo le teneva memori del proprio 
corpo e delle sensazioni che esso provocava. Questo corpo materiale resta 
sempre presente in tutta la speculazione filosofica dantesca della Commedia, 
per scaturire infine in quella teologica riguardante il Giudizio Universale 
e la Resurrezione. Risorgeranno tutte tranne quelle dei suicidi che, per la 
legge del contrappasso resteranno prive del corpo che avevano rifiutato in 
vita, ottenendo al suo posto una specie di surrogato vegetale che, secondo 
le idee aristoteliche e platoniche, rappresenta la forma più bassa ed umile 
dell’evoluzione embriologica umana. Attraverso le speculazioni filosofiche di 
Aristotele, Platone, Avicenna, Averroè, della tradizione cristiana medievale e 
soprattutto di San Tommaso D’Aquino, Dante è forse l’unico che riesce anco­
ra a raccontarci in maniera suggestiva il rapporto tra il corpo e l’anima, car­
pendo proprio attraverso la sua fisicità ed i suoi sentimenti l’essenza umana. 

 

20.  Si veda Gilson, “Che cos’è un’ombra (Purgatorio, XXV)”, p. 61-63.

11. Ielo.indd   258 19/4/2022   2:22:24 μμ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

