- Publishing

Peri Istorias

Vol 10 (2021)

Mepl loTtopiag

IONIOZ ETAIPEIA IZTOPIKQN MEAETQN

Ilep! IoTopliog

KEPKYPA 2021

To cite this article:

Corporeita ed embriologia nella Divina Commedia

Maria Angela lelo

lelo, M. A. (2022). Corporeita ed embriologia nella Divina Commedia. Peri Istorias, 10, 249-258. Retrieved from
https://ejournals.epublishing.ekt.gr/index.php/ieim/article/view/30389

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 26/01/2026 10:58:19



Maria Angela Ielo

CORPOREITA ED EMBRIOLOGIA NELLA DIVINA COMMEDIA

L a parola “ombra” si incontra spesso all’interno della Divina Com-

media e rappresenta uno dei punti centrali su cui Dante ha ide-
ato la creazione del suo viaggio oltremondano. Ma che cosa vuol dire per il
poeta “ombra”? Cominciamo con il dire che essa & per sua natura ambigua
in quanto ci offre la visione di qualcosa che di per sé non e tangibile. Nel
suo Trattato della pittura Leonardo da Vinci ce ne offre una vera e propria
definizione asserendo che “I’ombra, nominata per il proprio suo vocabolo,
¢ da esser chiamata alleviazione di lume applicato alla superficie de’ corpi.
Della quale il principio & nel fine della luce, ed il fine & nelle tenebre™. Si
tratterebbe allora, come ci suggerisce Leonardo stesso, di un qualcosa di
definibile come ente intermedio fra la luce assoluta ed il buio piui profondo
della tenebra che avrebbe la capacita di mediare questi due poli estremi,
rendendo cosl possibile la distinzione di corpi e di oggetti.

Dante Alighieri nella sua Commedia, ne ha anticipato in qualche modo
la funzione attribuitale piu tardi da Leonardo privilegiandola quale ambi-
guo intermediario e come 1’'unico strumento attraverso cui gli era concesso
di intravvedere l’invisibile. Il temine “ombra” all’interno della Commedia,
reca, infatti, in sé tutte le caratteristiche del suo originario significato in-
stabile, ricorrendo per ventidue volte nell’Inferno, per ben trentadue nel
Purgatorio e riducendosi soltanto a due sole citazioni nel Paradiso, dove gli
spiriti possono ormai riflettere la luminosita concessa loro dai vari gradi di
beatitudine e che quindi appartengono al regno della luce. Nell’ Enciclopedia
dantesca® spiccano principalmente tre significati a cui la parola ombra viene
associata: come mancanza di luce diretta (e quindi astrologicamente con-
trapposta al sole ed alla luna)® oppure come “ombra proiettata da un corpo”

1. Leonardo da Vinci, Trattato della pittura, a cura di Adachiara Zevi, Milano 1982, p. 237.

2. Enciclopedia dantesca, vol. 1V, Istituto dell’Enciclopedia Italiana Giovanni Treccani, Roma
1973, p. 141-145; (opera completa pubblicata in 16 volumi, Biblioteca Treccani, Roma 2005).

3. Purgatorio IV, 103-104, in cui si trovano coloro i pigri “ed ivi eran persone, che si
stavano all’ombra dietro al sasso”.

249



MARIA ANGELA IELO

(Purg. III, 90)* sia esso animato o inanimato come per esempio 1’ombra
dei corpi celesti, delle colline, della stessa altezza della montagna del Pur-
gatorio, quella proiettata dal corpo umano che tanto stupore suscita nelle
anime che stanno espiando il proprio peccato, ed infine come parvenza o
visione corporea incompleta®. Procedendo nella lettura del poema, il lettore
si abitua ad adempiere uno degli scopi principali prefissati dal suo autore e
cioe quello di visualizzarne gli episodi. La poesia dantesca, come sappiamo,
e fortemente rappresentativa: all’interno di una tale descrizione letteraria,
le ombre incarnano percid quei colori smorzati che tanto successo avranno
nella pittura del Rinascimento di cui appunto Leonardo fu il pioniere e che
ci incanta ancora oggi davanti ai capolavori di Tiziano e di Caravaggio®.
La contrapposizione tra 'immagine delle anime-ombra ed il corpo vi-
vente del poeta, rappresenta cosl un primo artificio: attraverso di esso ap-
pare nel “gran diserto” la figura quasi evanescente di Virgilio, cui Dante si
rivolge gridando la famosa frase “Miserere di me...qual che tu sii, od ombra
od omo certo!” (Inf. I, 65-66). Il termine “certo” inteso qui come realmen-
te vivo, riesce per tutta la durata del poema a trattenere il poeta ancorato
alla vita terrestre. Questa vitalita, viene riconfermata nella contrapposizione
immediatamente espressa subito dopo nella risposta di Virgilio “non omo,
omo gia fui” che sancisce in modo definitivo la condizione umbratile per-
tinente al poeta latino ed a tutte le altre figure che popoleranno !’aldila.
Gli stessi dannati ed i purganti, sono i testimoni che sottolineeranno questa
insolita fisicita umana del poeta, indicandone tutti i segni rivelatori di essa.
Vediamone qui qualcuno: i movimenti del corpo, come quelli dei piedi del
fiorentino che scendendo verso il Settimo Cerchio, scartano sotto 1’incon-
sueto movimento di alcune pietre che improvvisamente si trovano a reggere
un corpo pesante (Inferno, XII, 28-30). Nello stesso Canto anche il centauro
Chirone, il famoso e saggio precettore di Achille, si accorge che tra i due

4. Si vedano Purgatorio III, 90, in cui si trovano i contumaci “come color dinnanzi
vider rotta la luce in terra del mio destro canto, si che ’ombra era da me alla grotta” e
Purgatorio V, 34 morti per forza “E ’l mio maestro: voi potete andarne e ritrarre a color
che vi mandaro che ’l corpo di costui & vera carne”.

5. Si veda Paradiso I, 23, dove Dante si trova nell’Empireo in compagnia di Beatrice
ed in Paradiso, XIII, 19 in cui la definizione di “quasi I’ombra de la vera costellazione”
corrisponde ad un’immagine pilu tenue a quella della vera costellazione di tutte le venti-
quattro stelle enumerate dal poeta e cioe le quindici di prima grandezza assieme alle sette
dell’Orsa Maggiore e le due ultime dell’Orsa Minore.

6. Etienne Gilson, “Che cos’e un’ombra (Purgatorio, XXV)”, in Bianca Garavelli (a
cura di), Dante e Beatrice: Saggi danteschi, Milano 2004, p. 47-70.

250



CORPOREITA ED EMBRIOLOGIA NELLA DIVINA COMMEDIA

nuovi venuti quello che sta pit1 indietro “ move cio ch’el tocca, cosi non so-
glion far li pie d’i morti” (ivi, 80-82). In Purgatorio V, 16 le anime dei Morti
per Forza, commentano tra di loro il fatto che Dante avanzando verso la
salita, lasci trasparire una naturale fatica fisica, il che indica loro in maniera
inequivocabile che egli possieda anche un corpo pesante e che quindi sia un
umano (ivi, 25-63). Figurano anche movimenti corporali meno percettibili
come quelli descritti in Inferno XXIII, 88 ed in Purgatorio II, 67-69 in cui
viene notata la gola nell’atto di respirare, funzione appartiene soltanto ai
vivi. Ed infine ci sono i riflessi ed i riverberi che un corpo “fittizio” non puo
produrre: nella Cornice XXVI del Purgatorio i Lussuriosi osservando la sua
ombra si rendono subito conto che egli e vivo. Il sole che colpisce il poeta
dalla parte destra, proietta ’ombra del suo corpo sulle fiamme nelle quali
essi ardono per purificarsi, rendendole di un colore intenso che Dante de-
scrive come “rovente” (ivi, 4-12). Dunque ’ombra prodotta per proiezione
posseduta da Dante & quella legata alla vita, mentre tutti gli altri, incluso lo
stesso Virgilio, sono “fatti”, appartengono cioé al mondo delle ombre e delle
parvenze. Il poeta distingue in chi sia effettivamente divenuto ombra: per
le anime del Purgatorio questo reale corpo umano, composto di carne viva
in cui pulsa il sangue, il cuore batte ed i polmoni respirano, diviene fonte
di memoria e di rimpianti. Queste figure prive del sostrato fisico e quindi
inconsistenti e vane per un corpo terreno non lo sono affatto tra di loro sono
cioe in grado di provare passioni.

Ma & nel XXV canto del Purgatorio che si viene a svelare I’esatta acce-
zione che il poeta affida al termine ombra sotto la quale si cela la definizione
assai complessa delle anime separate. Dante & un fine conoscitore delle dot-
trine filosofiche di Aristotele, anche se solo attraverso le traduzioni latine e
lo ammira incondizionatamente’. Oltre alle speculazioni dello Stagirita, egli
ammira anche le teorie tomiste formulate da San Tommaso d’Aquino che
erano riuscite a conciliare, in maniera quasi miracolosa, il pensiero dello Sta-
girita con le dottrine cristiane. La percezione dantesca delle ombre presente
nella Divina Commedia deriva cosl dalla percezione dell’anima aristotelica, che
il poeta traspone in chiave tomista, per non essere tacciato di eresia da parte
della Chiesa. Fin dalle prime considerazioni che compaiono gia dal capitolo
Ventesimo del IV libro del Convivio - come giustamente osserva Alessan-
dro Raffi nel suo saggio Dante e ’embriologia aristotelica — ed arrivando

7. Paolo Valesio, “La vena ermetica nella ‘Commedia’”, Annali di Italianistica 8 (1990),
p- 278-299. Per un’introduzione su Aristotele si veda Loredana Cardullo, Aristotele. profilo
introduttivo, Roma 2007 e Alberto Jori, Aristotele, Milano 2003.

251



MARIA ANGELA IELO

alla complessa lezione di embriologia affidata nella Commedia alla voce del
poeta latino Stazio, il lettore e in grado di intravvedere il progetto dantesco
che vuol dimostrare la sua adesione alla filosofia della natura di Aristotele,
cercando perod di restar comunque legato attraverso la sintesi operata prima
Sant’Alberto Magno e poi da San Tommaso d’Aquino, al dogma cristiano
che imponeva I’'idea generale che la creazione diretta di ogni singolo essere
umano provenisse direttamente da Dio. Era la natura, aristotelicamente inte-
sa che dava inizio allo sviluppo dell’embrione umano, il cui processo si con-
cludeva perd solo attraverso I’infusione della Grazia, cristianamente intesa®.

Tutto cid viene introdotto in Purgatorio III, quando Virgilio rende noto al
poeta che egli & privo del proprio corpo umano, che si trova sepolto a Napo-
li, e lo esorta a non meravigliarsi di questo fenomeno: “ora, se innanzi a me
nulla s’aombra, / non ti maravigliar pit1 che d’i cieli / che I'uno a I’altro rag-
gio non ingombra. / A sofferir tormenti, caldi e geli / simili corpi la Virtu di-
spone / che, come fa, non vuol ch’a noi si sveli” (Purgatorio 111, 28-33). Ma
le anime allora, si chiede Dante, se sono inconsistenti come possono soffrire i
tormenti del caldo e del gelo inflitti come pene nell’Inferno o come avviene il
dimagrimento, che & un fenomeno corporeo, nei golosi? Cosi come i cieli che
in base alle speculazioni contenute nel De Caelo di Aristotele (e gia esposte
dal fiorentino nel Convivio II, VI, 9) sono diafani e trasparenti perché costi-
tuiti da una sostanza eterea, incorruttibile e senza peso specifico e mutamen-
ti (che Dante descrive come etere o “quinta essenza”) che risulta diversa dai
quattro elementi principali (I’acqua, I’aria, la terra ed il fuoco) che costitui-
scono il mondo sublunare, cosi son composti anche i corpi dei trapassati. I
corpi delle ombre, spiega Virgilio a Dante, riflettono come uno specchio cid
che accade nell’anima: la loro parvenza & necessaria perché solo su di essa
puo apparire il mutamento, il quale non riguarda unicamente la parte esterna
ma anche quella morale del soggetto, come per esempio la fame eternamente
insoddisfatta. Virgilio, nonostante questa spiegazione comprende tuttavia di
dover offrire al suo compagno una spiegazione piu razionale e dettagliata e
decide di avvalersi dell’aiuto del poeta romano Stazio®. L’autore della Tebai-

8. Alessandro Raffi, “Dante e I’embriologia aristotelica: il problema dell’origine
dell’anima dal Convivio alla Commedia”, Campi immaginabili. Rivista semestrale di cultura
I-1I (2012), p. 5-38. Su San Tommaso D’Aquino ed Aristotele si vedano Maria Angela
Ielo, “Ayiog Owudg o Axwdtng: M avtiAndn g PuYNg xal TOV CWUKTOS GTOY SUTLXO
Meoaiwva”, in Adam Adamopoulos — Michalis Katsimichas (a cura di), H éwvoix touv
Oelov oty Staypovixy tng Swotaoy, Atene 2011, p. 198-210.

9. “Ma perché dentro a tuo voler t’adage / ecco qui Stazio; ed io lui chiamo e prego

252



CORPOREITA ED EMBRIOLOGIA NELLA DIVINA COMMEDIA

de, scioglie effettivamente il dubbio di Dante in relazione alla magrezza dei
golosi, attingendo la propria spiegazione dagli strumenti che tutti gli uomini
colti avevano a loro disposizione. Partendo cosi dalla psicologia aristotelica,
Stazio passa poi attraverso la scienza medica di Galeno per arrivare alle spe-
culazioni embriologiche e metafisiche di stampo aristotelico trattate dal filoso-
fo arabo Avicenna, fino a quelle rivedute in chiave cristiana proposte dalla
filosofia tomista e dalla chiesa'®. La sua lunga risposta che & contenuta nel
XXV Canto del Purgatorio si dipana cosi dal verso 31 fino al 108 e puo esse-
re divisa in due blocchi, il primo dei quali e strettamente legato alle specula-
zioni aristoteliche sulla generazione dell’anima, per le quali egli inizia a par-
lare dal livello umano piu basso, quello embrionale (ivi 79-99). 1l trattato
aristotelico sulla Generazione degli Animali & una delle opere mature dello
Stagirita: esso venne composto dopo la speculazione psicologica presente nel
trattato Sull’Anima'!. Dante conosceva bene anche le opere biologiche di Ari-
stotele che aveva letto nelle traduzioni dal greco in latino di Guglielmo di

/ che siaor sanator de le tue piage” (Purgaorio, XXV, 28-30). La scelta da parte di Vir-
gilio di delegare questo delicatissimo discorso a Stazio pud avere una duplice valenza:
innanzitutto il poeta romano fu un grande ammiratore di questo poeta facendone proprio
lo stile attraverso 1’'imitatio virgiliana che al pari della devozione nutrita verso il manto-
vano & palese, anzi dichiarata, nelle opere del napoletano che venne definito dai suoi
contemporanei “simia Vergilii”, cioe la scimmia di Virgilio. Pari devozione per “la divina
Eneide” viene ribadita dal poeta latino anche nella sua Tebaide (XII, 816-819). Per gli
antichi, al contrario di quel che pensiamo noi oggi, I'imitazione rappresentava un grande
esercizio di abilita retorica e per questo Stazio meritdo 1’alloro poetico. A tal proposito
si veda Sebastiano Italia, “Dante Filologo. Un esempio per Purgatorio XII”, in Andrea
Campana — Fabio Giunta (a cura di), Natura Societa Letteratura, Roma 2020, p. 2-3. Inoltre
Stazio aveva accettato i propri peccati e si era convertito al cristianesimo: rappresentando
cosl un’anima religiosamente illuminata ed ormai quasi purgata egli ¢ meglio preparato
rispetto anche allo stesso Virgilio, a discutere di questioni inerenti la volonta divina. A tal
proposito si veda Giuseppe Citanna, “Canto XXV, Purgatorio in Mario Marcazzan — Silvio
Pasquazi (a cura di), Firenze 1967, p. 928-954. Sui corpi delle ombre si veda Valesio, “La
vena ermetica nella ‘Commedia’”, p. 285-287.

10. Francois Nuyens, L’évolution de la psychologie d’Aristote, Louvain 1973, p. 148-
318. Sulle conoscenze della medicina antica e medievale relativa ad Ippocrate e Galeno si
veda lelo Maria Angela, “H tatpuxi otov Avtind Meoaiwvo: Immoxpdtng, I'oAnvég ko n
LoTELx 6%0A7 Tov Toképvo”, in Baotiuwy Xptotomoviov — Tipog Kovtoovpddrng (a cura
di), Toe Kwoxd, Kos 2015, p. 45-56.

11. Diego Lanza, “Aristotele, Opere”, in D. Lanza — M. Vegetti (a cura di), Opere Bio-
logiche di Aristotele, Torino 1971, p. b777-828; Maria Angela Ielo, “Il calore e la vita nelle
opere biologiche di Aristotele”, in Marcello Zanatta (a cura di), Studi di filosofia aristotelica,
Cosenza 2008, p. 107-131.

253



MARIA ANGELA IELO

Moerbeke (come lo stesso poeta fa presente nel De Acque et de Terrae, 28) e
dall’arabo in latino operate da Michele Scoto. Persino Sant’Alberto Magno,
aveva redatto una parafrasi di questi trattati sullo stile del loro primo tradut-
tore arabo originario cioe il medico persiano Avicenna. L’embriologia conte-
nuta nella Generazione degli Animali fu, nel medioevo, un testo di forte rife-
rimento non solo per chi si occupava di medicina o di ricerche biologiche, ma
anche e soprattutto per i molti filosofi e teologi che si trovavano impegnati a
discutere sulle origini dell’anima umana. Quest’opera, che permea gia una
parte del pensiero dantesco del Convivio al fine di spiegare come nelle anime
umane vi siano differenze di nobilta e di perfezione'?, culmina in seguito nel
bellissimo intervento di Stazio nel Venticinquesimo Canto della Divina Com-
media. Qui Stazio, sulla stessa base del discorso trattato sul Convivio, parla
della generazione degli animali che trae appunto dalle speculazioni presenti
nei trattati biologici di Aristotele. Vista I'importanza che essa ricopre per il
nostro scritto, riportiamo qui i versi ad essa dedicati che analizzeremo in se-
guito: “sangue perfetto, che poi non si beve / da I’assetate vene, e si rimane
quasi alimento che di mensa leve/prende nel core a tutte le membra umane /
virtute indormativa come quello / ch’a farsi quelle per le vene vane / ancor
digesto, scende ove & pil1 bello / tacer che dire; e quindi poscia geme sovr’al-
trui sangue in natural vasello”. Questo sangue perfetto di cui parla Dante, si
forma attraverso il processo nutritivo originato dal calore presente nel cuore

12. Scrive Dante in Convivio IV, XXI, 2-5: “In prima e da sapere che I'uomo & com-
posto d’anima e di corpo; ma ne I’anima e quella si come detto & che & a guisa di semente
de la virtu divina. Veramente per diversi filosofi de la differenza de le nostre anime fue
diversamente ragionato: ché Avicenna e Algazel volsero che esse da loro e per loro princi-
pio fossero nobili e vili; e Plato e altri volsero che esse procedessero da le stelle, e fossero
nobili e pii e meno secondo la nobilitade de la stella. Pittagora volse che tutte fossero
d’una nobilitade, non solamente le umane, ma con le umane quelle de li animali bruti e
de le piante, e le forme de le minere; e disse che tutta la differenza & de le corpora e de
le forme. Se ciascuno fosse a difendere la sua oppinione, potrebbe essere che la veritade
si vedrebbe essere in tutte; ma pero che ne la prima faccia paiono un poco lontane dal
vero, non secondo quelle procedersi conviene, ma secondo I’oppinione d’Aristotile e de
li Peripatetici. E pero dico che quando I'umano seme cade nel suo recettaculo, cioe ne la
matrice, esso porta seco la virts de I’anima generativa e la vertu del cielo e la vertu de li
elementi legati, cioe la complessione; e matura e dispone la materia a la vertu formativa,
la quale diede I’anima del generante; e la vertl formativa prepara li organi a la vertu
celestiale, che produce de la potenza del seme I’anima in vita. La quale, incontanente
produtta, riceve da la vertu del motore del cielo lo intelletto possibile; lo quale poten-
zialmente in sé adduce tutte le forme universali, secondo che sono nel suo produttore, e
tanto meno quanto pil dilungato da la prima Intelligenza ¢.”

254



CORPOREITA ED EMBRIOLOGIA NELLA DIVINA COMMEDIA

che e la fonte ed il ricettacolo del sangue di tutto il corpo umano. Per Aristo-
tele sia le facolta psichiche che quelle vitali hanno la propria sede nel musco-
lo cardiaco, il quale sta a capo della conservazione e della produzione della
vita. Esso rappresenta anche il principio della nutrizione, dell’accrescimento,
della sensazione e del calore vitale di tutto il corpo. Attraverso le prime tre
digestioni cui va incontro il cibo contenuto nello stomaco viene data origine
alla carne che attraverso il fegato, viene in parte metabolizzata in sangue, che
¢ il liquido originario che sta alla base del funzionamento del cuore che per
Aristotele rappresenta 1’organo primario di tutti gli esseri viventi. Questo
sangue metabolizzato & caldissimo: esso diramandosi nelle vene offre il calore
necessario al corpo umano per farlo sopravvivere e per tenerlo in stazione
eretta. Il sangue venoso perd pur essendo fonte di vita, risulta tuttavia anco-
ra imperfetto. Esso raggiunge la perfezione assoluta attraverso un’ultima
concezione che si realizza solo nel ventre maschile che per natura risulta piu
caldo di quello della donna'®. Questo sangue condotto ad altissimo calore,
scende attraverso 1’aorta e lungo le reni laddove “e piu bello tacer / che dire”
(Purgatorio XXV, 44) cioe nei testicoli. Cosl cotto e metabolizzato esso si tra-
sforma in un distillato che perdendo la propria consistenza sanguigna, appa-
re adesso spumoso, bianco ed etereo. Attraverso ’atto sessuale lo sperma si
unisce alla massa corporea offerta dal sangue non purificato e quindi imper-
fetto contenuto nel ventre della donna che & meno calda e cioe al “natural
vasello” (ivi, 45) dando cosl luogo alla generazione'. La donna offre pertan-
to solo la materia, mentre e il sangue distillato sotto forma di sperma prove-
niente dall’'uomo ad imprimere la forma alla massa sanguigna che & rimasta
materiale e cruda'. Al feto, raggiunta la maturitd organica, Dio, cioe “lo
motor primo” (ivi XXV, 70) infonde uno spirito, cioe I’anima razionale, che
contiene l’attivitd della memoria, dell’intelligenza e della volonta. L’anima
umana & cosl formata da uno spirito di origine divina, che contiene in sé, le
virtll sensitive. Per Aristotele, ’anima e una soltanto, ma nella sua potenza,
essa e tripartita e si sviluppa per gradi, assumendo prima la forma vegetativa
e poi, gradualmente, anche quella sensitiva e razionale. Alla morte dell’uomo,
una volta giunta nell’aldild, essa conserva tutte e tre le sue parti, tuttavia
mentre le facoltd razionali (memoria, intelligenza e volontd) sono in atto e

13. Aristotele, La generazione degli Animali, 726b 5-10; 762a, 15-22 e 735a, 5-25.

14. Aristotele, De anima, B 3, 414 a 29-31 e 415 a 6-12.

15. Sulla generazione di Aristotele si vedano Paola Manuli — Mario Vegetti, Cuore,
sangue e cervello. Biologia ed antropologia nel pensiero antico, Milano 1977, p. 113-156 e Ielo,
“Il calore e la vita nelle opere biologiche di Aristotele”, p. 117-129.

255



MARIA ANGELA IELO

dotate di maggior potenza, in quanto ormai sciolte dai legami terreni e cor-
porei, le facolta inferiori proprie del corpo (vegetative e sensitive) perdono
potenza, in quanto legate agli organi del corpo, attraverso i quali trovano la
propria attuazione. Quindi pur rimanendo presenti nell’aldila, le facolta infe-
riori rimangono solo in potenza e vengono surclassate da quelle razionali'®.
Quest’anima, ormai separata dal corpo e mossa da un personale impulso,
precipitera sulle rive dell’Acheronte se sara dannata oppure del Tevere se
dovra purgarsi o se verra direttamente salvata. L’aria che irradia lo spazio
circostante imprime, grazie alla sua virtu formativa, una parvenza a questo
spirito, che & tuttavia simile a quella avuta gia sulla terra. Cosl come I’aria
piovosa, carica di umidita si specchia nei raggi del sole, generando I’arcoba-
leno, cosl avviene per il poeta questo processo simile alla concezione, in cui
perd I’elemento principale non & il corpo umano, ma I’aria. Attraverso questa
materia trasparente, I’anima avra la possibilita di apparire, di gioire, di patire,
di raccontare, di commuoversi e di sospirare. Quel che si viene a creare cosl
qui, non & un corpo materiale: si tratta invece di un’ombra di forma indefi-
nita, che pur essendo visibile e percettibile agli altri, resta tuttavia immateria-
le ed intangibile. Le forme ormai prive di spoglie, si rivestono cosi di un’ap-
parenza fittizia ed immateriale che & vana “fuor che ne ’aspetto” (Purgatorio,
11, 77) cristallizzandosi quasi all’interno di questo momento di transizione tra
la dissolvenza del corpo del defunto, che diviene aereo, ed il residuo del suo
vecchio involucro terreno di carne e di ossa, sapientemente reso dal poeta
attraverso il residuo della sua forma primitiva, i cui contorni acquistano ades-
so un valore strettamente simbolico. Che Dante sia conscio della delicatezza
di questa transizione & fuor di dubbio, in quanto & I’ombra stessa a fungere
da elemento di mediazione tra terreno ed ultraterreno, quando essa posta tra
I’intellegbile ed il percepibile, viene presentata come l’unico strumento di
comunicazione tra cio che il corpo era e cio che di esso € ormai rimasto.
Tuttavia la dottrina del corpo aereo non viene sempre seguita da Dante:
vi sono infatti dei momenti in cui le ombre sembrano acquisire un’indiscussa
fisicitd, apparendo quasi come oggetti materiali: cido succede in Dante quando
“una particolare esigenza d’arte, un forte bisogno di concretezza e incisivita
espressiva... prende il sopravvento su precalcolate ragioni o tesi programma-
tiche”". Per ben ventidue volte si verificano dei contatti fisici tra le anime ed

16. Sul De Anima di Aristotele si vedano Giancarlo Movia, Aristotele. L’anima, Napoli
1991 p. 150 e Giuseppe Reale, Introduzione ad Aristotele, Roma 2008, p. 91.

17. Voce “Ombra” a cura di Federigo Tollemache e Domenico Consoli, in Enciclopedia
Dantesca, Istituto della Enciclopedia Italiana, vol. IV, Roma 1974.

256



CORPOREITA ED EMBRIOLOGIA NELLA DIVINA COMMEDIA

il poeta, di cui diciotto con I’anima di Virgilio. Tra tutti questi contatti, solo
due risultano impossibilitati a verificarsi: quello descritto in Inferno VI in cui
il poeta calpesta le ombre dei Golosi ed il famoso tentativo di abbraccio tra
Dante e Casella del II Canto del Purgatorio. Questo gesto, che si dovrebbe
realizzare tra un corpo terreno ed un corpo aereo ed in cui il poeta quasi
dimentica la dimensione umbratile del trovatore pistoiese suo amico che
affettusoamente appella come “Casella mio” (ivi, II, 91)'8, viene ripetuto per
tre volte tra i due personaggi, rivelandosi sempre vano'. Un abbraccio che
si realizza avviene invece tra due corpi aerei e quindi simili tra i mantovani
Virgilio e Sordello nel VI Canto del Purgatorio (ivi XXI, 130-136). Qui a cau-
sa dello stato immateriale dei due corpi, I’abbraccio appare compiuto forse
in base all’analogia che vigeva anche tra i corpi carnali che possono intera-
gire tra di loro in virtl del sostrato materiali che li compone. Tale abbraccio
invece non si realizza nell’incontro tra Stazio e Virgilio di cui abbiamo gia
parlato. Il poeta romano, rendendosi conto di trovarsi davanti all’ombra Vir-
gilio, suo amatissimo poeta, si getta ai suoi piedi cercando di abbracciarglieli
per ’'ammirazione che egli aveva sempre provato per colui che aveva sempre
considerato come il suo maestro: “Gia s’inchinava ad abbracciar li piedi / al
mio dottor, ma el li disse: «Frate, / non far, ché tu se’ ombra e ombra vedi”
(ivi XXI, 130-132). Quella di Stazio & una figura davvero particolare per I’e-
conomia del poema: egli sta espiando la sua pena sulla montagna del Purga-
torio in due diverse cornici gia da oltre cinquecento anni, e vedendo Dante e
Virgilio arrivare insieme si rende conto che forse il tempo della sua punizione
sta per finire in quanto, la sua anima sente una “libera volonta di miglior
soglia” (ivi, XXI, 68-69) con un impetuoso desiderio di ascendere al cielo
e di “trasumanare” (Paradiso, I, 70) laddove le ombre divengono luci vive.
Ma se anche le ombre appaiono come vane, il loro aspetto non lo e,
perché Dante ne percepisce sempre e nettamente tutte le sembianze. Pur
riprendendo la tradizione teologica medievale che scaturiva dai riferimenti
della patrisitica in merito ai corpi fatti d’aria, tra i quali ricordiamo, oltre a

18. Casella fu il creatore della musica di alcune sue poesie tra cui la celebre “Amor
che nella mente mi ragiona” tratta dal Convivio.

19. Quest’episodio ci riporta anche con la sua carica emotiva a quello dell’Eneide, in
cui Enea ed il padre Anchise si incontrano nei Campi Elisi. L’eroe troiano per tre volte
tenta di abbracciare I’anima del padre ed altrettante volte si ritrova con la mani sul petto,
Virgilio, Eneide, VI, 700-702: “Tre volte cerco di gettargli le braccia attorno al collo, / tre
volte I'immagine afferrata invano sfuggi alle mani, / uguale ai leggeri venti e del tutto
simile a un alato sogno” (traduzione di chi scrive).

257



MARIA ANGELA IELO

Sant’Agostino e Tertulliano, San Tommaso D’Aquino che nella Summa The-
ologiae (I, q. 51, a.1,) si chiedeva se gli angeli potessero essere naturalmente
uniti a dei corpi, e se questi possano agire attraverso 1’assunzione di questi
corpi (ivi, a.2.)%, le ombre dantesche presentano, al contrario di quelle del
Santo italiano, quella virt formativa che nasceva dal potere generativo tipico
dell’embriologia antica che in qualche modo le teneva memori del proprio
corpo e delle sensazioni che esso provocava. Questo corpo materiale resta
sempre presente in tutta la speculazione filosofica dantesca della Commedia,
per scaturire infine in quella teologica riguardante il Giudizio Universale
e la Resurrezione. Risorgeranno tutte tranne quelle dei suicidi che, per la
legge del contrappasso resteranno prive del corpo che avevano rifiutato in
vita, ottenendo al suo posto una specie di surrogato vegetale che, secondo
le idee aristoteliche e platoniche, rappresenta la forma piu bassa ed umile
dell’evoluzione embriologica umana. Attraverso le speculazioni filosofiche di
Aristotele, Platone, Avicenna, Averroe, della tradizione cristiana medievale e
soprattutto di San Tommaso D’Aquino, Dante & forse I’'unico che riesce anco-
ra a raccontarci in maniera suggestiva il rapporto tra il corpo e I’anima, car-
pendo proprio attraverso la sua fisicita ed i suoi sentimenti ’essenza umana.

20. Si veda Gilson, “Che cos’@ un’ombra (Purgatorio, XXV)”, p. 61-63.

258


http://www.tcpdf.org

