
  

  Επιστημονική Επετηρίδα Παιδαγωγικού Τμήματος Νηπιαγωγών
Πανεπιστημίου Ιωαννίνων

   Τόμ. 1 (1997)

  

 

  

  Αντι-Πλάτων: Η φιλοσοφική θεμελίωση της
ρητορικής στον Ισοκράτη 

  Χαράλαμπος Αποστολόπουλος   

  doi: 10.12681/jret.937 

 

  

  Copyright © 1997, Χαράλαμπος Αποστολόπουλος 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Αποστολόπουλος Χ. (2015). Αντι-Πλάτων: Η φιλοσοφική θεμελίωση της ρητορικής στον Ισοκράτη. Επιστημονική
Επετηρίδα Παιδαγωγικού Τμήματος Νηπιαγωγών Πανεπιστημίου Ιωαννίνων, 1, 9–25.
https://doi.org/10.12681/jret.937

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 19/01/2026 12:45:07



ΧΑΡΑΛΑΜΠΟΣ ΛΠΟΣΤΟΛΟΠΟΤΛΟΣ

ΑΝΤΙ - ΠΛΑΤΩΝ. Η φιλοσοφική θεμελίωση 
της Ρητορικής στον Ισοκράτη*

καί το μεν οϋν σαφές ού τις άνήρ ϊδεν ουδέ τις εσται 
είδώς άμφι θεών τε και άσσα λέγω περ'ι πάντων 
εΐ γάρ και τα μάλιστα τνχοι τετελεσμένον είπών, 
αυτός όμως ούκ οίδε· δάκος <5’ επί πασι τέτνκται1.

ΞΕΝΟΦΑΝΗΣ Β 34 (Diels Kranz, r. 1,137). 

ΜΕΡΟΣ A’

Την αντίληψή του για την ρητορική παιδεία εκθέτει κατά θετικό τρό­
πο ο Ισοκράτης στις παραγράφους, κυρίως, §§ 173-294 του όψιμου λόγου 
του περί Άντιδόσεως (354-353 π.Χ.), όπου αναπτύσσεται διεξοδικά το 
νόημα και η αξία της με το ρητορικό-παιδαγωγικό του σύστημα ταυτόση­
μης ορθής Φιλοσοφίας. Πριν υπεισέλθουμε στην λεπτομερή ανάλυση των 
παραγράφων §§180-192 αφ' ενός και §§261-290 αφ' ετέρου, όπου αποκρυ­
σταλλώνονται οι φιλοσοφικοπαιδαγωγικές του απόψεις κατά τρόπο ενιαίο 
και συστηματικό, θα εστιάσουμε για λίγο την προσοχή μας στην αρχή (§§ 
173-179) και το τέλος (§§ 291-294) του ανωτέρω αποσπάσματος, επει­
δή έτσι μπορούμε να έχουμε έναν πρώτο προσανατολισμό στο εγχείρημά 
μας. Πριν παρουσιάσουμε την κεντρική και πρωτότυπη φιλοσοφική άποψη 
του Ισοκράτη για την σχέση επιστήμης και δόξας, όπου και εδράζονται 
οι αντιπλατωνικές του πεποιθήσεις για την σοφία και φιλοσοφία ή τους 
στόχους της παιδείας, θα τονίσουμε επίσης την εξαιρετική θέση, την αγω­

* Η μελέτη δημοσιεύθηκε για πρώτη φορά στην «Ελληνική Φιλοσοφική ’Επι­
θεώρηση», 15(1998). 3-23.

1. Και την αλήθεια, βέβαια, δεν την αντίκρυσε με ακρίβεια ουδείς των ανθρώπων, 
ούτε και στο μέλλον θα υπάρξει ποτέ κάποιος που θα την γνωρίζει είτε σε σχέση προς τους 
θεούς είτε σε σχέση προς όλα τα άλλα, όσα αναφέρω- διότι ακόμη και στην περίπτωση που 
θα πετύχαινε ένας να εκστομίσει κάτι το, σχεδόν, τέλειο, ο ίδιος δεν θα είχε εν τούτοις την 
επίγνωσή του (με την έννοια της κατοχής μιας σταθερής και βέβαιας γνώσης)- σ’ όλα τα 
πράγματα επιπολάζει η απλή δοξασία (γνώμη, δάκος).



10 Χαράλαμπος Αποστολόπουλος

νιστική προοπτική και πολυσχιδή πραγματικότητα που αποδίδεται από τον 
Ισοκράτη στην évvotx λόγος, φορέα κατ’ αυτόν τον τρόπο μιας διεύρυνσης 
της παραδοσιακής ρητορικής προς την κατεύθυνση ενός νέου, αυτονομημέ- 
νου «ανθρωπισμού», -αλλά και θα υποδηλώσουμε τα αίτια της μέχρι προ 
τίνος υποτίμησης της πνευματικής σημασίας του γνήσιου αυτού κληρονό­
μου της σοφιστικής παιδευτικής κίνησης1 εκ μέρους της Ισοκρατικής έ­
ρευνας και ερμηνευτικής. Τέλος, θα σκιαγραφήσουμε την πολιτική-πχιδχ- 
γωγική υποθήκη, κατά κάποιο τρόπο, του Ισοκράτη έναντι φαινομένων 
παρακμής στην εποχή του, όπως απαντάται στο αποληκτικό τμήμα του λό­
γου ((§§ 304 κ.ε.).

Λόγος «έν άπολογίας σχήματι»

Ο Ισοκράτης απευθύνεται εδώ άμεσα στους δικαστές του. Είναι γνω­
στό ότι ο λόγος περί Άντιδόσεως συνιστά ένα είδος Άπολογίας ανάλογης 
εκείνης του Σωκράτη, της οποίας η πλατωνική καταγραφή απηχεί συχνά- 
πυκνά στο έργο του Ισοκράτη2: Ο τελευταίος αντιμετωπίζει στα ογδόντα 
δύο του χρόνια την κατηγορία, όντως, ότι συγγράφει τοιούτους λόγους, οι 
καί την πόλιν βλάπτουσιν καί τούς νεωτερους διαφθείρουσι (§56), εφ' όσον 
διδάσκουν την στρεψοδικία, ήτοι την δυνατότητα τους ήττους λόγους κρείτ- 
τους ποιεΐν (§15) και, γενικά, μεθοδεύουν την υπεράνω της δικαιοσύνης 
προώθηση του προσωπικού συμφέροντος3. Η κατηγορία αυτή αποτελεί, 
ασφαλώς, φανταστική επινόηση του Ισοκράτη, διαθέτει όμως πραγματική 
βάση σε μίαν δίκη που είχε ήδη τελειώσει με την ήττα του κορυφαίου αυ-

1. Βλ. την αντιπροσωπευτική άποψη του Α. Dihle, Die Goldene Regel. Eine Ein­
führung in die Geschichte der antiken und frühgriechischen Vulgärethik, Göttin­
gon 1962, 26 κ.ε., 90. Πρβλ. και A. Graeser, Sophistik und Sokratik, Plato und A- 
ristoteles: Die Philosophie der Antike 2, τ. II της «Geschichte der Philosophie», 
hrsg. v.W. Röd, München 1983, 80 κ.ε.

2. Βλ. αναλυτικά Isocrates, with an english translation by George Norlin, τ. 1, 
London 1991 (11928), xvii (General introduction) και τ. 2, London 1992 (11929), 
184-365 (κείμενο και μτφρ. του περί Άντιδόσεως): τις πολυάριθμες παραπομπές των 
σχολίων στην Πλατωνική 'Απολογία.

3. Αντ. 30: ώς διαφθείρω τούς νεωτέρονς λέγειν διδάσκων καί παρά το δίκαιον εν 
τοίς άγώσι πλεονεκτεΐν. Το γεγονός, ότι η στα πλαίσια του σοφιστικού παιδαγωγικού 
μαθήματος εξασκούμενη ικανότητα τον ήττω λόγον κρείττω ποιεΐν δεν συνεπάγετο κατ’ 
ανάγκην την ταύτιση του ασθενέστερου απιχειρήματος (ό ήττων λόγος) με τον από ηθικής 
απόψεως κατώτερο, δηλαδή άδικο λόγο, τονίζει ορθά ο Wilhelm Nestle, Vom Mythos 
zum Logos. Die Selbstentfaltung des griechischen Denkens von Homer bis auf die 
Sophistik und Sokrates, Stuttgart 21975 (11940), 258.



Αντι-Πλάτων. Η φιλοσοφική θεμελίωση της Ρητορικής στον Ισοκράτη 11

τού εκπροσώπου μιας «φιλοσοφικής» Ρητορικής1, ο οποίος αναγκάσθηκε, 
κατά το αττικό δίκαιο, να αναλάβει την πολυέξοδη «λειτουργία» της τριη­
ραρχίας, εφ’ όσον δεν ήθελε να ανταλλάξει την περιουσία του (άντίόοσις) 
με τον αντίδικό του2. Η χαμένη δίκη έκαμε προ παντός τον Ισοκράτη να 
συνειδητοποιήσει, έστω και σε τόσο προχωρημένη ηλικία, το γεγονός, ότι 
δεν έχαιρε της εκτίμησης που ο ίδιος ενόμιζε στην αρχαία Αθήνα. Έχο­
ντας την βεβαιότητα, λοιπόν, ότι έχει ευρύτερα παρεξηγηθεί, υποτιμηθεί 
και μάλιστα συκοφαντηθεί, αποφασίζει με αυτόν του τον λόγο να παράσχει 
μιάν αληθινή απεικόνιση τόσο της θεωρίας του όσο και της ζωής του3, ού­

1. ΓΓρβλ. την έκφραση Ρητορική φιλοσοφούσα στον Φιλόστρατο: Βίοι σοφιστών I.
1 (προοίμιο). Ήδη ο Πλάτων στο διάλογό του Φαιδρός (279 ab) εκφράζει, ως γνωστόν, 
την άποψη, ότι ο Ισοκράτης διέθετε μια φιλοσοφική φλέβα (Φύσει γάρ, ώ φίλε, ενεστί τις 
φιλοσοφία τή τού άνδρός διανοία) και ήταν πολύ ανώτερος από τον Λυσία και κατά το 
ήθος και κατά το πνεύμα. Την γνώμη του Ι.Ν. Θεοδωρακόπουλου, Πλάτωνρς «Φαιδρός». 
Εισαγωγή, αρχαίο και νέο κείμενο με σχόλια, Αθήνα *1971 (*1948), 566 σημ. 1: «Τούτο 
είναι αληθινός έπαινος για τον Ισοκράτη, και δεν υπάρχει εδώ ούτε ίχνος ειρωνείας ενα­
ντίον του από μέρους του Πλάτωνος», - δεν συμμερίζονται όμως όλοι οι ερευνητές της 
σχέσης μεταξύ των δύο αντιπάλων προσωπικοτήτων της πνευματικής - λογοτεχνικής ζω­
ής του 4ου αιώνα π.Χ. Ο Ι.Ν. Θεοδωρακόπουλος φαίνεται να ακολουθεί τον U.v. Wila- 
mowitz, Platon II, Beilagen und Textkritik, Berlin M962 (Ί920), 122 («keine Spur 
von Ironie»), όπως άλλωστε και οι R. Hackforth, Plato's Phaedrus. Translated 
with Introduction and Commentary, Cambridge 1952, 167, W. Jaeger, Paideia III, 
Berlin 1947, 161 και\ν. Steidle, «Redekunst und Bildung bei Isokrates», στο: Her­
mes 80 (1952), 258, ή στο: Erziehung und Bildung in der heidnischen und chistli- 
chen Antike, hrsg. v. H. - Th. Johann, Darmstadt 1976, 171 (βλ. και R. Flecelière 
«L’éloge d’Isocrate à la fin du Phèdre», στο: Revue des Études Grecques 46 (1933), 
224-232). Την ειρωνική απόχρωση των Σωκρατικών λόγων τονίζουν οι Ρ. Friedländer, 
Platon III, Berlin ’I960, 221 και, κυρίως, G. J. De Vries, A Commentary on the 
Phaedrus of Plato, Amsterdam 1969, 264 («A mordant sarcasm», με παραπομπή
και στην Εισαγωγή του: Introd. sect. VII: Isocrates, 15-18, όπου [15, σημ.1] και πε­
ραιτέρω βιβλιογραφία για την σχέση Πλάτωνα-Ισοκράτη και το συγκεκριμένο, ειδικά, 
χωρίο του Φαιδρόν, την μοναδική περίπτωση ονομαστικής αναφοράς του Ισοκράτη στο 
Corpus Platonicum). Τα επιχειρήματα του De Vries αντέκρουσε ωστόσο με πειστικό­
τητα ο Η. Erbse, «Platons Urteil über Isokrates», στο: Hermes 99 (1971), 183 κ.ε., 
εκτυπωμένο επίσης και στον συλλογικό τόμο: Isokrates, hrsg. v. F. Seck, Darmstadt 
1976, 329 κ.ε. (με επίμετρο από το έτος 1973: 348 κ.ε.), ο οποίος αναγνωρίζει τον έπαι­
νο του Πλάτωνος για τον Ισοκράτη, έστω και υπό ορισμένες προϋποθέσεις που του προσ­
δίδουν «σχετικό» χαρακτήρα (ο.π. 341). Τον αναδρομικό χαρακτήρα της Πλατωνικής 
γνώμης είχε τονίσει άλλωστε και ο K. Ries, στην εμπεριστατωμένη του μελέτη: Isokra­
tes und Platon im Ringen um die Philosophia, Διδ. διατρ., München 1959, 90 κ.ε.

2. Βλ. σχετικά Albin Lesky, Ιστορία της Αρχαίας Ελληνικής Λογοτεχνίας, μτφρ. 
Α. Τσομπανάκη, Θεσσαλονίκη 21972, 807.

3. Αντ. 7: λόγος ώσπερ ε’ικών τής εμής διανοίας και τών άλλων των έμοι βεβιωμέ-
νων.



12 Χαράλαμπος Αποστολόπουλος

τως ώστε τούς μεν άγνοονντας είδέναι ποιήσαι, τούς δέ φθονοΰντας ετι μάλ­
λον υπό τής νόσον ταύτης λυπεΐσθαι (§13). Έτσι προκύπτει η πρώτη αυ­
τοβιογραφία της αρχαιότητας ή της «ευρωπαϊκής λογοτεχνίας» εν γένει1, 
ένα έργο, - εν απολογίας σχήματι (§8),- κατάστικτο από την αγωνιώδη 
προσπάθεια κάποιου που νοιώθει να απειλείται, να φθονείται, να εξυβρίζε­
ται και να διαβάλλεται. Η διάσταση της υπαρξιακής εμβίωσης μιάς κατά­
στασης συκοφαντίας είναι ιδιαίτερα έντονη σ’ αυτήν την Ισοκρατική απο­
λογία, όταν λ.χ., σκιαγραφείται, με δέος, η επισφαλής θέση των πάντων 
σε μία δηλητηριασμένη ατμόσφαιρα πόλης2, όπου οί υπό τοϋ φθόνον διε­
φθαρμένοι (§259), οι προγιρημένοι των μεν Ιδίων άμελεΐν τοις δ’ άλλοτρίοις 
επιβουλεύειν3, συχνά επιλέγουν ως στόχο επίδειξης της καταστρεπτικής 
δύναμης της συκοφαντίας τους αθώους ειδικά πολίτες, που διάγουν κοσμί- 
ως και πολιτεύονται σωφρόνως, για να μπορέσουν να εκβιάσουν με αυτόν 
τον τρόπο και περισσότερα χρήματα από τους εμφανώς ενόχους (§24). Ή 
όταν, λίγο νωρίτερα, η ανάπτυξη ενός είδους «φαινομενολογίας της διαβο- 
λής», -όπου τονίζεται ότι δεν υπάρχει πιο εκφυλισμένο και άξιο της μεγί­
στης τιμωρίας είδος ανθρώπων από εκείνους, οιτινες οίς αυτοί τυγχάνου-

1. Βλ. Georg Misch, Geschichte der Autobiographie, τ. 1, Frankfurt a. Μ. 
“1949, 158 κ.ε., ιδίως 178.

2. Η πολιτική ατμόσφαιρα που περιγράφει εδώ ο Ισοκράτης απέχει οπωσδήποτε πολύ 
από «την πιο εκλεκτή και εκλεπτυσμένη κοινωνία που γνώρισε ποτέ η Ευρώπη», όπως 
αναφέρεται η αττική κοινωνία του τέλους του 5ου και του 4ου αιώνα από τον Bruno Snell, 
Η ανακάλυψη τον πνεύματος. Ελληνικές ρίζες της ευρωπαϊκής σκέψης (Die Entdeckung 
des Geistes. Studien zur Entstehung des europäischen Denkens bei den Griechen, 
Göttingen 41975 ), μτφρ. Δ. I. Ιακώβ, Αθήνα 31989, 340.

3. Πρβλ. την παρεμφερή σύλληψη του φθόνου στην εκπληκτική περιγραφή του Γρη- 
γορίου Νύσσης, Περί αρετής, ήτοι εις τον βίον Μωυσέως, ed. Η. Musurillo, Leiden 1964, 
122: φθόνος, το άρχέκακον πάθος, ô τοϋ θανάτου πατήρ... φθόνος το θανατηφόρου κέν­
τρου, το κεκρυμμένον δπλον, ή τής φνσεως νόσος, ό χολώδης Ιός, ή εκούσιος τηκεδών, το 
πικρόν βέλος, ό τής ψυχής ήλος, το εγκάρδιον πυρ, ή τοις οπλάχνοις έγκαιομένη φλόξ. φ 
ατύχημα μεν έστίν ού το ίδιον κακόν αλλά τό άλλότριον αγαθόν κατόρθωμα δέ πάλιν εκ 
τοϋ εναντίου, ού τό ο’ικεΐον καλόν άλλα τό τοϋ πέλας κακόν...

Για το τεράστιο θέμα του φθόνου στην αρχαία Ελληνική φιλοσοφία βλ. Ernst Milo­
benski, Der Neid in der Griechischen Philosophie, Wiesbaden 1964 (Klassisch-Phi­
lologische Studien, hrsg. von H. Herter και W. Schmid, Heft 29). Όσον αφορά την 
νεότερη εποχή, εξαιρετικά εντυπωσιακή είναι η εμβάθυνση στο φαινόμενο του φθόνου (και 
άλλων συναφών εχθρικών συναισθημάτων, όπως η μνησικακία (das Grollen), η «παρ- 
όρμηση εκδίκησης» (der Racheimpuls), η ανταποδοτική μνήμη κλπ.) που επιχειρεί ο 
Max Scheler στα πλαίσια της «Φαινομενολογίας του Ressentiment»: «Das Ressenti­
ment im Aufbau der Moralen» (1911-1914), στον τόμο: «Vorn Umsturz derWerte», 
Bern ®1972, 33-147, ιδίως 41 κ.ε. Ιδιαίτερα επηρεασμένος στην πραγματεία του αυτή 
περί του Ressentiment είναι ο Μ. Scheler, ως γνωστόν, από τον Nietzsche, ο οποίος 
και διετύπωσε τον ανεπανάληπτο εκείνο, ιδιοφυή αφορισμό: Οι συκοφαντίες δεν είναι πα-



Αντι-Πλάτων. Η φιλοσοφική θεμελίωση της Ρητορικής στον Ισοκράτη 13

σιν δντες ένοχοι, ταϋτα των άλλων τολμώσι κατηγορεϊν (§14)1 2, -καταλή­
γει με τον εξής υποβλητικό τρόπο (§18):

...μέγιστον κακόν διαβολή τι γάρ äv γέτοιτο ταν- 
της κακονργότερον, ή ποιεί τούς μεν ψευδομένους εύδοκιμεϊν, τους δε μη­
δέν ήμαρτηκότας δοκειν άδικεϊν, τούς δέ δικάζοντας επιορκεϊν, δλως δε την 
μεν αλήθειαν άφανίζει, ψευδή δε δόξαν παραστήσασα τοις άκονουσιν δν äv 
τύχη των πολιτών άδίκως άπόλλυσιν;

Στα πλαίσια λοιπόν μιάς τέτοιας γενικευμένης απολογίας, ο Ισοκρά­
της απευθύνει, στην §173, έκκληση προς τους δικαστές του ν’ αναλογι- 
σθούν, ότι εκδικάζουν μία πολύ σοβαρή υπόθεση: κρίσις περί των μεγίστων 
ον γάρ περί εμού μέλλετε μόνον την ψήφον διοίσειν, άλλα και περί επιτη­
δεύματος, ω πολλοί των νεωτέρων προσέχονσι τον νονν. Διότι στο πρόσω­
πό του, ως ενσάρκωσης του ιδεώδους του πεπαιδευμένου2 και του Παιδα­
γωγού, εκδικάζεται ουσιαστικά η ίδια η Παιδεία και η Φιλοσοφία3, ένας 
ιερός χώρος τεράστιος πολιτικής σημασίας, που βεβαίως διεκδικείται από 
τον Ισοκράτη και δεν επιτρέπεται κατά κανένα τρόπο να κυριαρχηθεί από 
συκοφάντες ή δημαγωγούς, λχμβανομένου υπ’ όψιν ότι από το είδος της 
Παιδείας και τις αξίες που θα πκρελάμβανχν οι νεότεροι από τις προηγού­
μενες γενιές, εξηρτάτο ανέκαθεν πορεία και ευδοκίμηση ή μη ολόκληρης της 
πολιτείας4. Σ’ αυτό το ευρύτερο πλαίσιο της διαπαιδαγώγησης της νεολαί­
ας και της κυρίαρχης γενικά κοσμοθεωρίας εγγράφεται, κατά την άποψη 
του ιδίου, ο αγών του Ισοκράτη κατά της συκοφαντίας, όταν τόσο αφοπλι­

ρά αρρώστιεζ άλλων, που (απλώς) ξεσπονν πάνω στο δικό σου κορμί! (Verleumdungen 
sind Krankheiten anderer, die an deinem Leibe ausbrechen). Σύμφωνα με τον Niet- 
zche μάλιστα, ο μέγιστος κίνδυνος για τον άθρωπο και κυρίως τον άνθρωπο που σπανίζει 
και ξεχωρίζει από άποψη σωματικής και ψυχικής αρτιότητας, υγείας, δύναμης, - προέρ­
χεται από τα πολυπληθή αρρωστημένα, έκφυλα ή αδύναμα πλάσματα του [ανθρώπινου] 
είδους και, ειδικότερα, από την χαρακτηριστική γι’ αυτά δηλητηριώδη εκδικητικότητά 
τους: βλ. ιδίως Nietzsche, Zur Genealogie der Moral III ld, στην τρίτομη έκδοση του 
Κ. Schlechta (Werke in drei Bänden, München s1977 ): τ. 2, 863-866.

1. Βλ. επίσης Αντ. 314-315: νομίζοντες (sc. οί πρόγονοι) τούς τούτη τή τέχνη (sc. 
τή συκοφαντία) χρωμένους άπάσας ύπερβάλλειν τάς πονηριάς, τούς μεν γάρ άλλους άλλ’ 
οϋν πειράσθαί γε λανθάνειν κ.ακουργοΰντας, τούτους Ò' εν απασιν έπιδείκνυσθαι την αυ­
τών ωμότητα καί μισανθρωπίαν καί φιλαπεχθημοσύνην.

2. Βλ. Παναθ. 30: Τίνας ούν καλώ πεπαιδευμένους...
3. Έτσι συνδυάζεται, φυσικά, και ο αυτοβιογραφικός χαρακτήρας του λόγου με την 

φιλοσοφικο-παιδαγωγική διάσταση αυτού: Βλ. και G. Misch, ο.π., 212.
4. Αντ. 174: ...άναγκαϊόν εστιν, όπως äv ol νεότεροι παιδευθώσιν, οντω την πόλιν 

πράττονσαν διατελείν ωστ ου ποιητέον τούς συκοφάντας κυρίους τηλικούτου πράγματος. 
Πρβλ. και Γοργ. Ελεν. 14: τον αυτόν δέ λόγον εχει ή τε τοΰ λόγον δνναμις προς την τής 
ψυχής τάξιν ή τε τών φαρμάκων τάξις προς την τών σωμάτων φύσιν...



li Χαράλαμπος Αποστολόπουλος

στικά προσδιορίζει τον στόχο της προσπάθειάς του: και τόν κατήγορον ά- 
μννασθαι και τη φιλοσοφία βοηθήσαι (§ 176)1, η οποία φιλοσοφία λίγες 
γραμμές πιό κάτω ρητώς ταυτίζεται με την των λόγων μελέτην (§177).

Η ικανότητα του «λόγου» ως μέτρο διαφοροποίησης 
από το ζώο και τον βάρβαρο

Πριν όμως δούμε πως παρουσιάζεται και γενεαλογείται ή των λόγων 
μελέτη ή παιδεία (§180 κ.ε.), ας προσέξουμε ότι ήδη ο προγραμματικός 
λόγος του Ισοκράτη κατά των Σοφιστών (περ. 390 π.Χ. ), -όπου ανκγγέ- 
λεται για πρώτη φορά το εκπαιδευτικό του ιδεώδες μέσα από την πολεμική 
αντιπαράθεση αυτού προς αντιπάλους παιδαγωγούς όπως ήσαν οι λεγόμε­
νοι εριστικοί φιλόσοφοι, άλλοι ρητοροδιδάσκαλοι και οι λογογράφοι,- δια­
γράφει ως στόχο ή επάγγελμα της σχολής του την διδασκαλία της τέχνης 
του δημόσια εκφερόμενου ή πολίτικου λόγου. Προκαταλαμβάνοντας μια 
θεωρητική αισιοδοξία Σωκρατικού τύπου προβάλλει μάλιστα ο Ισοκράτης 
εδώ, §21, την -εις τον λόγο του περί Άντιδόσεως (§ 274κ.ε.) επαναλαμ­
βανόμενη- θεμελιώδη του άποψη, ότι δεν θεωρεί την δικαιοσύνη διδακτόν: 
«Καθότι δεν νομίζω γενικά ότι υφίσταται κάποια τέχνη που θα μπορούοε 
να εμφυσήσει σωφροσύνη και δικαιοσύνη σ’ όσους εκ φύσεως δεν προορί­
ζονται για την αρετή και διάκριση- δεν παύω, εν τούτοις, να θεωρώ ιδιαί­
τερα ενισχυτική και αφυπνιστική προς αυτήν την κατεύθυνση- την καλλι­
έργεια του δημόσια εκφερόμενου λόγου (την των λόγων των πολιτικών ε­
πιμέλειαν)»2. Και εις τον περ'ι Άντιδόσεως όμως, τίθεται αδρά ως στόχος

1. Τπενθυμίζεται ότι και στην Πλατωνική 'Απολογία (πρβλ. 28a, 28e και 29c) ο
όρος φιλοαοφειν ορίζεται κατά τρόπο που καλύπτει ολόκληρο το φάσμα ζωής και δραστη­
ριότητας του Σωκράτη: Από την αναζήτηση της αλήθειας (εξετάζειν, ζητεΐν) και τον έ­
λεγχο των συμπολιτών του (έξελέγχειν) έως την πίστη στις επιταγές του θείου (βοηθεϊν 
τφ θεφ) και αυτήν την ανοχή τοΰ φθόνου καί τής διαβολής των πολλών. Πρβλ. επίσης 
Ισοκρ. Σοφ. 1, 2 αληθή λέγειν, 1,6 βουλεύεαθαι, 1,10 την αλήθειαν ζητεΐν, 8,7 τής ψυχής 
επιμέλειαν. Αντ. 270 την...φιλοσοφίαν.,.όρίσαι καί δηλώσαι προς υμάς. Ο Ισοκράτης φαί­
νεται, δηλαδή, να μοιράζεται με τον Σωκράτη και τους Σωκρατικούς τους φιλοσοφικούς 
στόχους της αναζήτησης της αλήθειας, του ορθώς φρονείν, ή της καλλιέργειας 
της ψυχής, την οποία όμως ακριβώς δεν βλέπει να πραγματώνεται με την αδολεσχίαν καί 
μικρολογίαν, αλλά με την διαμόρφωση μιας αίσθησης για τα δέοντα του παρόντος 
(Σοφ. 8). Για την αξιοσημείωτη όντως σχέση του Ισοκράτη με τον Σωκράτη βλ. G. Ken 
nedy, The Art of Persuasion in Greece, Princeton 1963, 180 κ.ε., και F. Kühnert, 
«Die Bildungskonzeption des Isokrates», στο: Der Mensch als Maß der Dinge,
hrsg. V. R. Müller, Berlin 1976, 328 κ.ε.

2. Η χονδροειδής παραποίηση του νοήματος του Ισοκρατικού κειμένου στο σημείο 
αυτό από την αντίστοιχη μετάφραση του Σωκράτη Παπαϊωάννου στην πρόσφατη έκδο­
ση των Απάντων του «Κάκτου» (Αθήνα 1993, τ. 1, 289), είναι χαρακτηριστική της ελα-



της Ισοκρατικής πχιδείας και φιλοσοφίας η ανάπτυξη της ρητορικής δει­
νότητας στους νέους (§291 δεινούς είπεΐν). Απευθυνόμενος μάλιστα ειδι­
κά στους Αθηναίους, τονίζει ότι σ’ αυτούς αρμόζει κατ’ εξοχήν να διαπρέ- 
ψουν στον τομέα αυτόν, να αποκτήσουν δηλαδή μέσω της παιδείας την ικα­
νότητα του λόγου, καθόσον σημείο της διάκρισης και υπεροχής τους από 
τους άλλους (§ 293 και γάρ αυτοί προέχετε και διαφέρετε των άλλων) δεν 
αποτελεί ο τομέας λ.χ. των πολεμικών ενασχολήσεων ή της ευνομίας, -αλ­
λά «εκείνο ακριβώς όπου διαφοροποιείται η ανθρώπινη φύση από τα άλλα 
ζώα και το γένος των Ελλήνων από τους βαρβάρους: Το γεγονός δηλαδή ότι 
λάβατε μιά παιδεία πολύ υπέρτερη των άλλων όσον αφορά τον λόγο και την 
σκέψη» (§ 294 τω και προς την φρόνησιν και προς τούς λόγους αμεινον 
πεπαιδεϋσθαι τών άλλων)1.

Στις γραμμές αυτές είναι συμπυκνωμένα πολλά νοήματα αποκαλυπτι­
κά για την ιδιοσυστασία της θεωρίας του Ισοκράτη, αλλά και τον χαρακτή­
ρα του αρχαίου ελληνικού πολιτισμού γενικότερα. Το πρώτο που υποπίπ­
τει εδώ αναπόφευκτα στην προσοχή μας, -εκτός φυσικά της σύζευξης λε­
κτικής και διανοητικής ικανότητας, όπου θα επανέλθουμε αμέσως2, - ως 
καθοριστικός προφανώς παράγοντας μιας συλλογικής συμπεριφοράς, αυ­
τής των Αθηναίων στην συγκεκριμένη περίπτωση, -είναι η αγωνιστική 
προοπτική: Η σύγκριση, η αναμέτρηση, η διαφοροποίηση και διάκριση, το 
Ομηρικόν «alb άριστεύειν και ύπείροχον εμμεναι άλλων»3, ό άγων, ο οποί­
ος προ πολλού ήδη συγκαταλέχθηκε δικαίως στα βασικά, διακριτικά γνω­
ρίσματα του τυπικού Έλληνα. Διότι, όπως έξειξε κυρίως ο Jacob Burck­
hardt, η αγωνιστική προοπτική που σμίλευσε και ανέπτυξε αποφασιστικά

φρότητας και προχειρότητας αυτής της μετάφρασης εν γένει. Αλλά και τα σχόλια που συ­
νοδεύουν την εν λόγω μετάφραση είναι ως επί το πλείστον εκτός αντικειμένου, εφ’ όσον 
συγχέουν την Ισοκρατική με την Πλατωνική προοπτική και δεν εμβαθύνουν στοιχειωδώς 
στα περιεχόμενα του κειμένου.

1. Το γεγονός ότι ο Ισοκράτης, §292, προτάσσει ανεπιφύλακτα την ρητορική δεινό­
τητα που έχει αποκτηθεί με την επιμέλεια και την εξάσκηση, φιλοσοφίφ καί λογισμφ, ε­
κείνης που αποκτάται φύσει και τύχϊ], καταδεικνύει την μεγάλη δημοκρατική καμπή της 
σοφιστικής εκπαίδευσης έναντι του αριστοκρατικού ιδεώδους της παλαιότερης παιδείας 
ενός Θέογνη ή ενός Πινδάρου λ.χ., ο οποίος (Ολ. 2, 86 κ.ε., 9, 100 κ.ε.] περιγελά όσους 
την κεκτημένη αρμοδιότητα τους για το α' ή β' ζήτημα δεν την ανάγουν στην φύση (φυά), 
αλλά στην μάθηση (μαθόντες).

2. Βλ. όμως ήδη W. Nestle, ό.π., 257 περί της διττής, τυπικά ελληνικής σημασίας 
και δυναμικής του όρου λόγος. Πρβλ. και G. Norlin, «General introduction» to Iso­
crates (βλ. σελ. 10, σημ. 2 ), τ. 1, XXIII: «We must, however, remind ourselves con­
stantly in reading Isocrates that discourse, λόγος, is both the outward and the 
inward thought: it is not merely the form of expression, but reason, feeling, and 
imagination as well».

3. Ομηρ. Ιλ. Z 208.

Αντι-Πλάτων. Η φιλοσοφική θεμελίωση της Ρητορικής στον Ισοκράτη 15



16 Χαράλαμπος Αποστολόπουλος

τον Έλληνα σε ξεχωριστό άτομο και προσωπικότητα απουσιάζει παντε­
λώς από τους Ασιάτες, όπου οι αντιθέσεις και οι αγώνες ήσαν αδιανόητοι 
και ανεπιθύμητοι ως πρόξενοι διαλυτικής αποσύνθεσης1: «Έναντι των Σκυ- 
θών ή των Ασιατών -ο Έλληνας παρουσιάζεται.... ατομιστής (individu­
ell), αποκομμένος από κάθε δραστηριότητα φυλής και κάστας, σε διαρκή 
άμιλλα ή «αγώνα» με τους ομοίους του: Από τους εορταστικούς διαγω­
νισμούς έως την επικράτηση στην πόλη, από την παλαίστρα της Ολυμπίας 
έως τις αγορές και τις στοές της πατρίδας και μέχρι τον αγώνα για την υπε­
ροχή στο τραγούδι και τις εικαστικές τέχνες2 3. Η αγωνιστική διάθεση ση­
μειώνει την παρουσία της, πράγματι, σ’ όλες τις σφαίρες και πτυχές της 
ελληνικής ιστορικής ζωής και ο ίδιος ο Ισοκράτης πιστοποιεί στον Πα­
νηγυρικό του (§45) την διαμόρφωση αγώνων μη μόνον τάχους και ρώμης, 
άλλα και λόγων και γνώμης καί των άλλων έργων άπάντων. Η διάκριση, 
η υπεροχή στους λόγους και τις πράξεις3 θα αποτελέσει συνεπώς κυρίαρχο 
στόχο του εκπαιδευτικού του προγράμματος. Όπως τονίζεται με έμφαση 
και κρυστάλλινη σαφήνεια στον λόγο περί Άντιδόσεως (§187): λέγομεν 
γάρ ώς δεϊ τούς μέλλοντας διοίσειν fj περ'ι τούς λόγους ή περ'ι τάς πράξεις 
ή περ'ι τάς άλλας εργασίας πρώτον μεν προς τούτο πεφυκέναι καλώς, προς 
δ άν προηρημένοι τυγχάνωσιν, ’έπειτα παιδευθήναι καί λαβεϊν την επιστήμην, 
ήτις αν fj περί εκάστου, τρίτον έντριβείς γενέσθαι και γνμνασθήναι περ'ι την 
χρείαν καί την εμπειρίαν αυτών εκ τούτων γάρ εν άπάσαις ταΐς εργασίαις 
τελείους γίγνεσθαι και πολύ διαφέροντας τών άλλων.

Οι τρεις καθοριστικοί παράγοντες κάθε μορφωτικής διαδικασίας: φν- 
σις - επιστήμη (παιδεία, διδασκαλία) - εμπειρία (γυμνάσιά, άσκησις, επι­
μέλεια), οι οποίοι με τους Σοφιστές αποκτούν σημαίνοντα ρόλο και συνα- 
ντώντσι, με ποικίλες διατυπώσεις, επίσης στους Πλάτωνα, Ξενοφώντα και 
Αριστοτέλη4, νοηματοδοτούνται, διαρθρώνονται και αξιολογούνται με πρω­
ταρχικό γνώμονα την αγωνιστική άμιλλα και επικράτηση5. Ο αρχαίος

1. J. Burckhardt, Griechische Kulturgeschichte I, München 1977 (Ί898-1902), 
292 κ.ε.

2. Ο.π. 295.
3. Η καθαρότητα στην σκέψη και τους λόγους αφ’ ενός και η αποφασιστικότητα ή 

ενεργητικότητα στις πράξεις αφ’ ετέρου, απετέλεσε τυπικό στόχο της αρχαιοελληνικής 
εκπαίδευσης από την εποχή ήδη των ομηρικών επών: Πρβλ. Ομηρ. Ιλ. I 443 μύθων τε 
@ητήρ’ εμεναι πρηκτήρά τε έργων. Βλ. και τον χαρακτηρισμό του Περικλή από τον Θου­
κυδίδη (Α, 139, 4): άνήρ κατ’ εκείνον τον χρόνον πρώτος ’Αθηναίων, λέγειν τε καί πράσ- 
αειν δυνατώτατος.

4. Πρβλ. την αρχαιότερη μαρτυρία της «παιδαγωγικής τριάδας» σε απόσπασμα του 
Πρωταγόρα (80 Β 3 [Diels-Kranz, τ. 2, 264, 26]): φύαεως καί άσκήσεως διδασκα­
λία δεϊται.

5. Βλ. και Σοφ. 14 κ.ε., ιδίως 18,3 άνθηρότερον καί χαριέστερον τών άλλων φαίνε- 
αθαι λέγοντας.



Αντί-Πλάτων Η φιλοσοφική θεμελιωτή της Ρητορικής στον Ισοκράτη 17

Έλληνας αντίκρυσε όμως, όπως ήδη υπχινιχθήκαμε, ουσιαστικά ολόκλη­
ρη την ζωή και όχι μόνον την εκπαίδευση ως αγώνα1. Κάθε σοβαρό δημι­
ούργημα είτε της ύλης είτε του πνεύματος, το είδε, όπως και πράγματι εί­
ναι, ως αγώνισμα και πάλαιμα, ως προϊόν ατομικής εντάσεως δυνάμεων, 
κατακτήσεως δυσχερειών και αντιπάλων2. Ο αγωνιστικός πληθωρισμός της 
ελληνικής ζωής αντανακλάται στην περίπτωση των δικαστικών λ.χ. αγώ­
νων στο απλό γλωσσικό γεγονός, ότι ο όρος «άγών» αντικατέστησε βαθ­
μηδόν ως terminus technicus τον όρο «δίκη»3! Το αγωνιστικό μοτίβο α- 
ναδεικνύεται έτσι σ’ έναν από τους κύριους άξονες της βαθμιαίας συνειδη- 
τοποίησης του Ελληνισμού έναντι των Βαρβάρων -ως πολιτιστικής κυρί­
ους, και όχι ως ανθρωπολογικής- φυλετικής, ενότητας4.

Μία ανάλογη άποψη συναντούμε στην περίφημη φράση από τον Πα­
νηγυρικό (§ 50) του Ισοκράτη, όπου εκθειάζονται τα πνευματικά επιτεύγ­
ματα της Αθήνας: τοσοϋτον δ’ άπολέλοιπεν ή πόλις ημών περ'ι το φρονειν
καί λέγειν τους άλλους ανθρώπους, ωσθ’ οΐ ταντης μαθηται των άλλων δι­
δάσκαλοι γεγόνααι, και το των 'Ελλήνων όνομα πεποίηκε μηκέτι τον γέ­
νους άλλα τής διανοίας δοκεϊν είναι, καί μάλλον "Ελληνας καλεϊσθαι τους 
τής παιδεύσεως τής ήμετέρας ή τους τής κοινής φυσεως μετέχοντας5.

Η αγωνιστική προοπτική και πάλι σ’ ένα ευρύτερο κείμενο που προ­
βάλλει εκ νέου την αμετάκλητη σύζευξη φρονειν και λέγειν, σκέψης και λό­
γου, και αρχίζει (§ 47 κ.τ.) κατά χαρακτηριστικό τρόπο: Φιλοσοφίαν τοί- 
νυν.,.ή πόλις ημών κατέδειξε, και λόγους ετίμησεν... Η φιλοσοφία, η οποία 
βέβαια δεν είχε αποκτήσει ακόμη τότε το παγιωμένο Πλατωνικό νόημα 
του όρου6, παρουσιάζεται εδώ, ως συλλογικό κατόρθωμα, με την σημασία

1. Για το αγωνιστικό μοτίβο της αρχαιοελληνικής Αγωγής βλ. αναλυτικά J. Burck­
hardt, Griechische Kulturgeschichte IV, 89 κ.ε., 115 κ.ε.

2. Βλ. και K. I. Βουρβέρη, «Το αγωνιστικόν πνεύμα των Ελλήνων», στην: Επιστη­
μονική Επετηρίδα της Φιλοσοφικής Σχολής του Πανεπιστημίου Αθηνών, τόμος 14 
(1963-64), 306-320.

3. ΓΙρβλ. Γοργ. Ελεν. 13" Ισοκρ. Αντ. 27.
4. Βλ. αναλυτικά J. Burckhardt, Griechische Kulturgeschichte I, 290 κ.ε.
5. Για το χωρίο A. Lesky, ο.π. 813. Πρβλ. Αντ. 299, όπου η Αθήνα ονομάζεται 

αστν τής 'Ελλάδος.
6. Βλ. αναλυτικά Christoph Eucken, Isokrates Seine Positionen in der Aus­

einandersetzung mit den zeitgenössischen Philosophen, Berlin-New York 1983, 
6-18, όπου παρουσιάζονται με διεισδυτικότητα τα διάφορα προβλήματα κατανόησης της 
ϊσοκρατικής ορολογίας, ιδίως 14 κ.ε. Ο Eucken επισημαίνει ορθά, ότι θεμελιώδεις όροι 
της ϊσοκρατικής Φιλοσοφίας της Παιδείας, όπως εκείνοι του σοφιστή, της έριατικής, της 
φιλοσοφίας ή των πολιτικών λόγων, δεν διέθεταν κατά την εποχή του Ισοκράτη ένα πα- 
γιωμένο, όπως σήμερα, περιεχόμενο, πράγμα που επέτρεπε εις αυτόν να δημιουργεί -πριν 
ή και συγχρόνως με τον Πλάτωνα, και κατά έναν τελείως διαφορετικό, εννοείται, τρόπο­
μία δική του συμπαγή εννοιολογία (Πρβλ. και την σύγκριση μεταξύ Πλατωνικής και Ισο-



Ì8 Χαράλαμπος Αποστολόπουλος

μιχς γενικής Πχιδείας που εξανθρωπίζει την κοινωνία και αφορά, προφα­
νώς τους λόγους, το ίδιον του ανθρώπου (§48), το πιστότατον τοϋτο σύμ- 
βολον τής παιδεύσεως ημών έκάστου (§49). Ο τρόπος ομιλίας αποτελεί ό­
μως και εις τον περ'ι Άντιδόσεως (§256) αδιάψευστο σύμβολο (εϊδωλον) 
του ποιού της ψυχής. Η σκέψη και ο λογισμός δεν αποτελούν παρά ένα εί­
δος εσωτερικής συνομιλίας με τον εαυτό μας. Τα επιχειρήματα (πίστεις) 
με τα οποία, απευθυνόμενοι στους άλλους, -πείθομεν, δεν διαφέρουν από ε­
κείνα που χρησιμοποιούμε όταν βουλευόμενοι συνομιλούμε με τον εαυτό 
μας: και ρητορικούς μεν καλοϋμεν τούς εν τω πλήθει λέγειν δυναμέ- 
νονς, εύβούλονς δε νομίζομεν οιτινες αν αυτοί προς αυτούς άριστά περί 
των πραγμάτων διαλεχθώσιν. Ο λόγος δεν διαφοροποιεί τον άνθρωπο 
από τα ζώα μόνον (§ 253, αλλά δια της δυανότητας επικοινωνίας που συ­
νεπάγεται (§ 254 πείθειν καί δηλοϋν) κατέστησε δυνατή την διάρθωοη 
της ίδιας της ζωής σε κοινότητες, με βάση τους νόμους, τα ήθη, την 
παιδεία. Ο λόγος αναβαθμίζεται κατ’ αυτόν τον τρόπο σε ήγεμόνα-καί των 
έργων και των διανοημάτων απάντων (§ 257), εφ’ όσον και η ορθή πράξη 
εξαρτάται, κατά πάγια σοφιστική αντίληψη, από την ορθή εκτίμηση της 
δεδομένης εκάστοτε κατάστασης και, επομένως, από την οξύτητα του 
λόγου.

Οι Ισοκρατικές αυτές απόψεις, -διατυπωμένες νωρίτερα ήδη (372-365 
π.Χ.) στον λόγο Νικοκλής ή Κύπριοι (§§5-9),-εμπεριέχονται σ’ ένα χα­
ρακτηριστικό χωρίο του περ'ι’Αντιδόσεως (§§ 253-257), του οποίου το τε- 
λετουργικό-εορταστικό ύφος συνετέλεσε στο να θεωρείται ένα είδος ιδρυτι­
κού Μανιφέστου του ανθρωπισμού («ουμανισμοΰ», Humanismus), με 
μίαν ορισμένη τουλάχιστον σημασία του όρου1, που μεταβίβασε ο Κικέρω-

κρατικής «φιλοσοφίας» που επιχειρεί ήδη ο J.J. Morrison, Classical Quarterly 52(1958), 
216-18). Η παραγνώριση της ιδιαιτερότητας αυτής της εννοιολογίας και η άκριτη αυτό­
ματη μεταφορά Πλατωνικών (για μας ίσως αυτονόητων) παραστάσεων στον αντίπαλό 
του, είναι κυρίως υπεύθυνη για την παρανόηση και υποτίμηση του Ισοκράτη στην παλαι- 
ότερη και νεότερη έρευνα. Βλ. την παρανόηση λ.χ. του όρου δόξα ήδη στον W.H. Thom­
pson (ed.), The Phaedrus of Plato, With English notes and dissertations, London 
1868, 177 (App. Π-On the Philosophy of Isocrates, and his relation to the socratic 
schools: 170-183).

1. Βλ. τις λεπτές διαφοροποιήσεις του Bruno Snell, ο.π. (σελ. 12, σημ. 2), όταν εξε­
τάζει την γένεση του όρου ανθρωπισμός στην αρχαία Ελλάδα, τον οποίο και αντιπαραθέτει 
στην σύγχρονη κατανόηση («Η ανακάλυψη του ανθρωπισμού. Η Γερμανική σκέψη 
και οι αρχαίοι Έλληνες»), Παρά το γεγονός ότι ο Ισοκράτης συγκροτεί την συμβολική 
έκφραση του σοφιστικού διαφωτισμού, ο οποίος συλλαμβάνει το «ανθρώπινον» και τον 
άνθρωπο όχι σε κριτική αντιδιαστολή προς την θεότητα (όπως έπρατταν οι Έλληνες 
της αρχαϊκής και κλασσικής εποχής μέχρι και αυτόν τον Πλάτωνα [Νομ. 716 C ό δή 
θεός ήμϊν πάντων χρημάτων μέτρον αν εϊη μάλιστα]), αλλά σε θετική αντίθεση προς τον



νχς στον Πετράρχη και την Αναγέννηση του Ί5ου-16ου αιώνος και διέπ3- 
ται από το ιδεώδες του λόγου: Την αντίληψη δηλαδή, ότι η δυνατότητα του 
λόγου συνιστά την πεμπτουσία της ανθρώπινης ύπαρξης κατά τρόπο που 
επιβάλλεται να τεθεί στο κέντρο της μέριμνάς μας για την Παιδεία,- η δι­
αμόρφωση ακριβώς της ικανότητας έκφρασης και, γενικότερα, επικοινω­
νίας. Με την σαφή αυτή υπέρβαση της παραδοσιακής έννοιας της ρητορι­
κής, που απέβλεπε στον εξοπλισμό απλώς του πολίτη για τον δημόσιο χώ­
ρο της δημοκρατίας, η παιδεία περί των λόγων καλύπτει το φάσμα της ό­
λης προσωπικότητας του ανθρώπου1, με γνώμονα προπάντων την αυτό­
νομη ανάπτυξη της ενβουλίας του ως ικανότητας του ευ οίκεΐν τον οϊκον 
καί την πάλιν2, ανοίγοντας έτσι τον δρόμο για μία παράδοση Αγωγής που 
αντιπαρατάχθηκε επί αιώνες ισότιμα στα φιλοσοφικά ή επιστημονικά μορ­
φωτικά ιδεώδη μιάς άλλης κατεύθυνσης παιδείας με έμφαση στην προσπά-

βάρβαρο και το άλογο ζώο, η έννοια του, εν τούτοις, «υψηλού ανθρωπισμού» του δεν πρέ­
πει να συγχέεται προς την έννοια της «ανθρωπιάς» που απαντάται εις την Κόρου παιδεία 
(7, 5, 73) του Ξενοφώντα ήδη και διαρθρώνεται χαρακτηριστικά στις κωμωδίες του Με­
νάνδρου, προϊδεάζοντας πλήρως την συγκατάβαση, την ηπιότητα, «την αξιαγάπητη και 
καταδεκτική καλοσύνη για τον συνάνθρωπο» ενός τόσο σύγχρονου και περιεκτικού όρου 
όπως εκείνου της «φιλανθρωπίας». Όταν ο Ισοκράτης τονίζει ότι η αξία του ανθρώπου 
έκγειται στην ικανότητα του λόγου που τον ξεχωρίζει από τα ζώα και τους βαρβάρους, 
κινείται, αντίθετα, με μία αντίληψη του «ανθρωπισμού» (ως «ενανθρώπισης» ή εξαν­
θρωπισμού) ανάλογη με εκείνη του μαθητή του Σωκράτη Αρίστιππου, όταν έλεγε (Διογ. 
Λαερτ. 2, 8, 70): άμεινον επαίτην η απαίδευτοι1 είναι' οί μεν γάρ χρημάτων, οί δε αν­
θρωπισμού δέονται. Ήδη όμως στον Κικέρωνα, ο όρος humanitas περιλαμβάνει και την 
«φιλανθρωπία» (ό.π. 341 κ.ε.), συνδέοντας έτσι τον ανθρωπισμό με την ανθρωπιά κατά 
τρόπο που σφραγίζει την ευρωπαϊκή παιδεία από τον Πετράρχη — μέσω του Εράσμου— 
έως την εποχή του μπαρόκ.

Για το πολυδιάστατο νόημα του ανθρωπισμόν ως παιδαγωγικού συστήματος, ιστο­
ρικού κινήματος και αξιακού ανθρωπολογικού θεωρήματος, βλ. και το αντίστοιχο, κατα­
τοπιστικό άρθρο των Ι.Σ. Μαρκαντώνη και Κ.Δ. Γεωργούλη (μτφρ. στην δημ. Α. Μπάλ- 
τας) στην «Παιδαγωγική Ψυχολογική Εγκυκλοπαίδεια - Λεξικό», τ. 1 (1989), 482- 
489. Για την ιστορική πάλη, τέλος, του «απόλυτου» ή φαλκιδευμένου προς τον πραγματικό 
ανθρωπισμό, που απορέει από την τραγική συνειδητοποίηση των ορίων και των αβύσσων 
του ανθρώπου,- βλ. την εξαιρετική ανάλυση του Η. Weinstock, Die Tragödie des Hu­
manismus. Wahrheit und Trung im abendländischen Menschenbild, Heidelberg 
1953.

1. Βλ. προσφάτως και Ευάγγελος Αλεξίου, «Τιμή, δόξα και καλοκαγαθία εις τον 
Ισοκράτη: περί Αντιδόσεως §§ 275-285», στο: Πλάτων 47-48 (1995-96), 68-79, ιδίως 
74.

2. Βλ. κυρίωςW. Steidle, ο.π. (σελ. 11, σημ. 1), 272 κ.ε., ο οποίος και εξαιρεί την 
πρωτοτυπία της Ισοκρατικής σύνδεσης του παλαιού σοφιστικού ιδεώδους της ενβουλίας 
με τους λόγους, μία δυνατότητα που επιτυγχάνεται χάρις στην μετατόπιση του κέντρου 
βάρους της επιχειρηματολογικής δυναμικής του λόγου από την άλογα υποβλητική 
(Γοργίας) στην έλλογα ενεργό πλέον διάσταση τούτου.

Αντι-Πλάτων. Η φιλοσοφική θεμελίωση της Ρητορικής στον Ισοκράτη 19



20 Χαράλαμπος Αποστολόπουλος

Osi."/ γνώσης της μίας και σταθερής Αλήθειας (και όχι στην ανάπτυξη της 
ικανότητας επικοινωνίας). Στην αντιπαράθεση του Ισοκράτη με τις σχο­
λές του Πλάτωνα και του Αριστοτέλη εμφανίζεται για πρώτη φορά η αντί­
θεση των δύο αυτών δρόμων Παιδείας και οι αντίπαλοι τότε είχαν πλήρη 
συνείδηση της σημασίας αυτής της αντίθεσης1.

«Από το ύψος του Πλάτωνος»
(Επί της καταστάσεως της Ισοκρατικής έρευνας και ερμηνευτικής)

II αντιπαράθεση, ο άγων μεταξύ της (με το ανωτέρω νόημα) ρητορι­
κής και της φιλοσοφίας για την διεκδίκηση των πρωτείων στην δια-μόρφω- 
ση του νέου ανθρώπου διατρέχει έκτοτε την αρχαιότητα2, από τον στωϊ- 
κό Ποσειδώνιο (135-51/50 π.Χ.), -ο οποίος, έντονα προσανατολισμένος 
προς τον Πλάτωνα, αντιδιαστέλλει την ρητορική ως «εγκύκλιο» και πε­
ριγραφική προς την εις τα αίτια και την ουσία καταδυόμενη φιλοσοφία, - 
έως τον σοφιστή Αίλιο Αριστείδη (117-177 μ.Χ., προτεραιότητα της ρη­
τορικής έναντι της φιλοσοφίας) και τον νεοπλατωνικό επίσκοπο Συνέσιο 
τον Κυρηναίο (περ. 370-περ. 415 μ.Χ., προτεραιότητα της φιλοσοφίας έ­
ναντι της ρητορικής τέχνης). Βαθιά είναι η επίδραση της ρητορικής παι­
δείας επί της τυπολατρικής διαμόρφωσης της Βυζαντινής σκέψης ιδίως3 
και άμεση η συνεισφορά της στην ιδέα βεβαίως της εκπαίδευσης, που φέ­
ρει το όνομα «ανθρωπισμός»4. Κατά τον U. ν. Wilamowitz όμως, η επι­
κράτηση ακριβώς του Ισοκράτη και της ρητορικής στην πάλη της κατά της 
«επιστήμης» και του Πλάτωνος -μία διαμετρική, ες αεί αγεφύρωτη, κατά 
την άποψή του, αντίθεση,- επέφερε την παρακμή του αρχαίου [ελληνικού] 
πολιτισμού, την καταστροφή της αρχαίας Παιδείας! Ο ίδιος επισείει μά­
λιστα τον κίνδυνο μιάς επανάληψης του ολέθρου και όσον αφορά τον σύγ­
χρονο πολιτισμό, εφ’ όσον «το σχολείο», η εκπαιδευτική πολιτική σήμερα, 
κινείται ολοταχώς προς μίαν ανάλογη κατεύθυνση5. Ανεξάρτητα από το 
γεγονός, ότι η κατάρρευση του αρχαίου πολιτισμού αποτελεί πολυσήμαντο 
φαινόμενο, του οποίου η προσέγγιση προϋποθέτει την στάθμιση ποικίλων 
πολιτικών, κοινωνικών-οικονομικών και" ανθρωπολογικών-πολιτισμικών

1. Βλ. Α. Dihle, Griechische Literaturgeschichte, Stuttgart 1967, 284.
2. Βλ. αναλυτικά Η. ν. Arnim, Lehen und Werke des Dio von Prusa, mit 

einer Einleitung: Sophistik, Rhetorik, Philosophie in ihrem Kampf um die Ju­
gendbildung, Berlin 1898.

3. Βλ. B. Τατάκης, Η Βυζαντινή Φιλοσοφία, Αθήνα 1987 (Paris 11949), 33-34.
4. Βλ. κυρίως A. Burk, Die Pädagogik des Isokrates, Würzburg 1923, 211 κ.ε.
5. U. ν. Wilamowitz, Platon Π, 125.



Αν τι-Πλάτων. Η φιλοσοφική Οεμελίωση της Ρητορικής στον Ισοκράτη 21

παραμέτρων1, ο U.v. Wilamowitz φαίνεται και αυτός εγκλωβισμένος στην 
Πλατωνική καταχρηστική πρόσληψη και αξιολόγηση των όρων του Ισο­
κράτη, για την οποία έγινε ήδη λόγος2. Διότι η έννοια της «ρητορικής» του 
Ισοκράτη (ο ίδιος δεν χρησιμοποιεί ποτέ τον όρο3) απέχει κατά πολύ από 
την βάναυσο τέχνη η κολακεία, την οποία καυτηριάζει ο Πλάτωνας στον 
διάλογό του «Γοργίας» (463 c), εφ’ όσον αποσκοπεί όχι εις το ήδν, αλλά 
εις το χρήσιμον ή το συμφέρον, και εν πάσει περιπτώσει δεν μπορεί να αν- 
τιπαραταθεί, υποβιβαζόμενη ηθικά κατά τρόπο τόσον εύκολο και αβασά­
νιστο, προς την «επιστήμη». Έναντι της φιλοσοφικής-πλατωνικής αξίω­
σης της επίτευξης μιας επιστημονικής γνώσης που θα ανταποκρίνεται στην 
ουσία των πραγμάτων και θα αποτελεί έτσι ένα στέρεο θεμέλιο για την αν­
θρώπινη κρίση και πράξη, ο Ισοκράτης προβάλλει συνειδητά την σκεπτι- 
κιστική θέση ενός Γοργία, με νέο όμως, πρωτότυπο, όπως θα δούμε, περι­
εχόμενο: Μία γνώση αυτού του είδους είναι ανέφικτη για τον άνθρωπο, ο 
οποίος πρέπει να περιορισθεί στην δόξα, την ενστικτώδη δηλαδή ή ενορα­
τική ικανότητα σύλληψης της επείγουσας εκάστοτε κατάστασης. Έναντι 
της ιδιόμορφης εσωτερικότητας της πλατωνικής αλήθειας και του δογμα­
τικού ή ακόμη και βίαιου χαρακτήρα.μιας παιδαγωγικής αντίληψης σαν αυ­
τής που απορρέει από την «Πολιτεία», ο Ισοκράτης υποστηρίζει την με­
ταβλητότητα ή «καιοικότητα» μιας αλήθειας της πεπερασμένης «πολιτι­
κής ύπαρξης», η οποία, παρά το γεγονός ότι κινείται πρωτίστως στο­
επίπεδο της ρητορικής οριοθέτησης, αναγκάζεται τελικά από την ίδια την

1. Βλ. ενδεικτικά τον συλλογικό τόμο Karl ΟιήεΠεκδ.), Der Untergang des Rö­
mischen Reiches, Darmstadt 21986 (1970) [«Wege der Forschung», τ. 269], ιδίως 
38-72: την ιδιαίτερα διαφωτιστική μελέτη του Otto Seeck, «Die Ausrottung der Bes­
ten» (1895).

2. Βλ. παραπ. σελ. 17, σημ. 6.
3. Ο Ισοκράτης αποφεύγει, πράγματι, την τόσο εύχρηστη σήμερα έννοια «Ρητορι­

κή», η οποία απαντάται αντίθετα, τόσο στον Πλάτωνα όσο και στον Αλκίδαμα. Αντ’ αυ­
τής χρησιμοποιεί συνήθως τον όρο πολιτικοί λόγοι, που πρέπει όμως να διαφοροποιείται 
από την ρητορική, εφ’ όσον εδώ υποχωρεί το στοιχείο της «τεχνικής» και η έμφαση δίδε­
ται στο αντικείμενο της πράξης' ουσιαστικά μάλιστα ο όρος αυτός συλλαμβάνεται υπό ένα 
ευρύτερο πρίσμα απ’ ότι ο δημόσιως, εν γένει, εκφερόμενος λόγος. Βλ. αναλυτικά Ch. Euk- 
ken, Isokrates, 14: «...Είναι, δυνατόν, λοιπόν, να τους (sc. τους λόγους) κατανοήσουμε 
αυτόχρημα ως πνευματικά μορφώματα. Με την προσθήκη πολιτικοί υποδηλώνεται μία 
βασική σκέψη του Ισοκράτη: Η περιοχή όπου οι σχηματισμοί τούτοι πραγματώνονται 
κατά τρόπο υποδειγματικό, συσχετίζεται άμεσα με την επιτυχή αντιμετώπιση των πρα­
κτικών προβλημάτων μεταξύ των ανθρώπων. Οι εκφράσεις «τέχνη του λόγου», «ευγλωτ­
τία» και «ρητορική» εμφανίζονται ανεπαρκείς, διότι δεν επιτρέπουν να διαφανεί η πλή­
ρης σημασία του όρου «λόγοι». Δεν παύουν, εν τούτοις, να προσδιορίζουν μίά σημαντική 
πτυχή της Ισοκρατικής ενασχόλησης με την έννοια [αυτή] και γι’ αυτόν τον λόγο θα 
χρησιμοποιούνται στις αναλύσεις που ακολουθούν χάριν αυτής».



πραγματικότητα της ζωής (και. του κυρίαρχου, ασφαλώς, αντικειμένου της: 
του λόγον) να υπερβεί το επίπεδο της αναίσθητου ή πολυπράγμονος απλώς, 
χρηστικής τέχνης1 και να προωθήσει στον χώρο εδραίωσης της προσωπι­
κότητας πλέον -αξίες ηθικές, ανάλογες με εκείνες των Πλατωνικών ή, γε­
νικότερα, των Σωκρατικών αντιπάλων. Η διαφορά είναι ίσως, ότι οι αξίες 
αυτές που εκεί φαίνονται να επιβάλλονται ή να εκ-βιάζονται κατά κάποιο 
τρόπο, εδώ υποθάλπονται και αφήνονται, κατά τινα από παιδαγωγική ά­
ποψη φυσικότερο τρόπο, να αναπτυχθούν από μόνες τους2.

Η περίπτωση του U. ν. Wilamowitz δεν είναι όμως η μοναδική από­
πειρα βίαιης υποτίμησης της πνευματικότητας του Ισοκράτη. Αντίθετα α­
ποτελεί ένα μάλλον αντιπροσωπευτικό παράδειγμα της ενδημικής στα πλαί­
σια της παλαιάς αλλά και της νεότερης έρευνας τάσης, να τοποθετείται ο 
Πλάτωνας έναντι του Ισοκράτη όχι ως αντίπαλος αλλ’ ως κριτής. Τπό την 
καταλυτική εντύπωση της ισχυρής προσωπικότητας του Πλάτωνα, της φυ- 
λοσοφικής και λογοτεχνικής ακτινοβολίας αυτού, παρουσιάσθηκε όντως ε­
ξαιρετικά δύσκολη η δίκαιη αποτίμηση του αντιπάλου του, στον οποίον όχι 
σπάνια αποδόθηκε ασάφεια, ρηχότητα πνεύματος, έλλειψη πρωτοτυπίας 
και δημιουργικότητας3. Την επιστημονική συγκρότηση και ηθική αυστη­
ρότητα της σκέψης του Ισοκράτη κατέδειξε όμως πλέον μία εργασία, η ο­
ποία - μέσα από την παρατήρηση και έκθεση της πολεμικής του- επεδίω- 
ξε να διεισδύσει στις βαθύτερες φιλοσοφικές και παιδαγωγικές θέσεις της

22 Χαράλαμπος Αποστολόπουλος

1. Πρβλ. την συγκεκριμένη κριτική του Ισοκράτη εις τον κατά των Σοφιστών ενα­
ντίον των Αγελαίων σοφιστών (Παναθ. 18) και λοιπών «τεχνικών» των ρητορικών σχο­
λών της Αθήνας: Ήτοι των ρητοροδιδασκάλων (§ 9κ.ε.) και των λογογράφων (§ 19κ.ε·), 
οι οποίοι, αδιάφοροι τελείως προς την αλήθεια και την ηθική, ήσαν αποκλειστικά αφο- 
σιωμένοι στο κυνήγι του κέρδους. Στον λόγο του αυτόν ο Ισοκράτης βάλλει, ως γνωστόν, 
και εναντίον των εριστικών, ήτοι των Σωκρατικών φιλοσόφων (§ 1 κ.ε.), τους οποίους 
θεωρεί επίσης σοφιστές με την αρνητική σημασία του όρου, εφ’ όσον με την υπέρμετρη α­
λαζονεία τους, την φλυαρία και τον αναχωρητισμό τους, διαβάλλουν εξ’ ίσου με τους πρώ­
τους, τους αναίσθητους εκείνους και αμοραλιστές, την ενασχόληση με την «φιλοσοφία». 
Για τις διάφορες σημασίες του όρου σοφιστής και την χρήση του από τον Ισοκράτη ειδι­
κά, βλ. K. Ries, ο.π. (σημ. 5), 30 κ.ε., Ch. Eucken, Isokrales, 7, και W.K.C. Guthrie, 
A. History of Greek Philosophy 111, Cambridge 1969, 27 κ.ε. (ελλην. εκδ. «Οι Σοφι­
στές», μτφρ. Δ. Τσεκουράκης, Αθήνα 1989, 46 κ.ε.).

2. Πρβλ. την διττή δυνατότητα της παιδαγωγικής στάσης στο σύγχρονο, κλασσικό 
στο είδος του, έργο του Theodor Litt: Führen oderWachsen lassen. Eine Erörterung 
des pädagogischen Grundproblems, Stuttgart 1952.

3. Πρβλ. A. Lesky, ο.π. (σελ. 11, σημ. 2), 804. Jacqueline de Romilly, «Eunoia 
bei Isokrates oder die politische Bedeutung der Gewinnung von Wohlwollen» 
(1958), στο: Isokrates, hrsg. v. F. Seck, 253.W.K.C. Guthrie, Οι Σοφιστές, μτφρ. Δ. 
Τσεκουράκης, 454, σημ. 42.



Αντι-Πλάτων. Η φιλοσοφική θεμελίωση της Ρητορικής στον Ισοκράτη 23

εξέχουσας αυτής φυσιογνωμίας του 4ου αιώνος π.Χ.1, εφ’ όσον μάλιστα οι 
θέσεις αυτές, μη στερούμενες πρωτοτυπίας και βιωματικής σημαντικότη- 
τχς, άξιζαν προ πολλού να γίνουν καθ’ εαυτές αντικείμενο της επιστημονι­
κής- φιλοσοφικής αναζήτησης. Πρόκειται για την επι υφηγεσία διατριβή 
του Christoph Eucken, Isokrates, όπου έχουμε ήδη επχνειλημμένως πα- 
ραπέμψει2. Η προσεκτική αυτή εργασία άνοιξε καινούργιους ορίζοντες στην 
κατανόηση του Ισοκράτη και απέδειξε όχι μόνο την επιπολαιότητα των α- 
φορισμών της έρευνας του μακρινού παρελθόντος, ο οποία αντίκρυζε συνή­
θως σ’ αυτόν τον «κούφιο λογοποιό»3, το «φιλοσοφικό παράσιτο»4 (sic!), 
ή τον «μη πρωτότυπο στοχαστή» μόνον και δέκτη απλώς ξένων επιρροών5, 
αλλά και την μονομέρεια των προκαταλήψεων αξιόλογων ερευνητών του 
(κατά το μάλλον ή ήττον) παρόντος, όπως οι W. Jaeger, W. Steidle, Η.J. 
Marrou6 ή K. Ries, οι οποίοι, παρά το γεγονός ότι συνέβαλλαν αποφασι­
στικά στην κατανόηση και αναγνώριση της Ισοκρατικής προοπτικής, δεν 
έπαυαν να θεωρούν τους Ισοκράτη και Πλάτωνα ως μη συγκρίσιμες, σε τε­
λευταία ανάλυση, προσωπικότητες.

Ένα από τα βαθύτερα αίτια της υποτίμησης αυτής του Ισοκράτη και 
πρόβλημα συγχρόνως μεγάλο της ερμηνευτικής του, αποτελεί αδιαμφισ­
βήτητα η συγκρατημένη, υπαινισσόμενη μόνον εκδήλωση της ουσιαστικής 
από φιλοσοφική άποψη συλλογιστικής του, η οποία συνήθως παραβλέπε- 
ται εύκολα, καθώς μάλιστα περισσότερο καλύπτεται παρά αποκαλύπτεται 
με την στιλπνότητα του αισθητικού διάκοσμου του Ισοκρατικού λόγου. Ο 
Ισοκράτης απευθύνεται βέβαια σ’ ένα ευρύ κυρίως κοινό, που θα πρέπει να 
συλλάβει τις πρακτικές συνέπειες των απόψεών του, χωρίς να εμπλακεί σε 
δύσκολα, αφηρημένα ζητήματα. Το επίπεδο τούτο, που συνηθίσαμε να θε­
ωρούμε ως το μόνο υπαρκτό, δεν εξαντλεί όμως οπωσδήποτε τις παραστα­
τικές δυνατότητες του Ισοκράτη. Αντίθετα, όπως ορθά διέβλεψε ο Ch. Euk-

1. Βλ. και Η. Görgemanns (εκδ.), Die griechische Literatur in Text und Dar­
stellung, T. 3 (Klassische Periode II), Stuttgart 1987, 106 κ.ε.

2. Βλ. παραπ. σελ. 17, σημ. 6 και σελ. 21, σημ. 3.
3. Η. Gomperz, «Isokrates und die Sokratik II», στο: Wiener Studien 28 

(1906), 35.
4. H. Raeder, «Alkidamas und Platon als Gegner des Isokrates», στο: Rhei­

nisches Museum 63 (1908), 506.
5. W. Nestle, «Spuren der Sophistik bei Isokrates» στην συλλογή δοκιμίων του: 

«Griechische Studien», Stuttgart 1948, 451 (Ανατύπωση από το: Philologus 70 
(1911), 1 κ.ε.). Βλ. επίσης σχετικά με την υποτίμηση του Ισοκράτη στην παλαιότερη έ­
ρευνα W.H. Thompson (εκδ.), ο.π. (σελ. 17, σημ. 6), 170-171.

6. H.J. Marrou, Histoire de Γeducation dans l'antiquité, Paris *1955 (1948), 
ελλην. μτφρ. Θ. Φωτεινόπουλος, Αθήνα 1961.



24 Χαράλαμπος Αποστολόπουλος

ken1, ο Ισοκράτης φαίνεται νχ λαμβάνει σοβαρά υπόψη με τους λόγους 
του, που αποτελούν πράγματι μνημεία σαφήνειας και αισθητικής, και όλους 
εκείνους που ήσαν σε θέση να διχγνώσουν τις απώτερες αρχές του, τα υπο- 
λανθάνοντα προβλήματα ή τις κριτικές του αντιπαραθέσεις: Ήτοι τους δι­
ανοούμενους, τους ανταγωνιστές ή τους κριτικά διχκείμενους συμπολίτες, 
τους πιθανούς, τέλος, μαθητές. Το γεγονός, ότι η παρουσία του Ισοκράτη 
έγινε αισθητή, ναι, επίφοβη και σ’ αυτό το βαθύτερο επίπεδο, αποδεικνύε- 
ται περίτρανα από τον σιωπηλό αγώνα που διεξήγαγε ο Πλάτωνας εναντί­
ον του. Διότι σήμερα είναι πέραν πάσης αμφιβολίας, ότι ο Πλάτωνας δεν 
ίδρυσε απλώς την Ακαδημία του μετά την ίδρυση της σχολής Ρητορικής 
του Ισοκράτη (390 π.Χ.), παρά ανέπτυξε και έκτισε πολλές από τις θέσεις 
του, -ιδιαίτερα στους διαλόγους του «Εύθύδημος», «Γοργίας», «Μενών», 
«Πολιτεία», «Θεαίτητος» και «Φαιδρός» - δια μέσου μιάς καθοριστικής 
αντιπαράθεσης προς τον καταξιωμένο ήδη τότε Ισοκράτη, μιά προσωπικό­
τητα κινούμενη κατ’ εξοχήν εις τα μεθόρια φιλοσόφου τε άνδρός καί πολι­
τικού2. Λαμβανομένου μάλιστα υπ’ όψιν, ότι ο Ισοκράτης άρχισε να επικεν­
τρώνει την κατά των Σωκρατικών πολεμική του προς τον (άγνωστο αρχι­
κά) Πλάτωνα, μετά την εμφάνιση της «Πολιτείας» (περ. 375 π.Χ.)3, -με 
τους τρεις λεγάμενους «Κύπριους λόγους» του (i.e. «Προς Νικοκλέα», «Νι- 
κοκλής rj Κύπριοι», «Ευαγόρας»), τον «περ'ι Άντιδόσεως» και τον «Πα­
ναθηναϊκό», ενώ εις τους πρώιμους λόγους του {«κατά των Σοφιστών», 
«'Ελένη») στοχεύει κυρίως ήσσονες Σωκρατικούς όπως ο Αντισθένης και 
ο Ευκλείδης, -θα έπρεπε κανονικά και αυτόν ακόμη τον τίτλο της παρούσης 
μελέτης «Αντι-Πλάτων» να μην τον εκλάβουμε κατά γράμμα. Διότι ο Ι­
σοκράτης, και όχι ο Πλάτων, φαίνεται να αποτελούσε την αναγνωρισμένη 
αυθεντία τότε, έναντι της οποίας ο αντίπαλος όφειλε να προωθήσει την κα­
ταξίωσή του4. Δεν παύει να ισχύει ωστόσο ο εν λόγω τίτλος ως χαρακτηρι­
στικός του βεβαίου γεγονότος, ότι ο Ισοκράτης, που τόσο συχνά επικαλεί­
ται το consensus omnium ως ασφαλές κριτήριο του τι είναι κατά την γνώ­
μη του ψευδές ή αληθές, καθορίζεται στην πράξη αποφασιστικά, ως θεω­
ρητικός της Παιδείας, από την συγκεκριμένη του αντιπαλότητα προς συγ­
χρόνους του ανταγωνιστές στον χώρο αυτό, μεταξύ των οποίων κυρίαρχη 
θέση καταλαμβάνει ολοένα και περισσότερο ο Πλάτωνας. Εν πάσει περι- 
πτώσει, η «αμφι-βολία» του Ισοκρατικού λόγου, η δυνατότητα δηλαδή ύ-

1. Ch. Euscken, Isokrates, 3-4.
2. Πλατ. Ευθυδ. 305 c. Ο Πλάτων αναφέρεται εδώ αναμφίβολα στον Ισοκράτη. 

Βλ. G. Norlin, ο.π. (σελ. 10, σημ. 2), τ. 1, XIX, note a. Ch. Eucken, Isokrates, 275, 
σημ. 29.

3. Βλ. σχετικάW.K.C. Guthrie, A History of Greek Philosophy IV, 437.
4. Βλ. ενδεικτικά A. Graeser, ο.π. (σελ. 10, σημ. 1.), 83-85 και 280, σημ. 10.



Αντι-Πλάτων. Η φιλοσοφική θεμελίωση της Ρητορικής στον Ισοκράτη 25

πχρξης ενός απώτερου ή «κρυφού» νοήματος πέραν εκείνου που προβάλλε­
ται άμεσα προς τον λαό, αποτελεί ένα στοιχείο που δεν θα έπρεπε να προ- 
σπεράσει επιπόλαια η έρευνα του μέλλοντος, εφ’ όσον μάλιστα η δυνατό­
τητα αυτή θίγεται και από τον ίδιο τον Ισοκράτη στο τέλος του τελευταίου 
του λόγου «Παναθηναϊκός», σε μιά συζήτηση με τους μαθητές του1, και 
εφ’ όσον δεν πρόκειται για φαινόμενο μοναδικό στην Ιστορία της Φιλοσο­
φίας2.

1. Παναθ. 233-265. Πρβλ. ιδίως την έκφραση: λόγοι αμφίβολοι (§240).
2. Πρβλ. την αλληγορική λ.χ. «αμφι-βόλια» των λόγων στην περίπτωση του Γρη­

γορών Νύσσης: Charalambos Apostolopoulos, Phaedo Christianus. Studien zur
Verbindung und Abwägung des Verhältnisses zwischen dem platonischen «Phai- 
don» und dem Dialog Gregors von Nyssa «Über die Seele und die Auferstehung», 
SiS. διατρ., Frankfurt a. M.-Bern-New York 1986, 10 κ.ε. και κυρίως 128 κ.ε. Πολύ 
συχνά η «αμφι-βολία» των λόγων οφείλεται στην αδυναμία του πνεύματος προ της εξου­
σίας της μίας ή της άλλης μορφής· η «ÔC αινιγμάτων φιλοσοφία» προκύπτει τότε ως ανα­
γκαστικό καταφύγιο ενός πνεύματος που νοιώθει να απειλείται από το κράτος, την κο­
σμική ή εκκλησιαστική κοινότητα και την κοινή γνώμη. Πρβλ. και H.G. Gadamer, 
«Hermeneutik und Historismus», στο: Philosophische Rundschau 9 (1961), 273
κ.ε. Η μελέτη αναφέρεται στο έργο του Leo Strauss, What is political Philosophy? 
Clencoe 1959, ο οποίος προσφέρει, κατά τον Gadamer, μια «σημαντική συνεισφορά στην 
θεωρία της Ερμηνευτικής», καθώς εξετάζει το φαινόμενο της συνειδητής προσποίησης 
ή απόκρυψης της προσωπικής γνώμης στους Εβραίους στοχαστές Maimonides, Halevy 
και Spinoza.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

