
  

  International Journal of Language, Translation and Intercultural
Communication

   Vol 10 (2026)

   Inclusive Language: aspects, problems and solutions (early access; full release by the end of February 2026)

  

 

  

  Le discours de genre dans les choix traductifs  

  Georgia Kolovou   

  doi: 10.12681/ijltic.40903 

 

  

  Copyright © 2025, Georgia Kolovou 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Kolovou, G. (2026). Le discours de genre dans les choix traductifs : Quelques remarques sur la scène « Les adieux
d’Hector et d’Andromaque » dans l’Iliade. International Journal of Language, Translation and Intercultural
Communication, 10. https://doi.org/10.12681/ijltic.40903

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 16/02/2026 01:27:34



 

40 
 

Le discours de genre dans les choix traductifs: Quelques remarques 

sur la scène « Les adieux d’Hector et d’Andromaque » dans l’Iliade 

 
Georgia Kolovou 

Université Paris Nanterre 
georgiakolovou@yahoo.gr                                                                      

 

  
Abstract: The purpose of this study is to show that the translation of a classical text into a 

modern language can reproduce, consciously or unconsciously, gender stereotypes. We rely on 

the book VI of the Iliad, and particularly on the famous scene between Andromache and Hector, 

and we make a linear comparison between the Greek text and the translation of four scholarly 

editions in French. From this textual comparison, we attempt to show that the modern 

translation offers the opportunity to reconsider the cultural and social norms of the epic text 

and to adapt them to the contemporary perspectives on the gender discourse. 

 

Keywords: gender discourse, translation choices, Homeric text, Andromache, Hector 

 

 

                                   
                                     « Mal nommer les choses, c’est ajouter du malheur au monde ». 

                                                           (Attribué à Albert Camus) 

 

1    Introduction 

 

En paraphrasant la citation attribuée à Albert Camus, on pourrait proposer le titre 

suivant pour notre contribution « mal traduire les mots, c’est ajouter du malheur au 

monde ». L’objectif de ce travail n’est pas de faire une nouvelle recherche sur le genre 

en langue. D’ailleurs, à partir du début du XXe siècle, cette question a attiré l’attention 

d’un grand nombre de spécialistes dans divers domaines : linguistique, psycho- 

linguistique, sociolinguistique, littérature, sociologie, psychologie, philosophie etc. Il 

s’agit d’une question, qui a  aussi ouvert  la voie à un phénomène encore plus complexe, 

l’écriture inclusive (Fagard & Le Tallec, 2021 : 10), apparu dans les années 90 et qui a 

provoqué plusieurs réactions parmi les académiciens. À titre indicatif, nous citons le 

passage suivant qui les condense :  

 
« L’écriture inclusive s’est imposée dans le débat public en 2017 avec la publication d’un 

manuel scolaire aux éditions Hatier (Le Challenec, 2017). Les réactions ont été vives. Parmi 

les plus virulentes, on notera celle de l’Académie française, annonçant dans un communiqué 

« unanime » que « devant cette aberration ‘inclusive’, la langue française se trouve désormais 

en péril mortel, ce dont notre nation est dès aujourd’hui comptable devant les générations 

futures » (Déclaration de l’Académie, publiée le 26 octobre 2017). Un membre de l’Académie 

française évoque ainsi un « français défiguré, atteint d’une maladie qui couvre la page d’une 

sorte d’eczéma » (Le Figaro, 5 octobre 2017). Le ministre de l’Éducation se déclare à son 

tour « contre l’écriture inclusive », « le premier ministre [...] décidant de bannir la dite 

écriture » (Abbou et al., 2018 : par.16). Ces réactions continuent, avec un projet de loi au 

printemps 2021» (Fagard & Le Tallec, 2021:10).         

 



 

41 
 

     L’objectif de notre travail n’est pas de répondre à ce débat1, mais d’y participer 

discrètement, en montrant que la traduction d’un texte classique dans une langue 

moderne peut reproduire, consciemment ou inconsciemment, des stéréotypes de genre.  

Autrement dit, à partir de cette contribution et surtout à partir des extraits choisis, nous 

nous proposons simplement d’apporter certains éléments de réflexion sur le rapport 

entre langage, traduction, pouvoir et genre et sur le rôle constitutif du langage dans la 

détermination du comportement social de genre. D’ailleurs, comme le notent Gygax et 

al. (2019 : 10) : « En nommant constamment les hommes en premier, nous contribuons 

à appuyer leur position dominante et renforçons un modèle sociétal androcentrique et 

patriarcal » .    

 

 

2   Méthodologie   

 

Pour ce qui concerne la méthode de notre travail, nous avons choisi le chant VI de 

l’Iliade, et en particulier la scène des adieux d’Hector et d’Andromaque (Graziosi & 

Haubold, 2010 ; Kirk, 1987/1993 ; Arnould,1990 ; Romilly, 1984 : 9-45 ; Romilly, 

1997 : 47-66). Il s’agit d’une scène emblématique de l’humanisme, de la tendresse 

conjugale et de l’amour paternel et maternel. Cependant, en comparant le texte ancien 

avec quatre traductions modernes, on voit que même dans une telle scène, qui est pleine 

de sentiments humains, il y a la reproduction des stéréotypes de genre dans les choix 

traductifs. Des stéréotypes qui se conservent consciemment ou inconsciemment dans 

l’esprit des lecteurs et des lectrices contemporain(e)s. Notre souhait est de bien les 

indiquer dans le texte et de considérer la traduction moderne des textes classiques 

comme un moyen d’ouvrir et enrichir le discours contemporain sur le genre. Autrement 

dit, nos remarques sur le texte épique visent à montrer la nécessité des traducteurs et 

des traductrices modernes d’adapter le discours de genre aux attentes contemporaines.      

      Nous divisons notre travail en deux parties. D’abord, nous choisissons des adjectifs 

homériques, des substantifs et des noms propres de la scène des adieux du chant VI de 

l’Iliade pour montrer que la traduction moderne de ces objets linguistiques reflète 

souvent les normes sociales, culturelles et genrées de l’époque homérique. Ensuite, 

nous choisissons des vers entiers dont la traduction moderne relève des pratiques 

sociales et culturelles. Cependant, selon notre lecture, ces pratiques devraient être 

interprétées aujourd’hui avec un regard plus critique, plus égalitaire et contemporain.   

      L’édition que nous avons suivie pour le texte grec est l’édition savante de Mazon 

(1937). Les traductions se situent chronologiquement à partir du XIXe siècle jusqu’à 

aujourd’hui. Nous les présentons sous forme de tableau en suivant l’ordre chrono- 

logique : les traductions de Bareste (1841) , de Mazon (1938), de  Bardollet (1995)  et 

de Brunet (2010).  Enfin, l’ouvrage de référence pour la signification et l’interprétation 

des mots attestés dans le texte homérique est le dictionnaire de Bailly (2000). Les 

tableaux, qui s’ensuivent, nous permettent de faire une comparaison linéaire entre le 

texte ancien et les quatre versions différentes de la traduction française.  

     Enfin, les citations homériques accompagnées de la traduction en français, les 

termes ou bien les expressions homériques, leur traduction française et en général toutes 

les autres citations attestées dans le corpus du texte se présentent entre guillemets. Ce 

 
1 Sur cette question, voir la bibliographie à la fin de notre étude.           



 

42 
 

signe typographique se trouve dans l’ensemble de notre texte pour des raisons de 

cohérence dans le travail.  

 

 

 

 3 Le cadre théorique de l’étude 

Le genre étant à la fois une catégorie morphologique, sémantique, syntaxique et sociale, 

on peut s’interroger sur les intrications entre les constructions sociales du genre et les 

normes linguistiques. Nous ferons une tentative de voir l’articulation du genre comme 

catégorie sociale et comme catégorie linguistique. D’ailleurs, les éléments linguistiques 

constituent le miroir des normes sociales et par conséquent des stéréotypes du 

genre. « Le langage et sa structure sémantique ne sont pas un produit neutre séparé des 

rapports sociaux de sexe » (Chetcuti & Greco, 2019 : 13). 

    Dans la première partie de notre travail, les objets linguistiques que nous avons 

choisis sont les suivants : adjectifs, substantifs et noms propres.   

    Les adjectifs qualifiant le nom jouent un rôle important dans la construction sociale 

de genre, déterminent la manière dont la société perçoit le statut de l’homme et celui de 

la femme et perpétuent les stéréotypes de genre. Comme on le verra dans notre analyse, 

certains adjectifs homériques sont associés aux qualités exclusivement masculines et 

féminines. On trouve, par exemple, dans le texte archaïque les adjectifs : « vail- 

lant », « brave », « illustre », « grand », « magnanime », « le premier », « le meilleur », 

« divin » etc. pour les hommes, mais pour les femmes : « misérable », « pauvre », 

« folle » etc. Dans la plupart des cas, les adjectifs qualifiant l’homme dans le texte 

archaïque ont une connotation méliorative, mais les adjectifs qualifiant la femme ont 

une connotation péjorative. Par conséquent, ces connotations différentes reflètent les 

représentations genrées dans le langage et influencent les perceptions sociales. Il n’y a 

donc aucune isomorphie dans la détermination linguistique car le genre féminin est 

fondé sur la passivité, la faiblesse, l’obéissance et la dépendance, mais le genre 

masculin est fondé sur l’action, la force, la liberté et la puissance.    

 

    Les substantifs désignant des notions animées ou non animées peuvent également 

contribuer aux stéréotypes de genre et influencer notre manière de voir les rapports 

sociaux de sexe. L’analyse grammaticale d’un substantif et sa traduction dans une autre 

langue peuvent impliquer une domination masculine ou bien des inégalités entre les 

genres, comme on le verra dans la traduction du substantif « παῖς » dans notre analyse. 

On constate aussi des désignations privilégiées pour les notions d’homme et de femme 

dans le texte homérique. À titre indicatif, on voit dans le texte homérique les substantifs 

indiquant une activité (« guerrier », « combattant », « roi », « héros », « cavalier » etc.) 

pour la notion d’homme, mais pour la notion de femme, on ne trouve que des substantifs 

relationnels (« mère », « fille », « épouse », « sœur » etc.). Dans cette catégorie 

linguistique, la femme constitue encore une fois le sexe dépendant et on constate 

systématiquement une dissymétrie entre détermination des notions : femme et homme. 

Dans notre texte, on voit également que les substantifs se référant à l’espace contribuent 

à la construction des rôles masculins et féminins et reflètent aussi un monde genré. 

Précisément, l’homme appartient au monde de l’action (« la guerre », « le combat », 

« la bataille », « la ville d’Ilion » etc.), mais la femme appartient au monde des 



 

43 
 

obligations domestiques (« la demeure », « la maison », « les travaux », « le logis », 

« la quenouille », « les tâches » etc.)         

    Les noms propres désignant des entités uniques reflètent également des rôles sociaux 

des hommes et des femmes et reproduisent, d’une manière indirecte, une conception 

genrée, patriarcale et hiérarchique du monde, comme on le voit dans le cas de deux 

noms propres attestés dans le chant VI de l’Iliade : Andromaque et Astyanax.  

Andromaque est constamment nommée par sa relation conjugale « la femme 

d’Hector », mais Astyanax « le roi de la ville » est le fils qui glorifiera la famille des 

Troyens.         

    Dans la deuxième partie, nous avons choisi certains vers homériques qui contiennent 

aussi les objets linguistiques étudiés, mais reflètent de manière plus globale et plus 

transparente les structures sociales, les constructions stéréotypées et les inégalités entre 

les sexes.      

    Enfin, les stéréotypes de genre ne sont pas facilement visibles derrière ces éléments 

linguistiques, les vers homériques et surtout derrière leur traduction dans une autre 

langue, mais notre souhait est de les bien montrer à partir d’une lecture comparative 

dans les tableaux suivants.    

 

4 Genre et traduction 

4.1 Objets linguistiques étudiés : adjectifs, substantifs et noms propres de la scène des 

adieux du chant VI de l’Iliade. Quelques exemples.  

Comment traduire la vision homérique du genre ? Comment traduire la manière dont 

les femmes sont représentées dans le texte homérique ? Comment traiter les 

représentations archaïques de genre dans la traduction moderne ? Nous choisissons 

quelques passages traduits tirés de la scène la plus célèbre du chant VI de l’Iliade pour 

voir comment quatre traducteurs ont répondu à ces questions, mais surtout pour 

sensibiliser les lecteurs et les lectrices d’aujourd’hui sur la question du lien entre genre 

et traduction. L’enjeu principal des traducteurs et des traductrices contemporain(e)s des 

textes antiques est de produire une traduction fidèle à la source ancienne, mais aussi de 

la soumettre à une interprétation critique contemporaine. 

     Pour souligner l’importance d’une réévaluation des termes liés aux stéréotypes de 

genre (l’esclavage des femmes à l’époque archaïque, le pouvoir masculin, les 

discriminations entre les deux sexes, les inégalités dans tous les domaines de la vie 

sociale, etc.), nous choisissons les adjectifs, les substantifs et les noms propres de la 

scène des adieux du chant VI de l’Iliade.  

     Nous commençons donc par l’expression homérique « ἄλοχος πολύδωρος » ( Hom., 

Il., VI, 394), attribuée à Andromaque.    

                   Tableau 1 : La traduction moderne de l’adjectif homérique « πολύδωρος ». 

Ηοm., Il., VI, 394 :  

« ἄλοχος πολύδωρος». 

  

« πολύ·δωρος, ος, ον [ῠ] qui a reçu de grands 

présents ou une riche dot, Il. 6, 394 ; Od. 24, 

294, etc. ». 

Traductions :  

(1841) « noble épouse ».  

(1937) « épouse qu’il y a jadis payée de si 

riches présents ». 

(1995) «l’épouse par maints présents 

obtenue ».  

(2010) « épouse aux dons innombrables ». 



 

44 
 

 

     

     L’adjectif « πολύδωρος » se réfère à l’épouse qui a apporté avec elle de nombreux 

cadeaux en dot, ou pour laquelle de nombreux cadeaux ont été offerts, lorsqu’elle est 

demandée en mariage. Dans la société homérique, il était d’usage que le marié offre des 

cadeaux au père de la mariée. Le traducteur de 1841 choisit un terme plutôt neutre, 

« noble », pour expliquer le sens de l’adjectif. Cependant, à partir de sa traduction il 

indique qu’une femme noble est seulement celle qui a reçu une riche dot, toutes les 

autres femmes qui n’ont pas reçu de grands présents ne sont pas nobles. Les traducteurs 

en 1937 et en 1995 choisissent deux principes montrant que la femme est traitée comme 

un objet et comme une marchandise respectivement « épouse payée », « épouse 

obtenue ». Ces principes choisis dans la traduction indiquent clairement que la femme 

est un objet de négociations commerciales auxquelles elle ne participe pas. En 

revanche, le traducteur de 2010 choisit une traduction littérale de l’adjectif en 

s’appuyant sur l’étymologie et la morphologie du terme « πολύ·δωρος » : « épouse aux 

dons innombrables ». Il est aussi intéressant de mentionner que Kakridis & Kazantzakis  

(1995) , qui ont traduit en grec moderne le texte de l’Iliade et leur édition a été utilisée  

pendant plusieurs années comme manuel scolaire dans l’enseignement secondaire en 

Grèce, ont choisi l’expression : « το ακριβαγόραστο το ταίρι »  «la compagne qui a été  

achetée cher ». Un choix traductif moderne qui dégrade encore une fois la femme en 

objet d’échange commercial et reproduit des stéréotypes de genre. Ces choix traductifs 

soulignent l’importance du langage dans la production et la reproduction des normes 

sociales et des rapports sociaux ; de même que l’importance du langage dans la 

détermination du comportement social de genre.  

 
          Tableau 2 : Le nom propre « Ἀνδρομάχη ». L’étymologie et la périphrase de ce nom propre 

                             dans les traductions modernes.   

 
Ηοm., Il., VI, 395 :  

« Ἀνδρομάχη, θυγάτηρ 

μεγαλήτορος Ἠετίωνος ». 

 

 « Ἀνδρο·μάχη, ης (ἡ) [μᾰ] Andromakhè 

(Andromaque) femme d’Hector, Il. 6, 371, 

etc. ». 

« ἀνδρο·μάχος, ος, ον [μᾰ] qui combat contre 

des hommes, belliqueux, Anth. 7, 241 ». 

Traductions :   

(1841)«Andromaque, fille du 

magnanime Éetion ». 

(1937) «Andromaque, la fille du 

magnanime Éetion ».   

(1995) «Andromaque, la fille du 

magnanime Éetion ».   

(2010) «Andromaque, la fille issue 

d’Éetion  magnanime ». 

 

     

     Nous avons choisi ce vers pour deux raisons : d’abord, comme il est évident par la 

transparence étymologique du nom propre, Andromaque vient étymologiquement des 

termes : « ἀνήρ / anêr », « homme » et « μάχη / máchê », « combat », c’est-à-dire 

Andromaque est étymologiquement celle qui combat les hommes. Dans le dictionnaire, 

Andromaque est surtout présentée comme la femme d’Hector, c’est-à-dire elle est 

déterminée seulement par sa relation conjugale dans l’épopée homérique. Cependant, 

pour l’adjectif « ἀνδρο·μάχος, ος, ον » (la terminaison en masculin et au neutre) on voit 

une traduction qui montre également le sens et l’étymologie du terme « qui combat 

contre des hommes, belliqueux ». Dans le texte homérique, on voit qu’Andromaque est 

définie fréquemment soit comme la femme du grand guerrier d’Hector ou bien comme 

la fille du magnanime Éetion. Son identité est déterminée par sa relation paternelle ou 

conjugale. Il mérite aussi de mentionner que Kakridis & Kazantzakis (1995) traduisent 

ce vers homérique en grec moderne de la manière suivante : « την Αντρομάχη, του 



 

45 
 

Ηετίωνα του αντρόκαρδου την κόρη » « Andromaque, la fille d’Éetion qui a de la 

grandeur d’âme masculine ». Selon notre lecture, il s’agit d’un choix traductif 

stéréotypé et anachronique, parce qu’il laisse les lecteurs et les lectrices (et dans ce cas-

là, les élèves) comprendre que les sentiments nobles, courageux, élevés, généreux, forts 

appartiennent exclusivement aux hommes et pas aux femmes. Autrement dit, il s’agit 

d’un choix traductif qui reflète l’universalisme masculin dans le texte et dans l’esprit 

des traducteurs qui peut pourtant influencer et former le caractère des lecteurs et des 

lectrices, et dans ce cas-là, le caractère des jeunes gens dans le secondaire.    

 
                    Tableau 3 : Le substantif « παῖς » dans le texte homérique et sa traduction.   

 
Hom., Il., VI, 400 : 

« παῖδ᾽ ἐπὶ κόλπῳ ἔχουσ᾽ ἀταλάφρονα ».   

 

« παῖς, voc. παῖ, gén. παιδός (ὁ, ἡ) 

avec idée de parenté, enfant : fils ou fille, Il. 

1, 20 ; 2, 205, etc. ; Plat. Leg. 788a, etc. ». 

Traductions :  

(1841) « portant sur son sein leur jeune 

fils ». 

(1937) « sur son sein, porte son fils au 

tendre cœur ».   

(1995) « qui tenait sur son sein l’enfant au 

cœur tendre ». 

(2010) « portant contre elle ce tendre 

enfant ». 

 

      

     Ce vers homérique contient le substantif « παῖς » qui signifie littéralement 

« enfant ». Comme il est évident par le tableau, Bareste (1841) et Mazon (1937) 

ignorent la signification littérale du terme et ils le traduisent directement « fils ». Mais 

en grec ancien, il y a respectivement les substantifs « υἱός » « fils » et « θυγάτηρ » 

« fille » pour indiquer le genre ; un enfant n’est pas nécessairement un fils. Cependant, 

Bardollet (1995) et Brunet (2010) le traduisent littéralement comme « enfant », et dans 

la traduction de Kakridis & Kazantzakis (1995) on trouve un terme plus littéraire, ou 

bien plus tendre. Précisément, les traducteurs grecs choisissent le terme « μωρουδάκι » 

« un très petit bébé », qui constitue le diminutif du nom commun au neutre 

« μωρό »   « bébé ». 

 
              Tableau 4 : Le nom propre « Ἀστυάναξ » et son étymologie dans la traduction.    

 

Ηοm., Il., VI, 402-3 : 

« τὸν ῥ᾽ Ἕκτωρ καλέεσκε Σκαμάνδριον, 

αὐτὰρ οἱ ἄλλοι / Ἀστυάνακτ' ». 

 

 « ἀστυ·άναξ, -άνακτος (ὁ) [ᾰν] qui règne 

dans la ville, Eschl. Suppl. 1019. 

Étym. ἄστυ, ἄναξ ». 

 

 

 

Traductions :  

 (1841) « son père le nommait Scam- 

andrius, mais tous les Troyens l'appe- 

laient Astyanax, roi de la ville ». 

(1937) « qu’Hector nomme Scamandrios, 

et les autres Astyanax ». 

(1995) « Hector l’appelait Scamandrios ; 

les autres Astyanax ». 

(2010) « Son père Hector l’appelait 

Scamandrios et les autres /Astyanax ». 

 

    

     Scamandrios était le prénom qu’Hector et Andromaque avaient donné à leur fils. Ils 

se sont inspirés du fleuve Scamandre, qui rendait fertile la plaine troyenne et on le 

considérait comme le dieu protecteur de la ville. Cependant, les Troyens, pour honorer 

le plus courageux défenseur de leur ville, appelèrent son fils Astyanax. Comme le 

montre la transparence étymologique du nom propre, « Ἀστυάναξ » vient des termes :  

« ἄστυ » et « ἄναξ », c’est-à-dire, il est le roi de la ville.  Le traducteur de 1841 a choisi 

de traduire le nom propre en expliquant aussi son étymologie : « les Troyens l'appelaient 



 

46 
 

Astyanax, roi de la ville ». Aux vers 476-479 du chant VI de l’Iliade, on voit aussi 

qu’Hector, le grand guerrier, comme le poète le caractérise fréquemment dans son 

épopée, souhaite que son fils devienne plus fort et plus vaillant que lui-même : « Zeus ! 

et vous tous, dieux ! permettez que mon fils, comme moi, se distingue entre les Troyens, 

qu’il montre une force égale à la mienne, et qu’il règne, souverain à Ilion ! Et qu’un 

jour l’on dise de lui : Il est encore plus vaillant que son père, quand il rentrera du 

combat » (1937). Une telle prière est attendue par un père comme Hector, qui est d’une 

part, le premier guerrier de Troie, mais d’autre part un père plein de tendresse. Mais, 

pourquoi le traducteur (1841) explique-t-il la signification des noms propres seulement 

au masculin et pas au féminin ? Nous rappelons que le nom propre d’Andromaque n’a 

jamais été traduit ou bien expliqué selon son étymologie ou bien sa morphologie. D’une 

part, ce choix traductif permet aux lecteurs et aux lectrices de comprendre le rôle social 

de l’homme et surtout du fils de la famille dans l’Antiquité, mais d’autre part, une 

traduction et une explication du nom propre au féminin leur permettrait aussi de 

reconsidérer le rôle social de la femme sous un prisme plus égalitaire. D’ailleurs, 

comme on le voit chez Homère, mais aussi dans la réécriture du mythe d’Andromaque 

par Racine au XVIIe siècle, Andromaque a vraiment réussi à combattre les hommes, et 

surtout Pyrrhus, le fils d’Achille, qui la tenait en captivité physique et psychologique. 

Aux vers 258-384 (acte I, scène 4)2 de la tragédie de Racine, elle a bien réussi à se 

battre intellectuellement contre lui et à lui ôter son masque de galant pour qu’on voie 

son caractère despotique et tyrannique.  En somme, Andromaque était également une 

héroïne tragique et pas seulement un personnage secondaire dans la littérature.  

 

4.2   Des vers homériques du chant VI de l’Iliade. Quelques exemples.  

 

Les trois derniers extraits traduits n’ont pas été seulement choisis pour des raisons 

linguistiques, mais pour montrer aussi les implications culturelles, sociales et 

historiques des notions de genre dans la traduction. Traduire des tels extraits ne consiste 

pas en un simple transfert des mots de la langue ancienne à la langue moderne, mais il 

faut intégrer ces extraits dans un contexte moderne qui n’est pas compatible avec celui 

de la société archaïque. Le rôle de la femme est inférieur à celui de l’homme et la 

masculinité et la féminité sont déterminées par des valeurs sociales de l’époque 

homérique, comme la participation de l’homme à la guerre, les travaux domestiques 

pour la femme, l’esclavage des femmes après la mort de leur mari dans un contexte 

guerrier, etc. Un exemple caractéristique est l’extrait suivant : 

 
               Tableau 5 : En traduisant la masculinité héroïque chez Homère et le rôle de la femme  

                                    comme épouse, mère, esclave.    

 

  
  Ηοm., Il., VI, 450-58 : 

 

« ἀλλ' οὔ μοι Τρώων τόσσον μέλει ἄλγος 

ὀπίσσω,/ 

οὔτ' αὐτῆς Ἑκάβης οὔτε Πριάμοιο ἄνακτος/ 

οὔτε κασιγνήτων, οἵ κεν πολέες τε καὶ 

ἐσθλοὶ/ 

ἐν κονίῃσι πέσοιεν ὑπ' ἀνδράσι 

δυσμενέεσσιν,/  

Traductions : 

 (1841) « Mais ni les malheurs réservés aux 

Troyens et à Hécube elle-même, ni la mort 

du roi et de mes frères, qui, braves et 

nombreux tomberont dans la poussière, 

domptés par des bras ennemis, ne m’affli- 

gent autant que cette affreuse pensée, qu’un 

jour un Grec t’entraînera tout en pleurs 

dans sa patrie après t’avoir ravi la liberté ; 

que dans Argos tu tisseras la toile sous les 

 
2 Collinet, J. P. (éd. 2015). Andromaque de Racine. Préface de R. Picard. Édition de J. P. Collinet. 

Paris : Gallimard. 



 

47 
 

ὅσσον σεῦ, ὅτε κέν τις Ἀχαιῶν 

χαλκοχιτώνων/ 

δακρυόεσσαν ἄγηται, ἐλεύθερον ἦμαρ 

ἀπούρας·/  

καί κεν ἐν Ἄργει ἐοῦσα πρὸς ἄλλης ἱστὸν 

ὑφαίνοις,/καί κεν ὕδωρ φορέοις Μεσσηΐδος 

ἢ Ὑπερείης/ 

πόλλ' ἀεκαζομένη, κρατερὴ δ' ἐπικείσετ' 

ἀνάγκη ». 

  

ordres d’une femme étrangère, et que, 

contrainte par la dure nécessité, tu porteras 

malgré toi l’eau des fontaines de Messéide 

ou d’Hypérée ». 

(1937) « Mais le souci de l’avenir me tient 

moins pour les Troyens, pour Hécube 

même, pour sire Priam, pour mes frères, 

qui, nombreux et braves, pourront tomber 

dans la poussière sous les coups de nos 

ennemis, que pour toi, le jour où quelque 

Achéen à cotte de bronze t’emmènera, 

pleurante, t’enlevant le jour de la liberté. 

Peut-être alors, en Argos, tisseras-tu la toile 

pour une autre ; peut-être porteras tu l’eau 

de la source Messéis ou de l’Hypérée, 

subissant mille contraintes, parce qu’un   

destin brutal pèsera sur toi ».   

(1995) « Mais je pense moins à la douleur 

future des Troyens, d’Hécube elle-même, 

du seigneur Priam et de mes frères, qui, 

nombreux et braves, risquent de tomber 

dans la poussière sous les coups des 

guerriers ennemis, qu’à la tienne, quand 

l’un des Achéens à cotte de bronze 

t’emmènera, tout en larmes, te dérobant le 

jour de la liberté. Et peut-être seras tu en 

Argos à tisser la toile sous, sous les ordres 

d’une autre, à porter, contrainte oh ! 

combien, l’eau de Misséis ou d’Hypéréia, 

succombant à la force du destin ».  

(2010) « Mais j’appréhende moins la 

douleur à venir de mon peuple, / celle du 

roi Priam, ou celle d’Hécube elle-même/, 

ou la douleur de mes frères, nombreux et 

pétris de vaillance, / quand, devant 

l’ennemi, ils rouleront dans la poudre/, que 

la tienne, quand l’un des Argiens cuirasse-

de-bronze/ t’emmènera, pleurante, en 

t’arrachant au jour libre. /T’en iras-tu dans 

l’Argolide tisser pour une autre ? De quelle 

source, Hypérée, Messéis, iras-tu puiser 

l’onde ? / Ton fardeau sera lourd, et la 

nécessité, redoutable/».   

  

    D’abord, tous les traducteurs ne traduisent pas littéralement l’expression : « ὑπ' 

ἀνδράσι δυσμενέεσσιν » « par des hommes malveillants ». L’adjectif « δυσμενής » 

signifie littéralement « malveillant, hostile », mais ils jugent inutile de traduire le 

substantif « ἀνδράσι > ἀνήρ » « l’homme ». En revanche, ils proposent des 

périphrases : « par des bras ennemis » (1841), « sous les coups de nos ennemis » 

(1937), « sous les coups des guerriers ennemis » (1995), ou bien l’expression « ὑπ' 

ἀνδράσι δυσμενέεσσιν » « par des hommes malveillants » se traduit simplement par 

l’expression abstraite « pétris de vaillance » (2010). Pourquoi ? Les traducteurs, 

consciemment ou inconsciemment, ont reproduit des stéréotypes de genre dans le choix 

de leurs traductions. L’hostilité, la malveillance, l’agressivité, l’antipathie, la haine 

guerrière étaient des sentiments exclusivement liés aux hommes guerriers de l’époque 

homérique et pas aux femmes. C’est la raison pour laquelle ils ont tous omis de traduire 

le terme : « ἀνδράσι ». D’ailleurs, le rôle de la femme était seulement dans la sphère 



 

48 
 

domestique, comme il se manifeste à la suite de l’extrait. Quel sera le destin 

d’Andromaque après la mort de son mari ? Il n’y a qu’un seul « choix ». Elle deviendra 

l’esclave de ses ennemis : « qu’un jour un Grec t’entraînera tout en pleurs dans sa patrie 

après t’avoir ravi la liberté » (1841), « où quelque Achéen à cotte de bronze 

t’emmènera, pleurante » (1937), « quand l’un des Achéens à cotte de bronze 
t’emmènera, tout en larmes, te dérobant le jour de la liberté » (1995), « quand l’un des 

Argiens cuirasse-de-bronze t’emmènera, pleurante, en t’arrachant au jour libre » 

(2010).  Les mots choisis dans la traduction, le vocabulaire, la syntaxe et les expressions 

soulignent le registre tragique et pathétique du texte, montrent le manque de liberté 

féminine, l’humiliation de la femme et son destin après la mort de son mari guerrier. 

Enfin, s’il est permis de faire une digression avec deux références intertextuelles, on 

pourrait dire que la morale du mythe eschatologique de Platon, du mythe d’Er le 

Pamphylien3 « la responsabilité est à celui qui choisit, le dieu n’est pas coupable » et la 

phrase célèbre attribuée à Albert Camus «la vie est la somme de tous vos choix » ne 

sont pas applicables pour le symbole littéraire d’Andromaque, parce que de quels choix 

s’agit-il  ? Elle doit choisir : sa mort, la mort de son enfant, la mort de son mari ou bien 

son esclavage !     

 
                 Tableau 6 :  La culture androcentrique chez Homère où les rôles sont clairement genrés.  

                                 Quelques choix traductifs reflétant les normes sociales, culturelles 

                                  et genrées de l’époque homérique.  

   
 

 Ηοm., Il., VI, 460-61 :  

« Ἕκτορος ἥδε γυνή, ὃς ἀριστεύεσκε 

μάχεσθαι / Τρώων ἱπποδάμων, ὅτε Ἴλιον 

ἀμφιμάχοντο ». 

 

 Traductions :  

(1841) « Voici l’épouse d’Hector, de ce 

vaillant héros qui l’emportait sur tous les 

Troyens lorsqu’ils combattaient autour 

des murailles d’Ilion ! » 

(1937) « C’est la femme d’Hector, 

Hector, « le premier au combat parmi les 

Troyens dompteurs de cavales, quand on 

se battait autour d’Ilion ».  

(1995) « C’est la femme d’Hector, qui 

était le plus brave au combat des Troyens 

dompteurs de chevaux, quand on se 

battait autour d’Ilion ».  

(2010) « C’est la femme d’Hector, qui fut 

le meilleur à la guerre/des cavaliers 

troyens, au temps où Troie vit combattre/ 

les héros [...]».  

 

    

    Et après avoir subi tous les maux pour lesquels Andromaque n’est pas responsable, 

quelle sera sa « récompense » ? « Voici l’épouse d’Hector, de ce vaillant héros » 

(1841), « C’est la femme d’Hector, le premier au combat parmi les Troyens » 

(1937), « C’est la femme d’Hector, qui était le plus brave au combat des Troyens » 

(1995), « C’est la femme d’Hector, qui fut le meilleur à la guerre des cavaliers troyens » 

(2010). Dans l’ensemble de l’épopée, son identité est déterminée par deux périphrases : 

la femme d’Hector, du premier guerrier de Troie et la fille du magnanime Éetion (Il., 

VI, 395). Il est évident que ces choix traductifs reflètent bien les normes de la société 

homérique. Le nom propre de l’homme est souvent déterminé par des adjectifs avec 

une connotation méliorative et souvent héroïque. À titre indicatif, nous citons quelques 

 
3 Chambry, E. (éd. 1934 [2008]). La République de Platon. Tome VII, 2ème partie. Livres VIII- X. 

Texte établi et traduit par E. Chambry. Paris : Les Belles Lettres.   



 

49 
 

adjectifs (Mazon, 1937) attestés dans la scène des adieux du chant VI de l’Iliade : 

« magnanime » (v. 396), « divin » (v. 415, 424), « aux pieds infatigables » (v. 424), 

« illustre » (v. 437), « vaillant » (v. 438), « brave » (v. 447), etc. En revanche, les 

adjectifs attribués à Andromaque sont souvent péjoratifs et insistent sur la nécessité 

d’être digne, prudente, morale, obéissante pour qu’elle puisse être acceptée par la 

société : « misérable » (v. 409-10), « digne mère » » (v. 471), « pauvre » (v. 486), 

« folle » (v. 486), etc. Cette connotation péjorative des adjectifs attribués souvent à la 

femme souligne que les pratiques langagières sont liées aux pratiques de genre et que 

les catégories linguistiques sont liées aux catégories sociales et idéologiques. Nous 

citons ici la thèse de Chetcuti & Greco (2012 : 14), qui montre bien cette 

catégorisation : 

 
 « On comprend bien que les propriétés d’humanité et de sexe ont des poids inverses pour les 

notions de « femme » et d’« homme» et que c’est ce qui entraîne les oppositions de 

détermination linguistique des énoncés : la notion d’ « homme» est pleinement déterminée en 

tant qu’humain, tandis que celle de « femme » est pleinement déterminée en tant que sexe » 
(Chetcuti & Greco, 2012 :14).   

 
                        Tableau 7 : Une vision monolithique du monde par la traduction.  

 

Hom., Il., VI, 490-493 : 

 

« ἀλλ᾽ εἰς οἶκον ἰοῦσα τὰ σ᾽ αὐτῆς ἔργα 

κόμιζε,/  

ἱστόν τ᾽ ἠλακάτην τε, καὶ ἀμφιπόλοισι 

κέλευε/ 

ἔργον ἐποίχεσθαι· πόλεμος δ᾽ ἄνδρεσσι 

μελήσει/ 

 πᾶσι, μάλιστα δ᾽ ἐμοί, τοὶ Ἰλίῳ 

ἐγγεγάασιν ».  

 

Traductions :  

(1841) « Rentre dans ta demeure, 

reprends tes travaux accoutumés, la toile 

et le fuseau, et ordonne à tes femmes de 

se mettre à l’ouvrage. Les soins de la 

guerre doivent nous occuper seuls, nous 

autres hommes, et moi plus encore que 

tous les guerriers qui sont nés dans 

Ilion ». 

(1937) « Allons ! rentre au logis, songe à 

tes travaux, au métier, à la quenouille, et 

donne ordre à tes servantes de vaquer à 

leur ouvrage. Au combat veilleront les 

hommes, tous ceux-et moi, le premier-qui 

sont nés à Ilion ». 

(1995) « Allons, va chez toi, fais ton 

occupation de tes travaux à toi, ceux du 

métier, de la quenouille. A tes servantes 

aussi ordonne de se mettre au travail. Les 

hommes se soucieront tous de la bataille, 

tous ceux-et moi surtout- qui sont nés 

dans Ilion ».  

(2010) « Va retrouver la maison et tous 

les travaux qui t’incombent, / le métier à 

tisser, la quenouille, et invite tes femmes/ 

à travailler ; la guerre sera l’affaire des 

hommes, / de moi-même d’abord, et de 

tous les natifs de Troade/ ».  

 

    Et la scène des adieux finit par un ordre d’Hector vers Andromaque : « εἰς οἶκον 

ἰοῦσα ». Tous les traducteurs ont choisi de traduire le participe au féminin « ἰοῦσα » 

venant du verbe « ἵημι » « je rentre » par un impératif : « rentre (dans ta demeure) » 

(1841) ; « rentre (au logis) » (1937), « va (chez toi) » (1995), « va (retrouver la 

maison) » (2010).  Ils ont tous changé la classe grammaticale du terme et à partir de ce 

changement grammatical on voit encore une fois une reproduction consciente ou 

inconsciente des stéréotypes de genre. Une tonalité autoritaire est également visible à 



 

50 
 

partir de ces choix traductifs. Le participe a été traduit par un impératif pour indiquer 

que chacun doit retourner à sa tâche.  Il est évident que le mode de l’impératif dans la 

traduction indique un ordre. L’homme ira à la guerre après avoir pris en autonomie   

cette décision, mais la femme doit rentrer à la maison. Dans quelle perspective ?  La 

réponse est donnée cette fois par un verbe à l’impératif se trouvant dans le texte ancien 

«τὰ σ᾽ αὐτῆς ἔργα κόμιζε ». Le verbe « κομίζω » signifie « je prends soin de », mais il 

est intéressant de mentionner que deux traducteurs ont ajouté le préfixe ré-  à leurs 

choix traductifs. Précisément dans la traduction de 1841 et de 2010, on lit les phrases 

respectivement « reprends tes travaux accoutumés » et «va retrouver tous les travaux 

qui t’incombent ». Ce préfixe ré- dans la traduction indique explicitement le retour à 

un état antérieur, à une condition habituelle. Quelle est donc la condition habituelle 

pour la femme ?  Ses occupations dans la sphère domestique parce que « πόλεμος δ᾽ 

ἄνδρεσσι μελήσει » « la guerre sera l’affaire des hommes » (2010). Et de cette manière-

là, à partir d’un seul préfixe dans la traduction se construit progressivement, 

discrètement et indirectement une vision monolithique du monde par la traduction.     

  

 

 

Conclusion    

 

Par conséquent le discours de genre dans le texte homérique, et en général dans les 

textes antiques, reflète des idées, des pratiques sociopolitiques, des normes, des 

relations humaines dont le maître était le masculin, des modèles patriarcaux et 

androcentriques dominant dans tous les domaines de la vie, etc. Cependant, la 

traduction moderne des textes antiques peut être considérée comme un moyen pour 

traiter différemment ces modèles anachroniques et stéréotypés et les adapter aux 

données contemporaines sur le genre. D’ailleurs, la langue –et par conséquent la 

traduction d’une langue– n’est pas simplement un outil de communication, mais elle 

reflète la société et évolue parallèlement à celle-ci. La langue et la traduction d’une 

langue peuvent donc influencer les attitudes, les comportements et les mentalités du 

monde entier. 

    

     C’est la raison pour laquelle nous ne proposons pas des interventions ou bien des 

modifications radicales4 qui s’éloignent du texte antique et de son contexte. Le rôle 

principal des traducteurs et des traductrices est de rester fidèles –autant qu’il est 

possible– au texte original. Nous estimons que des notes introductives, des annotations 

marginales ou interlinéaires, des notes en bas de page, des introductions historiques 

expliquant les rapports de genre et leur évolution depuis l’Antiquité jusqu’à aujourd’hui 

pourraient aider les lecteurs et les lectrices modernes à comprendre d’une part, les 

normes de la société antique et d’autre part, à les examiner aujourd’hui sous un prisme 

plus critique, plus moderne et bien évidemment plus égalitaire.  

 

     Ensuite, les traducteurs et les traductrices des textes classiques pourraient 

neutraliser, équilibrer les représentations genrées dans le langage ou transformer-autant 

qu’il est possible-des éléments linguistiques reflétant un universalisme masculin et 

reproduisant les stéréotypes de genre. Comme le notent Chetcuti & Greco (2019 :11) : 

 
4 Il est intéressant de mentionner que Alain Badiou, qui a traduit relativement récemment la République 

de Platon, fait le choix d'ajouter un personnage féminin parmi les interlocuteurs de Socrate ; en 

particulier, il s’agit d’Amantha, la sœur de Platon. Sur ce point, voir Badiou, Al. (2012).  La République 

de Platon. Ouvrage publié sous la direction d’Al. Badiou et B. Cassin. Librairie Arthème Fayard.    



 

51 
 

« De ce fait, c’est en transformant les structures et les formes linguistiques que l’on est 

supposé entraîner un changement de la société et les représentations sociales sur le 

genre ». Les choix traductifs par rapport à un texte antique montrent des conceptions 

anciennes du genre qui se dégagent du texte original, mais ces choix doivent également 

offrir de nouvelles perspectives sur les rapports de genre, et surtout les rapports de 

pouvoir et de domination dans les œuvres antiques.   

 

    Enfin, les choix traductifs montrent la relation intime entre la langue et la vision du 

monde. C’est la raison pour laquelle des choix traductifs plus attentifs et plus ponctuels 

respectant ces nouvelles perspectives et reconsidérant les rapports de pouvoir et de 

genre pourraient également contribuer au repoussement des limites de la langue, et par 

conséquent au repoussement des limites du monde. « La langue est moins une fenêtre 

transparente sur le monde qu’un outil de médiation non neutre entre représentations, 

formes linguistiques et société » (Chetcuti & Greco, 2019 :11). D’ailleurs, comme 

Wittgenstein (1922) le dit, « les limites de ma langue sont les limites de mon monde».   

Autrement dit, ma langue est mon monde.  La langue des traducteurs et des traductrices 

définit les limites de notre monde, de notre société. Par conséquent, leur rôle est de 

repousser ces limites en réécrivant et en retraduisant les textes antiques sous un prisme 

plus égalitaire. Et bien évidemment, ce ne sera pas la première fois où on voit 

historiquement une telle tentative de réécriture. Il est largement connu qu’au XVIIIe 

siècle, Olympe de Gouges réécrit la Déclaration des droits de l’homme et du citoyen 

(1789) et en 1791, elle publie La Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne. 

Il s’agit d’une œuvre combative au service de l’égalité qui fait toujours partie de 

l’actualité et pourrait simplement constituer une bonne inspiration pour le travail des 

traducteurs et des traductrices de l’époque contemporaine ou bien le point de départ de 

leur réflexion pour leurs choix traductifs.             

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

52 
 

 

 

 

 

 

 

 

Références   
 

Abbou, J. & Baider, F. (2016). Gender language and the periphery: grammatical and social 

gender from the margins (pp.1-22). Amsterdam / Philadelphie: John Benjamins. 

Abbou, J., Arnold, A., Candea, M. & Marignier, N. (2018). Qui a peur de l’écriture inclusive ? 

Entre délire eschatologique et peur d’émasculation. Entretien. Semen, no 44. 

Arnould, D. (1990). Le rire et les larmes dans la littérature grecque d’Homère à Platon. Paris :        

Les Belles Lettres. 

Arrivé, M. (2013). Le masculin l’emporte sur le féminin : peut-on y remédier ? Langues et cité. 

Féminin, masculin : la langue et le genre, no 24, 2. 

Badiou, A. (2012). La République de Platon. Ouvrage publié sous la direction d’Al. Badiou et 

B. Cassin. Librairie Anthème Fayard. 

Bailly, A. (2000). Dictionnaire grec-français. Rédigé avec le concours d’E. Egger. Édition     

revue par L. Séchan  et  P. Chantraine. Paris : Hachette. 

Bardollet, L. (1995). L’Iliade. Édition établie et traduite par L. Bardollet. Paris : Éditions Robert 

Laffont.  

Bareste, E. (1841). Iliade. Traduction accompagnée de notes, d'explications et de 

commentaires. Paris : Lavigne libraire éditeur. 

Brunet, Ph. (2010). L’Iliade. Traduit du grec par Ph Brunet. Préface, notes et répertoire établis 

par le traducteur. Paris : Éditions du Seuil.   

Burr, E. (2012). Planification linguistique et féminisation. Intersexion. Langues romanes, 

langue et genre (pp.29-40). H.B. Fabienne, El. Daniel (dir.). Munich : LINCOM Europa, 

coll. “Studies in Sociolinguistiques”.     

Butler, J. (1999). Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity. New York and 

London: Routledge.   

Butler, J. (2015). Notes Toward a Performative Theory of Assembly. Harvard University Press. 

Chambry, E. (éd.1934 [2008]), La République de Platon. Tome VII, 2ème partie. Livres VIII-

X. Texte établi et traduit par E. Chambry. Paris : Les Belles Lettres. 

Charaudeau, P. (2021). La langue n’est pas sexiste. D’une intelligence du discours de   

féminisation. Lormont : Le bord de l’eau. Paris : L’Harmattan. 

Chetcuti, N. & Greco, L. (2012). La face cachée du genre: langage et pouvoir des normes. 

Paris : Presses Sorbonne Nouvelle.  

Collinet, J.-P. (éd. 2015). Andromaque de Racine. Préface de R. Picard. Édition de J.-P. 

Collinet. Paris : Gallimard. 

Connor, S. (2004). The Cambridge Companion to Postmodernism. Cambridge: Cambridge 

University Press.  

Corbett, G. (2014). Gender typology. The expression of Gender (pp. 87-130). Berlin. Boston : 

De Gruyter Mouton.     



 

53 
 

Courtant, A. (2021). Langage. Encyclopédie critique du genre. J. Rennes (dir.) (pp. 177-184). 

Paris : La Découverte. 

Currie, M. (1998). Postmodern Narrative Fiction. Macmillan Press.  

Dister, A. & Moreau, M.L. (2014). Féminiser ? Vraiment pas sorcier ! La féminisation des 

noms de métiers, fonctions, grades et titres. Bruxelles : De Boeck Supérieur. 

Dister, A. & Moreau, M.L. (2020). Inclure sans exclure. Les bonnes pratiques de rédaction 

inclusive. Bruxelles : Fédération Wallonie-Bruxelles.    

Duchêne, A. & Moïse, C. (2011). Langage, genre et sexualité. Québec : Nota bene.   

Fagard, B. & Le Tallec, G. (2021). Entre masculin et féminin. Français et langues romanes. 

Paris : Presses Sorbonne Nouvelle.   

Gabriel, U. & Gygax, P. (2016). Gender and linguistic sexism: Language as social action 21 

(pp.177-192). Advances in intergroup communication. H.Giles & A. Maass (dir.). Berne : 

Peter Lang. 

Gouges, O. de (éd. 2014). La Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne. Paris : 

Gallimard. 

Graziosi, B. & Haubold, J. (2010). Homer, Iliad, book VI. Cambridge: Cambridge University 

Press.  

Houdebine-Gravaud, A.M. (1979). La différence sexuelle et la langue. Langage et société, 7, 

3-30. 

Hutcheon, L. (1998). A Poetics of Postmodernism: History, Theory, Fiction. Routledge. 

Irigaray, L. (1990). Sexes et genres à travers les langues. Paris : Bernard Grasset. 

Kakridis, I. Th. & Kazantzakis, N. (1995). Ομήρου Ιλιάδα.ΟΕΒΔ: Αθήνα. 

Khazndar, Ed. (2002). Le féminin à la française. Académisme et la langue française. Paris : 

L’Harmattan.   

Kirk, G.S. (1987-1993). Rhapsody VI. The Iliad: A commentary, vol. 2, books 5-8. New York: 

Cambridge University Press. 

Manesse, D.& Siouffi, G. (dir.) (2019). Le féminin et le masculin dans la langue. L’écriture 

inclusive en questions. Paris : ESF Sciences humaines. 

Mazon, P. (1937). Iliade.Texte établi et traduit par P. Mazon avec la collaboration de P. 

Chantraine, P. Collart et R. Langumier. Paris : Les Belles Lettres.  

Michard, C. (1996). Genre et sexe en linguistique : les analyses du masculin générique. Mots, 

49, 29-47.   

Michard, C. & Viollet, C. (1991). Sex and gender in linguistics. Feminist Issues, 11(1), 53-88.      

Romilly, J. de (1984). Patience, mon cœur. L’essor de la psychologie dans la littérature 

grecque classique (pp. 9-45). Paris : Les Belles Lettres.  

Romilly, J. de (1997). Hector (pp. 47-66). Paris : Éditions de Fallois. 

Wittgenstein, L. (1922). Tractacus Logico-Philosophicus. Introduction by B. Russell. New 

York: Harcourt. Brace & Company. 

Yaguello, M. (1978). Les mots et les femmes. Essai d’approche socio-linguistique de la 

condition féminine. Paris : Payot.      

 

  

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

