
  

  Lexicographic Bulletin

   Vol 4 (1948)

   Lexicographic Bulletin

  

 

  

  Γλώσσα καὶ λατρεία 

  Georgios Kourmoulis   

  doi: 10.12681/ld.39428 

 

  

  

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 03/02/2026 22:50:27



ΑΚΑΔΗΜΙΑ ΑΘΗΝΩΝ 

ΛΕΞΙΚΟΓΡΑΦΙΚΟΝ 

AEATION 

TOY ΔΙΕΥΘΥΝΤΟΥ TOY IZTOPIKOY ΛΕΞΙΚΟΥ 

ΤΗΣ NEAZ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ 

ΤΟΜΟΣ ΤΕΤΑΡΤΟΣ 

ΕΤΗ 1942/1948 

ΕΝ ΑΘΗΝΑΙΣ



T. I. Κουρμούλη 

ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ 

Γλῶσσα καὶ Λατρεία .. .. .. σελ. 

4. A. Παπαδοπούλου Φρασεολογικά , . 2... ? 

K. Ρωμαίου. 

I. I. Κουρμούλη 

X. Méveon 

Γλωσσικὴ ᾿Βταιρεία 

4. B. Βαγιακάκου 

Ἔν σελ. 129 ἀντὶ 

» 

» 

» 151 > 

» > » 

» 152 » 
» » » 

> > 2 

» 153 » 

» » » 

ΣΌκον-συχοφάντης καὶ παρά- 

१८040 .. ce se „~ oss +~ > 

Καὶ πάλιν περὶ τοῦ τοπωνυ- 

µίου Xavvia .. .. .. .. … > 

Ἢ κατάλήξις -ίδι ὥς περιλη- 

πτικὴ EV τοπωνυµίοις .. .. > 

Προκήρυξις διαγωνισμοῦ ,, ,, > 

Συμβολὴ εἰς τὴν γλὠωσσικὴν 

βιβλιογραφίαν' τῶν ἐτῶν 

1939 - 1944. .. .. .. .. .- > 

AIOPOQTEA' 

στάχεως γραπτέον στάχυος 

εὕρηκα" » εὕρημα 

πικνίδιν » πυκνίδιν 

Emil > Emile 
᾿Ογολῶν » ᾿Οξολῶν 

γάλα » ὡς γάλα 

λόγών » λύγων 

Καλμίδι » Καλαμίδι 

> 165 στήλη β΄ orig. 6 ἀντὶ 1939 γραπτέον 1943 

» > » 

wy
 

2 » 8 » 1946 » 1944 

» 173 (στήλη α΄ στίχ. 5) ἀντὶ Αὐτόθι γραπτέον 

"Axaó. ᾿Αθηνῶν. 

1 δὲ καὶ τὰ ἐν o. 92 διορθωτέα. 

5- 92 

93 - 128 

129 - 136 

137 - 148 

149 - 153 

154 

155 - 176 

11007 .



ΓΛΩ͂ΣΣΑ ΚΑΙ AAT-PEIA 

ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ ΠΡΩΤΟΝ 

| EHMAZIOAOTIKAI ΕΡΕΥΝΑΙ EN TH: ΓΛΩΣΣΗΙ ΤΗΣ ΛΑΤΡΕΙΑΣ 

Ὃ πρωτόγονος ἄνδρωπος ἡσϑάνετο ἑαυτὸν περιβαλλόμενον ὑπὸ παντυειδῶν 

Δυνάμεων, ep ἃς οὗτος δὲν ἠδύνατο νὰ ἐπιδράσῃ, ἀλλὰ τοὐναντίον εὑρίσκετο 

συνεχῶς ὑπὸ τὴν ἐπίδρασιν αὐτῶν. "Hro φυσικὸν τὰς Δυνάμεις ταύτας νὰ 

προσωποποιήσῃ οὗτος, ἤτοι νὰ φαντασθῃ φορεῖς αὐτῶν ἔμψυχα ὄντα, διέποντα 

τὰς πράξεις καὶ τὸν βίον αὑτοῦ. 

Ὃ πρωτόγονος ἄνθρωπος λοιπὸν ἐπροσωποποίησεν ἐνωρὶς τὰ ἄψυχα σώματα, 

τὸν λίϑον; τὸ δένδρον, τὸ ρεῦμα τοῦ ὕδατος, τὴν νεφέλην, κλπ., ὡς ἐπίσης τὰ 

οὐράνια καὶ τὰ φυσικὰ φαινόμενα. Περαιτέρω οὗτος ἐπροσωποποίησεν ἰδιότητας xai 

καταστάσεις, ἤτοι ἐφαντάσθη ἀνδρωπομόρφους Δυνάμεις διεπούσας ἰδιότητας 

καὶ καταστάσεις, οἷον τὸ γῆρας, À αἰδώς, ἣ ἐλευθερία, ἡ ὑγίεια κλπ. 1, 

Τὰς Δυνάμεις ταύτας ἐφαντάσθη ὁ ἄνθρωπος ὥς ψυχὰς τῶν πραγμάτων, 

ὡς πνεύματα ἀσώματα καὶ ἀπρόσωπα, ἄνευ γένους ἔξ οὗ καὶ τὰ οὐδέτερα ὀνό- 

µατα αὐτῶν, οἷον Γῆρας, “Ἔρεβος, Χάος κλπ. 5. | 

Λίαν ἐνωρὶς δ᾽ ὅμως συνετελέσδη καὶ i) διάκρισις τοῦ γραμματικοῦ γένους 
τῶν ὀνομάτων τῶν δαιμόνων. Ὡρμήδη δ᾽ αὕτη ἀπὸ τῆς ἀντιλήψεως ὅτι τὰ ἀντι- 
κείµενα, Ev οἷς ἐφαντάσὺη ὃ πρωτόγονος ἄνθρωπος ὅτι ἐνοικεῖ # ψυχὴ τοῦ δαί- 

μόνος, ἦσαν συγχρόνως τὰ σώματα τῶν ψυχῶν τούτων, εξ οὗ καὶ κατέστη δυνατὴ 
ἡ σύγκρισις αὐτῶν πρὸς τὰ ἔμψυχα ὄντα, 

' Πολὺ ἐνωρὶς ἐξ ἄλλου ἐλάτρευσεν ὁ πρωτόγονος ἄνθρωπος ὡς ϑεοὺς τὰ CHa, πρὸ 
πάντων, δ᾽ ἐξ αὐτῶν τὰ μεγάλα καὶ ἐπικίνδυνα, τῶν δὲ μικρῶν τὰ κατατρύχοντα τὸν βίον τού- 
vov. Φετιχισμὸς καὶ Ὀφολατρία ᾠδήγησαν sic δαιμονικὴν ἀντίληψιν τοῦ περιβάλλοντος 
κόσμου καὶ οὕτω προέκυψε τὸ πάνϑεον τῶν ϑεῶν ναὶ τῶν δαιμόνων. 

* Πρ. p. Kretschmer, Glotta 13 (1924) ०. 102, 

Σημ. Ἢ παροῦσα πραγματεία μετὰ μακρῶν προλεγομένων καὶ ὑπὸ τὸν 
γενικὸν τίτλον «Δημιουργικοὶ παράγοντες τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης. Μέρος A^ 
ὑπεστηρίχθη ὡς Διατριβὴ ἐπὶ Ὑφηγεσίᾳ ἐνώπιον τῆς Φιλοσοφικῆς Σχολῆς τοῦ 
Πανεπιστημίου ᾿Αθηνῶν, εἰσηγουμένου τοῦ τακτικοῦ Καθηγητοῦ τῆς Γλωσσολογίας 
κ. Βασιλείου Φάβη.



6 T. L KOYPMOVAH 

Eis τὴν δαιμονικὴν ἀντίληψιν τοῦ περιβάλλοντος κόσμου ὀφείλεται καὶ 

7 παρουσία & 4 ¶ 01] [५६ ७ ὀνομάτων ἤδη ἐν τῇ κοινῇ παναρχαίᾳ ἵνδοευρω- 

παϊκῇ γλώσσῃ. 

0 P. Kretschmer ἔν τῇ διδακτικωτάτῃ πραγματείᾳ «Dyaus Ζεύς, 

Diespiter und die Abstrakta im Indogermanischen», Glotta 13 (1224) c. 101 

"tb. ὑπεστήριξε, συμφωγῶν πρὸς παλαιοτέραν ϑεωρίαν τοῦ H. Usener!, ὅτι τὰ 

ὀνόματα τὰ δηλοῦντα ἀφηρημένας ἐννοίας προῆλΏον ἔκ τῶν ἀνωτέρω προσωὠπο- 

ποιήσεων, ἤτοι ἔκ τῶν ὀνομάτων τῶν δαιμόνων καὶ τῶν १६९७. 

Μόνον διὰ τῆς θεωρίας ταύτης tov Usener καὶ τοῦ Kretschmer εἶναι δυνατὸν 

và ἕρμηνευδῃ N παρουσία ἀφῃρημένων ὀνομάτων Ev τῇ παλαιᾷ ἴνδοευρωπαϊκῇ 

γλώσσῃ, ἐν γλώσσῃ ἀκαλλιεργήτῳ, ὀργάνῳ προωτογόνου λαοῦ. Διότι ἔχει παρατη- 

ρηϑῆ ὅτι Ev τῇ γλώσσῃ τῶν ἀπαιδεύτων, ὥς £v λαϊκαῖς διαλέκτοις λ.χ. ἐμφανίζονται 

σπανίως τὰ ἀφῃρημένα ὀνόματα २, τὰ δὲ ὀλίγα μαρτυρούμενα εἶναι ὥς ἐπὶ τὸ 

πολὺ δάνεια ἔκ τῆς γραπτῆς ἢ κοινῆς yAwoong, ἤτοι περιουσία τῆς προηγμένης 

πνευματιχῶς τάξεως τῆς γλωσσικῆς κοινότητος. . 

Ὃ Kretschmer διετύπωσε τὴν ἀρχήν : nicht Personifizierung von Ab- 

strakten, sondern Abstraktifizierung von Dämonen hat stattgefunden *. 

"Ev τισι περιπτώσεαι τὸ φαινόμενον εὑρίσκεται Ev ἐξελίξει, ἤτοι συνυπάρ- 

χουσιν ἔτι ἐν τῇ αὐτῇ λέξει ἀμφότεραι ai ἔννοιαι: ἤ τοῦ ὀνόματος δαίμονος καὶ 

N τοῦ ἀφῃρημένου οὐσιαστικοῦ. | 

Οὕτω π.χ.παρ᾽ Ὁμήρῳ "A τῇ (ὄνομα δαίµονος) -ἄτη (δυστυχία, βλάβη, σύγχυ- 

σις φρενῶν). Ὃ ποιητὴς περιγράφει τὴν δαίμονα "A την, τὴν Ὀυγατέρα τοῦ Διός: 

1505 ἡ δ᾽ "Am σθεναρή τε καὶ ἀρτίπος, οὕνεκα πάσας 

'πολλὸν ὑπεκπροθέει, φθάνει δέ τε πᾶσαν ἐπ᾽ aïav 

βλάπτουσ᾽ ἀνθρώπους" 

καὶ T 91 πρέσθα Διὸς θυγάτηρ "Am, ἢ πάντας ἀᾶται, 

οὐλομένη! τῇ μέν θ᾽ ἁπαλοὶ πόδες" οὗ γὰρ ἐπ᾽ οὔδει 

πίλναται, ἀλλ᾽ ἄρα ἥ γε κατ ἀνδρῶν κράατα βαίνει 

βλάπτουσ᾽ ἀνθρώπους" 

᾿Αλλαχοῦ δ᾽ ὅμως οὐχὶ 7 "Am, ἀλλ᾽ ὃ Ζεὺς «ἀᾶται» τοὺς ἀνθρώπους: 

B 111 Ζεύς µε μέγας Κρονίδης ἄτῃ ἐνέδησε βαρείῃ 

καὶ © 236 Ζεῦ πάτερ, ἢ ῥά uw” ἤδη ὑπερμενέων βασιλήων 

τῇδ᾽ ἄτῃ Goas xat μιν μέγα κῦδος ἀπηύρας + 

! Götternamen, Bonn 1896 σ. 364. . 

© W.Havers, Handbuch der erklärenden Syntax, Heidelberg 1931 o. 147. 

* Glotta 13 (1924) c. 106. 

* Παρ" Ἡσιόδῳ (coy. 230) ἢ ác εἶναι θυγάτηρ τῆς Ἔριδος.



g 
δ ΓΛΟΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙ͂Α 7 

Εἶναι τοῦτο σημαντικὸς σταὺμὸς διὰ τὴν ἱστορίαν τῆς λέξεως. "Ev T 87-8 

δέχεται 6 ᾿Αγαμέμνων, ὅτι εἶχον ἐμβάλει αὐτὸν εἷς «ἄτην» 6 Zeus, ἣ Μοῖρα καὶ 

ñ Ἐρινύς : | 
ἀλλὰ Ζεὺς καὶ Μοῖρα καὶ ἠεροφοῖτις ᾿Βοινύς, 

οἵ té μοι εἶν ἀγορῇ φρεσὶν ἔμθαλο» ἄγριον ἄτην 

Τέλος πολλαχοῦ τῆς Ἰλιάδος καὶ τῆς ᾿Οδυσσείας γίνεται λόγος περὶ τοῦ ἄφῃ- 

ρημένου οὐσιαστικοῦ ἄτη, τῆς ἡϑικῆς καὶ πνευματικῆς ἀσϑενείας, τῆς βλαπτούσης 

τὸν ἄνϑρωπον, ὡς ἐπὶ παραδείγματος A 412, (२ 480 xx. 1 : 

γνῷ δὲ καὶ ᾿Ατρείδης εὐρυκρείων ' Αγαμέμνων ` 

A 412 ἣν ἄτην, 6 τ᾽ ἄριστον ᾿Αχαιῶν οὐδὲν ἔτισε. 

'Q 480 ὡς δ᾽ ὅτ᾽ ἂν ἄνδρ᾽ ἄτη πυκινὴ λάθῃ, ὅς τ᾽ ἐνὶ πάτρῃ 

φῶτα κατακτείνας ἄλλων ἐξίκετο δῆμον 

Τοῦτ᾽ αὐτὸ δυνάμεϑα νὰ παρατηρήσωμεν καὶ ἐπὶ πολλῶν ἄλλων ὀνομάτων 

δαιμόνων καὶ συγχρόνως ἀφῃρημένων οὐοιαστικῶν ἐν τῷ ἔπει. Οὕτως ἔχομεν πχ.: 

Αἷσα (ὄνομα δαίμονος) ~ αἷσα (μοῖρα, μερίδιον). Π.χ. 

Y IUT asse ὕστερον αὖτε τὰ πείσεται ἅσσα oi. Alcoa 

γεινομένῳ ἐπένησε λίνῳ, ὅτε μιν τέκε μήτηρ .... 

Α 418 τώ σε κακῇ αἴσῃ τέκον ἐν μεγάροισι. 

° ए 0 ५४४6 (ὄνομα δαίμονος) - ६ ९५१५४५६ (ὀργή, κατάρα). Π.χ. 

I .571 τῆς δ᾽ ἠεροφοῖτις ᾿Πρινὺς 

ἔκλυεν ἐξ ᾿Ερέβεσφιν, ἀμείλιχον ἧτορ ἔχουσα. 

D 419 οὕτω κεν τῆς μητρὸς ἐρινύας ἐξαποτίνοις, 

‡ τοι γωομένη κακὰ μήδεται... 

"Ἔρις (ὄνομα δαίμονος, μόνον Ev ᾿Ιλιάδι) - ἔρις (ἅμιλλα, φιλονικία). Π.χ. 

A 440 Aeiuds τ᾽ ἠδὲ Φόθος καὶ "Eoic, ἄμοτον μεμαυῖα, 

40६0५ ἀνδροφόνοιο κασιγνήτη ἑτάρη τε 

A177 αἰεὶ γάρ τοι ἔρις τε φίλη πόλεμοί τε μάχαι τε 

“Ἢ βη (ὄνομα δαίμονος) -f By (νεότης, νεανικὴ ρώμη). TT. y. 

A 2 μετὰ δέ σφισι πότνια Ἥβη 

\ ψέκταρ ἐφνοχόει' 

N 484 καὶ δ᾽ ἔχει ἥβης ἄνθος, ὅ.τε κράτος ἐστὶ μέγιστον. 

Θάνατος (ὄνομα δαίμονος) - ϑάνατος (6 ϑάνατος). Π.χ. 
, H ~ [; ~ πέμπε δέ μιν πομποῖσιν Gua κραιπνοῖσι φέρεσθαι, 

* Κατ’ ἐμὴν γνώμην ἐν IT 805 πρέπει νὰ γραφῇ "^ τὴ καὶ οὐχὶ ἄτη: 

τὸν δ' “Arn φρένας sthe, λύϑεν δ᾽ ὑπὸ φαίδιμα γυῖα, 

015 δὲ tage’



8 T. L KOYVPMOVAH 

II 672 "Yavo καὶ Θανάτῳ Gidvudoaw . 

K 383 Θάρσει, μηδέ τί τοι θάνατος καταθύμιος ἔστω. 

Θέμις (ὄνομα δαίμονος) - ϑέμις (ἔϑιμον, ϑεσμός, κρίσις). IT. y. 

O 93 Μή με, θεὰ Θέμι, ταῦτα διείρεο".... 

I 134 ἣ θέμις ἀνθρώπων πέλει, ἀνδοῶν ἠδὲ γυναικῶν. 

Μοῖρα (ὄνομα δαίμονος) - μοῖρα (μερίδιον, τύχη). Πχ. 

Ω 49 τλητὸν γὰρ Μοῖραι θυμὸν θέσαν ἀνθρώποισιν. 

T 101 ἡμέων δ᾽ ὁπποτέρῳ θάνατος καὶ μοῖρα τέτυπται 

teOvain 

“Ὕπνος (ὄνομα δαίμονος, µόνον ἐν Ἰλιάδι) - ὕπνος (ὕπνος). Π.χ. 

= 342 Τὴν δ᾽ ἀπαμειθόμενος ποοσεφώνεε νήδυμος “Ύπνος. 

A 610 ἔνθα πάρος κοιμᾶθ᾽ ὅτε uw γλυκὺς ὕπνος ἱκάνοι 

Φόβος (ὄνομα δαίμονος) - φόβος (φυγή). 11... 

N 299 τῷ δὲ Φόθος φίλος υἱὸς ἅμα κρατερὸς καὶ ἀταοθὴς 

ἕσπετο | 

© 139 Τυδείδη, ἄγε δ᾽ αὖτε pobord ἔχε μώνυχας ἵππους. 

"Qon (ὄνομα δαίμονος) - ὥρη (ἐπυχὴ ἔτους κλπ.). 11... 

E 149 αὐτόμαται δὲ πύλαι μύκον οὐρανοῦ, ἃς ἔχον "(200८ 

Z 148 ....... ἔαοος δ᾽ ἐπιγίνεται Mon’ 

"Ev τῇ Θεογονίᾳ τοῦ 'Ἡσιόδου παρεδόϑησαν ἡμῖν ὥς ὀνόματα δαιμόνων 

λέξεις, αἵτινες καὶ ἐν τῷ μετέπειτα ἀρχαίῳ κόσμῳ ἦσαν αἰσθηταὶ μόνον ὡς 

ἀφῃρημένα οὐσιαστικά, Τὰ προλεχϑέντα διδάσκουσιν, ὅτι πρόκειται περὶ τοῦ 

δαιμονικοῦ κόσμου τῶν λαϊκῶν παραδόσεων καὶ οὐχὶ περὶ δημιουργημάτων τῆς 

φαντασίας τοῦ ποιητοῦ. Τοιαῦτα ὀνόματα δαιμόνων εἶναι: Αἰδὴρ 124, "AR- 

yea 991, Ἁπάτη 224, Ta Au v 244, Γῆρας 225, Δυσνομίη 230, Ἢ μέρη 

124, λήδη 227, Λιμὸς 227, Μάχη 228, Νεῖκος 229, Πόντος 132, Φι- 

λότης 224, Φόνος 2328, Χάος 110 κλπ. 

Eis τὰ μέσα ρήματα f) ρηματικὴ ἐνέργεια, ἐπιστρέφει εἰς τὸ ὑποκείμενον. 

Οὕτω π.χ. παρ᾽ Ὅμήρῳ : 

© 1 “Has μὲν κροκόπεπλος ἐκίδνατο πᾶσαν En’ alav 

Q 96 ....dupi δ᾽ ἄρα σφι 4८८६८ € ए ० κῦμα θαλάσσης. 

iv μὲν τῷ α΄ παραδείγματι ἣ ᾿Πὼς διαχέεται ἐφ᾽ ὁλόκληρον τὴν γῆν, ἐν δὲ τῷ β΄ 

τὰ κύματα τῆς θαλάσσης ἀπομακρύνονται, ἵνα εὐκολύνωσι τὴν πορείαν τῆς Θέτιδος 

καὶ τῆς “Todos, 

Ἢ δύναμις ἡ προκαλοῦσα τὴν στροφὴν τῆς ρηματικῆς ἐνεργείας πρὸς τὸ 

ὑποκείμενον, ἤτοι ἀνωτέρω À δύναμις, ἥτις «ἐκίδνατο» τὴν "Hà ἐπὶ τὴν γῆν



TAQLEA ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ ` 9 

καὶ ἐν τῷ β΄ παραδείγματι fj δύναμις, ἥτις «λιάζετο» τὰ δαλάσσια κύματα, δὲν 

προσδιορίζεται γλωσσικῶς. 

Ἢ ἰδιότης αὕτη τοῦ μέσου ρήματος, ἔναντι τοῦ παδητικοῦ, παρ ᾧ fj ὕπο- 

κινοῦσα τὸ πάθος δύναμις προσδιορίζεται σαφῶς εἴτε ὑποδηλοῦται, τότε µόνον 

δύναται và ἑρμηνευῦῃ, ὅταν δεχδῶμεν ὅτι N ψυχὴ τοῦ πρωτογόνου ἀνδρώ- 

που δὲν ἠδύνατο ἐπὶ τοῦ προκειµένου và συλλάβῃ τὴν ἰδέαν τῆς δυνάμεως τῆς . 

προκαλούσης τὴν κατεύθυνσιν τῆς ρηματικῆς ἐνεργείας πρὸς τὸ ὑποκείμενον, ἤτοι 

ὅτι fj δύναμις. ἣ προκαλοῦσα τὴν μεταβολὴν εἰς τὸ ὑποκείμενον ἔκειτο πέρα τοῦ 

κύκλου τῶν παραστάσεων τοῦ ῦ ἢ ἀκού , iro i 1. xAo γ αστάσεων τοῦ λαλοῦντο ἀκούοντος, TO UME voran! 

Ῥήματα ὡσαύτως, ἀναφερόμενα sic ἐκδηλώσεις οὐρανίων καὶ φυσικῶν φαι- 

vopévov, οἷα τὰ ἀστράπτει, βροντᾷ, νείφει, σείει, ὕει... ἐδήλουν ἀρχικῶς ἐνεργείας 

ὡρισμένων ϑεοτήτων. Ἦσαν κατὰ ταῦτα τὰ ὥς ἄνω ρήματα ἀρχικῶς ὑποκειμε- 

vind, προσωπικά, 6 ὑποκειμενικὸς τύπος Ζεὺς Ber εἶναι παλαιότερος τοῦ ἀπροσώ- 

που ὅει κλπ. 3. | | 

Ai φυσικαὶ δυνάμεις δῆλον ὅτι δὲν νοοῦνται ὑπὸ τοῦ πρωτογόνου ἀνθρώπου 

ὥς xavovinal καὶ μηχανικαί, ἀλλ᾽ ὡς ἐκδηλώσεις τοῦ ὄντος τοῦ διέποντος τὴν δύ- 

ναµιν ἢ τοῦ ταυτιζοµένου πρὸς ταύτην. Δὲν ἀστράπτει π.χ. καὶ δὲν βρέχει, κατὰ 

τὴν ἀντίληψιν τοῦ πρωτογόνου, ἐκ τοῦ οὐρανοῦ, ἀλλ᾽ 6 οὐρανὸς (ἢ ὁ Ζεὺς) ἀστρά- 

πτει, βοέχει κλπ. ITB. “Ὅμηρον: 

I 286 Ζεύς δέ σφι Κρονίδης ἐνδέξια σήματα φαίνων 

ἀστράπτει... . - m 

καὶ M256 .............. be δ᾽ ἄρα Ζεὺς | συνεχές. 

Eriong Æevop. Ἕλλην. Δ΄ 7, 4: «ἔσεισεν 6 θεός», ᾿Αριστοφ. Neq. 368 

- 397 κλπ. 3. 

Ἐκ τῶν ἐπιθέτων δεῶν τινων καὶ τῶν παραδοδέντων σχολίων µανθάνομεν 

τὴν σχέσιν τῶν ϑεῶν τούτων πρὸς τὰς Ὀύρας τῶν οἰκιῶν, τὰς πύλας τῶν πόλεων, 

1 TIB. καὶ τὴν πραγματείαν τοῦ καδηγητοῦ E. Gamillscheg, Die Sprachwissen- 

schaft im Dienste der Menschheitsgeschichte &v Neuphilologische Monatsschrift 

7 (1936) σ. 26-38 πρὸ πάντων σ, 30 καὶ 31, ἔτι δὲ τὸν αὐτὸν ἐν Zeitschrift fiir Romanische 

Philologie 53 (1939) o. 341. 
? ΠΡ. W. Havers, Handbuch der erklärenden Syntax, Heidelberg 1981 o. 238 

πρὸ πάντων δὲ τὴν πραγματείαν αὐτοῦ Primitive Weltanschauung und Witterungsim- 

personalia, Wörter und Sachen. 11 (1928) o. 80 «££. 

* TIP. καὶ τὴν ἀρτίως δημοσιευδεῖσαν πραγματείαν τοῦ καθηγητοῦ ए. Φάβη, Περὶ 

τῆς ἀπροσώπου συντάξεως ἐν τῇ ἑλληνικῇ γλώσσῃ, Θεσσαλονίκη 1947 (Ανάτυπον ἐκ τοῦ α΄ 

τόμ. τῆς Ἔπετ. Φιλοσοφ. Σχολῆς Πανεπ. Θεσσαλονίκης).



10 T. 1. KOVPMOVAH 

τοῦ "ABov κλπ. TIP. πυλαῖος - πύλιος - προπύλαιος Ἑρμῆς, ᾽Απόλλων, πυλαία - 

προθυραία "Αρτεμις- Ἑκάτη, πυλαῖτις ᾿Αϑηνᾶ, πυληδόκος “Ἑρμῆς κλπ. 

Γιγώσκοµεν ὅτι τῶν ϑεοτήτων τούτων ὑπῆρχον εἴτε εἰκόνες ἐζωγραφημέναι 

ἐπὶ τοῦ τοίχου ὑπεράνω τῆς θύρας ἢ παρὰ ταύτην εἴτε συνήθως ἀγάλματα ἵδρυ- 

μένα πρὸ τῶν ϑυρῶν τῶν οἰκιῶν καὶ τῶν πυλῶν τῶν πόλεων, διότι ὅ λαὸς ἐπί- 

στευεν ὅτι al θεότητες αὗται πρὀεφύλαττον τὴν εἴσοδον τῶν οἰκιῶν, τῆς πόλεως 

κλπ. ἀπὸ τῆς εἰσελάσεως τῶν ἐχδρῶν. 

Τὴν δοξασίαν ταύτην παρέλαβε καὶ À rad” ἡμᾶς χριστιανικὴ Ὀρησκεία. Οὕτως 

ἕν τῇ ἱερᾷ μονῇ τῶν Ἰβήρων τοῦ “ASwvos ὑπάρχει ναὸς τῆς Παναγίας τῆς 

Πορταϊτίσσης, ἀπὸ ὁὅμωνύμου δαυματουργοῦ εἰκόνος. ᾿Εκλήϑη δ᾽ N εἰκὼν 

Πορταΐτισσα (Παναγία), διότι ἦτο ἀνηρτημένη ἐν παρεκκλησίῳ «παρὰ τὴν 

παλαιὰν πύλην (πόρταν) τῆς μονῆς ὧς φρουρὸς αὐτῆς». TIP. τὸ ἄρῦρον Iloo- 

ταΐτισσα ὑπὸ K I Δ(υοβουνιώτου) ἐν Μεγ. Ἕλλην. Ἐγκυκλοπαιδείᾳ. 
€ 3 ^ > © er ” ~~ 4 ~ 3 4 Li € 8 

H εἰκονιστικὴ δ᾽ ὅμως αὕτη λατρεία τῆς θεότητος τῆς εἰσόδου εἶναι Ὁστε- 

ρογενής, ἐν Ἑλλάδι ἀναπτυχθεῖσα σὺν τῇ ἀναπτύξει τῆς τέχνης καὶ τῇ διαδόσει 

~ € ~~ x € # 5 ~ er 5 Li xX 

τῶν Ὁμηρικῶν καὶ Ἡσιοδείων ἐπῶν, ἅτινα κυρίως διέδωσαν τὴν προσῶπο- 

# ~ , ww ~ ^ ~ # - π στ. ~ m 

ποίησιν τοῦ κόσμου τῶν δεῶν καὶ τῶν δαιμόνων. Εἶναι ६6६11506 τῆς φετιχιστικῆς 

λατρείας τῆς εἰσόδου. 
Tod ^ c , 5 ~ 7^ x -.2 n" ५ 

otto διδασκόµεῦα ἕρμηνεύοντες ὀρθῶς τὸ ὄνομα τῆς ἀντιστοιχούσης προς 

τὰς ἀνωτέρω ἑλληνικὰς Φεότητας ἰταλικῆς Ῥεότητος Janus. Τὸ λατινικὸν janus, -1 

(καὶ - us) σηµαίνει τὸ τόξον τῆς θύρας. To ἔτυμον τῆς λέξεως εἶναι σαφές: ἓκ τοῦ 

ἴνδοευρ. 5 ianos (xf. doy. ivd. yanas = 666५, βάδισις κλπ.), οὗτινος τὸ *za-elivau 

ἐξέλιξις τῆς βάσεως * ८2 - (== πηγαίνω) xp. λατ. eo, ἕλλην. ciu κλπ. 1. 

Janus λοιπὸν ἦτο κατ᾽ ἀρχὰς αὐτὸ τοῦτο τὸ τόξον τῆς θύρας, fj ϑεοποιη- 

θεῖσα εἴσοδος, εἶτα ϑεὸς τῆς εἰσόδου οἰκίας, πόλεως κλπ. καὶ τῆς διαδρομῆς τοῦ 

ἔτους 5. Januarius ἦτο ὃ ἀνήκων εἷς τὸν ϑεὸν Janus μὴν τοῦ ἔτους, janua δὲ 

fj θύρα, ἦτο ὃ τόπος, ἔνϑα ἔδρα ὃ ϑεὸς Janus +. 

3. Ἴδ. Walde-Hofmann, Lateinisches etymologisches Wörterbuch, Heidel- 

berg 1938 κέξ. AA. janes καὶ eo. 

2118. ए, Altheim, Wörter und Sachen 19 (N.F. 1) c. 41 xé& Παρὰ Walde- 

Hofmann, Lat. Wörtb. ἑρμηνεύεται τὸ προσηγορικὸν Janus «gewólbter Durchgang, 

Torbogen» τὸ δὲ ὄνομα Janus «der personifizierte Torbogen, Gott der Türen und Tore 

sowie des Jahres anfangs», παρὰ δὲ τοῖς Ernout- Me illet, Dictionnaire... latine 

ἑρμηνεύεται τὸ janus «passage... et specialement à Rome passage voütd...». 

5 "Ayghoyos ϑεότης ἦτο 6 deus Portunus. Portus-us ἦτο ἢ εἴσοδος, ¶ ἀπὸ τῆς 

ϑολάσσης, τὸ στόμιον τοῦ λιμένος. TIP. 060. γερμ. fjord.



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 11 

Φετιχιστικὴ λατρεία τοῦ ὑπερθύρου παρὰ τοῖς ἄρχαίοις Ἕλλησι δὲν παρε- 

δόδη ἡμῖν γραπτῶς, ὅτι δ᾽ ὅμως ὑπῆρχεν αὕτη διδάσκει ἡμᾶς T] ०९०९०९४५ παρά- 

δοσις. Ἔν Κρήτῃ καὶ ἀλλαχοῦ τῆς Ἑλλάδος σήμερον, ὅταν fj νύμφη ὁδηγῆται εἷς 

τὴν οἰκίαν τοῦ γαμβροῦ, λαμβάνει παρὰ τῆς πρὸ τῆς εἰσόδου ἱσταμένης πενθερᾶς, 

ἥτις ὑποδέχεται ταύτην, πινάκιον περιέχον μέλι καὶ κάρυα, «μελοκάρυδο», βαπτίζει 

τὸν λιχανὸν τῆς δεξιᾶς χειρὸς ἐν τῷ μέλιτι καὶ διὰ τοῦ μεμελιτωμένου τούτου 

δακτύλου σχεδιάζει τὸ σημεῖον τοῦ σταυροῦ ἐπὶ τοῦ ὑπερϑύρου. 

Πιστεύω ὅτι διὰ τοῦ μέλιτος ἐπιϑυμεῖ αὕτη νὰ καταστήσῃ φιλίαν τὴν φυλάτ- 

τουσαν τὴν εἴσοδον τῆς οἰκίας τοῦ συζύγου ταύτης ϑεότητα καὶ ὅτι Ev τῷ ἐϑίμῳ 

συνεχίζεται παναρχαία λατρευτικὴ δοξασία, ἀνάλογος πρὸς τὴν φετιχιστικὴν λα- 

τρείαν τοῦ Janus παρὰ τοῖς Λατίνοις 

Τὸ ἔτυμον τῆς λέξεως pontifex ὑπέδειξεν ἤδη ἀπὸ τῆς ἀρχαιότητος 6 M. 

Ter. Varro, De lingua latina 5.83 (Götz - Schóll): pons+facio. Μετὰ τοῦ 

ἐτύμου δ᾽ ὅμως οὐδαμόϑεν παρεδόθη ἡμῖν À ἀρχικὴ σημασία τῆς λέξεως. ᾿πειδὴ 

ἐκ τῆς παραδόσεως γνωρίζομεν µόνον ὅτι pontifex ἦτο ἱερατικὸς τίτλος (collegium 

pontificum - pontifices minores-pontifex maximus), ἦτο πολὺ δύσκολον νὰ 

συναφθῶσιν ἔτυμον καὶ σημασία, ἐξ οὗ καὶ πολλαὶ προσπάδθειαι ἐγένοντο κατὰ 

τοὺς τελευταίους χρόνους, ἵνα ἄλλοῦεν ἕρμηνευϑῇ ἐτυμολογικῶς ἣ λέξις 1 

Ἢ σύγχρονος δ᾽ ὅμως γλωσσικὴ ἐπιστήμη ἀτενίζει πρὸς τὰ γλωσσικὰ στοι- 

χεῖα ὥς πρὸς τοὺς μάρτυρας τῆς ἵἹστορίας τῆς πνευματικῆς ἐξελίξεως τοῦ ἀνϑρώ- 

που καὶ προσπαθεῖ διὰ τῆς ὀρθῆς γλωσσικῆς ἑρμηνείας αὐτῶν νὰ συμπληρώσῃ, 

ἔτι δὲ “καὶ νὰ ἀναπληρώσῃ, ὅπου αὕτη ἑλλείπει, τὴν φιλολογικήν, ἱστορικήν, ἄρχαιο- 

λογικὴν κλπ. παράδοσιν. 

Οὕτω τελευταῖον προεβλήϑησαν δύο εὐφυεῖς σημασιολογικαὶ ἑρμηνεῖαι τῆς 

λέξεως pontifex, αἵτινες ἔχονται ἀμφότεραι τῆς παλαιᾶς ὀρδῆς ἐτυμολογίας, δει- 

χνύουσι δὲ τὴν περιωπήν, ped” ἧς χωρεῖ À σύγχρονος σημασιολογικὴ ἔρευνα. 

Ἢ ἀρχικὴ σημασία τοῦ λατινικοῦ pons εἶναι «ὁδός, δίοδος», ὡς τοῦτο διδά- 

σκουσι τὰ συγγενῆ “Ἑλληνικὰ πάτος καὶ πόντος καὶ τὸ ἀρχαῖον ἴνδικὸν 

ovo. panthas, ñ δὲ σημασία «γέφυρα» εἶναι ὕστερογενής, &v τῇ λατινικῇ ἄνα- 

πτυχϑεῖσα. 

Κατὰ τὴν ἑτέραν λοιπὸν τῶν ἀνωτέρω σημασιολογικῶν ἑρμηνειῶν, ἕξε- 

γεχδεῖσᾳν ὑπὸ K. Glaser, Pontifex ἐν Mitteilungen des Vereines klassi- 

scher Philologen in Wien, 1926, àv τῷ a’ συνθετικῷ τῆς A. pontifex ἔχομεν 

εἰσέτι τὴν ἀρχικὴν σημασίαν «ὁδός», 

1 Πρ. A. Walde, Lat. Etym. Wörtb. > Heidelberg 1910 ἐν X.



12 T. 1. KOYPMOYAH 

Ὃ Glaser ὁρμᾶται ἐκ τῶν κατωτέρω στίχων τοῦ Αἰσχύλου ev Evpe- 

γίσι 12 2६६. : 
πέμπουσι ὃ αὐτὸν καὶ σεθίζουσι’ μέγα 

πελευθοποιοὶ παῖδες ᾿ Πφαίστου, χθόνα 

ἀνήμερον τιθέντες ἡμερωμένην' 

Κελευϑοποιοὶ ἐνταῦθα ἦσαν oi ἀνοίγοντες τὴν ὁδὸν -παῖδες ᾿Ηραίστου» κατὰ τὴν 

μετάβασιν ἀπὸ τῆς Δήλου εἰς τοὺς Δελφοὺς τοῦ ϑεοῦ ᾿Απόλλωνος. Εἰς ἀνάμνησιν 

τῆς λατρευτικῆς ταύτης παραδόσεως, προηγοῦντο τῆς ἑορταστικῆς πρεσβείας τῶν 

᾿Αϑηναίων πρὸς τοὺς Δελφοὺς ἄνδρες φέροντες συμβολικῶς πελέκεις, ἤτοι «κελευ- 

ϑοποιοί». Τὸ λατρευτικὸν τοῦτο ἔϑιμον τῶν ᾿Ελλήνων ἑρμηνεύει κατὰ tov Glaser 

τὴν ἱερατικὴν ἰδιότητα τοῦ Aurivou pontifex. Προκειμένου νὰ πεμῳφϑῇ ἀποικία 

(deductio coloniæ) 6 pontifex ἐμερίμνα διὰ τὴν μεταφορὰν τῶν ἐφεστίων ϑεῶν 

xoi τῶν ϑεῶν τῆς πόλεως, ἐξέλεγε τὴν κατάλληλον πρὸς μετοικεσίαν ἐποχήν, τὸν 

κατάλληλον καιρὸν κλπ. “Ort oi pontifices ἥδρευον ἐν τῇ regia, σημαίνει ἴσως 

ὅτι τὸ ἀξίωμα αὐτῶν ἀπεσπάσϑη τοῦ κύκλου τῶν βασιλικῶν καϑηκόντων. 

Κατὰ τὴν ἄλλην δ᾽ ὅμως, τὴν καὶ μᾶλλον πιϑανήν, σημασιολογιχὴν ἕρμη- 

νείαν ἐν τῷ α΄ συνθετικῷ τῆς λέξεως pontifex ἔχομεν τὴν σημασίαν «γέφυρα». 

Eis τὴν ἑρμηνείαν ταύτην ἤχϑη κατὰ τὸν παρελβόντα αἰῶνα ὃ R. Helbig ὑπο- 

στηρίξας ὅτι ἣ λέξις ἀνήκει elc τὴν ἐποχὴν τῶν πασσαλοπήκτων οἰκήσεων. Νεωστὶ 

ὑπεστηρίχϑη καὶ πάλιν ἣ γνώμη αὕτη τοῦ E. Täubler, Terremare und Rom, 

Heid. Sitzberr. 1931/32,2 Abh. ὅστις διὰ νέων συσχετίσεων καὶ ἐνδείξεων συνε- 

πλήρωσε ταύτην. Οἱ Λατῖνοι εἶναι οἱ ἀπόγονοι τῶν ἀνϑρώπων τοῦ πολιτισμοῦ 

Terramare τῆς Aemilia. Τὸν συνοικισμὸν Terramare περιέβαλλεν 6. μαγικὸς 

sulcus, ὃν μόνον διὰ τῆς γεφύρας ἦτο δυνατὸν νὰ ὑπερβῇ τις, ἵνα φϑάσῃ εἷς τὸν 

συνοικισμὸν |. 

Ἢ λέξις pons λοιπὸν ἤχϑη ἀπὸ τῆς σημασίας εὁδὸς» εἷς τὴν σημασίαν 

«γέφυρα», διότι À γέφυρα ἦτο ἢ μοναδικὴ ὁδὸς πρὸς τοὺς συνοικισμοὺς Terra- 

mare τῶν προγόνων τῶν Λατίνων 2. 

Pontifices κατὰ ταῦτα ἦσαν ot διὰ μαγυιῆς δυνάμεως πεπροικισμένοι ἱερεῖς, 

οἴτινες ἵδρυον ἢ ἐτήρουν τὰς γεφύρας ταύτας ὑπὲρ τὸν μαγικὸν sulcus, ὁ δὲ χαρα- 

κτηρισμὸς τοῦ ἱερέως ὡς pontifex παρὰ τοῖς Λατίνοις εἶναι ὑπόλειμμα παλαιᾶς 

λατρευτικῆς δοξασίας, 

Ἢ πιθανωτέρα ἐτυμολογία τῆς λέξεως ποταμός εἶναι 9| παρὰ Walde- 

1 "18. τὸ ἄρῦρον Terramare (ὑπὸ Dulin) ἐν Ebert's Reallex. d. Vorgesch. τόμ, 

13 σ. 260 κέξ. 

3 Πβ. καὶ E. Specht £v Kuhn's Zeitschr. LXII (1934) o. 245 κὲξ.



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 13 

Pokorny. Vergl. Wörtb. idg. Spr. ΠΠ -σ. 19 ὥς αὕτη διεπτύχθη ὑπὸ τοῦ P. 

Kretschmer, Glotta 22 (1934) ५. 265 xai 27 (1938) o. 249, ἤτοι fj ἔκ τοῦ 

πίπτω -ἔπετον (ὀχηματισμὸς κατὰ τὸ πότμος ἢ 2. Ὃ Kretschmer. κατέστησε 

πιϑανωτάτην τὴν ἐτυμολογίαν παρατηρήσας ὅτι Tj παρ᾽ Ὁμήρῳ qo. «Σπερχειοῖο, 

διιπετέος ποταμοῖο» (II 114) ἀποτελεῖ figuram etymologicam καὶ ὅτι οἵ ποταμοὶ 

ἐν Ελλάδι εἶναι κατὰ τὰς πηγὰς αὑτῶν ὁὅρμητικοὶ χείμαρροι. 

Ἢ ἑρμηνεία αὕτη τῆς λέξεως ἐπιτρέπει νὰ φαντασθῶμεν τὸν δαίμονα IIo- 

ταμὸν ὥς τὸν ἀφ᾽ ὑψηλοῦ ἐπιπίπτοντα. Ὅτι δὲ τὸν ποταμὸν ἐφαντά- 

ζοντο καὶ ἐλάτρευον ὥς δαίμονα of ἀρχαῖοι, διδάσκει πολλαχοῦ ὃ “Ὅμηρος. Πβ. π.χ.: 

Y 1 οὔτετις οὖν ποταμῶν ἀπέην, νόσφ᾽ ᾿Ωκεανοῖο 

Y 18 ἄντα δ᾽ ἄρ᾽ ᾿Πφαίστοιο μέγας ποταμὸς βαθυδίνης, 

ὃν Ξάνθον καλέουσι θὲοί, ἄνδρες δὲ Σκάμανδρον. 

καὶ 130 οὐδ᾽ ὑμῖν ποταμός περ ξύρροος ἀργυροδίνης 

ἀρκέσει, ᾧ δὴ δηθὰ πολέος ἱερεύετε ταύρους 

| ζωοὺς δ᾽ Ev δίνῃσι καθίετε μώνυχας ἵππους. 

Ἢ λατρεία τῶν ποταμῶν ὥς δαιμόνων ἦτο πανελλήνιος 3, “O Αἴας πρὸ τῆς 

αὐτοκτονίας αὑτοῦ ποιεῖται τὴν ἐπίκλησιν : «χρῆναί τε ποταμοί θ᾽ οἵδεν (Σοφ. 

Αἴας 862). “Ὅτι fj προσφώνησις αὕτη δὲν εἶναι ἁπλῆ ἐπίκλησις ἀνϑρώπου ἀδίκως 

ἀποῦνῄσκοντος ἐπιμαρτυρομένου τὸν περιβάλλοντα κόσμον, ἀλλὰ προσφώνησις 

πρὸς τὸ ϑεῖον, διδάσκει ἐπιγραφὴ &x Δρήρου (III π.Χ.): «ὀμνύω... ον, Κράνας καὶ 

᾿Ποταμοὺς καὶ θεοὺς πάντας καὶ πάσας» Ditt. I? 527 so. "Ev μικρασιατ. ἔπιγρ. 

(Boo. Φρυγίας) δημοσιευϑείσαις ὑπὸ A. Besset, Bull. Corr. Hell. 25 (1901) o. 

368 κξξ. dowd. 7-15 +, ἀπαντᾷ T] ἀφιέρωσις: «Ποταμῷ εὐχὴν». Παρ “Heod.8.138 

παραδίδεται περὶ τῶν Μακεδόνων Τημενιδῶν: «ποταμὸς δέ ἔστι ἓν τῇ χώρῃ ταύτῃ, 

τῷ θύουσι of τούτων τῶν ἀνδρῶν ax ” 4ργεος ἀπόγονοι ὡς σωτῆρι »? 

Οἱ ἀρχαῖοι Ἕλληνες ἐφαντάζοντο τοὺς ποταμοὺς ἀνθρωποειδεῖς, σωµατοει- 

δεῖς, κερασφόρους, βουκρόνους, βουκεφάλους κλπ. 9. 

1 Πρ. W. Krause. Glotta 25 (1936) ०. 144-5. 

7 TIß. A. Fick, Vergl. Wôrtb. d. ide. Sprachen I 0.473, J. Wackernagel, 

Vorlesungen über Syntax II Basel 1928 0.30, F.Specht, Kuhn’s Zeitschr. LXIII 

(1936) 0.132, E.Schwyzer, Griechische Grammatik, München 1939 σ. 493 onu. 11. 

* "8. M. Nilsson, Gesch. Griech. Religion, München 1941 o. 220 κὲξ. 

* TIP. I. Μηλιοπούλου, Σιδηροδρομικαὶ ἀναμνήσεις ἀπὸ Χαϊδὰρ Πασσᾶ ἕως “Hoxi 

Σεχίρ, ᾿Αϑῆναι 1894 σ. 75 κὲξ. 

° JIB. καὶ τὰ ἐξ ἐπιγραφῶν κύρια ὀνόματα Ποταμόδωρος καὶ ᾿ Ασωπόδωρος, ᾿Αχελωιό- 

δωρος, Ισμηνόδωρος, Καϊκόδωρος, Κηφισόδωρος, Στρυμόδωρος. Id. S. Sittig, De graecorum 

nominibus theophoris 1911 c. 171 κξξ. 
* Παραπομπὰς ἰδ. ἐν τῷ Godem Potamos (ὑπὸ Höfer) τοῦ λεξυκοῦ Roscher.



14 T. L KOYPMOYAH 

Ἑτέρα δεότης σχετιζοµένη πρὸς τὸν ροῦν τῶν ὑδάτων ἧτο 6 Σπερχειός, 

ἤτοι 6 ὁρμητικὸς φερόμενος, 6 σπερχόμενος δαίμων. Tap’ 'Ὁμήρῳ παραδίδεται 

ὅτι ὁ Μενέσϑιος ἧτο υἱὸς τοῦ (ποταμοῦ) ϑεοῦ Σπερχειοῦ : 

Π 175 ὃν τέκε Πηλῆος θυγάτηρ, καλὴ Πολυδώρη, 

“Σπερχειῷ ἀκάμαντι, γυνὴ θεῷ εὐνηθεῖσα. 

Τὴν ὑπόϑεσιν ἡμῶν ταύτην ἐνισχύει À μαρτυρία ὅτι, πλὴν τοῦ γνωστοῦ 

ποταμοῦ τῆς Φθιώτιδος, Σ περ χειὸς ἐκαλεῖτο τὸ κατὰ τὰς πηγὰς αὑτοῦ (ὁρμη- 

τικὸν) τμῆμα τοῦ βοιωτικοῦ Κηφισοῦ. Ὃ Πλίνιος 4.7.13, παραδίδει. ἡμῖν ὅτι 

Σπερχειὸς ἐκαλεῖτο τόπος ἐν Δωρίδι. Ἐκεῖθεν 8° ὅμως ἐπήγαζε καὶ 6 βοιωτικὸς 

Κηφισός, ἔξ οὗ καὶ εἰκάζω, ὅτι τὸ ἐν τῇ περιοχῇ ταύτῃ τμῆμα τοῦ Κηφισοῦ £xa- 

λεῖτό ποτε Σπερχειὸς καὶ ἓξ αὐτοῦ ὃ τόπος 1. 

Κονίσαλος ἐξ ἄλλου ἦτο, ὡς τὸ ὄνομα διδάσκει, 6 δαίμων τῆς ἄναδι- 

γουµένης κόνεως, τοῦ ἀνεμοστροβίλου. Οὐδὲν παράδοξον ὅτι οἵ ἀρχαῖοι ἐφαντά- 

σϑησαν £v τῷ ἀνεμοστροβίλῳ δαιμονικὴν συνεργίαν. Καὶ κατὰ τὰς συγχρόνους 

λαϊκὰς δοξασίας 6 ἀνεμοστρόβιλος προέρχεται ἐκ δαιμονικῆς δυνάμεως, διὰ τούτου 

δὲ διάφορα κακοποιὰ πνεύματα μεταβαίνουσιν ἀπὸ τόπου eis τόπον. Ai Νεράι- 

δες xav ἐξοχὴν εἶναι ἐκεῖναι, αἵτινες προκαλοῦσι τὸν ἀνεμοστρόβιλον., 

Πρὸς ἀποτροπὴν τῆς βλαπτικῆς ἐπιδράσεως τῶν Ev τῷ ἄνεμοστροβίλῳ δια- 

φόρων δαιμονίων 6 ἄνθρωπος τοῦ λαοῦ μεταχειρίζεται διάφορα μαγικὰ µέσα, 

ἐξορκισμούς, ἐπῳδὰς κλπ. Τὰ δαιμόνια ταῦτα συναρπόζουσι καὶ μεταφέρουσιν εἰς 

ἁπωτάτους τόπους τὸν μὴ τιμῶντα καὶ ἐξορκίζοντα τὸν ἀνεμοστρόβιλον ?. 

Βραδύτερον, σὺν τῇ ἀναπτύξει τῆς μεθοδικῆς γυμναστικῆς ἀσκήσεως τοῦ 

σώματος, f; λατρεία τοῦ Κονισάλου ἐνετοπίσθη εἷς τὰς γυμναστικὰς παλαίστρας. 

Τὸ προσηγορικὀν κονίσαλος σηµαίνει Ev τῇ γλώσσῃ τῶν γυµναστηρίων τὴν 

μετὰ ἐλαίου καὶ τοῦ ἱδρῶτος τῶν παλαιστῶν μεμειγμένην κόνιν (1αλην. 13, 286). 

Παρίσταται δὲ 6 δαίμων οὗτος, οὗτινος ἀγάλματα ὑπῆρχον ἓν τοῖς γυµναστηρίοις, 

πριαπώδης, τῆς αὐτῆς πρὸς τὸν Πρίαπον τάξεως. Πβ. Σουΐδ. ἐν A: «δαίμων 

πριαπώδης᾽ ἐκ τοῦ μὴ ὀκνεῖν καὶ ἐπὶ κόνεως μίγνυσθαι» καὶ Σχόλ. ᾿Αριστοφ. 

Λυσιστρ. 982°. 

“Ἑτέρα ἄσεμνος θεότης τῶν γυμναστηρίων ἦτο à ϑρᾳκικὴ Κοττυτώ. IIB. 

Συνέσιον Ἔπιστ. 32: «Ἑρμῇ μὲν γὰρ καὶ “Πρακλεῖ τοῖς παλαίστρας ἐφόροις οὐδὲ 

1 Πόλεις καὶ χῶραι ἐν τῇ ἀρχαιότητι φέρουσιν ὀνόματα ποταμῶν. IP. A. Χατζῆν, 

Ἕλλη - Ἑλλὰς ~ “Ἕλλην, Ἐπετηρὶς Φιλοσοφιμῆς Σχολῆς 1 (1935/6) o. 138 κὲξ. 

? IB. N. Πολίτου, Παραδόσεις o. 857-8, Δαογραφικὰ Σύμμεικτα I" o. 51 κὲξ., 

X. Κυριακίδου, Ἑλληνικὴ Λαογραφία Δ΄ ᾿Αθῆναι 1922 c. 186 -τ. 

° "En af. Εμμ. Πεζόπουλον ἐν Byz. Neugr. Jahrb. 8 (1929/30) σ. 118 xoi 

Etiov Ληναίου (X. X. Χαριτωνίδηγ), Απόρρητα, Θεσσαλονίκη 1935 c. 64 κὲξ.



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 15 

κατὰ μικρὸν πρέπει. Κοττυτοῖ δὲ καὶ τοῖς ἄλλοις Κονισάλοις νεωκορεῖ, καὶ εἶ 

δή τινές εἶσι τούτου τοῦ κόμματος ἕτεροι δαίμονες, ἅπασιν αὐτοῦ μέλει». 

Ἐπειδὴ oi πριαπώδεις ϑεοὶ ἐχρησιμοποιοῦντο ὥς ἁποτρόπαια, πιστεύω ὅτι 6 

Κονίσαλος ἐτοποϑετήϑη ἐν ταῖς παλαίστραις πρὸς ἀποτροπὴν κακοῦ. 

Εἰκάζω, χωρὶς νὰ δύναμαι νὰ ἀποδείξω τοῦτο, ὅτι παρόμοιος καὶ συνώνυμος 

τῷ Κονισάλῳ δαίμων ἧτο 6 Κονιορτός. 

Τὰς λατρευτικὰς δοξασίας δ᾽ ὅμως τῶν ἀρχαίων ἡμῶν προγόνων, ἐκείνας 

περὶ ὧν δὲν λέγει τι ἡμῖν σαφῶς fj παράδοσις, δυνάμεϑα ποικιλοτρόπως νὰ πλη- 

σιάσωμεν διὰ τῆς γλωσσικῆς ÉQEUVN. 

Οὕτω διὰ τῆς ὀρθῆς ἑρμηγείας ὡρισμένων ἐπιϑέτων ϑεῶν καὶ δαιμόνων 

ἀναγόμεϑα εἷς τὴν προϊστορικὴν ὃ εν ὃ ρολατρίαν 1. 

Τὸ ἐπίθετον δρυ ὰς παρεδόϑη καὶ ὡς ὄνομα Νύμφης σχετιζοµένης πρὸς τὸ 

δένδρον fj δρῦς. Ἢ "Αρτεμις εἶναι γνωστὸν ὅτι ἐλατρεύετο ὥς Καρυᾶτις 

μὲν ἕν Καρύαις τῆς Λακωνικῆς 2, ὥς Κεδρεᾶτις δὲ ἐν ᾿Ορχομενῷ 8. Επίσης ἐν 

Ῥόδῳ ἑλατρεύετο fj Ἑλένη ΔενδρῖτιςἨ. 

Νομίζω δ᾽ ὅτι καὶ τὸ ἐπίϑετον τοῦ ᾿Απόλλωνος, Δαφνίτης, ὅπερ παρα- 

δίδει 6 'Ἡσύχιος ὥς Συρακόσιον, κακῶς ἑρμηνεύεται ὧς δαφνηφόρος καὶ 

ὅτι καὶ τὸ ἐπίϑετον τοῦτο σχετίζεται πρὸς τὴν δενδρολατρίαν. Παρεδόϑη δ᾽ ἡμῖν 

στενὴ σχέσις τοῦ ᾿Απόλλωνος πρὸς τὴν δάφνην (παραδίδεται καὶ δάφνος, 6). 

Πιϑανῶς λοιπὸν ἐν τῇ λατρείᾳ τοῦ ᾿Απόλλωνος συνεχωνεύϑη ἣ λατρεία τῆς év 

τῷ φυτῷ τῇ δάφνη ἕνοικούσης ϑεότητος. 

Καὶ τὸ Eniderov γλαυκῶπις, ὅπερ ἀποδίδεται τῇ τε ᾿Αϑηνᾷ καὶ τῷ 

δένδρῳ τῇ ἐλαίᾳ, ἐσχετίσϑη ὀρϑῶς ὑπὸ τοῦ καθηγητοῦ A. Χατζῆ πρὸς τὴν δεν- 

δρολατρίαν ὅ. 

Πρὸς ἐπίρρωσιν τῆς γνώμης ταύτης καὶ διὰ τὴν γραμματικὴν ἀντίληψιν τοῦ 

ἐπιϑέτου γλαυκῶπις προστίϑημι ὅτι τοῦτο πρέπει νὰ νοηϑῇ ὥς ϑηλυκὸν τοῦ 

ἐπιϑέτου γλαυκωπὸς᾽ ἢ ὡς ταυτόσημον αὑτοῦ, ἤτοι ὅτι τοῦτο ἐσήμαινε κατ᾽ 

ἀρχὰς τὴν γλαυκήν, τὴν γλαυκωπὴν καὶ μόνον βραδύτερον, ὅτε f| λέξις 

* Ἴδ. M. Nilsson, Griech. Religion c. 194 κὲξ., 292, 457 κὲξ. 

2 TIovoav. 3. 10,7. 

3 Αὐτόδ., 3, 22, 19 καὶ 8, 18, 2. 

^ Αὐτόϑ. 3, 19, 10. Πβ. καὶ ἐκ τοῦ “Ἑλένης ἐπιδαλαμίου τοῦ Θεοκρίτου (IH') τοὺς 

στίχους 47-48: 
γράμματα δ᾽ € φλοιῷ γεγράψεται, ὡς παριών τις 

ἀννείμῃ δωριστί «σέβευ μ΄" “Ελένας φυτὸν ἐμμί». 

° "पए, Φιλοσοφ. Σχολῆς Haven. ᾿Αϑηνῶν 1935/1936 c. 128.



16 [. 1. KOYPMOYAH 

ἐσχετίσθη πρὸς τὸ πτηνὸν. τὴν γλαῦκα ἐγένετο αἰσθητὸν ὥς β΄ συνϑετικὸν τὸ 

οὐσιαστικὸν ὦ ψ oit. ὦ πα. i 

Τὴν γνώμην ἡμῶν ταύτην ἐνισχύουσι τὰ ἑπόμενα : 

a) Τὸ ἐπίδ. γλαυκὸς ἀποδίδεται ὡς χρώματος δηλωτικὸν τῇ ἐλαίᾳ καὶ τοῖς 

ὁμοιοχρώμοις κατὰ τὸ φύλλωμα φυτοῖς τῇ ἱτέᾳ καὶ τῇ λύγῳ Πβ. Σοφ. 0. K. 701 

«γλαυκᾶς παιδοτοόφου. φύλλον ἐλαίας», ὅπερ προστατεύει 0 Ζεύς «ya γλαυκῶπις 

° Agáva» (106) καὶ Edo. 1. T. 1101: «γλαυκᾶς ϑαλλὸν ἱερὸν ἐλαίας» 

διαιτέρα σημασία νομίζω ὅτι πρέπει v’ ἀποδοϑῇ εἰς τὸ χωρίον τοῦ Eve. 

Tow. 801-2: «ἐλαίας πρῶτον ἔδειξε κλάδον γλαυκᾶς ᾿ 4θάνα». 

p^) Τῇ ἐλαίᾳ ἀποδίδεται καὶ τὸ ἐπίδετον γλαυκόχρους, ०४२५५०६ δέχομαι 

ὡς συνώνυμον τὸ γλαυκῶπις. MB. Πίνδ. 'OX. 3.29.5: «ἀμφὶ κόμαισι βάλῃ 

yAavxóyooa κόσμον ἐλαίας». 

y) Τὰ ἑξῆς ϑηλυκὰ εἷς - Bars παρεδόϑησαν ἡμῖν ὡς ϑηλυκὰ τῶν εἰς - ωπὸς 

εἴτε ὥς ταυτόσημα αὐτῶν: ἀλαῶπις ϑηλ. τοῦ ἀλαωπός, ἀντῶπις δηλ. τοῦ ἀντωπός, 

βλοσυρῶπις ταυτόσημον τῷ βλοσυρωπός, εὐῶπις ταυτόσημον πρὸς τὸ εὐωπὸς - εὐώψ, 

κελαινῶπις (νεφέλα Πίνδ. Πυῦ. 1.13) μέλαινα, σκοτεινή, μελανῶπις παραδίδεται καὶ 

ὡς μελανωπός, πυρῶπις--- πυρωπός ῥοδῶπις == δοδωπός, ταυρῶπις — ταυρωπός, 

τηλῶπις — τηλωπός, δαλῶπις == À ἔχουσα ὄψιν ὑαλώδη, φαινῶσις — pasır), ταυ- 

τόσημον τῷ φαίνωψ, χλοερῶπις — χλοερά, πρασινωπή, χρυσῶπις = χρυσωπός. 

.. Τὸ Enid. ἐριούνης (ἐριούνιος) ἀποδίδεται τῷ Ἕρμῇ. Ἢ ἐτυμολόγησις τοῦ β΄ 

συνϑετικοῦ τοῦ ἐπιϑέτου τούτου εἶναι δύσκολος, ἐξ οὗ καὶ ἀσαφὴς καὶ ἀβεβαία à 

σημασία τῆς λέξεως 

Τὰ λεξικὰ ἑρμηνεύουσι συνήθως διὰ τοῦ. «μεγάλως ὠφελῶν», ἤτοι ἔχονται 

τῆς ἐσφαλμένης ἐτυμολογικῆς ἑρμηνείας τοῦ “Hemdiavod II 273,20 (L.) «παρὰ 

τὸ ὀνῶ ἐριόνης ἐστὶ καὶ πλεονασμῷ τοῦ v ἐοιούνης" τὸ δὲ ἐρὶ ἐπιτατικό» ἔστιν" 

ἐριούνης οὖν 6 μεγάλως ὠφελῶν». | 

Παρὰ Boisacq 1 προτιμᾶται ἡ ἐτυμολογία τοῦ K. Brugmann, Grundr. 

II? 1,309, ὅστις τὸ β΄ συνθετικὸν τῆς λέξεως συνάπτει πρὸς τὴν A. οὖς, καὶ ἕρμη- 

γεύεται: «trés. intelligent». | 

Αντιθέτως ὁ F. Bechtel, Lexilogus c. 138 τάσσεται ὑπὲρ τῆς παλαιᾶς γνώ- 

uns τοῦ Bergk, Philologus XI (1856) o. 384, ὅστις σχετίζει τὴν 2. πρὸς τὰς γλώσ- 

σας τοῦ Ἡσυχίου: «οὖνον: ὑγιές. Κύπριοι δρόμον» καὶ «οὔνει δεῦρο, δοάμε "Aoxá- 

1 Dictionnaire étymologique xAr.. ἔνθα καὶ ἡ βιβλιογραφία προγενεστέρων ποο- 

σπαθειῶν πρὸς ἐτυμολογίαν τῆς λέξεως. ΠΡ. ἔτι H. Ehrlich, Zur indogermanischen 

Sprachgeschichte, Progr. Königsberg 1910 o. 40.



ΓΛΟΣΣΑ KATI ΛΑΤΡΕΙΑ 17 

δες», ἥτις συσχέτισις ἄγει ἡμᾶς πρὸς τὴν προσωνυμίαν τοῦ ϑεοῦ «θοὸς ἄγγελος» 

"Y uv. eis Πᾶνα 21 1. 

Τῶν δύο τούτων ἐτυμολογιῶν f] μὲν πρώτη, οὐδαμῶς ἀπαλλάσσουσα τῶν 

φωνητικῶν δυσκολιῶν, ὁδηγεῖ μόνον βεβιασμένως πρὸς τὴν σημασίαν ctrés intel- 

ligent», ἣ δὲ δευτέρα συμβάλλεται µετά τινος πιθανότητος εἰς τὴν παραδοχὴν 

πιθέτου συνωνύµου τῷ ταχυδρόμος “Oop. “Yury. 26.3. Πβ. καὶ πολύδρο- 

μος Αἰσχ. Ἱκέτ. 191 ? 

Μέχρι σήμερον δ᾽ ὅμως δὲν ἀπεδόθη ἣ προσήκουσα σημασία sis τὴν ἑξῆς 

πολύτιμον ἀρχαίαν μαρτυρίαν περὶ τῆς σημασίας τῆς λέξεως ἐριούνιος. Ἔν τῷ 

Μεγάλῳ ᾿Ετυμολογικῷ 374,25 κὲξ. διεσώϑησαν οἵ ἑπόμενοι στίχοι τοῦ ποιητοῦ τοῦ 

γράψαντος τὴν Φορωνίδα : 

~ “Βομείαν δὲ πατὴρ ἐριούνιον ὠνόμας αὐτόν 

πάντας γὰρ µάκαράς τε θεοὺς θνητούς τ΄ ἀνθρώπους 

κέρδεσι κλεπτοσύναις v ἐξαίνυτο τεχνήέσσαις. 

Ἢ μαρτυρία αὕτη “Ἕλληνος ποιητοῦ τοῦ E' π.Χ. αἰῶνος, δυναμένου νὰ 

ἔχῃ αἴσϑησιν ἐτυμολογίκὴν καὶ σημασιολογικὴν τῆς λέξεως, ἧς ἡμεῖς σήμερον στε- 

ρούμεϑα, ἐνισχύεται σπουδαίως διὰ τῆς γλώσσης τοῦ “Hovytov : «οὔνης᾽ κλέπτης. 

κλεπτῶν συνηφάρεια» ?. 

Ἥ τε μαρτυρία τοῦ ποιητοῦ τῆς Φορωνίδος περὶ τῆς σημασίας τοῦ ἐπιϑέ- 

του ἐριούνιος xai ἡ γλῶσσα τοῦ “Hovyiov συμφωνοῦσι πρὸς ἀρχαιοτάτην, ἤδη 

ὁμηρικήν, παράδοσιν περὶ τῆς κλεπτοσύνης τοῦ “Eguot. Πβ. Ὅμηρον: 

E 388 καὶ νύ κεν ἔνθ᾽ ἀπόλοιτο "Αρης dros πολέμοιο" 

εἶ μὴ μητρυιή, περικαλλὴς ᾿Περίθοια, 

Eouéa ἐξήγγειλεν' 6 δ᾽ ἐξέκλειμεν 40110 

ἤδη τειρόμενον, χαλεπὸς δέ ἑ δεσμὸς ἐδάμνα 

xai Q 24—109 κλέψαι δ᾽ ὀτρύνεσκον ἐύσκοπον “Aoysiportyy. . 

O “Ἑρμῆς ὀνομάζεται «क 1216 ४ ἄν αξ» Ete. Pro. 217, «φωρῶν 

! Τὴν ἐτυμολογίαν ταύτην ὑποστηρίζει ἐκ νέου ὁ C. M. Bo wra, Journ. Hell. Stud. 

LIV (1934) c. 68. 
> Τὴν ἐτυμολογίαν δέχεται καὶ 6 O. Hoffmann, Griech. Dial. I o. 216, ἕνδα 

καὶ παραβάλλει τὸν ἐν Κρήτῃ λατρευόµενον δρόμιον Ἑρμῆν 

9 Αντὶ τοῦ ἀκαταλήπτου εκλεπτῶν συνηφάρεια» τοῦ κώδιγος προτείνεται «πλεπτοσύνη, 

φωρεία» (Schmidt). ᾿Ακολουϑεῖ ner’ ὀλίγον à γλῶσσα : «οὔνιος' εὖνις. δρομεύς. x Aéz v ne 

“μετὰ τῆς ὑποσημ. «εὖνις Thes. V c. 2391 D ex dittographia natum esse putat. Ordo 

poscit obvos, quod, cum per δρομεὺς explicat, ϑῦνος δρόμος scribendum videtur, nisi 

ϑύνοις᾽ δρόμοις malis>. 

ΛΕΞΙΚΟΓΡΑΦΙΚΟΝ AEATION ΤΗΣ ΑΚΑΔΗΜΙΑΣ ΑΘΗΝΩΝ ¢ —2



is f. 1, KOYPMOYAH 

ἑταῖρος» Ἱππῶναξ 4 (Diehl 15 3,77), exe tq oo v» Ὕμν. eis 2014. 413 n° 

Παρὰ Πλουτ. “HO. 303 A παραδίδεται ὡσαύτως ὅτι κατὰ τὰς θυσίας πρὸς τιμὴν 

“Ἑρμοῦ τοῦ Χαριδώτου Ev Σάμῳ ἐπετρέπετο ἣ κλοπή. 

Καὶ τὸ ὁμηρικὸν ἐπίθετον τῆς Ἐρινύος, ἠεροφοῖτις, δὲν ἔχει ἑρμηνευδῆ 

ἱκανοποιητικῶς: 

1 571 τῆς δ᾽ ἠεροφοῖτις ' Eowic 

ἔκλυεν ἐξ "Eocósoqur 

T 87 ἀλλὰ Ζεὺς καὶ Μοῖρα καὶ ἠεροφοῖτις ᾽᾿Ποινὺς 

Περὶ τῆς σημασίας τοῦ ἐπιθέτου τούτου παρεδόϑησαν ἡμῖν at ἑξῆς παλαιαὶ 

μαρτυρίαι: 

Ἥρῳδιαν. IT 111,5 (L.): «πειστέον δὲ μᾶλλον τοῖς παρὰ τὸν ἀέρα ἔκδεξα- 
x μένοις τὴν σύνθεσιν" γεγονέναι, ἐπεὶ ἀοράτως pour ἀέρα yao λέγει τὸ σποτεινὸν 

κατάστημα». 
c ¢ e 3 ~ 25 u ^» 24 2 , ५ > " m \ Hovy.: «ἡ ἐν τῷ ἀέοι φοιτῶσα ἢ ἀέρα ἠμφιεσμένη ἢ ἀοράτως φοιτῶσα ἢ 

ἀεροπλάνος" οἱ δὲ ὅτι ἐν “δου καὶ ἐν σκοτίᾳ». 

20५18. : <4 ἀοράτως ἐρχομένη κατὰ τὰ ἔργα». 

Εὐστάϑ. 115,14 (εἰς I ὅτι): «ἡ ἀφανὴς καὶ ὡς £v σκότει ἐπιφοιτῶσα. πολλαχοῦ 
x 2.“ 1 > # 4 [4 # ^ H , 5 x ~ # ar ~ "4 

γὰρ ἠέρα τὴν ἀορασίαν λέγει 6 ποιητής, ἢ καὶ διότι ἀπὸ τοῦ σκότου ἤτοι τοῦ “Adov 

ἔξεισι» καὶ 1173,16 (εἰς T 87): «ἠεροφοῖτις ᾿Ερινύς, ἤγουν ἀφανῶς φοιτῶσα 

κατά τινων». ' 
= , 3 " e 5 ~ f १ - . (= १ x 3 , χόλ. AB εἰς I 571: «ἢ ἐν τῷ σκότει φοιτῶσα' ai ποιναὶ yao ἀπροοράτως 

ἔοχονται». 

Mey. Ἐτυμολ. 421,56: «ἢ ἐκ τοῦ σκότους φοιτῶσα ἢ διὰ τοῦ σκότους ἔρχο- 

μένη, ἀόρατος. παρὰ τὸ περὶ τὸν ἀέρα φοιτᾶν, fj ἀοράτως φοιτῶσα». 

Ἢ ἀνωτέρω παράδοσις διδάσκει ὅτι of παλαιοὶ προσεπάϑησαν và συμβιβά- 
& X ki τὴ # * ~ 3 er m + 3 E , σωσι τὸ ἔτυμον πρὸς τὴν παράδοσιν περὶ τῆς £v “Adov διαμονῆς τῶν Ερινύων. 

Τὰ 3Σχόλ. B eis T 87 παρέχουσιν ἑρμηνείαν τοῦ ἡεροφοῖτις διὰ τοῦ ἔρε- 

βοφοῖτις. 
er M e L ' 3 , ~ e [न्‌ 3 3 # 

Οὕτω τὰ ἑρμηνεύματα « ἀοράτως φοιτῶσα» “Havy., < ἀοράτως ἐοχομιένη » 

+ Δὲν εἶναι μόνον 6 ἴδιος πεπροιχισµένος διὰ κλεπτοσύνης, ἀλλὰ συνήϑως δωρεῖ- 

ται ταύτην καὶ τοῖς τιμωμένοις ὑπ᾽ αὐτοῦ. Οὕτω κλεπτοσύνην δωρεῖται εἰς τὸν Αὐτό- 

λυκον, τὸν πρὸς μητρὸς πάππον τοῦ ᾿Οδυσσέως. Πβ. “Op. τ 395-7: «ὃς ἀνδρώπους ἐκέ- 

καοτο | κλεπτοσύνῃ ἃ ὅρκῳ te δεὸς δέ οἱ αὐτὸς ἔδωκεν | Ερμείας...» “Ὡσαύτως ἐπίκλοπον 

ἦδος δωρεῖται τῇ Πανδώρᾳ. Πβ. “Hod. "Eoy. Τῇ κὲξ.: «ἐν δ᾽ doa of στήθεσσι διάκτορος 

᾽Αργεϊφόντης | wedded क" αἱμυλίους τε λόγους καὶ ἐπίκλοπον ἦϑος | ϑῆκε δεῶν κῆρυξ...»



ΓΛΟΣΣΑ KALI AATPEIA 19 

Zovid., «ἀόρατος ... ἡ ἀοράτως φοιτῶσα» Μέγ. "Ervuor., «... ἀπροοράτως ἔρχον- 
ται» Eyók, ὑποδηλοῦσιν ἀρχαίαν προσπάθειαν πρὸς ἐτυμολογίαν τῆς λέξεως; 

ἠερο-ζάόρατος. 1 

Eis τὸ ἑρμήγευμα τοῦ "Hovuyíou < ἔν τῷ ἀέοι φοιτῶσα... ἢ ἀεροπλάνος > 

δὲν ἀπεδόϑη προσοχὴ ὑπὸ τῶν νεωτέρων ἑρμηνευτῶν καὶ λεξικογράφων, by’ ὧν 

οὐδὲ κἂν ἀναφέρεται. Τὸ ἐπίδετον ἑρμηνεύεται σήμερον «quae non conspecta 

incedit» Ebeling κλπ. 

Ὑπὲρ τῆς μαρτυρίας δ᾽ ὕμως ταύτης τοῦ Ἡσυχίου συνηγοροῦσι τὰ ἑπόμενα: 

Τὸ ἐπίεττον φαίνεται πλασθὲν ὅπως τὰ ἠερότι]αγκτος, ἀεροθάμων, ἀεροδινής; 
ἀεροδρόμος, ἀερονηχή-, ἀερογόμος, ἀεροπέτης, ἀεροπ]άνος, ἀεροπόρος κτδ., οὖδε- 
νὸς δὲ τούτων οὐδὲ τῶν λοιπῶν μετὰ τοῦ Περο - ἢ ἄερο- συνθέτων À σημασία συµ- 
φωνεῖ πρὸς τὴν ὥς ἄνω δεκτὴν γενομένην σημασίαν τοῦ ἠεροφοῖτις ?. 

Ὅ ᾿Αριστοφάνης παραδίδει ἐν Βατράχοις 1291 τὸν ईहा Αἰσχύλειον στίχον : 
' κείρειν παρασχὼν ἰταμαῖς κυσὶν ἀεροφοίτοις 

᾿Αερόφοιτοι κύνες δνομάζονται ἐνταῦθα, κατὰ μὲν τοὺς ἀποδίδοντας τὸν ott- 
Xov εἰς τὴν Σφίγγα 5, οἵ ἀετοί, κατὰ δὲ τοὺς ἀποδίδοντας τοῦτον etc τὸν Φινέα ΕΝ 

c ai “ἄρπυιαι. Εἶναι πάντως σημαντικὸν ὅτι ὑπὸ τῶν τραγικῶν ὀνομάζονται κύνες 
ai १९८०४९६, οἵ ἀετοί, ot γρῦπες, ἣ Σφὶγξ καὶ ai Ἅρπυιαι, ἤτοι διάφορα ἁρπακτικὰ 
τέρατα *, ¶ δὲ σημασία τοῦ ἐπιθέτου «ὁ διὰ τοῦ ἀέρος πορευόμενος», «roaming in 
atr» (Jones) δὲν ἀμφισβητεῖται. 

Τὸ ἀρσενικὸν ἀεροφοίτας μετὰ τῆς αὐτῆς σημασίας παραδίδεται ὑπὸ τοῦ 
ποιητοῦ “Iwvos τοῦ Χίου 9: ᾿ 

* «Bei den alten Grammatikern, die ἀὴρ in der Bedeutung Nebel, Finsternis 

durch ἀορασία deutlich machen, spukt wieder eine ihrer gewöhnlichen Etymologien» 

Ph. Buttmann, Lexilogus I, Berlin 1818 o. 117 onu. 1. 

° Μετὰ τοῦ αὐτοῦ δευτέρου συνθετικοῦ παρεδόθησαν ἡμῖν: a) Μόνον θηλυκὰ: 

ἐναυλακοφοῖτις Mahar. ᾿Ανθολ. 6,88 καὶ ἐρεβοφοῖτις δι᾽ οὗ, ὡς ἀνωτέρω 

εἴδομεν, ἑρμηνεύεται ἐν Σχολίοις A εἰς T 87 τὸ ἠἡεροφοῖτις β) Ἀρσεγικά: ἀιδοφοί- 

της 'Hooy, Θρᾳκοφοίτης ͵Αρισιφ. Αποσπ. 198, Διβυφοίτης “Hoty, ὀρῦριο- 

φοίτης Dar, Xov, ὀρειφοίτης Φανοκλῆς 2,1 (Diehl), ὀροφοίτης Μέγ. Ἐτυμολ. 

461,27, οὐρανοφοίτης Σουίΐδ. καὶ ὑψιφοίτης Ἡσύχ., Φώτ. y) Διγενές: οὗὐρεσι- 

φοίτης Παλατ. 'AvüoA. 9,524, - फ ०६८५५ 'Ooq. Ὕμν. 1.8. 

δ 8. W. H. van de Sande Backuyzen, De parodia in comcediis Aristo- 

phanis, Traiecti ad Rhenum 1877 o. 164 - 5. 

"A. Ζάκας, Κριτικαὶ καὶ ἑρμηνευτικαὶ παρατηρήσεις A’, ᾿Αθῆναι 1890 o. 280 - 281. 

° Παραπομπὰς ἰδ. ६४ τῇ ἐκδόσει τῶν Βατράχὼν ὑπὸ J. van Leeuwen oc. 190 εἰς στ. 

1287. Κατωτέρω ὑποστηρίζω καὶ ἐξ ἄλλων πηγῶν τὴν στενὴν σχέσιν Ἐρινύων καὶ ᾿Αρπυιῶν.



20 {. 1. KOYPMOYAH 

, - 3 d 3 # Aoiov deoopottar ἀστέρα 

μείνωμεν ἀελίου devxontéovya ποόδοοιον 
(Diehl I? 1.86). 

᾿Επίσης ἠεροφαῖτις (μέλισσα) παραδίδεται παρὰ Ψευδοφωκυλίδῃ 171 (Diehl 

1339110), ἠερόφοιτος (οἴστρος) ᾿Ορφ. “Agyov. 47 κλπ. 

Δὲν εἶναι ἴσως περιττὸν νὰ εἴπω ἐνταῦθα ὅτι καὶ 6 ἔξοχος φιλόλογος ν. 

Wilamowitz ἀντιλαμβάνεται ὁμοίως τὸ ἐπίϑ. ἠεροφοίτης, σημαῖνον <€ ¢ ἐν τῷ 

ἀέρι φοιτῶν», "Ev τῇ περιφήμῳ πραγματείᾳ (διαλέξει) αὐτοῦ: Was ist über- 

setzen?! 0. 19 - 20, ϑέλων νὰ δείξῃ τὴν σημασίαν τῆς μεταφράσεως, ἀποδίδει Ev 
τε τῇ Λατινικῇ καὶ τῇ ᾿Ελληνικῇ ποίημα τοῦ Gothe, οὗ τοὺς δύο πρώτους στίχους: 

Dringe tief zu Berges Griiften, 

Wolken folge hoch zu Liiften 

μεταφράζει λατιγιστί: 

Ad ima terrae tu penetres licet, 

petasve nimborum aemulus aethera 

καὶ ἑλληνιστί : 
iv 7 ἀρθῇς vepéeouw ὁμόδρομος ἠεροφοίταις, 

Νικία, ἤν τ᾽ ὀρέων νέρται ἐς ἄντρα δύῃς. 
t 

Τὴν σημασίαν τοῦ ἐπιθέτου ᾖεροφοῖτις δυνάµεῦα τότε µόνον νὰ ἀντιληφὺῶ- 
μεν, ὅταν ἀνατρέξωμεν εἷς τὴν φύσιν τῆς Ἠρινύος καὶ τὰς λαϊκὰς δοξασίας περὶ 
τῶν ἴδιοτήτων τῆς Ὀεότητος ταύτης. 

Νομίζω δηλαδὴ ὅτι ἣ Ἐρινὺς ὠνομάσῦη ἠεροφοῖτ " διότι αὕτη, ὡς καὶ 
ἄλλαι ϑεότητες βλαπτικῶς ἐπὶ τοὺς ἀνδρώπους ἐνεργοῦσαι, ἐσχετίσθη ὑπὸ τοῦ λαοῦ 
πρὸς τὸν ἀέρα 2. 

! Reden und Vorträge, Berlin 1913 o. 1-29. 

? Ai Ἐρινύες ἦσαν ai ψυχαὶ τῶν φονευομένων καὶ δὴ καὶ τῶν ἐξ αἵματος συγγενῶν 
4 , 

αἵτινες διώκουσαι τὸν φονέα ἐζήτουν va λάβωσι παρ᾽ αὐτοῦ ἐκδίκησιν. Διὰ τοῦτο καὶ ὃ ἀριθμὸς 
αὐτῶν ἧτο κατ᾽ ἀρχὰς ἀπεριόριστος (πβ. Ἐριγύες μητρός, πατρός, τέκνων, τοκήων πτωχῶν Κλυ- 
ταιμήστριις, “αἴου τε καὶ Οἰδιπόδεω, ἐμαί-σαί, ξενυκαί, φρενῶν, ἔτι δὲ καὶ κυνῶν Ἐρινύες, ΓΝ 
πομπὰς ἰδ. ἐν τῷ λεξικῷ Pape - Benseler. Ἐν ταῖς ἀνωτέρω μαρτυρίαις συγχέεται πολ λάκις τὸ 
προσηγορικὸν fouls καὶ τὸ ὄνομα τῆς ϑεότητος). Μόνον βραδύτερον 

| | 
ἐλατρεύοντο ὡς ἐχδι- 

κητικὰ πνεύματα ἐν “Adov. Πβ. M. Nilsson, Griech. Religion o, 91 καὶ onu. 2: «Die Erinyen sollen Erdgottheiten sein; die zesetzreberische Tätigkeit der Erdgöttin 

und das unterirdische Reich als Strafort ist eine späte, lange nach dem Abschluss der homerischen Gedichte 
aufgekommene Vorstellung +. Ἐνδιαφέρουσαν πραγµάτευσιν τοῦ ϑέματος τῆς 

᾿Βρινύων ἐπιχειρεῖ 6 Ο. Walter, Die Götter Griechenlands, Bonn 1 

ist aber eine Spekulation ohne konkrete Begriindung 

λατρείας τῶν 

f 3 929 9 21 κέξ. στη - 
ῥιζόμενος κυρίως ἐπὶ τῆς σχετικῆς διδασκαλίας τῶν τραγικῶν.



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ AATPEIA 21 

Τὴν γνώμην µου ταύτην στηρίζω εἴς τε τὴν ἀρχαίαν παράδοσιν καὶ τὰς 

σημερινὰς λαϊκὰς δοξασίας περὶ ἐναερίων κακοποιῶν δαιμονίων. 

At Ερινύες σχετίζονται καὶ ταυτίζονται πρὸς τὰς ᾿Αρπυίας 1, Ὃ Βεργίλιος ἐν 

Aiv. 3,252 ἐμφανίζει τὴν "Agzviav Κελαινὼ καλοῦσαν ἑαυτὴν Furiarum ma- 

ximam. Ὀνομάζονται ταχεῖαι Σοφ. At. 317 καὶ δρομάδες καὶ πτερο- 

φόροι Hig. Op. 317. ᾿Επίσης παραβάλλονται πρὸς τὰς Γοργόνας, ἐναερίους 

καὶ ταύτας Ὀεύτητας (Aioy. Etp. 48, Kong. 1048) 

Ὁ μυκηῦμὸς τῶν Ἐρινύων, ἰδιότης καὶ ἄλλων ἐναερίων θεοτήτων, ὡς 

καὶ ἡ ἰδιότης αὐτῶν và ὑλακτῶσιν ὡς κύνες (ἐξ οὗ πιδανῶς καὶ κύνες ὦνο- 

µάσθησαν) 3, ἑρμηνεύονται ὑπὸ τῆς συγκριτικῆς μυθολογίας ὡς ἀποδειχνύουσαι τὴν 

φύσιν αὐτῶν ὡς βροντωσῶν δεοτήτων “, 

Σχετικὸν ἐπίσης εἶναι καὶ τὸ ἐπίθετον τῆς Ἐρινύος ἐρίβρομος ('Ooq. 

Ὕμν. 68, 1), ὅπερ παραβάλλεται πρὸς τὸ ἐπίθετον τοῦ Διός, ὑψιβρεμέτης. 

"Αξιον σηµειώσεως εἶναι ὅτι "E ouv o καὶ "A τὴ συνάπτονται παρ᾽ Αἰσχύλῳ 

"Ayau. 1432.3: 

μὰ τὴν τέλειον τῆς ἐμῆς παιδὸς δίκην, 

"Ἄτην ᾿Ερινύν θ᾽ 

UH σχέσις αὕτη διδάσκει κατὰ τὸν O. Gruppe, Griechische Mythologie ı. 

Religionsgeschichte II, München 1906 o. 765: «wie leicht die verwandten Vorstel- 

lungen von diesen Dämonen in einander übergehen und von einander Züge ent- 

lehnen konnten». 

* To ϑέμα παρ᾽ Αἰσχύλῳ εἶναι διαφέρον καὶ χρήζει εὐρυτέρας ἐρεύνης. Ὁ ποιητής, 

διαστέλλων σαφῶς τὰς ἑΛρπυίας, τὰς Γοργόνας καὶ τὰς Ἐρινῦς, παραβάλλει οὐχ ἧττον ταύ- 

τας. Ἐν Χοηφόροις 1048 6 Ὀρέστης λέγει ὅτι ai «μητρὸς ἔγκοτοι κύνες» ἐμφανίζονται εἰς 

αὐτὸν «Γοργόνων δίκην». "Ev Εὐμενίσι δὲ στ. 46 κὲξ. + Προφῆτις διαλογίζεται ἂν qi µορφαί, 

τὰς ὁποίας βλέπει εἶναι Γοργόνες, "Aozvia ἢ Ερινύες. | 

* TIß. Evo. I. T. 293-4: 

φδογγάς τε μόσχων καὶ κυνῶν Γλάγματα 

ἃς pao’ ᾿Εοινῦς ἱέναι μιμήματα. 

Ἰδιαιτέρως, νομίζω, πρέπει νὰ προσέξωμεν sig τὸν β᾽ στίχον, "Av ἢ ἀρχὴ τούτου: 

εἲς áo» ἀποδίδῃ πράγματι τὴν λέξιν τοῦ Εὐριπίδου, τότε βεβαίως ὑποδηλοῦται f] σύγχρονος 

τῷ ποιητῇ λαϊκὴ ἀντίληψις περὶ μυκωμένων καὶ ὑλακτουσῶν Ἐρινύων. (Λλλως 

ὃν. Wilamowitz, Griechische Tragódien'' II, Berlin 1929 o. 232 καὶ onu. 3). Ἐν 

ἨΜνημοσύνῃ 1908 c. 265 ἀντὶ τοῦ μιμήματα τῶν κωδίκων προτείνεται ὑπὸ τοῦ Nauck 

μυκήματα. Χαρακχτηριστικὸς εἶναι καὶ ὃ ὑποβλητικὺς pv y pos τῶν ᾿Ερινύων ἐν Εὐμενίσι 

τοῦ Αἰσχύλου στ. 117 xEE., εἷς Ov ἐμφαντικῶς ἀπαντᾷ τὸ εἴδωλον τῆς λυταιμήστρας: εμύ- 

Cour’ ἄν, ἁνὴρ δ᾽ οἴχεται φεύγων πρόσω». 

* IIf. τὸ ἄρθρον Ἐρινὺς (ὑπὸ A. Rapp) ἐν τῷ λεξικῷ Roscher o. 1315 κέξ.



22 T. L KOYPMOYAH 

Ἢ "A cn, à προχαλοῦσα τὴν φρενοβλάβειαν, εἶναι καὶ αὕτη φάντασμα 

τῶν λαϊκῶν δοξασιῶν τοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ, ἀπὸ τοῦ ἀέρος δρῶν : «οὐ γὰρ Er οὔδει] 

πίλναται, ἀλλ᾽ Goa ij γε κατ ἀνδρῶν κράατα βαίνει» (Ou. T 92-3). 

Τῇ ἀνωτέρω γνώμῃ µου δὲν ἀντιστρατεύεται fj ὁμηρικὴ χρῆσις τῆς À. à ή o, ἥτις 

παραδίδει ἡμῖν ταύτην σημαίνουσαν τὸ ὑπὸ τὸν αἰϑέρα κατώτερον xai πυκνότερον 

στρῶμα τοῦ ἀτμοσφαιρικοῦ ἀέρος, τὴν ὁμίχλην καὶ τὴν πυχνὴν νεφέλην. Διότι 

οὔτε ἐτυμολογικῶς οὔτε λογικῶς δύναται νὰ ὑποστηριχϑῇ εἴτε ὅτι πρόκειται περὶ 

μορφολογικῆς συνεμπτώσεως δύο διαφόρων λέξεων εἴτε ὅτι ἣ αὐτὴ λέξις διεσπάσϑη 

σημασιολογικῶς eis διαφόρους ἀποχλειούσας ἀλλήλας σημασίας 1. "Ev τῷ ὁμηρικῷ 

ἀήρ ὑπόκεινται πσιοτικαὶ καὶ ποσοτικαὶ σημασιολογικαὶ ἀποχρώσεις οὐδαμῶς ἅπο- 

κχλείουσαι τὴν βασικὴν σημασίαν τῆς λέξεως, ὥς ὑρθῶς ὑπεστήριξεν ἤδη ἀπὸ τῶν 

ἀρχῶν τοῦ παρελϑόντος αἰῶνος ὃ γνωστὸς ὁμηριστὴς Ph. Buttmann 3, 

Ἐπιθυμῶ và ἐξάρω ἰδιαιτέρως τὴν κατ᾽ ἐξοχὴν καὶ ἴσως ἀρχικὴν 3 ἰδιότητα 

τῶν ᾿Ερινύων νὰ ποιῶσιν ἔκφρονας καὶ μαινομένους τοὺς ὕπ᾽ αὐτῶν 

τιμωρουμένους, διότι ἀκριβῶς À ἰδιότης αὐτῶν αὕτη συνάπτεται πρὸς τὰς σημε- 
ρινὰς δοξασίας τοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ. 

To dena εἶναι γνωστὸν ἔκ τοῦ μύϑου τοῦ ᾽Αλκμέωνος, μάλιστα δὲ ἐκ τοῦ 

περιπύστου μύϑου τοῦ ᾿Ορέστου, ὅνπερ ἐπραγματεύϑησαν κατὰ ἀριστοτεχνιχὸν 

τρόπον ὅ τε Αἰσχύλος καὶ 6 Εὐριπίδης Ev ταῖς γνωσταῖς τραγῳδίαις αὑτῶν, ἀλλὰ 
καὶ ἐξ ἄλλων πηγῶν. 

* IP. τὴν πραγματείαν μου περὶ τῆς 611९. φράσεως «ἐν νυκτὸς ἀμολγῷ», ᾿Αϑηνᾶ 52 

(1948) o. 65 2६६. καὶ δὴ καὶ τὴν £v o. 67 σημ. 2, ἔνϑα πραγματεύομαι περὶ τῶν λέξεων Le ρός 

καὶ ἰός. "I6. ὡσαύτως τὴν περὶ τοῦ (e o 6 c πραγματείαν τοῦ καϑηγητοῦ I. Kai ιτσουνάκη 
ἐν TH πανηγυρικῷ τόμῳ τῆς ᾿Αρχαιολογικῆς ᾿Εφημερίδος 1937 (1938) σ. 414 - 418. 

? Lexilogus Io, 117: «Richtiger glaube ich es so vorzutragen, dass man sich 
unter, Nebe? weiter nichts als eine verdichte Luft dachte und unter Zinsternis wieder 
nur einen sehr dichten, die Augen täuschenden Nebel. Also ist allerdings ἆ ἡ eim 
Homer nicht in dem Sinne zweideutig, wie wir es bei einigen Wörtern dargetan 
haben, wo wesentlich geschiedene Begriffe durch dieselbe Wortform bezeichnet 

werden, ohne dadurch der Seele als wesentlich «einerlei zu erscheinen: sondern ἀὴρ 
ist wirklich in jener ältesten Sprache durchgängig einerlei, und nur durch quantita- 
tive und qualitative Nebenbegriffe modifiziert,.die bald in ausdrücklichen Beiwör- 
tern (πολλή, μέλαινα) gegeben sind, bald in den Wirkungen sich aussprechen. So 
kann also Homer, und auch Hippokrates noch, ἀὴρ oder ἠὴρ ohne allen Zusatz bald 
für Luft bald für Nebel oder Dunst brauchen, ohne sich zwiefachen Wortsinnes 
bewusst zu sein. Und wenn man Stellen der ältesten Epiker in einer gewissen Folge 
ordnet so kann man schr allmählich von userm Begriffe Luft durch die andern Nebel 
Finsternis, durchgehn, ohne irgendwo eine radikale Trennung zu bemerken'». | 

3 Πρ. O. Gruppe, Griech. Mythol. II c. 766.



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ AATPEIA 29 

Οὕτως £v Nóvvov Διονυσιακοῖς 21,106 ἀναφέρεται ὅτι at γυναῖκες τῆς Νύσης 

πληγεῖσαι ὑπὸ τῆς Μεγαίρας ἐμυκῶντο ὡς ταῦροι καὶ ἔκφρονες γενύ- 

μεναι ἐφόνευσαν τὰ τέκνα αὑτῶν, ἐπίσης δ᾽ αὐτόϑι 32,100 ὅτι ἣ ᾿Ερινὺς ἐμβάλλει 

τὸν Διόνυσον εἷς βακχικὴν μανίαν. 

“Ὡσαύτως εἶναι ἡμῖν γνωστὸν ἐκ τῆς Αἰνειάδος 7.341 xé&, ὅτι ἣ ᾿Αληχτὼ 

ἐμβάλλει τὴν Amatam eis μανίαν 1. 

Μεταξὺ τῶν ϑρησκευτικῶν ϑεμάτων τῆς ᾿Αττυιῆς τραγῳδίας, ὧν τὴν προέ- 

λευσιν πρέπει νὰ ἀποδώσωμεν εἷς ἀρχαίας ᾿Αττικὰς λαϊκὰς δοξασίας, 

κατατάσσονται, κατὰ τὸν W. Schmid ?: «die in Attika heimischen Erinyen 

und Arai, mit denen die homerische Ate zusammenrückt und der vor 

Aischylos nicht bezeugte Alastor». Kata δὲ τὸν E. Hedén? fj παράστασις 

τῶν Ἐρινύων παρ᾽ Αἰσχύλῳ εἶναι πολὺ ἀρχαϊκωτέρα τῆς rap’ Ὁμήρῳ. 

᾿δοὺ νῦν πῶς ἐμφανίζεται τὸ σχετικὸν λαογραφικὸν θέμα παρὰ τῷ νεωτέρῳ 

ἑλληνικῷ λαῷ, συνεχίζοντι καὶ ὡς πρὸς πολλὰς λαϊκὰς λατρευτικὰς δοξασίας, παρὰ 

τὴν τεραστίαν ἐπίδρασιν τοῦ Χριστιανισμοῦ, παναρχαίαν κληρονομίαν +. 

"Απανταχοῦ τῆς Ἑλλάδος πιστεύει καὶ σήμερον 6 λαὸς sig τὴν ὕπαρξιν δαι- 

μονικῶν ὄντων, ποικίλως δρώντων βλαπτικῶς Eis τοὺς ἀνδρώπους, ὧντινων ἣ 

καχοποιὸς ἐπίδρασις ἀποτρέπεται διὰ μαγικῶν καὶ ἐξευμενιστικῶν µέσων, ἐπῳδῶν, 

ἐξορκισμῶν, καταδέσμων κλπ... = ~ 

Kar’ ἐξοχὴν δαιμονικὰ ὄντα τῶν συγχρόνων λαϊκῶν δοξασιῶν εἶναι ai Νε - 

९५५४६९०. Αὗται φέρουσι τὸ ὄνομα τῶν ἀρχαίων Νηρηίδων, τῶν μυϑολογουμέ- 

νῶν δυγατέρων τοῦ Νηρέως, δαλασσίων κυρίως Νυμφῶν, τελοῦσι 0^ ὅμως τὰ τῶν 

ἀρχαίων Νυμφῶν γενικῶς. | 

! Ἴδ. καὶ ᾿Οβιδίου Μεταμορφώσεις IV 491 x£t. 

9 Schmid-Stahlin, Geschichte der griechischen Litteratur II, München 
1934 σ. 740. 

* Homerische Götterstudien, Uppsala 1912 ०. 139. 
* δ. καὶ M. Nilsson, Griech. Religion ०. 234 - 235. 

5 «Al ἐνέργειαι αὗται μαγικαὶ καὶ ἐξευμενιστικαὶ ἦσαν ἐν χρήσει κοινῇ κατὰ τὴν ἀρχαιότητα, 

ὀπόδεν ἀνεπτύχϑη καὶ ἡ λατρεία τῶν δαιμόνων τούτων, εἶναι δὲ ἐν χρήσει καὶ σήμερον παρὰ τῷ 

ἑλληνιμῷ λαῷ παραλλήλως καὶ ἀνεξαρτήτως ἀπὸ τῆς κρατούσης χριστιανικῆς λατρείας» X. Kv- 

ριακίδης, Ἕλλην. Λαογρ. o. 158. 

° Προσπαδείας πρὸς ἑρμηνείαν (φωνητικὴν - ἀναλογικὴν) τοῦ κοινοῦ τύπου Νεράιδα 

i9. παρὰ A. Thum b, Idg. Forsch. II o. 158, T. Χατζιδάκι, Γλωασολ. Μελέται I o. 229, 

P.Kretschmer. Lesb. Dial ०, 123-4, A. Ἡπούτουρ ας, περιοδ. ᾽Αγωγὴ 1 (1915) 
6. 998, N. Πολίτῃ, Λεξικογραφικὸν ᾿Αρχεῖον 5 (1918-20) c. 20-22.



24 T. 1. ΚΟΥΡΜΟΥΛΗ 

Ai Νεράιδες εἶναι ἀπεριόριστοι εἰς ἀριϑμὸν καὶ σχετίζονται ὡς καὶ at 

παλαιαὶ πρόγονοι αὐτῶν πρὸς τὴν ϑάλασσαν, τοὺς ποταμούς, τὰς πηγὰς καὶ ἐν 

γένει τὸ ὑγρὸν στοιχεῖον, ἀλλ᾽ ἔχουσι καὶ ἄλλας πολυμερεῖς ἰδιότητας, διδασκού- 

σας ὅτι ὑπὸ τὸ γενικὸν ὄνομα Νεράιδες 6 λαὸς ἀντιλαμβάνεται πληδὺν 

δαιμονικῶν ὄντων. | 

Πῶς συνέβη, ὥστε at Νεράιδες νὰ ἐνσωματώσωσιν ἔν éavvoig διαφόρου 

φύσεως δαιμόνια, và καταστῶσι δηλαδὴ αὗται κατ ἐξοχὴν φαντάσματα τοῦ ἕλλη- 

vixod λαοῦ, δὲν Bondei fj παράδοσις νὰ ἀντιληφθῶμεν. Πάντως νομίζω ὅτι τὴν 
5.) LA x > , 5 ९ , ९ , - C . ~ 

αἰτίαν πρέπει νὰ ἄναζητήσωμεν εἷς τὸν περιπετειώδη ναυτικὸν βίον τοῦ ἕλληνἰκοῦ 

λαοῦ, τὴν καθημερινὴν πάλην τοῦ “Ἕλληνος πρὸς τὸ ὑγρὸν στοιχεῖον. 
T !" 4 > ς x ^ = M १५ x ki ~ 5 ~ 

αυτίζονται δὲ at σημεριναὶ Νεράιδες οὐχὶ μόνον πρὸς τὰς συγγενεῖς αὐτῶν 

Νύμφας τῶν παλαιῶν Δρυάδας, Νηιάδας κλπ., ἀλλὰ καὶ πρὸς πᾶν κακοποιὸν 

πνεῦμα 1, πατάσσον τὸν ἄνῦθρωπον. 

Οὕτως ai Νεράιδες ταυτίζονται πρὸς τὰς Αρπυίας τῶν ἀρχαίων Ἑλλή- 

vov, τὴν προσωποποίησιν δῆλον ὅτι τῶν ἀνέμων καὶ τῶν θνελλῶν». Ὡς δὲ at “Ao- 

πνιαι ἑταυτίζοντο πρὸς τὰς ᾿ΕΒρινῦς κατὰ τὴν ἀρχαιότητα, οὕτω καὶ at σηµερι- 

vai Νεράιδες 3. 

| Σήμερον, ὅταν πνέῃ σφοδρὸς ἄνεμος, 6 ἄνθρωπος τοῦ λαοῦ πιστεύει ὅτι 

«διαβαίνουσιν at Νεράιδες, κύπτει δὲ καὶ ἀναφωνεῖ «μέλι καὶ γάλα "c τὸ δρόµο σας», 
u Ν 2 ~ c 9 9 ~ 4 3 ^ Ev P» r4 υπ ९ ~ | ~ er 1 c 

ἵνα un ἀναρπαγῇ ὕπ᾽ αὐτῶν +. "Ev Μέσῃ Εὐβοίᾳ πιστεύεται ὑπὸ τοῦ λαοῦ, ὅτι 6 

συριγμὸς τοῦ ἰσχυρῶς πνέοντος ἀνέμου εἶναι τὸ ἆσμα τῶν Νεραϊδῶν, ὁ δ᾽ ἄνε- 
, - ε x 7 ς LA = P4 au + € ἊΝ + 

µοστρόβιλος εἶναι 6 χορὸς τούτων. “ὡσαύτως ἐν Ζακύνθῳ, ὅταν πνέῃ 6 ἄνεμοστρό- 

βιλος, λέγουσιν ὅτι « χορεύουνε οἱ ᾿4νεράιδες >. 

Ai Νεράιδες, ὥς καὶ at παλαιαὶ ᾿Ερινύες, ἀσκοῦσι κακοποιὸν ἐπίδρασιν ἐπὶ 
x 2 ^ € 2 δὴ > ^ 9 7 ~ j + 

τοὺς ἄνθρώπους, οἷον ἐμβάλλουσιν αὐτοὺς εἰς μανίαν, προκαλοῦσι διαφόρους φρενο- 
, ^ # À Ld € ’ 5 T ^ x ΄ παθείας, νευρικὰ νοσήματα, μελαγχολίας, ὑπνοβασίας κλπ. 5. Τὴν κακοποιὸν ταύτην 

9 , κ δω ^ > , € 5) ~ ~ # 3 x 

ἐπίδρασιν προσπαθῶν νὰ ἀποσοβήσῃ 6 ἄνθρωπος τοῦ λαοῦ μεταχειρίζεται οὐχὶ 

µόνον μαγικοὺς τρόπους, ἐπῳδάς, ἐξορκισμοὺς xAr., ἀλλὰ καὶ εὐφημητικὰ ὀνόματα. 

1 Πλὴν τῶν Διαβόλων ἢ Δαιμόνων, οἵτινες ἔσχον διὰ τῆς χριστιανικῆς Ὀρησχείας ἰδίαν 

ἐξέλιξιν, καὶ τῶν Ιζαλικαντζάρων καὶ ᾿Ανασκελάδων. 

2 JIß. Ἡσύχ. «ἅρπυιαι' al τῶν ἀνέμων συστροφαί, ϑύελλαι». Σύγκρινον ἐπίσης τοὺς 

στίχους 66 καὶ 77 Ev v τῆς ᾿Οδυσσείας. 

* Περὶ τοῦ θέματος γενικῶς ἰδὲ τὴν ἐξαίρετον µονογραφίαν «Ἀνεμοστρόβιλος» 

τοῦ N. Πολίτου ἐν Λαογραφικοῖς Ῥυμμείτοις I” o. 51 - 62. 

* IIB.N. Πολίτου, Μελέτη ἐπὶ τοῦ βίου τῶν νεωτέρων Ἑλλήνων Α΄ Νεοελληνικὴ 

Μυδολογία, ᾿Αθῆναι 1871 o. 81 κξξ., ἰδίᾳ o. 109 κέξ. καὶ Λαογραφικὰ Σύμμεικτα I” o. 54 κὲξ. 

5 ΠΡ. Σ. Κυριακίδου, Ἑλληνικὴ Δοογραφία o. 187.



ΓΛΟΣΣΑ ΚΑΙ AATPEIA 25 

Ὅπως δηλαδὴ ot ἀρχαῖοι ἀπεκάλουν τὰς ९६८ εὐφημητικῶς Εὐμενί- 

δας καὶ Σεμνάς, οὕτω καὶ σήμερον ἀποκαλοῦσι τὰς Νεράιδας Καλὲς Κυρά- 

δες, Kukoxvoadec, Καλότυχες, ὡς καὶ Μελιτένιες καὶ M ελιγάλες, 

ὀνόματα «ἀμφόιερα πλασθέντα ix τῆς ἐπῳδῆς: μέλι καὶ γάλα, τῆς ἔκφωνου- 

μένης πρὸς ἀποτροπὴν κατὰ τὴν ἐν ἀγεμοστροθίλῳ ὑποτιθεμένην διάδασιν αὐτῶν > !. 

Ai Νεράιδες κατ΄ ἐξοχὴν προκαλοῦσι τοὺς ἀνεμοστροβίλους 2, εἷς οὓς πιστεύει 

ὃ λαὸς ὅτι ὑπάρχουσι διάφορα κακοποιὰ δαιμόνια, ἐν οἷς καὶ ai Νεράιδες 5. 

“Ἕνεκα δ᾽ ἀκριβῶς τῆς δοξασίας ταύτης ὀνομάζει ὃ λαὸς πάντα τὰ νομιζόμενα 

ὥς ἀπὸ τοῦ ἀέρος δρῶντα δαιμόνια, ἐν οἷς καὶ τὰς Νεράιδας, δι ὀνομάτων παρα- 

γώγων ἀπὸ τῶν λέξεων ἀὴρ καὶ ἄνεμος". 

Καὶ πρῶτον ᾽Αγεραγίδα καὶ Γεραγίδα ὀνομάζεται ἐν Χίῳ fj Νεράιδα. 

Ὁ N. TF. Πολίτης, Λεξικογρ. Αρχεῖον 5 (1918/20) o. 20 καὶ 24, ὑποστηρίζει ὅτι 

१ λέξις προῆλὺεν ἐκ συμφύρσεως τῶν οὐσιαστικῶν ἄερικὸ καὶ Νεράιδα, À ἐτυ- 

µολογία δ᾽ αὕτη γίνεται δεκτὴ ἐν τῷ Ἱστορικῷ Δεξικῷ (dodo. ἀεραγίδα).. 

Νομίζω δ᾽ ὅμως ὅτι τοιαύτη σύμφυρσις δὲν ἐγένετο, ἀλλ᾽ ὅτι ἣ λέξις ἐπλάσθη 

ὑπὸ τοῦ λαοῦ, ἀφοῦ πρῶτον οὗτος ἠτυμολόγησε (λαϊκή ἐτυμολογία Volksetymo- 

logie) τὴν λέξιν Νεράιδα. Ἐδημιουργήδη δῆλον ὅτι τὸ ψευδὲς ἐτυμολογικὸν σχῆμα: 

γερὸ- Νεραγίδα 9 καὶ κατὰ τοῦτο ἐπλάσϑη: ἀγέρας- ᾿ΑἈγεραγίδα 5. 

| Περαιτέρω ἐδημιουργήδη ὑπὸ τοῦ λαοῦ, συμφώνως πρὸς τὸ ἀνωτέρω παρά- 

δειγµα, ἣ λέξις ᾽Ανεμοραΐδα (οὕτω λέγεται àv ᾿Απειράνϑῳ τῆς Νάξου A Ne-- 

ράιδα) κατὰ τὰ πρότυπα Νεραΐδα- ᾽Αγερα(γ)ίδα, ἐκ τοῦ οὐσιαστικοῦ 

ἄνεμος Ἰ καὶ τοῦ otovel ὡς καταλήξεως ἐκληφθέντος τελευταίου τμήματος 

ΕΝ.Πολίτης, Λεξικογρ. *AQ%. 5 (1918/20) σ. 28. 

ὮΝ, Πολίτης, Λαογραφικὰ Σύμμειχτα Y" σ. 54. 

° N. Πολίτης, केष्ण, c. 57. Πβ. καὶ Z. Κυριακίδην, Ἕλλην. Aooyo. c. 186. 

| * Διὰ τὰς καταχωριζοµένας ἐφεξῆς πληροφορίας x. τὰ ἄρῦρα τοῦ Ἱσταρικοῦ Λεξικοῦ : 

ἀεραγίδα, ἀέρας 8 0, ἀέρι 4 καὶ 4 β, ἀερικὸ 3-4, ἀερικὸς 6, ἀέρισμα 3, ἀεροχτυπημένος, ἀεροῦ, àve- 

μογαζοῦ, ἀνεμικὸς B 2, ἀνεμοκρουγμένος, ἀνεμονεράιδα, ἄνεμοπαρμένος, ἀνεμορριπὴ 2, ἄνεμος 1 f, 

ἀνεμοστρόβιλος. 

*Neoayida καὶ Νεραῖδα εἶναι συνήθεις διαλεκτικοὶ τύποι τοῦ ὧν. Νεράιδα. 

“ἮΝ ἔρας ὀνομάζεται ἐν Σηλυβρίᾳ τῆς Θράκης (κακὴ) νόσος (δαιμονικὴ ἐπίδρασις) 

τῆς λεχοῦς: «Τῆς πατηµένής ἀπὸ κακὸ ἀέρα βάζ᾽νε ροῦχο ’s τὸ ἄστρο... καὶ τὴν ἄλλη μέρα τὸ 

πρωΐ τὸ φοράει καὶ γιανίσκει». Ἢ αὐτὴ νόσος ὀνομάζεται à y ६९ ५१८० ἐν Σηλυβρίᾳ τῆς Θράκης 
καὶ ἀιρ) κὸ ἐν Λέσβῳ. 

Ἄνεμος καλεῖται πολλαχοῦ τῆς Ἑλλάδος ὃ διάβολος, ἐκ τῆς προλήψεως ὅτι 
τὸν ἄνεμον προκαλεῖ δαιμονική τις δύναμις. Πβ. Ἱστορ. Ack. ἄρϑρ. ἄνεμος 1β.



26 T. LKOYPMOYAH 

τῶν ἀνωτέρω λέξεων ~ gatda. Μᾶλλον οὕτω πρέπει và ἑρμηγεύσωμεν τὸν σχη- 

ματισμὸν τῆς λέξεως, ἀντὶ νὰ δεχδῶμεν μετὰ τοῦ Ἱστορικοῦ Δεξικοῦ (debe. ἄνε- 

५०९०५६९०) ὅτι αὕτη εἶναι σύνθετος ἐκ τῶν οὐσιαστικῶν ἄνεμος καὶ vegatóa, 

δι ἁπλολογικῆς ἐκπτώσεως τῆς συλλαβῆς -νε-. Ἢ ἔκπτωσις αὕτη σὺν τοῖς ἄλλοις 

90 κατέστρεφε καὶ τὸ ἴνδαλμα τοῦ συνθέτου 

Αερικὰ λέγονται συγκεκριµένως μὲν at Νεράιδες ἕν Φικίνῳ, ἀορίστως δὲ 

πολλαχοῦ τῆς Ἑλλάδος δαιμόνια κακοποιά, ἅτινα, ὡς at παλαιαὶ Ἐρινύες, γίνον- 

ται πρόξενοι διαφόρων φρενικῶν καὶ νευρικῶν παδήσεων. Ἔν Μυκόνῳ λέγεται περὶ 

τοῦ ἀποθνήσκοντος ἐξ ἐπιδράσεως κακοποιοῦ δαιμονίου: «leve ax’ ἀγερικοῦ». 

Συνεκδοχικῶς λέγονται συνήθως ἄερικὰ καὶ at ὑπὸ κακοποιῶν πνευμάτων προ- 

καλούμεναι ppevixal καὶ νευρικαὶ νόσοι γενικῶς, εἰδικῶς δὲ À φρενοβλάβεια 

ἐν Ιζαρπάθῳ, Μεγίστῃ καὶ ἀλλαχοῦ, ¶ ἐπιληψία Ev Σύμῃ κλπ. ᾿Αέρι ἐν Ἤλιδι, 

ἀέρζι dv Τσακωνίᾳ καὶ & + ६ ९ ° है Τήνῳ ὀνομάζεται κακοποιόν τι δαιμόνιον. 

Διὰ τὸν αὐτὸν λόγον λέγονται ἀνεμικὰ at Νεράιδες καὶ ἄλλα κακοποιὰ 

δαιμόνια, ἅτινα πιστεύει 6 λαὸς ἐνοικοῦντα Ev τῷ ἀνεμοστροβίλῳ, ὃν καὶ προκαλοῦσι!, 

συνεκδοχικῶς δὲ διάφοροι γευρικαὶ κυρίως παθήσεις, ὑπὸ τῶν δαιμονίων τούτων 

προκαλούµεναι 2. ‘ 

"Ev Μυκόνῳ λέγεται ᾿Αεροῦ ϑῆλύ τι δαιμόνιον, ἡ Νεράιδα κατ᾽ ἐμὴν yvo- 

µην, év δὲ τῇ Αἰγίνῃ καὶ τῇ Γορτυνίᾳ τῆς. Πελοποννήσου λέγεται “Avepoya- 

८०४ 3 δαιμόνιόν τι εὑρισκόμενον &v τῇ δίνῃ τοῦ΄ ἀνέμου, τῷ ἀνεμοστροβίλῳ, ὃν 

xai προκαλεῖ τοῦτο, περαιτέρω δὲ αὐτὸς οὗτος 6 ἄνεμοστρόβιλος. ᾿Ανεμορριπὴ 

λέγεται ἐν Κεφαλληνίᾳ 6 διάβολος, ἐκ τῆς δοξασίας ὅτι τὸν τυφῶνα προκαλεῖ πο- 

νηρὸν πνεῦμα, τὸ ὁποῖον καὶ εὑρίσκεται ἐν αὐτῷ: π.χ: «Νὰ ὀῇ ἡ ἄνεμορρ πὴ μέσα 

σου /» (dec). «Πήγαινε - σῦρε ἧς τὴν ἀνεμορριπή !» κατὰ τὴν συνώνυμον ἀρατικὴν 

φράσιν : «Πήγαινε "c τὸ διάθολο.!» ५. Ἁνιμουνέρ) (ἀνεμονέρι) τέλος ὀνομάζεται 

ἐν Γρεβενοῖς ἰαματικὴ πηγὴ ϑεραπεύουσα νοσήματα προερχόμενα EE ἐπηρείας δαι- 

μονίων ἀνεμικῶν. 

Oi προσβαλλόμενοι ὑπὸ τῶν ἀνωτέρω κακοποιῶν δαιμονίων, ०६ νευροπα- 

ϑεῖς, φρενόληπτοι, ἐπιληπτικοὶ κλπ., καλοῦνται κατὰ τόπους νεραγδιάρηδες, vegaido- 

1 «Ἔχ πάντων δὲ τῶν πονηρῶν πνευμάτων κατ᾽ ἐξοχὴν εἰς τὰς Νεράιδας ἀποδίδωσιν ὁ καῦ᾽ 

ἡμᾶς λαὸς τὴν γένεσιν τοῦ ἀνεμοστροβίλου» N. Πολίτης, Λαογραφικὰ Σύμμεικτα Γ΄ c. 54. 

° TIB. Ἱστορ. Δεξ. ἄρϑρ. ἀνεμικὸς B2-6.; 

3 Κατὰ N. Πολίτην, Παραδόσεις 2.856 fj λέξις εἶναι σύνθετος ἐκ τῶν οὐσιαστικῶν 

ἄνεμος καὶ γαζέπι. Ἢ ἐτυμολογία ὡς πρὸς τὸ β΄ συνϑετικὸν εἶναι πάντῃ ἀπίϑανος. 

* Παρὰ A. Μαβίλῃ, Τὰ Ἔργα, ᾿Αλεξάνδρεια 1915 o. 50 ἀναγινώσκομεν : «Byatvovr 

στριμωχτὰ οὐρλιάζοντας τῆς ἀνεμομπουμπούλας τὰ ξωτικά»,



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 2 t 1
 

παρµένοι, νεραϊδοχτυπημένοι, νεραϊδοκρουµένοι, ἀεροθαρεμένοι, ἀεροχτυπη μένοι, 

ἀνεμοχκοουμένοι, ἀνεμοπαρμένοι κλπ., ἤτοι ἔριν ύοντες +. 

΄ 

Ἔκ τῆς ἀνωτέρω ἐρεύνης προκύπτει ὅτι, ὥς παρὰ τοῖς ἀρχαίοις at 

᾿Βρινύες ἐταυτίσϑησαν πρὸς τὰς ᾿Αρπυίας καὶ ἐἔσχετίσϑησαν πρὸς τὰς 

Γοργόνας καὶ ἄλλα ἐναέρια κακοποιὰ δαιμόνια, διότι ἐν τῇ συνειδήσει τοῦ λαοῦ 

αὗται ἦσαν at ἀπὸ τοῦ ἀέρος δρῶσαι ψυχαὶ τῶν βιαιοϑανάτων 3, αἵτινες πλα- 

νώμεναι ἐζήτουν νὰ λάβωσιν ἐκδίχησιν παρὰ τῶν φονέων τῶν ἔξ αἵμα- 

τος συγγενῶν 3, ἐνέβαλλον δὲ πρὸς τοῦτο τοὺς παρ᾽ αὐτῶν τιμωρουμένους εἷς 

φρενικὰς νόσους, οὕτω καὶ at Νεράιδες τοῦ νεωτέρου ἑλληνικοῦ λαοῦ, δαιμόνια 

τοῦ ὕγροῦ στοιχείου κατ᾽ ἀρχάς, ἐπειδὴ κυρίως αὗται ἐνσωματοῦσι τὸν κόσμον 

τῶν δαιμονικῶν ὄντων, ὧν τὴν ὕπαρξιν, πέρα τῆς χριστιανικῆς παραδόσεως, 

πιστεύει 6 ἀπαίδευτος ἑλληνικὸς λαός, παραλαβὼν ἀπὸ τῶν προχριστιανικῶν προ- 

γόνων αὑτοῦ, ἐταυτίσϑησαν πρὸς ἄλλα ἔναέρια κακοποιὰ δαιμόνια τῶν δοξασιῶν 

τοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ, προκαλοῦσι δὲ καὶ αὗται, ὡς at παλαιαὶ Ἠρινύες, φρενικὰ καὶ 

γευρικὰ νοσήματα. 

"Av σήμερον δὲν πιστεύηται ὅτι ai Νεράιδες ἐμβάλλουσιν sic φρενοπάϑειαν 

τοὺς φονεῖς τῶν ἓξ αἵματος συγγενῶν, ὥς αἱ παλαιαὶ ᾿Ερινύες, ἀλλὰ παντοίους 

ἀνϑρώπους καὶ διὰ παντοίας πλὴν τοῦ φόνου αἰτίας, τοῦτο πρέπει νὰ ὀφείληται 

eis τὴν διδασκαλίαν τῆς χριστιανικῆς ϑρησκείας, xa" ἣν ἄλλως ἐπιτυγχάνεται À 

᾿ τιμωρία τῶν ἐνόχων φόνου. 

αΤὸρ.ἐριν ύεινπαραδίδεται μόνον παρὰ Παυσανίᾳ 8.25,6 σημαῖνον ἄλλο τι: «τὸ ϑυ μῷ 

χρῆσϑαι καλοῦσιν ἐρινύειν ot ᾿Αρκάδες», Ὅτι δ᾽ ὅμως À ἀρχικὴ τούτου σημασία 

ἦτο ἢ τοῦ προσβάλλεσϑαι ὑπὸ τῶν Ἐρινύων δὲν δύναται σοβαρῶς νὰ ἀμφισβητηϑῇ. Ἢ πα- 

ραδιδομένη ὡς ἀρκαδικὴ σημασία τοῦ ρήματος εἶναι πιδανῶς ἐσκευωρημένη ὑπὸ τοῦ Παυσα- 

νίου ἢ τῆς πηγῆς ἐξ ἧς ἤντλησεν οὗτος, ἵνα συμβιβασϑῇ πρὸς τὴν ἐντόπιον περὶ Δήμη - 

τρος παράδοσιν τὸ ἐπίϑετον τῆς १६६८, "7 0 ५५४४५. Περὶ τῆς αὐτόϑι λατρείας τῆς Δήμητρος 

ἰδ. M. Nilsson, Griech. Religion σ. 449 καὶ v. Wilamowitz, Griech. Tragöd. 

II o. 227. i 

? δ, E. Rohde, Psyche, Seelenkult und Unsterblichkeitsglaube der Grie- 

chen ? I 1897 σ. 270, J. E. Harisson, Prolegomena to the Study of Greek Religion 

1903 ०. 213 १६६, j 
* ΠΡ. Σοφ. "HA. 112 xEE.: 

σεμναί te δεῶν παῖδες ᾿Εοινύες, 

al τοὺς ἀδίκως Ὀνῄσκοντας 60a’, 

αἵ τοὺς εὐνὰς ὑποκλεπτομένους, 

Elder’, ἀρήξατε, τείσασδε πατρὸς 

φόνον ἡμετέρου,



28 Γ. 1, KOYPMOYAH 

Ἐδείχθη, νομίζω, ἐπαρκῶς ¶ σχέσις, ἣν ἔχουσιν at Νεράιδες πρὸς τὰς παλαιὰς 

Ἐρινῦς. Eis τὴν ἀνωτέρω ἔρευναν ἔπρεπε νὰ ἐπιμείνω, ἵνα δείξω τὴν λαογραφικὴν 

σχέσιν τῶν ὀνομάτων ’Aysgayida, ° Aveuogatóa, ° Aeood, ᾿Αεριπό, ᾿Ανεμιπὸ κλπ. τῶν 

σημερινῶν Νεραϊδῶν πρὸς τὸ ὁμηρικὸν ἀμφισβητουμένης σημασίας ἐπίϑετον τῆς 

Ἐρινύος, ἠεροφοῖτις. 

Διότι ἀερικὰ καὶ μόνον πρέπει νὰ ἦσαν at ᾿Βρινύες, ἃς ἐπὶ παραδείγμα- 

τος παρακελεύεται 6 ᾿Ορέστης Ev τῷ ὁμωνύμῳ δράματι τοῦ Εὐριπίδου στ. 275-6. 

΄ τί δῆτα μέλλει"; ἐξακρίξετ᾽ αἰθέρα 

πτεροῖς 

ἔνϑα ὁ Σχολιαστὴς ἑρμηνεύει: «eis τὰ ἄκρα τοῦ αἰθέρος πέτεσθε». Ὁμοίως φαν- 

τάζεται 1 καὶ προσφωνεῖ ὀλίγον κατωτέρω (ot. 317 κὲξ) τὰς Ἠρινῦς 6 £x Μυκη- 

νίδων νεανίδων χορός: ᾿ αἴαῖ, ' 

δρομάδες ὦ πτεροφόροι 

ποτνιάδες θεαί, 

ἀθάκχευτον ai θίασον ἐλάχετ᾽ ἐν 

δάκρυσι καὶ γόοις, 

μελάγχρωτες εὐμενίδες, αἵ τε τὸν 
fa 

ταναὸν αἰθέρ᾽ ἄμπάλλεσθ', αἵματος 

τινύμεναι δίκαν, τινύμεναι φόνον... 

Πᾶς τις, πιστεύω, ϑὰ μοὶ συνομολογήσῃ, μετὰ τὰ ἀνωτέρω, ὅτι τὸ παλαιὸν 

ἐπίϑετον τῆς ᾿Ερινύος καὶ τὰ σημερινὰ ἀπὸ τῶν λέξεων ἀὴρ καὶ ἄνεμος óvó- 

ματα τῶν Νεραϊδῶν εἶναι ταυτόσημα καὶ ὅτι τὸ ἐπίδετον ἠεροφοῖτις δὲν εἶναι 

ποιητικὸν πλάσμα, ἀλλὰ λέξις ὑπὸ τοῦ λαοῦ πλασδεῖσα. Τὰ Ev λόγῳ ὀνόματα εἶναι 

δηλωτικὰ τῆς ἰδιότητος, ἣν ἔχουσι, κατὰ τὴν λαϊκὴν πίστιν, τὰ φέροντα ταῦτα δαι- 

μόνια νὰ διατρίβωσιν ἐν τῷ ἀέρι καὶ νὰ δρῶσιν ἐκεῖϑεν. 

Ἐπειδὴ γινώσχομεν ὅτι ἣ λατρεία τῶν ᾿Ερινύων ἀνήκει εἰς ἀρχαιοτάτας 

᾿Αττικὰς λατρευτικὰς δοξασίας, πιϑανῶς δὲ καὶ τὰς δοξασίας ἄλλων τμημάτων 

τῆς ἑλληνικῆς πατρίδος, πρέπει νὰ δεχϑῶμεν ὅτι τὸ ἐκίϑετον ἠεροφοῖτις ἐπλα- 

νᾶτο ὡς λέξις ἱερὰ ἀνὰ τὸν ἑλληνικὸν κόσμον, ὡς τοιαύτην δὲ ἐϑησαύρισε καὶ 

παθέδωκεν ἡμῖν ὁ ποιητής. 

1 Ἐν στ. 407 χαρακχτηρίζονται at Ἐρινύες φάσματα. Παραδίδεται καὶ ἢ yodqi 

φαντάσματα, παρὰ τὸ μέτρον, ἥτις οὐδὲν ἄλλο εἶναι ἢ ἑρμήνευμα τοῦ φάσματα. Ὁ Αἰ- 

σχύλος ἐν Εὐμενίσι στ. 51 ποιεῖ τὰς Ἠρινῦς ἀπτέρους, γενικῶς δὲ παρατηρεῖται ὅτι oi 

Beat αὖται παρίστανται διαφόρως παρὰ τοῖς δυσὶ τραγικοῖς. Περὶ τοῦ ζητήματος ἰδὲ J. To u- 

tain, Mélanges F. Cumont, Bruxelles 1936 c. 449 κὲξ.



ΓΛΟΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 29 

Ta πλεῖστα τῶν ὀνομάτων τῶν ϑεῶν τῶν ἀρχαίων Ἑλλήνων δὲν ἑρμηνεύ- 

ονται διὰ τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης, οὔτε δ᾽ at λοιπαὶ ἰνδοευρωπαϊκαὶ γλῶσσαι Bon- 

δοῦσιν ἡμῖν πρὸς ἐτυμολογικὴν κατανόησιν τῶν ὀνομάτων τούτων. Εἶναι ταῦτα 

ὀνόματα δεῶν, οὓς ἐλάτρευσάν ποτε Προέλληνες κάτοικοι τῆς χώρας ἡμῶν καὶ ὧν 

τὴν λατρείαν μετὰ τοῦ ὀνόματος παρέλαβον ot Ἕλληνες, εἴτε ὀνόματα ϑεῶν γει- 

τονικῶν λαῶν, οὓς ἐνεσωμάτωσαν ot Ἕλληνες εἷς τὸν λατρευτικὸν αὑτῶν κόσμον. 

Ta ὀλίγα δ᾽ ὅμως ἰνδοευρωπαϊκὰ ὀνόματα ϑεῶν τοῦ ἑλληνικοῦ πανδέου 

εἶναι σαφοῦς ἐτύμου καὶ βοηδοῦσι πρὸς ἀντίληψιν λατρευτικῶν δοξασιῶν τῶν 

προγόνων ἡμῶν. Τοῦτο εἶναι ἐφικτὸν σήμερον, ὅτε διὰ τῆς προόδου τῆς γλωσσικῆς 

ἐπιστήμης εἶναι εὔκολος ἡ σύγκρισις πρὸς τὰ συγγενεῖς γλώσσας. Καδθίσταται οὕτω 

δυνατὸν νὰ εὑρίσκωνται εἷς ἄλλας συγγενεῖς γλώσσας Ws προσηγορικὰ σαφοῦς ἐτύμου 

καὶ σημασίας λέξεις, αἵτινες ἐσώθησαν ἐν τῇ ἑἕλληνικῇ γλώσσῃ µόνον ws κύρια 

ὀνόματα. 

Μόνον διὰ τῆς συγκρίσεως πρὸς τὰς συγγενεῖς ἰνδοευρωπαϊκὰς γλώσσας 

εἶναι δυνατὸν νὰ ἑρμηνευϑῇ γλωσσικῶς τὸ ὄνομα Ζεὺς τοῦ ὑψίστου ϑεοῦ τοῦ 

ἀρχαίου ἑλληνικοῦ κόσμου καὶ νὰ καταστῇ σαφὴς ἣ σημασία τῆς λέξεως. Πρέπει 

va δεχϑῶμεν ὅτι, καϑ᾽ οὓς χρόνους fj παράδοσις ἐμφανίζει τὴν ϑεότητα ὡς “EA- 

ληνικήν, ot Ἕλληνες πιϑανῶς δὲν Ἰσδάνοντο πλέον τὴν σημασίαν τῆς λέξεως. 

“Απλῶς ἐγνώριζον οὗτοι ὅτι οὕτως ὀνομάζεται 6 «πατὴρ ἀνδρῶν τε θεῶν τε» 1. 

Διατί δ᾽ ὅμως 6 Ζεὺς ὠνομάζετο οὕτως, οἱ Ἕλληνες ἐπεχείρησαν ποικιλοτρόπως νὰ 

ἑρμηνεύσωσι. Ποιηταί, φιλόσοφοι, γραμματικοὶ καὶ ἄλλοι ἐρευνηταὶ ἠσχολήϑησαν 

ἀρχαιόϑεν περὶ τὸ ζήτημα τοῦτο, ὅπερ τέλος ἔλυσεν ἣ νεωτέρα συγχριτικὴ γλωσ- 

σικὴ ἐπιστήμη. 

Ἢ παράδοσις διετήρησε πολλὰς κατὰ καιροὺς προσπαδείας πρὸς ἑρμηνείαν 

τῆς λέξεως, ὧν ἱκαναὶ ἔχουσι συγκεντρωϑῆ ἕν τῷ Μεγάλῳ ᾿Ετυμολογικῷ 408,54 

(1. Ζεὺς) *. Ἢ “ἀνώμαλος κλίσις τοῦ ὀνόμαϊος καὶ fj ποικιλία τῶν τύπων ἐγένοντο 

᾽αἰτία πρὸς ποικίλας ἑρμηνείας, ὧν τὰς σπουδαιοτάτας παρατίϑημι : 

Ἢ αἰτιατικὴ Δία ἐσχετίσϑη πρὸς τὴν πρόϑεσιν διά, ἵνα δηλωϑῇ ὅτι ὁ Ζεὺς 

ὑπῆρξεν jj ὑψίστη αἰτία τῆς δημιουργίας τοῦ κόσμου, ἤδη ३४ τῷ προοιμίῳ τῶν 

"Egyov καὶ Ἡμερῶν τοῦ Ἡσιόδου στ. 2 κὲξ. : 

1 Εἶναι γνωστὸν ὅτι τότε μόνον ἐπικρατεῖ ὡς κύριον ὄνομα προσηγορικόν τι, ὅταν 1] προ- 

σηγορικὴ σημασία αὐτοῦ ἀμαυρωϑῇ ἐν τῇ συνειδήσει. τῶν λαλούντων, ὅτε πλέον ¶ λέξις 

δηλοῖ τὸν φέροντα τὸ ὄνομα τοῦτο καὶ πλέον οὔ. Πβ. καὶ P. Kretschmer, Die Sprache 

a. 45 (Gerke - Norden Einl. * 6). 

7 "8. ὡσαύτως τὰ ἐν τῷ ἄρϑρῳ Zeus ०. 575 6 τοῦ λεξικοῦ Roscher. 

E



30 |f. L KOYPMOYAH 

δεῦτε Ai’ ἐννέπετε, σφέτερον πατέρ᾽ ὑμνείουσαι' 

ὃν τε διὰ βροτοὶ ἄνδρες ὁμῶς ἄφατοί τε φατοί τε ϱ 085 ou φ φ ? 
e ΄ 9 » "d Á A Z €^ 1 
ῥητοί t ἄρρητοί te Διὸς μεγάλοιο ἕκητι 

Ὁμοίως ἑρμηνεύει τὸν τύπον Δία καὶ Χρύσιππος παρ Ἰωάννῃ τῷ Λυδῷ, 

Περὶ μηνῶν IV 71 «διὰ τὸ δι᾿ αὐτὸν εἶναι τὰ πάντα», Διογένης ὃ Λαέρτιος 

VII 147 (Stoicorum veterum fragm. II 305, 20 ed. Arnim): 

Δία μέν γάρ φασι δι᾽ ὃν τὰ πάντα 
καὶ ἄλλοι २. | 

Ὁμοίως ἀπὸ τῶν πλαγίων πτώσεων Aids, Διί, Δία δρμηϑέντες πολλοὶ Eoyé- 

τισαν τὴν λέξιν πρὸς διάφορα ρήματα, otov: Ἰωάννης Λυδὸς ἔνϑ᾽ ἄν. «Κράτης δὲ 
3 A ~ y La ^ AY ~ , ९ 2 ~ 

ἀπὸ τοῦ διαίνειν, τουτέστι πιαίνειν τὴν γῆν βούλεται τὸν Δία ὀνομασθῆναι», 
9 ^ = X ~ ~ ^ [4 M ^ x , > [4 

αὐτόδ. «ἀπὸ τοῦ δεῖν, τουτέστι δεσμεύειν καὶ συνέχειν τὸ σύμπαν αἰσθητόν», 

Κορνοῦτος 2 «ἀπὸ τοῦ δεύειν τὴν γῆν» κλπ. 

Τὸ σύστημα Ζεύς, Ζηνός, Ζηνί, Ζῆνα ἓξ ἄλλου ἔδωκεν ἀφορμὴν νὰ σχετισϑῇ 

fj λέξις πρὸς τὸ ζέῳ Μέγ. Ἔτυμολ. 409.4, πρὸς τὸ ζῶ Ψευδαριστοτ. Περὶ 

κόσμου 7: « Καλοῦμεν δ᾽ αὐτὸν καὶ Ζῆνα καὶ Δία, παραλλήλως χρώμενοι τοῖς 

ὀνόμασι, ὡς ἂν εἰ λέγοιμεν δι ὃν CH uev», πρὸς τὸ La καὶ a v ¢ Μέγ. Ἐτυμολογ. 

409,1: «παρὰ τὸ Ca καὶ αὔω, τὸ βοῶ, 6 μεγάλως αὔων » κλπ. 
u ε 39 ^ ^ * c » ~ 2 , ~ X 

Απασαι ai ἀνωτέρω προσπάδειαι πρὸς ἑρμηνείαν τοῦ ὀνόματος τοῦ Διὸς 

δεικνύουσιν ὅτι τὸ ἔτυμον τῆς λέξεως ὑπῆρξε δυσδιάκριτον εἰς τοὺς παλαιούς. 
- » d 

Εὐτυχῶς τὸ ὄνομα μετὰ τῆς λατρείας διέσωσαν ἐκ τῶν ἀδελφῶν γλωσσῶν 
xr 3 , c 4 m ~ x ς 3 LA u x LA ΄ 

ἥ τε Ἱταλική, fj μήτηρ τῆς Λατινικῆς, καὶ f| Ἰνδική, αἵτινες καὶ διετήρησαν συγχρό- 

vos τὴν λέξιν ws προσηγορικόν 8. “AdAws ϑὰ ἦτο δύσκολον νὰ γνωρίσωμεν τὸ 

ἔτυμον τῆς λέξεως, ἔτι δὲ μᾶλλον νὰ ὑποπτεύσωμεν τὴν ἀρχικὴν σημασίαν καὶ 

ἰδιότητα τῆς ϑεότητος, διότι T] ἑλληνικὴ παράδοσις ϑὰ ὡδήγει εἷς παρερμηνείαν 
LA » ^ > LA ^ » ~ 2 ^ x > [4 x c + P 

ταύτης, ἤτοι ϑὰ ἐκώλυε và ἴδωμεν πῶς ἀντελήφῦη καὶ ἐλάτρευσε τὸ ὑπέρτατον ὃν 
c ΄ 5 ~ * Φ \ € © E ~ 2 ~ ~ ¢ 
6 πρωτόγονος ᾿Ινδοευρωπαῖος, οἷος ἦτο καὶ 6 “Ἕλλην τῶν ἀρχῶν τῆς παραδόσεως. 

+ TIP. τὴν σχετικὴν πραγματείαν τοῦ K. Ziegler, Das Proömium der Werke und 

Tage Hesiods, Archiv für Religionswissenschaft 14 (1911) o. 399. NET 

? Πβ. καὶ Ἀτοβαίου Ἠκλογὰς 181, 11 (Stoicorum vet. fr. II 812, 21): «Δία δὲ αὐτὸν 

λέγουσιν, ὅτι πάντων ἐστὶν αἴτιος καὶ δι᾽ αὐτὸν πάντα», Edot. 1386, 58 (εἰς A 25): «παρὰ τὸ 

δι᾽ αὐτοῦ τὰ κατὰ γῆν διοικεῖσθαι» (x. καὶ 1200,15). “Απαντες oi ἀνωτέρω φαίνεται ὅτι 

ἔχουσιν ὡς πηγὴν τὸν Ἡσίοδον. 

8 Μόνον ὥς προσηγορικὸν μετὰ παραγώγων παραδίδεται ἡμῖν N λέξις καὶ ἐξ ἄλλων 

ἰνδοευρωπαϊκῶν γλωσσῶν Walde-Pokorny, Vergleichendes Wörterbuch der indo- 

germanischen Sprachen I, Berlin 1928 o. 773-4, Walde-Hofmann, Latein. Wortb., 

ἄρῦρα dies xol deus. |



ΓΛΟΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 31 

Ἔκ τῆς ἰνδοευρωπαϊκῆς ρίζης “dei-, “deja! τῆς σημαινούσης λάμπειν, 

στίλβειν κλπ. ἐσχηματίσϑη διὰ τοῦ προσφύματος प? ij παρελχτεταμένη βάσις 

*deieu(o)-,&& ἧς παρήχθησαν οὐσιαστικὰ πρὸς δήλωσιν τοῦ (φωτεινοῦ, αἰϑρίου 

καὶ ὡς ϑείου λατρευϑέντος) οὐρανοῦ καὶ τῆς (φωτεινῆς) ἡμέρας, περαιτέρω δὲ τοῦ 

ϑεοῦ καὶ ἐπίϑετα πρὸς δήλωσιν τοῦ οὐρανίου καὶ τοῦ ϑείου. 

'H ἀρχικὴ κοινὴ ἴνδοευρωπαϊκὴ γλῶσσα εἶχεν, ws τοῦτο διδασκόμεϑα ἐκ τῆς 

ἑλληνικῆς, τῆς ἰνδικῆς καὶ τῆς ἱταλικῆς γλώσσης, τὸν ἑξῆς ἀναμφισβήτητον κλι- 

τικὸν τύπον : ᾿Ονομιαστική “ἃ (ἢ) ieus, Αἰιατική: "die (प) m, Κλητική: * dieu, 

Τοπική ~ *diéui, “diui καὶ "dieu, doux: “diudi, Γενική: *diués, -ός. 

Τὸ ἰνδοευρωπαϊκὸν τοῦτο ὄνομα tod 9εοῦ τοῦ οὐρανοῦ καὶ τῆς ἡμέρας παρε- 

δόθη ὑπὸ τοὺς ἑξῆς βασικοὺς πτωτικοὺς τύπους 5 εἷς τὰς τρεῖς ἀδελφὰς γλώσσας 

Ἑλληνικήν, ᾿Ινδικὴν καὶ Ἱταλικήν : 

Α΄ Ελληνικὴ -᾽᾿Ινδική: Ονομαστική: Ἴνδοευρ. *d(i) ieus = Ἕλλην. 

Ζεύς, ’Ivö. dyaüs, ἀκριβῶς ὥς Ἕλλην. βοῦς, ναῦς, Ivó. gatis, nats. Τὴν 

ἴνδοευρ. μακρὰν δίφϑογγον ἐτήρησεν fj ἰνδικὴ γλῶσσα“, à δ᾽ “Ἑλληνικὴ ἔτρεψε 

κανονικῶς, κατὰ τὸν νόμον τοῦ Osthoff, εἷς βραχὺ τὸ μακρὸν φωνῆεν τῆς δι- 

φϑόγγου πρὸ τοῦ ἑπομένου συμφώνου: Ζεὺς < "Ζηὺς, óc ναῦς (^vavc, yvoi- 

μεν, δραῖμεν, κλπ. 2. To € τοῦ τύπου Ζεὺς προῆλϑεν ἐκ τοῦ συμπλέγματος dj- *. 

Γενικὴ- Αφαιρετική: Ἴνδοευρ. *diu-és, -ós Ἕλλην. Διξός Ἴνδ. di- 

vas καὶ σπάνιος, ὅστις ἴσως εἶναι καὶ παλαιότερος, τύπος ἆγό.ς'. Δοτικὴ- Όργανι- 

x: Ἴνδοευρ. "diuai — Ἕλλην. AqF)6 Δι(ξ)εί, “Ivé. diua. Ῥοπική: Ἴνδοευρ. 

+ dieui, *diui καὶ "dieu = Ἕλλην. Auf)i, "Ivà. divi καὶ dyávi Αἰτιατική: 

τα गृह. Walde-Pokorny, I ०. 722. 

> Περὶ τῆς σημασίας τῶν διὰ τοῦ προσφύματος τι σχηματιζομένων ὀνομάτων id. 

κατωτέρω. 

* Λέγομεν βασικοὺς πτωτικοὺς τύπους, διότι ἐξ αὐτῶν πάλιν διὰ διαφόρους λό- 

yous προῆλθε πλῆϑος νεωτέρων τύπων καὶ δὴ Ev τῇ ἑλληνικῇ γλώσσῃ, περὶ ὧν γίνεται λόγος 

εἰς τὸ ἑπόμενον χεφάλαιον, 

‘IS. J. Wackernagel, Altindische Grammatik III (- A. Debrunner) o. 222. 

° H. Hirt, Handbuch der griech. Laut-u. Formenlehre? c. 153, E. Sch w y- 

zer, Griech. Gramm. c. 279, M. Lejeune, Traité de Phonétique Grecque, Paris 

1947 c. 188-189. 
° Τὰ συμπλέγματα dj, gj καὶ ह] ἀποδίδονται διὰ τοῦ Ὁ ἐν τῇ Ἑλληνικῇ: ὕζω 

` (०५]० (ὀδ- μή), στίζω <stig-jo (στιγ- μή), νίζω <nigW-jo (νίπ-τρον), κλπ. (8. A. Meil- 

let-J. Vendryes, Traité de grammaire comparée de langues classiques, Paris 

1924 c. 42, E. Schwyzer, Griech. Gramm. ठ. 330, M. Lejeune, Phonét. ठ. 94 κλπ. 

11. Wackernagel, ἔνϑ᾽ ἀν. c. 294.——



32 f. L KOYPMOYAH 

Ἴνδοευρ. *die [ulm—“EMny. Ζῆν, ‘Ivô. Dyam. To txoraxtimdy στοιχεῖον τῆς 

“μακρᾶς διφθόγγου Eu ὑπελείπετο εἷς ἠχητικὴν δύναμιν τοῦ προηγουμένου μα- 

κροῦ φωνήεντος καὶ οὕτω μόλις ἀρθρούμενον ἐσιγήϑη σὺν τῷ χρόνῳ!, “H συμφω- 

via μάλιστα τοῦ Ἑλληνικοῦ Ζῆν, τοῦ Ἰνδικοῦ Dyam, καὶ τοῦ Λατινικοῦ diem 

(C-&m), δηλοῖ ὅτι τὸ φαινόμενον συνετελέσθη ἤδη ἐν προϊστορικοῖς χρόνοις. KAY - 

τική: Ἴνδοευρ. *ditu — Ἕλλην, Zev, ἤτοι αὐτὴ αὕτη à ἴνδοευρ. βάσις, ἐνῷ ἐν 

τῇ Ἰνδικῇ ἀντὶ τῆς ἤδη ἐν τοῖς Rig Veda μὴ μαρτυρουμένης κλητικῆς τίθεται 

ñ ὀνομαστική ?. | 

Β΄ Δατινικὴ γλῶσσα: “Ev τῇ λατινικῇ γλώσσῃ τὸ ἰνδοευρωπαϊκὸν ὄνομα 

*d(iieus ἐχωρίσδη εἷς δύο παραδείγματα, ἵνα dv ἑκατέρου ἐκφρασϑῇ ἑκάστη τῶν 

σημασιῶν «οὐράνιος θεὸς - Ζεύς». Ἡ ἐξέλιξις αὕτη εἶναι ἀποτέλεσμα τῆς δεισι- 

δαιμονικῆς τάσεως τοῦ πρωτογόνου ἀνθρώπου νὰ ἀποφεύγῃ νὰ χαρακχτηρίζῃ 

8\ ἱερᾶς καὶ μαγικῆς λέξεως ἄλλα, πλὴν τοῦ φορέως τοῦ ὀνόματος, πρόσωπα ἢ πρά- 

γµατα 2, Τὸ ἐπίϑετον πχ. χριστός, ap’ οὗ χρόνου κατ᾽ ἐξοχὴν ἀπεδόδη τῷ Κυρίῳ 

, 'ESchwyzer, vd. ἀν. σ. 200, Πβ. ὅμως Stoiz-Schmalz, (—M. Leu- 

mann u. J. B. Hofmann) Lateinische Grammatik, München 1926 (ἐφεξῆς Stolz, 

Gramm. ἢ o. 67: «Die idg. Langdiphtongen verloren teilweise schon im Indogerma- 

nische unter unklaren Bedingungen ihren zweiten Bestandteil und erscheinen 

demgemäss einzelsprachlich als einfache Langvokale». 'O A. Meillet πραγµατευό- 

µενος τὸ φαινόμενον ἐν Memoires de la Société de Linguistique de Paris 13 (1905/1906) 

σ. 29 χέξ. καταλήγει σ. 31-32: «Ces chutes indo- européennes de sonantes dans les di- 

phtongues à premier élément long permettent de soupçonner que le grec a gardé sur 

ce point — comme en général sur l'ensemble du vocalisme — la prononciation indo- 

européenne». 
!J.Wackernagel, ἔνῦ. av. καὶ H. C oll itz, Bezzenb. Beitr 10 (1886) 

c. 14-15. 

3 « Ein den Wortschatz immer wieder von neuem umgestaltender Faktor ist der 

Wortaberglaube der Urzeit und der primitiven Völker überhaupt, d. h. der 

magische Glaube an die Zauberkraft des Namens, an die Identität von Namen und 

Wesen des damit Bezeichneten. Personen und Dinge, an die sich diese abergläu- 

bische Vorstellungen heften, werden, soweit sie nicht durch lautliche Umformungen 

und Entstellungen unkenntlich gemacht werden, durch substantivierte Epitheta 

oder sonstige durchsichtige Umschreibungen ersetzt...... = 5:8, Eiofenanps ἂν di 

εἰσαγωγῇ τῆς λατινικῆς γραμματικῆς Stolz Schmalz ° o. 28. Πβ. ἔτι Ο. Kern , Die Reli- 

gion der Griechen I, Berlin 1926 o. 181, H. Diel év Archiv fiir Religionswigsen- 

schaft 22 (1923/24) ०. 2-3, ©. Rohlfs, Sprache und Kultur, Braunschweig 1998 ०. 22 

xÉE. καὶ W. Havers, Handbuch der erklärenden Syntax o. 106. Πρὸς ἀποφυγὴν τοῦ 

ἱεροῦ καὶ μαγικοῦ ὀνόματος ὁ λαὸς χοησιμοποιεῖ τοῦτο φωνητικῶς παρηλλαγμένον ἢ ἄλλως 

πληθὺν εὐφημητικῶν περιγραφῶν. "Avil διάβολος, λέγεται πολλαχοῦ διάτανος, διάοτσος, διά- 

/ 

΄



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 33 

ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστῷ ἐξεβλήδη τῆς παρὰ τῷ Aad χρήσεως, ὥστε οὐδεὶς τῶν ἅπαι- 

δεύτων αἰσθάνεται σήμερον ἄλλως τὴν λέξιν ἢ ὥς κύριον ὄνομα τοῦ Θεανϑρώ- 

που, εἰ καὶ τὸ ρῆμα χρίω ζῇ πάντοτε παρὰ τῷ λαῷ Ev διαφόροις σηµασίαις 1. 

Διὰ τὴν αὐτὴν αἰτίαν πιστεύω ὅτι Ev τῇ ἑλληνικῇῃ γλώσσῃ, ἤδη Ev ὁμηρικοῖς 

χρόνοις, εἶχε λησιιονηϑῆ 1] προσηγορικὴ σημασία τῆς λέξεως Zevc, ἂν βεβαίως τὰ 

ἰνδοευρωπαϊκὰ φῦλα, ἅτινα ἐγκατεστάδήσαν εἷς τὴν ἑλληνικὴν χερσόνησον, εἶχον 

γνωρίσει ποτὲ τὴν λέξιν Gs προσηγυρικόν 2. 

Πρὸς διάκρισιν λοιπὸν τοῦ προσηγορικοῦ ἀπὸ τοῦ ϑείου ὀνόματος ἐν τῇ 

λέξει Ζεύς τὰ πράγματα ἓν τῇ λατινικῇ γλώσσῃ ἐξειλίχθησαν ds ἀκολούϑως: 

Ἢ ἀρχαία ὀνομαστικὴ dius (*d(ijieus ἐξεβλήϑη ἐνωρὶς τῆς χρήσεως ?, ὅπερ 

ἐβοήϑησεν εἰς τὴν διάσπασιν τοῦ κλιτικοῦ συστήματος τῆς λέξεως καὶ τὴν δη- 

μιουργίαν δύο αὐτοτελῶν συστημάτων μετὰ σαφῶς καϑωρισμένης σημασίας, ἤτοι 

ἑνὸς πρὸς δήλωσιν τοῦ προσηγορικοῦ ἡμέρα καὶ ἑτέρου πρὸς δήλωσιν τοῦ Ovó- 

ματος τοῦ οὐρανίου ϑεοῦ. 

Πρὸς δήλωσιν τῆς ἐννοίας «ημέρα» ἐσχηματίσθη ἀπὸ τῆς ἀρχαίας αἰτιατικῆς 

diem (ἕλλην. Z ij v, ἀρχ. tv. dyam) ὀνομαστικὴ dies, ἀφ᾽ ἧς εἶτα ὁλόκληρον σύστημα, 

σκατζος, ἀντὶ ἀνάϑεμα λέγεται ἀνάλεμα, ἀνάϑεκα, ἀνάρεμα κλπ. Διὰ τοῦ περιγραφικοῦ : ἀπ᾽ ἐμᾶς 

καλοὶ ὀνομάζονται ἐν Ῥινώπῃ δαιμονικά τινα ὄντα, κουφὸ πολλαχοῦ ὁ μῦς κτλ. «Götternamen 

stehen überall im Zentrum des Tabubegriffes, daher auch die vielen euphemisti- 

schen Decknamen für göttlich dämonische Wesen» Havers ἔνϑ᾽ àv. ’Iö. καὶ M. Nils- 

son, Griech. Religion σ. 55-56. 

1 "Ὑπὸ τοὺς τύπους χοίω, χοιῶ, your, χρίνω, ९५, χοοῦ, φρίω, χοίζω, χοίσκομαι, χρίγου- 

μαι κατὰ διαλέµτους καὶ ἰδιώματα ἁπανταχοῦ τῆς Ἑλλάδος. 

2 Ενδείξεις ἀμυδρὰς περὶ προσηγορικῆς χρήσεως τῆς λέξεως Ζεύς (-- ἡμέρα) ἐν τῇ 

ἑλληνιχῇ γλώσσῃ παρέχουσιν ἡμῖν: a) τὸ παρ᾽ Ὁμήρῳ A 726 καὶ ὃ 450 ἔνδιος (ΞΞ με- 

σημβρινὺς) < ἐνδίξιος < ἐν διξί, ὡς ἐννύχιος «ἐν νυχί. 119. Ἡσύχ.: «εἴδεος (79. ἴδεος ) 

ἐνδίοιο" καύματος μεσημβρινοῦ» ἰδ. καὶ W. Legerlotz ἐν Kuhn's Zeitschr. VII o. 299 

καὶ]. Wackernagel, Sprachliche Untersuchungen zu Homer, Göttingen 1916 6. 42° 

0) τὸ παρ᾽ Ἡσυχίῳ < ६}, 6८6५८०1" ϑυσία παρ᾽ ᾿Αϑηναίοις τελουμένη Θησεῖ»" y) à μαρτυρία τοῦ 

Μακροβίου Saturn. I 15,14 * Cretenses δία τὴν ἡμέραν vocant». ᾿Εσφαλμένως ἢ G. St. 

Hopkins, Indoeur. *deiuos and related words, Yale University Dissertation 

(Language Dissertations published by the Linguistic Society of America, XII) 

Philadelphia 1932 σ. 76 κατατάσσει ἐνταῦθα τὸ παρ᾽ Ὁμήρῳ 9 449 αὐτόδιον — ἐξ αὐτῆς 

τῆς ὁδοῦ" nfl. x 138 « εἰ καὶ Aaëory αὐτὴν ὅδὸν ἄγγελος ἕλθω»- ᾿Ορϑῶς ἑρμηνεύεται ὑπὸ 

τοῦ παλαιοῦ Σχολιαστοῦ: «ἐξ αὐτῆς τῆς ὁδοῦ ἐλθόντα» ἤτοι αὐτόδεν, εὐδύς. 110. καὶ 

F. Bechtel, Lexilogus o. 77. | 

3 Ὑπολείμματα χρήσεως τῆς ὀνομαστικῆς ταύτης μετ᾽ ἀμφοτέρων τῶν σημασιῶν (ἡμέρα- 

Ζεύς) ἔχομεν ἐν τοῖς nudius tertius-sextus καὶ τῇ φράσει me Dius Fidius (sc. juvet). "Io. 

J. Wackernagel, Indogerm. Forsch. 1 (1892) o. 411 καὶ Stolz, Gramm. o. 238. 

ΛΕΞΙΚΟΓΡΑΦΙΚΟΝ ΔΕΛΤΙΟΝ THE ΑΚΑΔΗΜΙΑΣ ΑΘΗΝΩΝ AC



34 ΓΙ. KOYPMOVAH 

ἀκολουθῆσαν τὴν κλίσιν τοῦ οὐσιαστικοῦ res. “H νεοσχημάτιστος αὕτη ὀνομαστικὴ 

dies ἐλαμβάνετο καὶ πρὸς δήλωσιν τοῦ ὀνόματος τοῦ δεοῦ, καθ’ οὓς χρόνους ot 

διάφοροι τύποι ἐπάλαιον ἔτι πρὸς ἀλλήλους, μέχρις οὗ at δύο ἔννοιαι (ἡμέρα - Ζεύς) 

ἐπεκράτησε và διακρίνωνται πλέον Sv ἰδίου ἕκατέρα γραμματικοῦ τύπου. Τοῦτο 

δὲ διδασκόµεθα ἐκ τοῦ παραδοθέντος συνθέτου Diespiter!, ὅπερ ἐπιγραφικῶς 

φέρεται καὶ κατὰ διάστασιν Dies pater ?. 

Kai τὸ ὄνομα Diespiter ἔσχημάτισε κατ ἴδιον κλιτικὸν τύπον τὰς πλα- 

γίας πτώσεις, ἤτοι γενικὴν Diespitri καὶ αἴτιατικὴν Diespitrem, καθὰ παραδίδει 

6 Οὐάρρων, de linqua latina IX 75. ᾿Αναλογικῶς δὲ πρὸς τὸ Diespiter ἔρρυ- 

ϑμίσϑη καὶ τὸ ὄνομα τῆς ἑτέρας μεγάλης λατινικῆς δεότητος Mars εἰς Marspiter, 

Marspitri, Marspitrem Οὐάρρων Evo” àv, ἔτι δὲ VIII 33, 49 xai X 65. 

Πρὸς δήλωσιν τοῦ δεοῦ τοῦ οὐρανοῦ oi Λατῖνοι ἀντικατέστησαν τὴν óvo- 

μαστικὴν Dius διὰ τῆς κλητικῆς *dieu ppater) Juppiter (πβ. καὶ ὀμβρικὴν κλη- 

τικὴν Jupater). Kad’ ἡμᾶς fj λέξις pater - πατὴρ προεφέρετο τὸ πάλαι διὰ διπλοῦ 

2 (n), ἐξ οὗ καὶ ἑρμηνεύονται τὰ δύο 2 ἐν τῷ ὀνόματι Juppiter. Ἢ λέξις πατήρ, 

ὡς καὶ τὸ μήτηρ, βάσιν ἔχουσι τὰς παιδικὰς λέξεις πὰ καὶ μά, αἵτινες προφέρονται 

καὶ ὡς and xai μμά, διότι dj παιδικὴ γλῶσσα διπλασιάζει τὰ σύμφωνα. Ἐν τῷ 

Juppiter ἐσώϑη τὸ διπλοῦν σύμφωνον διὰ τὴν σύνϑεσιν, ἀποσπασϑὲν τῆς οἶκο- 

γενείας. Ὥστε κακῶς παραβάλλεται fj λέξις Juppiter πρὸς τὰ littera, mittere, 

cippus, tottus κλπ, παρὰ Stolz, Gramm’. c. 148, Ἢ κλητικὴ Juppiter, πολύ- 

χρηστος λατρευτικὴ ἐπίκλησις, ἀντικατέστησε τὴν ὀνομαστικήν 8, ὡς Ev τῇ νέᾳ 

“Ἑλληνικῇ Gnd τῆς λατρευτικῆς ἐπικλήσεως «δέσποτα» ἐσχηματίσθη ὀνομαστικὴ 

δέσποτας. | 

᾽Απὸ τῆς ὀνομαστικῆς ταύτης ἐσχηματίθη κανονική γενικὴ Juppiteris- Jup- 

pitris 4, ἥτις ὅμως δὲν ἐπέδωκεν οὐδ᾽ ἐβοήθησεν cic τὸν σχηματισμὸν τῶν λοιπῶν 

πλαγίων πτώσεων, διότι Ev τῷ γλωσσικῷ αἰσθήματι τῶν λαλούντων εἶχον ριζωϑῆ 

βαϑύτατα at παλαιαὶ πλάγιαι πτώσεις. Kar’ ἀναλογίαν πρὸς τὴν κανονικὴν γενικὴν 
* . * "n E] H με 3 α Jovis (Diovis) ἐσχηματίσθη ὀνομαστικὴ Jovis, κατ ἀναλογίαν δὲ πρὸς τὴν 

! Plautus, Captivi 909. 

? Walde-Hofmann À. dies o. 350. 

Κατὰ tov E. Hermann, Kuhn's Zeitschr. LXIV c. 72 ἢ ἀντικατάστασις τῆς óvo- 

μαστικῆς ὀφείλεται εἰς τὴν ἀσυνήθη κλίσιν, τὴν ἔλλειψιν τοῦ - piter eig τὰς πλαγίας πτώσεις. 

*°I.Fr.Neue-G. Wagener, Formenlehre der lateinischen Sprache? I c. 

261, 294 καὶ Stolz, Gramm.’ o. 260. Ἴδὲ ὅτι καὶ ἐν τῇ καθ’ ἡμᾶς λαλουμένῃ, ἀπὸ τῆς νέας 

ὀνομαστικῆς δέσποτας ((xhgv. δέσποτα), ἐσχηματίσθησαν ot πλάγιαι πτώσεις τοῦ 

δέσποτα, τὸν δέσποτα.



ΓΛΟΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ [S
E]
 

ω
ν
 

μόνον ἔν ἐπιγραφαῖς μαρτυρουμένην γενικὴν Diovos ἔσχηματίσϑη ὀνομαστικὴ 

Jovos!. 

Tatra eis λόγον γραμματιγῆς μορφῆς τῆς λέξεως. ᾿Αλλὰ καὶ f] σημασία ταύτης 
# A ^ M c MJ 5 

παρουσιάζει διὰ τὴν ἔρευναν ἱκανὰς δυσκολίας. 

Ὡς εἴδομεν ἀνωτέρω o. 31, παραδοδεῖσαι σηµασίαι εἶναι f| τοῦ οὐρανοῦ, τοῦ 

οὐρανίου 9εοῦ καὶ τῆς ἡμέρας. Ἢ σημασία οὐράνιος θεός ἧτο εὔκολον νὰ προ- 

ἔλϑῃ ἐκ τῆς σημασίας οὐρανός. Τοὐναντίον. «i σημασίαι οὐρανός - ἡμέρα εἶναι 

δύσκολον và συναφϑῶσιν. 

Τελευταῖον ἐπραγματεύϑη περὶ τοῦ ζητήματος ἡ Grace St. Hopkins, 

Indoeuropean Deiuos and related words, Philadelphia 1932 c. 75 «££. Αὕτη 

ὑπεστήριξεν ὅτι αἵ σηµασίαι οὐρανός - ἡμέρα δὲν συνάπτονται διὰ τῆς ἐννοίας 

φωτεινότης, OS σήμερον εἶναι γενικῶς παραδεδεγµένον, ἄλλ᾽ ὅτι ἀπὸ τῆς σημασίας 

οὐθανόε fj λέξις * dieus ἦλϑεν eic τὴν σημασίαν ἡμέρα ὣς ἀκολούϑως : 

Ἔκ τῆς βάσεως “deieu - προῆλθδον τὸ μὲν τὸ οὐσιαστικὸν *dieus = οὖρα- 

vöc, τὸ δὲ τὸ ἐπίθετον *deiuos = οὐράνιος, ὅπερ ἐνωρὶς προσέλαβε τὴν σημασίαν 

«θεός». Τὸ ἐπίϑετον τοῦτο ἀφ᾽ οὗ προσέλαβε τὴν σημασίαν «θεὸς» ἔπαυσε σὺν τῷ 

χρόνῳ νὰ σημαίνῃ «οὐράνιος», διὸ καὶ ἐσχηματίσϑη πρὸς δήλωσιν τῆς σημα- 

σίας ταύτης ἕτερον Eniderov ἀπὸ τοῦ οὐσιαστικοῦ *dieus, ἤτοι τὸ *diuios. 

"Ev περιόδῳ σχετικῶς μεταγενεστέρᾳ, ὅτε πλέον τὸ ἐπίϑετον “diuios ἐγένετο 

χρηστικὴ λέξις, ἐλήφϑη τὸ οὐσιαστικὸν “dieus πρὸς δήλωσιν τῶν χρονικῶν περιό- 

δων, αἵτινες ὁρίζονται διὰ τῶν φάσεων τοῦ οὐρανοῦ, ἤτοι τῶν ἥμερ ὦ v (०. 80). 

Ἢ συγγραφεὺς φαίνεται ὅτι ἀκολουϑεῖ παλαιοτέρᾳ γνώμῃ τοῦ J. Wacker- 

nagel? xa’ ἣν τὸ ἀρχαῖον ἱνδυιὸν ὄνομα dyauh καὶ ai ἀνάλογοι συγγενεῖς 

λέξεις τῶν λοιπῶν ἰνδοευρωπαϊκῶν γλωσσῶν ἔχουσι μόνον τὰς σημασίας οὐρανός - 

ἡμέρα. "AM ὡς ἀπέδειξεν 6 P. Kretschmer, ai ἔννοιαι οὐρανός - ἡμέρα 

μόνον διὰ τῆς μεσολαβούσης ἐννοίας φωτεινότης δύναται νὰ συναφϑῶσι καὶ 

καταστῶσιν ἄντιληπταί. Ἐπειδὴ τὸ ἀρχαῖον ἰνδικὸν ρῆμα dyótate (Βεδικὸν adyaut) 

δὲν ἔχει τὸν τύπον τοῦ παραγώγου ἐκ τῆς ὀνοματικῆς ρίζης “dyau-, πρέπει νὰ 

δεχϑῶμεν ὅτι καὶ ἣ ὀνοματικὴ αὕτη ρίζα ἔχει τὴν σημασίαν φωτεινός. 

Εἶναι λοιπὸν σαφὴς ἤ σημασία τοῦ ἰνδοευρωπαϊκοῦ ὀνόματος Dieus. Ἢ 

'! "18. Stolz, Gramm.’ c. 259 καὶ 267. Τοὐναντίον 6 E. Bickel, Rhein. Museum 

80 (1931) c. 294 «££. ὑποστηρίζει ὅτι ὃ τύπος Jovos δὲν προῆλθεν ἐκ τῆς γενικῆς Diovos, 
ἀλλ) εἶναι παράλληλος τύπος τῆς ἀρχαίας ὀνομαστικῆς ἢ ἐπλάσϑη κατ᾽ ἐπίδρασιν ταύτης, 

* Sitzungsb. Berl. Akad. 1918 ०. 396 κξξ. 

° Glotta 13 (1924) c. 109 ६६.



36 T. L KOYPMOYAH 

λέξις ἐσήμαινε τὸν οὐράνιον φωτεινὸν χῶρον, ὅστις καὶ ὥς ϑεὸς ἐλατρεύϑη xal τὴν 

χρονικὴν περίοδον τοῦ εἰκοσιτετραώρου, τὴν ἡμέραν. Ὃ οὐράνιος ϑεὸς ἦτο 6 ὕψι- 

στος ϑεὸς καὶ πατὴρ τῶν ἄλλων ϑεῶν, περὶ τούτου δὲ συμφωνεῖ f| παράδοσις ἐν 

πολλαῖς ἱνδοευρωπαϊκαῖς γλώσσαις. 

Φανερὸν ὅτι À συμφωνία αὕτη μεταξὺ τῶν ἀδελφῶν γλωσσῶν “Ἑλληνικῆς, 

Λατινικῆς, Ἰλλυρικῆς: καὶ Ἰνδικῆς δὲν δύναται νὰ εἶναι τυχαία 2. Εἷς τὸ "EAAn- 

νικὸν Ζεὺς καὶ δὴ τὴν κλητικὴν προσφώνησιν Ζεῦ πάτερ, ἀντιστοιχεῖ Λατι- 

νικὸν Diespiter-Juppiter, Ἰλλυρικὸν Δειπάτυρος, Ἰνδικὸν Dyaus pitar, 

τοῦϑ᾽ ὅπερ σηµαίνέι ὅτι τὸν Δία ὡς πατέρα ἑκόμισαν καὶ ἐγκατέστησαν Ev τῇ 

χώρᾳ ἡμῶν οἱ ἀπὸ βορρᾶ ἐλϑόντες Ἰνδοευρωπαῖοι. 

Ἢ προσφώνησις Zed πάτερ 8 δὲν εἶναι ποιητικὸν πλάσμα, ἀλλὰ δημιούρ- 

γημα τῆς ψυχῆς τοῦ λαοῦ, ταύτην δὲ συναντῶμεν ἐν λαϊκοῖς μνημείοις. 

Οὕτως ἐπὶ μελανομόρφου ἄμφορέως τοῦ ἕχτου m. X. αἰῶνος παρί- 

σταται πωλητὴς ἐλαίου, ὅστις μεταγγίζει τὸ ἐμπόρευμα αὑτοῦ ἀπὸ ἑνὸς δοχείου 

sig ἕτερον, πιϑανῶς νοϑεύων τοῦτο, ἐξωτερικεύει δὲ τὸν ψυχυκὸν αὑτοῦ πόϑον 

διὰ τῆς φράσεως: 

«ὦ Ζεῦ πάτερ, αἴθε πλούσιος ye [νοίμαν |> ! 4 

Ἢ γνώμη ὅτι ὃ Ζεὺς ὑπῆρξε ϑεὸς τοῦ αἰϑρίου οὐρανοῦ καὶ τοῦ φωτὸς ἦτο 

µέχρι τῶν τελευταίων χρόνων γενικῶς παραδεδεγμένη xai À μόνη κρατοῦσα. 

Πρῶτος ὃ ν. Wilamowitz ὑπεστήριξε τὴν ϑεωρίαν ὅτι 6 Ζεὺς παρὰ 

τοῖς “Ἕλλησιν ὑπῆρξεν ἐπίγειος ϑεὸς καὶ ϑεὸς τῶν καιρικῶν συνθηκῶν καὶ ὅτι σὺν 
~ , E * N ५ ~ 2 ¢ ~ ^ ~ c c 

τῷ χρόνῳ ἔλαβεν οὗτος τὴν σημασίαν τοῦ οὐρανίου Beot. Kara τοῦτον 6 Ἕλλην 

δὲν ᾖσθάνετο πλέον τὴν παλαιὰν ἴνδοευρωπαϊκὴν σημασίαν τοῦ λάμπειν, ἥτις 

ἐνυπῆρχεν &v τῇ on τῆς λέξεως, τὸ δὲ ὄνομα, ὅπερ ἣ ϑεότης αὕτη παρέλαβεν Ex 

1 IIR. “Hoty. «Δειπάτυρος" ϑεὸς παρὰ Τυμφαίοις». 

? “Ὑπεστηρίχϑη πολλάκις ὅτι καὶ ἐν τῷ ὀνόματι τοῦ γεομανικοῦ ϑεοῦ Ziu (βορειογερµ. 

Tyr) ὑπόκειται ἣ αὐτὴ λέξις, πάντως ὅμως τῆς ὑπαρχούσης τυχὸν παναρχαίας συγγενείας δὲν 

δυνάμεϑα σήμερον νὰ διακρίνωμεν τὴν φωνητικὴν σχέσιν. IIB. Walde-Pokorny I 

o. 715. 

® Hic ἑκατὸν περίπου χωρία τοῦ Ὁμήρου 6 Ζεὺς φέρει τὴν προσωνυμίαν «πατήρ» ἰδ, 

G. M. Calhoun, Zeus the Father in Homer, Transactions of the American Assoc. 

of Philology LXVI (1935) o. 15. 

# IIp. P. Kretschmer, Die griechischen Vaseninschriften ihrer Sprache 

nach untersucht, Gütersloh 1894 σ. 80 καὶ Einleitung in die Geschichte der griechi- 

schen Sprache, Göttingen 1896 o. 79 onu. 2.



ΓΛΩΣΣΑ KAI ΛΑΤΡΕΙΑ 37 

^ 

παναρχαίων χρόνων, δὲν πρέπει và ἄγῃ εἷς τὴν ἐσφαλμένην γνώμην ὅτι ὃ Ζεὺς 

ἐλατρεύϑη παρὰ τοῖς “Ἕλλησιν ὡς δεὸς τοῦ φωτός". 

Τελευταῖον ὡσαύτως ἐπελήφϑη τῆς ἐξετάσεως τῆς σημασίας τοῦ ὀνόματος τοῦ 

ϑεοῦ 6 M. Nilsson £v Archiv für Religionswissenschaft 35 (1938) o. 156 κξξ. 

καὶ Griech. Religion o. 364 xé. Ὁ Ζεὺς κατὰ τοῦτον εἶναι ϑεὸς τοῦ οὐρανοῦ, οὐχὶ 

ὅμως τοῦ αἰδρίου, τοῦ γελῶντος οὐρανοῦ, ἀλλὰ τοῦ οὐρανοῦ ὡς χώρου τῶν ἄτμο- 

σφαιρικῶν φαινομένων, τοι εἶναι οὗτος 6 νεφεληγερέτης, 6 ἀστεροπητής, 6 δέτιος, 

ἐν ἄλλαις λέξεσιν ὁ ϑεὸς τῶν καιρικῶν συν ὑηκῶν. Εἶναι 6 δεὸς ὃν 6 ἔποιχος Ἕλλην 

ἔφερε ped ἑαυτοῦ καὶ ὃν ἐπανεύρισκεν ἐπὶ τοῦ πλησίον τῆς κατοικίας αὐτοῦ 

ὄρους, ὅθεν ἐξερρηγνύετο ἧ καταιγὶς καὶ ἤρχετο ἣ βροχή. Νέφη, καταιγίδες καὶ 

βροχαὶ ἔρχονται τόσον ἔκ τοῦ Ὀλύμπου, ἤτοι τοῦ ὄρους, ὅσον καὶ ἐκ τοῦ οὐρανοῦ, 

οὕτω δ᾽ ἐξηγεῖται διατί παρ᾽ Ὁμήρῳ γίνεται ταυτόσημος χρῆσις οὐρανοῦ καὶ 

ὄρους ὡς τόπου τῆς κατοικίας τοῦ Διός. 'O M. Nilsson νομίζει ὅτι 6 αἴϑριος 

οὐρανὸς οὐδεμίαν εἶχεν ἀσυνήϑη ἐντυπωσιακὴν σημασίαν διὰ τὴν ζωὴν τοῦ πρω- 

τογόνου ἝἛλληνος, διότι ἦτο φαινόμενον συνηϑέστατον ἓν τῇ χώρᾳ καὶ οὕτω 

χρίνει ὡς οὐχὶ παραδεκτὸν ὅτι 6 Ζεὺς κατὰ τὴν ἐποχὴν τῆς ἐμφανίσεως αὑτοῦ 

ἐν τῷ ἑλληνικῷ κόσμῳ εἶχε τὴν σημασίαν τοῦ αἰϑρίου οὐρανοῦ. “ἵνα παρακάμψῃ 

τὴν δυσχέρειαν τῆς συνάψεως ἐτύμου καὶ σημασίας, δέχεται οὗτος σημασιολογικὴν 

ἐξέλιξιν καὶ γενικῶς ϑεωρεῖ τὴν ἐτυμολογίαν τῆς λέξεως ὡς ἀναξιόπιστον ὁδηγὸν 

πρὸς εὕρεσιν τῆς σημασίας τῆς ἴνδοευρωπαϊκῆς ταύτης ϑεότητος 3. 

Εἷς μέγας φιλόλογος καὶ εἷς μέγας ϑρησκειολόγος στρέφονται, ὥς βλέπομεν, 

ἐναντίον γνώμης γενικῶς µέχρι τοῦδε κρατούσης. “Ἡμεῖς ὁρμώμενοι ἀπὸ τῆς ἀρχῆς 

ὅτι διὰ τῆς ὀρδῆς γλωσσικῆς ἑρμηνείας λέξεων ἀναφερομένων eis τὴν γλῶσσαν τῆς 

λατρείας ἀγόμεϑα πολλάκις μετ᾽ ἀσφαλείας εἰς τὴν ἀντίληψιν λαϊκῶν λατρευτικῶν 

δοξασιῶν ἀνϑρώπων παρῳχημένων ἐποχῶν, ἐπιχειροῦμεν ἐν τοῖς ἕξῆς ἔκ νέου 

συζήτησιν τῶν γνωμῶν τῶν σοφῶν τούτων ἀνδρῶν. 

“Ὡς πρῶτον ἀδιάσειστον ἐπιχείρημα ἔστω ἣ ἀνωτέρω ο. 31 μνημονευϑεῖσα 

ἐτυμολογία τῆς λέξεως Ζεύς, ἐξ ἧς προκύπτει ὅτι À ἱνδοευρωπαϊκὴ ρίζα τῆς λέξεως 

σημαίνει λάμπειν καὶ ὅτι ἣ λέξις αὕτη ἐσήμαινε τὸ πάλαι πρῶτον μὲν τὸν 

λάμποντα οὐρανὸν καὶ εἶτα τὸν ϑεὸν τοῦ οὐρανοῦ. Τοῦτο δὲν ἀμφίσβη- 

1 Vorträge der Bibliothek Warburg 1923-24 III (1926) c. 1 x££. καὶ Der Glaube 

der Hellenen I, Berlin 1931 c. 224 κέξ. 

? Griech. Religion c. 866. Καὶ ὃ 0. Gruppe, Griech. Mythol. II o. 1100 x£E., 

ἐξαίρει τὴν σημασίαν τοῦ Διὸς ὡς ϑεοῦ τῶν καιρικῶν συνθηκῶν, ἀμφισβητεῖ δὲ ὅτι ot "EA- 

ληνες τῶν χρόνων τοῦ ἔπους ᾖσθάνοντο ἔτι τὴν ἀρχικὴν σημασίαν τῆς λέξεως.



38 T, L KOYPMOYAH 

τοῦσι καὶ oi ἀνωτέρω ἑρμηνευταί, δέχονται δ᾽ ὅμως ὁ μὲν πρῶτος ὅτι 1 σημασία 

τῆς λέξεως εἶχεν ἤδη λησμονηϑῆ παρὰ τοῖς Ἕλλησιν, 6 δ᾽ ἕτερος σημασιολογικὴν 

ἐξέλιξιν. Τὸ πρῶτον ὑποστηρίζομεν καὶ ἡμεῖς, ἀλλὰ τὸ δεύτερον εἶναι δύσκολον νὰ 

δεχδῶμεν προκειµένου περὶ τοῦ Διὸς τῶν ἀρχῶν τῆς ἑλληνικῆς παραδύσεως, 

ἀναλογιζόμενοι πόσον στερρῶς ἔχονται πάντοτε oi λαοὶ τῆς πατρῴας Ὀρησκείας, 

καὶ μάλιστα ἔκ τούτων οἱ πρωτόγονοι καὶ ἄμοιροι παιδείας. ᾿Αλλὰ περὶ τούτων 

Ba γίνῃ καὶ κατωτέρω πλατύτερος λόγος. 

Ἔπειτα παρατηροῦμεν ὅτι τόσον 6 v. Wilamowitz ὅσον καὶ 6 M. Nilsson 

ἐξετάξουσι τὸ ζήτημα µόνον ἀπὸ τῆς ἑλληνικῆς ἀπόψεως, εἰ καὶ πρόκειται περὶ 

δεότητος, κληρονομίας ἀναμφισβητήτου τοῦ ἰνδοευρωπαϊκοῦ κόσμου, παραλλήλως 

διατηρηῦείσης παρὰ διαφόροις συγγενέσι λαοῖς. 

Ἢ ἕξῆς ἀντίρρησις da ἠδύνατο πιϑανῶς νά μοι προβληϑῇ : Ὅτι of διάφο- 

९०५ λαοὶ δὲν συνεχίζουσιν ἐν τῇ λατρείᾳ τοῦ Διὸς ἀρχαίαν παράλληλον παράδοσιν, 

ἀλλ᾽ ὅτι of λδιποὶ παρέλαβον τὴν λατρείαν τοῦ ϑεοῦ τούτου παρὰ τῶν “Ἑλλήνων καὶ 

δὴ καὶ ἐν χρόνοις μεταγενεστέροις, ὅτε εἶχον ἤδη συμβῆ ἐν τῇ λατρείᾳ αὐτοῦ αἱ 

ὑποτιϑέμεναι μεταβολαί. Καὶ προκειμένου μὲν περὶ τῶν ᾿Ινδῶν δὲν δύναται νὰ ὕπο- 

στηριχϑῇ τοιαύτη ἄποψις. “Ὅσον δ᾽ ἀφορᾷ εἷς τοὺς Ἰταλοὺς καὶ elc τὴν παρ᾽ αὑτοῖς 

λατρείαν τοῦ Διὸς τὰ πράγματα ἔχουσιν ὡς ἑξῆς: 

Kai πρότερον, ἀλλὰ κυρίως μετὰ τὴν κατάρριψιν τῆς ϑεωρίας περὶ ἴταλοελ- 

ληνικῆς γλωσσικῆς ἰδιαιτέοας συγγενείας 1, T] γνώμη ὅτι τὴν λατρείαν τοῦ Διὸς παρέ- 

λαβον οἵ Ἰταλοὶ παρὰ τῶν Ἑλλήνων ἀντεπροσωπεύϑη πάντοτε ἀσθενέστατα. 

Τελευταῖον 6 F. Altheim, Römische Religionswissenschaft I, Berlin 

1931 c. 77, ὑπεστήριξεν ὅτι ot Ἰταλοὶ ἐγνώρισαν τὸν Δία τὸ πρῶτον ἐπὶ τῆς χερ- 

σονήσου τῶν ᾽Απεννίνων : «Vielmehr muss mit der Möglichkeit gerechnet 

werden, dass der Gott Dieus den Italikern erst auf dem Boden der Apen- 

ninenhalbinseln bekannt geworden ist». Ἢ ἄποψις αὕτη ἐπολεμήῦη πολλα- 

χόδεν”. Zvornnarumv ἀνασκευὴν ἐπεχείρησεν 6 E. Bickel, Nordisches Stammgut 

in der römischen Religion, Rhein. Museum 89 (1940) o. 12 x&&. Ἔν τῷ αὐτῷ 

τόμῳ c. 151-2 ἀπήντησεν 6 Altheim καταλήξας ὡς ἑξῆς: « Den engen Zusam- 

menhang der römisch -italischen Religion mit der indogermanischen, ins- 
besondere der germanischen, habe ich auf Grund eigner Neufunde zusam- 

men mit E. Trautmann in der Aufsatz, Wörter und Sachen N.F, 1 (1938) 
॥ 

' "I8. πρὸ πάντων A. Walde, Über älteste sprachliche Beziehungen zwischen 
Kelten und Italikern, Innsbruck 1917. 

2’Ev Walde-Hofmann, Lat. Wörtb. 2690. Juppiter 9. 132 χαρακτηρίζεται 

ὡς «unbeweisbar und unwahrscheinlich ». 



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ AATPEIA 39 

14 f. und in dem Buche «Vom Ursprung der Runen» (1939) 64 £ nach- 

drücklich vertreten». 

"Ἔπρεπε λοιπόν, ὅπου ἣ παράδοσις ἐπέτρεπε τοῦτο, νὰ συνεξετασϑῇ καὶ 

συγχριϑῇ fj ἰδέα τῆς ϑεότητος ταύτης παρὰ τοῖς συγγενέσιν ἱνδοευρωπαϊκοῖς λαοῖς. 

^AXM Gs φυλοχρινήσωμεν νῦν λεπτομερῶς τὰς γνώμας ἀμφοτέρων : 

Α΄) Ἢ ϑέαις τοῦ ν. Wilamowitz 

Ἡ ϑέσις tod v. Wilamowitz συμπυκνοῦται εἰς τὸν ἑξῆς κυρίως συλ- 

λογισμόν |. 

Ἢ ἀντίληψις περὶ μιᾶς γενικῆς ϑεότητος, ὡς εἶναι 6 ϑεὸς τοῦ φωτὸς ἢ τοῦ 

οὐρανοῦ, ἀπεῖχε πολὺ τῆς πρωτογόνου σκέψεως τοῦ λαοῦ, ὅστις κατῴκησέ ποτε ἐπὶ 

τῶν ὀρέων τῆς βαλκανικῆς χερσονήσου, τῶν μετέπειτα “Ελλήνων. Ὁ ὁρίζων τῆς 

σκέψεως τοῦ λαοῦ τούτου μόλις ἠδύνατο νὰ ὑπερβῇ τὸν ὁρίζοντα τῶν ὀφϑαλμῶν 

αὑτοῦ“ Βεβαίως ἐκάλουν οὗτοι ϑεόν τινα Δία, ὅστις ἀπὸ τῆς κορυφῆς τοῦ ὅρους 

ἐξηκόντιζε τὸν κεραυνὸν αὑτοῦ, ἀλλ᾽ 6 ϑεὸς οὗτος ἐκάϑητο ἐπὶ τῆς κορυφῆς, ἐφ᾽ ἧς 

συνηγείροντο τὰ νέφη καὶ ὅϑεν ἐξερρηγνύετο à κακοκαιρία. Περαιτέρω δὲν ἐσκέφϑη- 

σαν οὗτοι. ρος διὰ τὸν κάτοικον τῆς Μακεδονίας, ἀκριβέστερον τῆς Πιερίας, εἶναι 

6 Ὄλυμπος. Βραδύτερον, ὅτε τὰ ἑλληνικὰ φῦλα ἐτράπησαν νοτιώτερον καὶ 

πέρα τῆς ϑαλάσσης, ἐτήρησε, κυρίως ἐν τῇ ποιήσει, τὸ παλαιὸν ὄνομα, χωρὶς ὅμως 

καὶ νὰ παραλείπηται νὰ τοποϑετῆται ἐπὶ τοῦ ὄρους, ὅπερ νῦν ἔκειτο πρὸ τῶν 

ὀφϑαλμῶν τοῦ “Ἕλληνος ἐν τῇ νέᾳ αὐτοῦ κατοικίᾳ. Οὕτως ij Ἴδη εἶναι τὸ ὄρος 

διὰ τοὺς κατοίκους τῆς Λέσβου καὶ ὁλοχλήρου τῆς ἀντιπέραν παραλίας. “Evratta 

ἄλλως τε ἑδράζεται καὶ 6 Ζεὺς ἐν τῇ ᾿Ιλιάδι, ὃ ποιητὴς δὲ δὲν φροντίζει πάντοτε 

νὰ ἐμφανίσῃ τοῦτον ἐρχόμενον πρὸς τὰ ἔχεῖ ἓκ τοῦ ᾿Ολύμπου. "Ev τῷ κόλπῳ, 

ἔνϑα κεῖνται at ᾿Αϑῆναι, εἶναι καὶ σήμερον ἔτι τὸ ὄρος τῆς Αἰγίνης ἐχεῖνο, πρὸς 

ὃ ἀτενίζει 6 βουλόμενος νὰ προΐδῃ τὸν καιρόν. Ἕλληνες διαφόρων φύλων κατῴ- 

κουν τὸ πάλαι £v τῷ κόλπῳ τούτῳ, οἵτινες καὶ ἐλάτρευσαν τὸν κύριον τοῦ ὄρους 

τῆς Αἰγίνης ὡς τὸν Ala πάντων τῶν Ἑλλήνων. Ὃ Ζεὺς δὲν ἦτο ἀκόμη ϑεὸς 

δλοχλήρου τοῦ ἔϑνους, Ἔν πολλοῖς τόποις ὠνόμασαν of ἔποικοι τὸ σημαντικὸν 

δι αὐτοὺς ὄρος Ὄλυμπον. Τοῦτο βεβαίως εἶναι δυνατὸν νὰ συνέβη καὶ ἐπὶ τῶν 

Προελλήνων, διότι τὸ ὄνομα εἶναι δύσκολον νὰ ἑρμηνευϑῇ ὡς ἑλληνικὸν καὶ εἶναι 

βέβαιον ὅτι 6 λαὸς ἐκεῖνος ἧτο ὑψολατρικός, 

Πρὸς τὰ ἀνωτέρω ἔχομεν γενικῶς νὰ παρατηρήσωμεν : 

ı MP. Vorträge Bibl. Warburg III σ. 3 καὶ Glaube I c. 224-5.



40 rt KOVPMOYAH 

Ἔν πρώτοις ἔχει ὑποστηριχθῆ ἤδη ὑπ᾽ ἄλλων fj γνώμη ὅτι ἀκριβῶς ὁ πρω- 

τόγονος ἄνϑρωπος συνέλαβε τὴν ἰδέαν τῆς γενικῆς ϑεότητος εὐθὺς ἐξ ἀρχῆς, διότι 

ἓν τῇ συνειδήσει αὑτοῦ συνῆψεν οὗτος τὰ προκαλοῦντα ἐντύπωσιν φαινόμενα 

καὶ ἀπέδωκεν εἷς τὴν αὐτὴν αἰτίαν (ϑεότητα) πάντα τὰ ἔκ τοῦ αὐτοῦ τόπου εἷς τὴν 

ἀντίληψιν αὑτοῦ προσπίπτοντα, Ὑ πεστηρίχϑη δηλαδὴ ὅτι ὁ πρωτόγονος ἄνϑρωπος 

ἀπὸ τῆς γενικῆς ἰδέας τῆς ὑπάρξεως ἑνὸς ὑπερτάτου ὄντος, ὅπερ ἀπέστελλε τὸ φῶς, 

τὸν κεραυνόν, τὴν βροχὴν κλπ., ἦλϑε προϊόντος τοῦ χρόνου εἷς τὴν ἰδέαν τῶν ἐπὶ 

μέρους ϑεοτήτων. 

Τὴν γνώμην ταύτην ὑπεστήριξεν 6 ἐμὸς διδάσκαλος W. Havers ἓν τῇ 

περιφήμῳ πραγματείᾳ αὑτοῦ Primitive Weltanschauung und Witterungsim- 

personalia, Wörter und Sachen 11 (1928) c. 75 xEE., ἣν ἐπικαλεῖται 6 E. Fehrle 

ἐν τῷ ἄρϑρῳ Zeus τοῦ λεξικοῦ Roscher εἰς ἀντίκρουσιν τῆς ὥς ἄνω γνώμης τοῦ 

v. Wilamowitz. Ev δὲ τῷ συγγράμματι αὑτοῦ Handbuch der erklärenden 

Syntax σ. 101 6 καθηγητὴς Havers, ὑποστηρίζων Ev ἀντιθέσει πρὸς τοὺς 

K. Brugmann καὶ J. Wackernagel ὅτι ἣ φράσις «Ζεὺς ὕει» εἶναι παλαιο- 

τέρα τοῦ ἀπροσώπου τύπου «ὕει», ἐπάγεται: «Jeder war im Anfange auf 

sich selbst angewiesen, er war sein eigener Handwerker und Baumeister, 

es gab noch kein Spezialistentum und keine Arbeitsteilung, ausser der 

zwischen Mann und Frau: Totalitätscharakter besass das wirtschaftliche 

und demgemäss auch das religiöse Leben, die Sondergotter sind eine Geburt 

späterer, spezialisierter Wirtschaftsverhältnisse» 1. 

"Ἔπειτα εἶναι ἀναπόδεικτον καὶ ἀπίδανον ὅτι oi ἰνδοευρωπαῖοι Ἕλληνες 

παρέλαβον παρὰ τῶν Προελλήνων τὴν ὑψολατρίαν (Höhenkult). Τοὐναντίον καὶ 

παρὰ τοῖς Ἰταλοῖς εἶναι συνηδεστάτη καὶ παναρχαία f| ἐπὶ τῶν κορυφῶν τῶν 

ὀρέων καὶ τῶν λόφων λατρεία τοῦ Διός २, εἶναι δὲ φυσικὸν νὰ δεχθῶμεν ὅτι τόσον 

ot Ἕλληνες ὅσον καὶ οἱ Ἰταλοὶ καὶ of Ἰνδοευρωπαῖοι γενικῶς ὃ ᾖσθάνοντο τὰ γήινα 

ὑψώματα ὡς συνδετικὰ σημεῖα μεταξὺ γῆς καὶ οὐρανοῦ, πατάλληλα πρὸς τοποῦέ- 

τησιν τῶν δεοτήτων, ἃς ἐλάτρευον. 

Βεβαίως ἦτο δυνατόν, ὡς ὑπεστήριξεν ὁ v. Wilamowitz, 1 σημασία 

θεὸς τοῦ φωτός - οὐράνιος θεός, ἣν τὸ ὄνομα Ζεύς εἶχεν οἴκοῦεν, và ἀφανισθῇ ` 

1) TIP. ἔτι αὐτόθ. c. 237-8 ἔνϑα à σχετικὴ βιβλιογραφία. 

2 «Auf den meisten römischen Hügeln lassen sich alte Juppiterkulte nachwei- 

sen» Wissowa ἔνϑ᾽ av. a. 116. 

? Περὶ τῶν Περσῶν διηγεῖται ὃ Ἡρόδοτος I 131 (Hude): «οἵ δὲ νοµίζουσι Ad μὲν ἐπὶ 

τὰ ὑψηλότατα τῶν ὀρέων ἀναβαίνοντες ϑυσίας ἔρδειν τὸν κύκλον πάντα τοῦ οὐρανοῦ Δία καλέοντες»,



Ee el ee OW CUN 

ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 41 

παρὰ τοῖς Ἕλλησιν, ὡς ἐπίσης ἦτο δυνατὸν 6 θεός, ὃν oi Ἕλληνες ἐλάτρευόν ποτε 

ἐπὶ τῶν ὀρέων νὰ ἐξελιχϑῇ sis οὐρανίαν θεότητα. Περίπου κατὰ τὸν αὐτὸν τρόπον, 

ὡς εἶναι γνωστόν, ἐξειλίχθη fj ἰδέα τοῦ Beot παρὰ τοῖς συγχρόνοις πρωτογόγνοις 

λαοῖς 1. Où ἦτο ὅμως ἁκατανόητον καὶ ἄνευ προηγουμένου, ἂν fj ἰδία Ὀεότης μετὰ 

τοῦ αὐτοῦ ὀνόματος καὶ τῆς αὐτῆς καταγωγῆς, παρὰ δυσὶ συγγενέσι λαοῖς, ὡς ot 

Ἕλληνες καὶ oi Ἱταλοί, ἐξειλίσσετο οὕτως, ὥστε παρὰ μὲν τοῖς Ἰταλοῖς và μὴ 

ἠφανίζετο ποτὲ ἐκ τῆς συνειδήσεως τοῦ λαοῦ ἤ σημασία τοῦ ὀνόματος, ἀλλ᾽ 6 ϑεὸς 

οὗτος và ἦτο εὐθὺς ἐξ ἀρχῆς δεὸς τοῦ οὐρανοῦ καὶ τοῦ φωτός, ὡς γενικῶς εἶναι 

παραδεχτὸν καὶ ὥς at παλαιαὶ μαρτυρίαι διδάσκουσι, παρὰ δὲ τοῖς Ἕλλλησι νὰ 

ἠφανίζετο αὕτη ἑνωρίς, 6 ἀρχικὸς οὐράνιος ϑεὸς νὰ ἐλατρεύετο ὡς ἐπίγειος, ἵνα 

καὶ πάλιν ἐξελιχδῃ βραδύτερον εἰς τὴν σημασίαν τοῦ οὐρανίου ϑεοῦ, εἷς ἣν σηµα- 

σίαν δῆλον ὅτι εἶχεν ἔκπαλαι. 

Ὃ v. Wilamowitz ἔπρεπε πρὸς ὑποστήριξιν τῆς ϑέσεως αὑτοῦ νὰ ἀπο- 

δείξῃ εἴτε ὅτι παρὰ τοῖς Ἰταλοῖς ἔχομεν ὁμοίαν πρὸς τὴν τοῦ ἑλληνικοῦ Διὸς &EÉ- 

λιξιν, εἴτε ὅτι οὗτοι παρέλαβον τὴν λατρείαν τοῦ ϑεοῦ τούτου παρὰ τῶν “Ελλή- 

vov % ᾿Ακριβῶς ὅμως ἣ ἴταλικὴ παράδοσις καὶ δὴ καὶ Ev ἐκτάσει οἵαν δὲν παρέ- 

χουσιν αἵ ἑλληνικαὶ πηγαί, ἐμφανίζει τὸν Δία ὥς ϑεὸν τοῦ οὐρανοῦ καὶ τοῦ φωτός. 

Κρίνω περιττὸν và ἄναχϑῶ ἓν τῇ παρούσῃ μελέτῃ eis πηγάς, ἃς © βουλόμενος 

δύναται νὰ ἴδῃ συνειλεγμένας ἐν τῷ ἄρϑρῳ Juppiter tod λεξικοῦ Roscher τόμ. 2 

o. 618 xéE. καὶ τοῖς εἰδικοῖς ἐγχειριδίοις. Εἶναι πάντως τοῖς πᾶσι γνωστὸν ὅτι 

at φράσεις sub divo, sub diu, sub dio ἔτι δὲ καὶ sub Jove σημαίνουσιν ὑπὸ 

τὸν οὐρανόν. 

0 G. Wissova, Religion und Kultus der Römer ?, München 1912 

σ. 113-114 ϑεωρεῖ ὥς ἀναμφισβήτητον συμπέρασμα τῆς μελέτης τῆς ἱταλικῆς τέ- 

χνης καὶ τῆς ἰταλικῆς γλώσσης ὅτι πανταχοῦ τοῦ ἰταλικοῦ κόσμου ἧτο αἰσθητὴ ¶ ἀντί- 

ληψις τοῦ Διὸς ὥς ϑεοῦ τοῦ οὐρανοῦ καὶ τοῦ φωτὸς τόσον £v τῇ λαϊκῃ χρήσει ὅσον 

καὶ Ev ταῖς ποιητικαῖς μεταφοραῖς, Evda ὁ Ζεὺς ἐμφανίζεται ταυτιζόµενος πρὸς τὸν 

οὐρανόν. IIB. o. 114: «Die Verehrung des Gottes erstreckt sich über ganz 

+ Tip..P. W. Schmidt, Der Ursprung der Gottesidee VI, Münster 1935 o. 327. 

? Τὴν ἐξέλιξιν τῆς ἰδέας τοῦ ϑεοῦ τούτου παρὰ τοῖς Ἰνδοῖς δὲν δυνάμεϑα ἀτυχῶς νὰ 

παρακολουδήσωμεν. Παρὰ τοῖς ἀρχαίοις Ἰνδοῖς 6 Ζεὺς εἶναι δευτερεύουσα ϑεότης σπανίως 

ἐμφανιζομένη, δι’ ὃ καὶ ai εἰδήσεις τῶν Rig Veda περὶ τούτου εἶναι λίαν πενιχραί. Καὶ παρὰ 

τοῖς Ἰνδοῖς 6 Dyaus, ὡς 6 ἑλλην. Ζεύς, ἦτο πατὴρ πολλῶν ϑεῶν καὶ ϑεαινῶν. Υἱοὶ αὐτοῦ 

ἦσαν oi Deol Asvins, Agni, Parjana, Aditya, θυγάτηρ δὲ ¶ १६० USah (ἤτοι ἡ ἑλληνικὴ 

Ἢ ώς), ἥτις μάλιστα καλεῖται duhita divah, προσωνυμία ἥτις ἀντιστοιχεῖ γράμμα πρὸς 

γράμμα πρὸς τὸ ἑλληνικὸν «ϑυγάτηρ Διός».



42 F. L KOYPMOVAH 

Italien, und überall, wo uns die spärlichen Nachrichten ein Urteil gestatten, 

ist seine Bedeutung als Himmelsgott deutlich erkennbar; insbesondere 

scheint der Beiname Lucetius «Lichtbringer>, unter welchem in Rom die 

Salier den Gott anriefen, ein allgemein italischer gewesen zu sein». 

Eig τὰ αὐτὰ «περίπου συμπεράσματα καταλήγει καὶ ἡ ἔρευνα, ἣν ἐπιχειρεῖ 

6 P. Kretschmer ἔν Glotta 13 (1924) c. 112 x&& !. Ὃ Ζεὺς κατὰ τοῦτον 

εἶναι ϑεὸς τοῦ οὐρανοῦ καὶ τοῦ φωτὸς οὐχὶ µόνον τῆς ἡμέρας, ἀλλὰ καὶ τῆς 

νυχτὸς ὡς ἐπίσης καὶ τοῦ κεραυνοῦ. Τὴν σχέσιν τοῦ Διὸς πρὸς τὸ φῶς τῆς νυχτὸς 

μαρτυρεῖ J| παράδοσις ὅτι πᾶσαι ai εἰδοὶ ἦσαν ἀφιερωμέναι εἰς τοῦτον ὡς 

feriae Jovis, διότι κατὰ τὰς πανσελήνους νύκτας αὐτῶν τὸ οὐράνιον φῶς δὲν δια- 

κόπτεται ὑπὸ τοῦ νυκτερινοῦ σκότους, ἀλλὰ καταυγάζει τὸν κόσμον καθ΄ ἅπαν τὸ 

εἰκοσιτετράωρον. 

Παρὰ τοῖς Ῥωμαίοις f, Diana ἐλατρεύετο ὡς ϑεὰ τῆς σελήνης. To ὄνομα 

προέρχεται κατὰ τὸν F. Solmsen ? & τοῦ *diviana σημαίνει δὲ κατὰ τὸν P. Kret- 

schmer * «die zur Mondgöttin *Divia gehörige». 0 P. Kretschmer δέχεται 

τὴν σημασίαν ταύτην ἀγόμενος ἐκ τοῦ ἐπιθετικοῦ τύπου (- ano) τῆς λέξεως. Tv 

δὲ δυσκολίαν : ταύτην προσπαθῶν νὰ παρακάμψῃ ὁ F. Altheim ὑποστηρίζει 

ὅτι ἣ λέξις ἐπλάσϑη κατὰ τύπον µόνον ἐπιβετικόν, σημαίνει δ᾽ ὅμως «die Mond- 

gôttin selbst»*. Ὁπωσδήποτε xai ἐκ τοῦ ὀνόματος τῆς ρωμαϊκῆς ταύτης ४१६6८१०६ 

διδασκόµεθα ὅτι Tj ρίζα div- σχετίζεται οὐχὶ μόνον πρὸς τὸν αἴϑριον οὐρανὸν καὶ 

τὸ φῶς τῆς ἡμέρας, ἀλλ᾽ ὁμοίως καὶ πρὸς τὸ φῶς τῆς νυκτός. 

Τοῦτ᾽ αὐτὸ διδασκόµεθα καὶ Ex τοῦ ἐτρουσκικοῦ ὀνόματος τῆς Veds τῆς 

σελήνης Tiv (παρεδόθη ἡμῖν fj γενικὴ Tivs), ὅπερ ἐπίσης σχετίζεται ὑπὸ τοῦ 

P. Kretschmer πρὸς τὸ Diana (* Diviana (ἔνϑ᾽ àv. 111 - 2). 

1 Πβ. πρὸ πάντων αὐτόῦ. c. 113: «Alle Idus waren ihm als feriae Jovis 

geweiht, weil sie die Vollmondstage waren, an denen das himmlische Licht Tag 

und Nacht leuchtet, und der Gott galt daher als Urheber des Lichtes schlechthin, 

daher sein Beinamen Lu cetius (wohl von einem verlorenen Lucetus, gebildet 

wie vegetus). Vgl. Macrobius Sat. I 15. 14: Nam cum Jove accipiamus lucis auctorem, 

unde et Lucetium Salii in carminibus canunt et Cretenses Δία τὴν ἡμέραν vocant, 

ipsi quoque Romani Diespitrem appellant ut dici patrem, jure hic dies Jovis fiducia 

vocatur, cujus lux non finitur cum solis occasu, sed splendorem diei et noctem 

continuat inlustrante luna; quod semperin plenilunio i.e. medio mense fieri solet. 

Gellius V 12,6 interpretiert Diespiter ausdrücklich als diei et lucis pater». 

2 Studien zur lateinischen Lautgeschichte, Strassburg 1894 a. 111. 

> Glotta 13 (1924) c. 112. 

* Griechische Gótter im alten Rom, Giesen 1930 o. 96.



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ | 43 

0 v. Wilamowitz 1 ἀποδίδει ἰδιαιτέραν σημασίαν εἷς τὴν σχέσιν τοῦ Διὸς 
A x 4 u / ^ ¢ u € ^ 5 9 ~ ९ ~ 

πρὸς TOV κεραυνόν, ἵνα στηρίξῃ τὴν ϑεωρίαν ὅτι 6 Ζεὺς ἦτο ἀρχικῶς २६०५ τοῦ 

κεραυνοῦ, εἶτα δὲ δεὸς τῶν καιρικῶν μεταβολῶν γενικῶς καὶ ὅτι ἀπὸ τῆς σημασίας 

ταύτης ἐξειλίχθη sic χρόνους μεταγενεστέρους εἷς τὴν σημασίαν: ϑεὸς τοῦ 

οὐρανοῦ. 

"AAN? οὐδὲν πειϑαναγκάζει νὰ δεχϑῶμεν τὴν γνώμην τοῦ μεγάλου φιλολό- 

yov. Ἢ παράδοσις ἐμφανίζει τὸν Δία ἔχοντα παντοδυναμίαν καὶ πολυμερεῖς 
9 

ἰδιότητας: 

Ζεύς ἔστιν αἰθήρ, Ζεὺς δὲ γῆ, Ζεὺς δ᾽ οὐρανός, 

Ζεύς τοι τὰ πάντα χῶτι τῶνδ᾽ ὑπέρτερον 

Αἰσχύλ. ἄποσπ. TO (Ν.). ᾿Απλῶς ἐκεῖναι, εἷς ἃς 6 v. Wilamowitz ἀποδίδει 

ἰδιαιτέραν σημασίαν, εἶναι ὀλίγαι τῶν πολλῶν ἰδιοτήτων αὐτοῦ 2 Τὸ κύριον 

ὁμηρικὸν κοσμητικὸν ἐπίϑετον τοῦ Διός, τὸ ἀναφερόμενον εἷς τὴν ἰδιότητα αὑτοῦ 

ὡς κεραυνοβόλου, τὸ ἀργικέραυνος, διδάσκει ὅτι ὃ Ζεὺς ἦτο κάτοχος τοῦ 

λάμποντος κεραυνοῦ, ἤτοι τοῦ κεραυνοῦ ὡς φωτεινοῦ φυσικοῦ φαινομένου 3. 

Ὃ "Όλυμπος εἶναι 6 κατ᾽ ἐξοχὴν τόπος τῆς κατοικίας τοῦ Διὸς παρ᾽ Ὁμήρῳ, 

ἔνϑα οὗτος ἔδράζεται ἐπὶ τῆς ἀκροτάτης κορυφῆς, ἧς τὸ ὕψος διὰ τὸν Ἕλληνα τῆς 

ὁμηρικῆς ἐποχῆς ἐξικνεῖται μέχρι τοῦ οὐρανοῦ : 

A 497 jeoin 6° ἀνέδη μέγαν οὐρανὸν Οὔλυμπόν τε. 

εὗρεν δ᾽ εὐρύοπα Κρονίδην ἄτερ ἥμενον ἄλλων 

ἀκροτάτῃ κορυφῇ πολυδειράδος Οὐλύμποιο. 

५ Vorträge Bibl. Warburg III o. 2 κξξ. καὶ Glaube I o. 212. 
? «Die ursprüngliche Bedeutung als Gott des Himmels, sowohl des hellen, 

sonnenerfüllten als des wolkensammelnden Himmels mit seinem furchtbaren Donner 

und dem versengenden Blitze, leuchtete von vornherein jedem Hellene ein» H.Diel, 

Archiv f. Religionswiss. 22 (1923/4) c. 8. IIB. καὶ 0. Schrader, Sprachvergleichung 

und Urgeschichte®, Jena 1890 o. 604 xé. ἔτι δὲ X. X. Χαριτωνίδου, Ποιχκίλα 

Φιλολογικά, ᾿Αδήνησι 1904 c. 782 κξξ. 

3 To Eniderov διὰ τὴν ०४५१६०५४ αὐτοῦ δεωρῶ ὡς οὐχὶ ποιητικόν. Ἢ τροπὴ ἐν τῷ a’ 

συνθετικῷ ἀργι- (ἀπὸ ϑέματος ἆργεσ-τ:πβ. ἐναργὴς) ἔχει ἀνάλογα Ev τε τῇ ἀρχαίᾳ περσικῇ 

xoi τῇ ἰνδικῇ γλώσσῃ. Περὶ τῶν συνθέτων τοῦ τύπου τούτου διέλαβεν ὃ J. Wacker- 

nagel, Vermischte Beiträge zur griechischen Sprachkunde, Basel 1897 o. 8 xéé. 

Πβ. καὶ E. Schwyzer, Griech. Gramm. c. 447. Τὸ ἕτερον σχετικὸν κοσμητικὸν ἐπίθετον 

८६९८५१६ ९०५४१०५ δεωρῶ (παρὰ τὴν ἀπορίαν ἣν ἐκφράζει 6 F.Bechtel, Lexilogus £v.) 

μετὰ τοῦ A. Thumb, Griech. Gramm. o. 197 ὡς ἀναλογικῶς πρὸς τὸ ἀργικέραυνος 

πλασὺὲν ὑπὸ τοῦ ποιητοῦ.



44 T. I. KOYPMOVAH 

Βεβαίως καὶ ἐπὶ ἄλλων ἑλληνικῶν ὀρέων ἐλατρεύετο 6 Ζεὺς κατὰ τόπους, 

τοῦτο δ᾽ ὅμως ἐξηγεῖται ἐκ τῆς φύσεως καὶ τῆς ψυχοσυνέσεως τοῦ πρωτογόνου 

ἀνθρώπου, οὗτινος κατὰ τὸν ν. Wilamowitz: «der Horizont seines Denkens 

ging kaum über den Gesichtskreis seiner Augen hinaus» !. 

᾿Ἐπὶ τοῦ ᾽Ολύμπου ἐτοποθέτησαν οἵ βόρειοι ἐπιδρομεῖς κατερχόµενοι τὴν 

ὑψίστην αὑτῶν θεότητα. Τοῦτο ὑπῆρξε µεγάλη νίκη ἐναντίον τῆς ἐνταῦθα λατρενο- 

μένης θεότητος τῶν Προελλήνων ?. Τοῦτ᾽ αὐτὸ συνέβη καὶ ἐπὶ ἄλλων ὀρέων τῆς 

Ἑλλάδος, ἔνθα τὴν λατρείαν προελληνικῶν θεοτήτων ἀντικατέστησε μετὰ τὴν κάθο- 

Sov fj λατρεία τοῦ Διός 3. Οὕτω σὺν τῇ ἐγκαταστάσει τῶν βορείων ἐπιδρομέων 

ἐγκαδίσταται καὶ 6 Ζεύς, παραμερίζων τὰς ἐγχωρίους δεότητας, ὡς 6 ὕψιστος τῶν 

ϑεῶν πάντων τῶν "Ελλήνων. 

Ε " - , . a * 5 = 
iva περίεργος ἡ γνώµη τοῦ v. Wilamowitz, καθ΄ ἣν 6 Ζεὺς ἐλατρεύϑη 

€. ५ er ~ € H * m τ ΕΣ a "A pot LA τὶ 2 x " 

ds δεὸς ὅλων τῶν "Ελλήνων τὸ πρῶτον Ev τῇ ATTA, Ὡς τὴν ἀκτὴν κατῴκουν 
~ 2 € ~ ^ ἐπ s = 36 zy * 

διάφορα ἑλληνικὰ φῦλα, ἅτινα ἐλάτρευσαν ὁμοῦ TOV ἔπι του ०९०४५ τῆς Αἰγίνης 

Δία ὥς τὸν ϑεὸν τῶν εἰς ταῦτα ἀντιληπτῶν καιρικῶν συνηκῶν. Προέρχεται 
~ # ~ ~ , ^ EJ # x ΄ 

βεβαίως ἐκ τῆς ἐπιϑυμίας τοῦ ἐπιφανοῦς φιλολόγου νὰ ἀποδείξῃ τὸν Δία ὡς οὐχὶ 

# ~ , , 3 3 3 

οὐράνιον, ἀλλ᾽ ἐπίγειον ἐπὶ τῶν ὀρέων λατρευόμενον Dedv, ἀλλ᾽ οὐδόλως ἐνισχύε- 
c x ~ ἢ # 3 ८५ ^ π 3 DO Ξ ४.५ 08 er # ἐγ 4 

ται ὑπὸ τῆς παραδόσεως, δι ὃ καὶ παρ᾽ οὐδενός, κα ὅσον γινώσκω, ἐγένετο 

αὕτη ἀποδεκτή. 
x 2 ΄ 7 €. 9 © 4 

Τὸ κύριον ἐπιχείρημα, ὅπερ προσάγει οὗτος ὅτι δηλαδὴ παρ᾽ “Opjow ὁ Ζεὺς 
͵ - H - 2 ~ Ld ἐπ x τ = 8 

ἐμφανίζεται κατοικῶν ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον ovzi ἐν τῷ οὐρανῷ, ἀλλ᾽ ἐπὶ τοῦ “Ohip- 
^ ~ E] ~ ELI - *» , 

που, καταπίπτει διὰ τῆς παρατηρήσεως ὅτι Ev τῷ ἔπει ἀκριβῶς ἔχομεν μαρτυρίας 

περὶ ἀντιλήψεως τοῦ Ολύμπου ws οὐρανίου χώρου +. | 

© 23 ἀλλ᾽ ὅτε δὴ καὶ ἐγὼ πρόφρων ἐθέλοιμι ἐρῦσαι, 

αὐτῇ κεν γαίῃ ἐρύσαιμ αὐτῇ τε θαλάσσῃ: 

σειρὴν μέν xev ἔπειτα περὶ δίον Οὐλύμποιο 5 

δησαίμην, τὰ δέ x αὖτε μετήορα πάντα γένοιτο. 
(८६८ 

Ἐν τῇ Ὀδυσσείᾳ μάλιστα 6 ὍὌλυμπος περιγράφεται ὡς τόπος ἴδεώδης 
1 * L ॥ ८ 1 

ὑπέργειος: 

1 Vortr. Bibl. Warburg IIE o. 3. 

? Πβ. O. Kern, Die Religion der Griechen I, Berlin 1926 c. 43. 

3 A. B. Cook, Zeus I, 1914 c. 117 7६६. καὶ II, 1925 6. 868 xé&. ἔτι δὲ K. Zie- 

gler ἐν τῷ ἄρθρῳ Zeus τοῦ λεξικοῦ Roscher τόμ: VI o. 568 κέξ. 

ΠΡ. K. Ziegler ἔνϑ᾽ àv. σ. 567.



ΓΛΩΣΣΑ KAI ΛΑΤΡΕΙΑ 45 

© 41 ἡ μὲν ἄρ᾽ ὡς εἰποῦσ’ ἀπέδη γλαυκῶπις ° Αθήνη 

Οὔλυμπον δ᾽, ὅθι φασὶ θεῶν ἕδος ἀσφαλὲς aici =| 

ἔμμεναι: οὔτ᾽ ἀνέμοισι τινάσσεται οὔτέ ποτ᾽ ὄμβοῳ 

δεύεται, οὔτε χιὼν ἐπιπίλναται, ἀλλὰ μάλ᾽ αἴθρη 

| πέπταται ἀνέφελος, λευκὴ δ᾽ ἐπιδέδρομεν αἴγλη 

Ὃ ποιητὴς ἐνταῦθα περιγράφει τὸ ὑπέργειον βασίλειον τῶν δεῶν ---"Όλυμ- 

πος καὶ οὐρανὸς ταυτίζονται —, ὡς ἰδεώδη φωτεινὸν χῶρον, ὅδεν βεβαίως ἀνάσσει 

6 δεὸς τοῦ φωτὸς καὶ τοῦ οὐρανοῦ. 
Ἥ ε EA x \ » ^ 4 2 ~ ~ 5 ^ 

ὣς ἄνω περιγραφὴ δὲν εἶναι κατὰ βάσιν ἔμπνευσις τοῦ ποιητοῦ, ἀλλὰ 

κρατοῦσα τότε λαϊκὴ ἀντίληψις περὶ τοῦ τόπου τῆς κατοικίας τῶν ϑεῶν: < ὅθι 

φασὶ θεῶν ἕδος ἀσφαλὲς αἰεὶ ἔμμεναι». Ἢ κατοικία αὕτη ἁρμόζει τῷ ὄντι εἷς 
^ ^ m ¢ u x c x ^ p 5 ~ ~ 2 ¢ > x τὴν φύσιν τοῦ Διός. Ὅτι καὶ at λοιπαὶ θεότητες ἐχεῖ κατοικοῦσιν, ὀφείλεται εἷς τὴν 

πατριαρχικὴν συγκρότησιν τῆς ἰνδοευρωπαϊκῆς οἰκογενείας 1. Ot λοιποὶ Deol εἶναι 

ἁπλῶς fj ϑεία οἰκογένεια, ἥτις ἐξαρτᾶται ἀπὸ τοῦ Διὸς καὶ κατοικεῖ per” αὐτοῦ २. 

Ἢ ἐπὶ τῆς Ἴδης τῆς M. ᾿Ασίας λατρεία τοῦ Διὸς καὶ δὴ καὶ ἣ ἐπαμφοτερί- 

ζουσα δέσις, ἣν οὗτος λαμβάνει ἔναντι τῶν ἀντιμαχομένων, ἀπησχόλησεν ὡσαύτως 

τὴν ἐπιστημονικὴν ἔρευναν 3. ᾿Ἐνταῦθδα ἐλατρεύετο ἁσιατικὴ δεότης, ἣν ot ἐπελ- 

Ὀόντες Ἕλληνες ἑταύτισαν σὺν τῷ χρόνῳ πρὸς τὸν ἑλληνικὸν Δία, 

Κατὰ τὴν ὁμηρικὴν ἀντίληψιν ὅμως 6 Ζεὺς µόνον ἐπὶ τοῦ Ολύμπου ἕδρά- ] 
L4 T M » 3 + 3 5 Ld # x ki 3 , ς 

ἵεται μονίμως. Τὴν Ἴδην ἐπισχέπτεται δι΄ ὀλίγον χρόνον καὶ πρὸς ἐπίτευξιν ὥρι- 

σμένου σκοποῦ (Θ καὶ A-P), εὐϑὺς δ᾽ ὅμως ὡς ἐπιτελέσῃ τὸ ἔργον αὑτοῦ, ἐπι- 
LA ‘ M 4 > ~ > 3 A ~ ιά e c ^ l4 

στρέφει xai πάλιν ἐκεῖ, ἔνθα ἐτοποῦέτησε τοῦτον μονίμως T] ἑλληνικὴ ψυχή : 

© 438 Ζεὺς δὲ πατὴρ Ἴδηθεν ἐύτροχο» ἅρμα καὶ ἵππους 

Οὔλυμπον δ᾽ ἐδίωκε, θεῶν δ᾽ ἐξίκετο θώκους. 
~ ^ © ~ \ + 

τῷ δὲ καὶ ἵππους μὲν λῦσε κλυτὸς ἐννοσίγαιος, 

ἅρματα δ᾽ du βωμοῖσι τίθει, κατὰ dita πετάσσας" 

αὐτὸς δὲ χρύσειον ἐπὶ θρόνον εὐρύοπα Ζεὺς. 

ἕζετο, τῷ δ᾽ ὑπὸ ποσσὶ μέγας πελεμίζετ᾽ "Όλυμπος 

: ΠΡ. καὶ M. Nilsson, Griech. Religion o. 330. 

*"Av τὸ ὄνομα Ποσειδῶν ἐτυμολογῆται ὀρϑῶς καὶ σημαίνῃ «πόσις τῆς γῆς», 

πρέπει βεβαίως νὰ δεχϑῶμεν ὅτι τοῦτο ἐπλάσδη εἰς χρόνους, καθ’ οὓς εἶχεν εἰσέτι ἐξαιρετικὸν 

κῦρος jj Δημήτηρ, ἤτοι ¶ «γαῖα μήτηρ» à «prthivi matar».'O Ἡρόδοτος 

IV 59 παραδίδει περὶ τῶν Σκυδῶν: «ϑεοὺς μὲν μούνους τούσδε ἱλάσκονται... Δία τε καὶ Γῆν, 

νομίζοντες τὴν Γῆν τοῦ Διὸς εἶναι γυναῖκα». 

*IIQ. J. van Leeuwen, Commentationes Homericae, Lugd. Batav. 1911, 

c. 88 «££, v. Wilamowitz, Homer u. Ilias, Berlin 1916 c. 288, P. Cauer, Grund- 

fragen der Homerkritik, Leipzig 1921 o. 244 κὲξ.



46 f. L KOYPMOYAH 

Ἢ ὅμηρικὴ παράδοσις περὶ τοῦ Διὸς ὡς ϑεοῦ τοῦ οὐρανοῦ καὶ τοῦ φωτὸς 

καὶ προξένου τῆς ἀστραπῆς καὶ τῆς βροντῆς εἶναι κατὰ πάντα σύμφωνος πρὸς τὴν 

ἀρχὴν τοῦ ὀνόματος αὐτοῦ. ᾿Απὸ τῆς ἰνδοευρωπαϊκῆς ρίζης *dei-*deja- τῆς 

σημαινούσης φέγγειν, λάμπειν ἐἔσχηματίσϑη διὰ παρεκτάσεως διὰ τοῦ U, 

ἤτοι διὰ τοῦ ριζικοῦ τῆς δεικτικῆς ἀντωνυμίας, τὸ μὲν τὸ ἱνδοευρωπαϊκὸν ὄνομα 

*Dieus=ovoavos xol ἡμέρα, τὸ δὲ τὸ ἐπίθετον *deiuo s == οὐράνιος, ἔκ τῆς 

βάσεως *deieufo)!. ᾿ 
Δὲν εἶναι τυχαῖον ὅτι 6 πρωτόγονος ᾿Ινδοευρωπαῖος πρὸς ἔκφρασιν τοῦ 

ὑψίστου σημείου καὶ τοῦ ὑπερτάτου ὄντος συνέδεσε πρὸς ρίζαν σημαίνουσαν φέγ- 

yew, λάμπειν τὴν παρέκτασιν U, δηλαδὴ ϑεματικὸν στοιχεῖον τῆς ρίζης τῆς ἄντω- 

νυμίας «ἐκεῖνος», ἤτοι 6 μακρὰν εὑρισκόμενος. 

Τὸ ζήτημα ἀπησχόλησε τελευταῖον τὸν διαπρεπῆ καϑηγητὴν τῆς συγκρι- 

τικῆς γλωσσολογίας ἐν τῷ Πανεπιστημίῳ τοῦ Βερολίνου F. Specht, ὅστις ἐν 

βοαχείᾳ, ἀλλὰ πυκνῇ πραγματείᾳ ἐν τῷ περιοδικῷ Die alten Sprachen (Heft 

6/7 Juli 1940) o. 112 - 122 ὑπεστήριξεν ὅτι τοῦτο συνέβη, διότι «der idg. Mensch 

hat ursprünglich ganz räumlich gedacht. Er selbst fühlte sich als Mittel- 

punkt des Weltalls und bestimmte von sich aus, durch die entsprechenden 

Pronominalstämme, die er der Wurzel anfiigte, die räumliche Entfernung 

zu den Gegenständen» (c. 118). Ὃ πρωτόγονος Ἰνδοευρωπαῖος ἐχρησιμοποίησε 

στοιχεῖον τῆς δεικτικῆς ἀντωνυμίας, ἵνα δείξῃ πόϑεν ἐνεργοῦσιν ai ὑπερφυσικαὶ 

δυνάµεις. 

Ἢ συζήτησις ἤγαγεν ἡμᾶς εἰς τὸ περίπυστον ζήτημα τῆς συμβολικῆς av 

φϑόγγων σημασίας (Lautsymbolik). 

Ἢ σχέσις φθόγγων καὶ σημασιῶν ἀπασχολεῖ πάντοτε τὴν γλωσσιχὴν ἐπι- 

στήμην, ἥτις ἵσταται ἔτι ἔναντι τοῦ σπουδαιοτάτου τούτου ζητήματος μετὰ ποιᾶς 

τινος ἐπιφυλάξεως. Ἢ ἐπιφυλακτικότης αὕτη εἶναι δεδικαιολογημένη ἔκ τοῦ yeyo- 

νότος ὅτι τὸ ζήτημα τοῦτο ἀνάγεται κυρίως εἰς τὴν ἀρχὴν τῆς δημιουργίας τῆς 

ἀνϑρωπίνης γλώσσης, περὶ ἧς εἶναι φυσικὸν ai γνώσεις ἡμῶν νὰ εἶναι πάντοτε 

περιωρισμέναι. Πάντως fj ἐξέτασις τῆς παιδικῆς γλώσσης, ὡς καὶ τῆς γλώσσης τῶν 

συγχρόνων πρωτογόνων λαῶν, ἐπιτρέπει νὰ πιστεύωμεν ὅτι ἐν ἀρχῇ ὁ ἄνϑρωπος 

συνέδεε τοὺς φθόγγους, οὓς ἐξέφερεν ἢ ἤκουε, πρὸς ὡρισμένας ἐννοίας καὶ ὅτι 

f| σύνδεσις ἐννοίας τινὸς πρὸς ὡρισμένον PISyyov ἢ φὐογγικὸν σύστημα εἶχεν 

` Hf. H. Hirt, Indogermanische Grammatik II. Heidelberg 1921 o. 171.



{^^ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 47 

ὡς αἰτιώδη αὐτῆς σχέσιν αὐτὴν ταύτην τὴν φύσιν τοῦ φθόγγου ἢ τοῦ φθογγικοῦ 

συστήµατος 1. 

Τὴν σχέσιν ταύτην φὈόγγων καὶ σημασιῶν εἶναι σήμερον πολὺ δύσκολον 

καὶ ἕν τοῖς πλείστοις ἀδύνατον νὰ διακρίνώμεν, διότι χωρίζει ἤδη ἡμᾶς τεραστία 

ἀπόστασις χρόνου, ἄφ᾽ ἧς ἐποχῆς 6 ἄνθρωπος τῇ συνεργασίᾳ τῶν φωνητικῶν 

αὑτοῦ ὀργάνων, τοῦ vod αὑτοῦ καὶ τοῦ περιβάλλοντος κόσμου, χωρεῖ πάντοτε διὰ 

μέσου μακρᾶς σειρᾶς χιλιετηρίδων καὶ αἰώνων ἐπὶ τὴν καλλιέργειαν καὶ τελειο- 

ποίησιν τοῦ ὑψίστου δώροῦ τοῦ Θεοῦ πρὸς τὸν ἄνθρωπον, τῆς ἵκανότητος πρὸς δια- 

μόρφωσιν γλώσσης. 

Ἢ συγκριτικὴ γλωσσολογία δύναται διὰ τῆς μελέτης τῶν φϑογγικῶν καὶ 

χλιτικῶν συστημάτων τῶν ἐπὶ μέρους γλωσσῶν γλωσσικῆς τινος οἰκογενείας νὰ 

ἀναχϑῇ ἔν τινι βαϑμῷ εἷς τὴν μητέρα γλῶσσαν τῆς. οἰκογενείας ταύτης. Οὕτω 

διὰ τῆς μελέτης τῶν ἐπὶ μέρους ἰνδοευρωπαϊκῶν γλωσσῶν δυνάμεϑα σήμερον 

và καθορίζωµεν τοὺς ϑεμελιώδεις νόμους τοὺς διέποντας τὴν ἰνδοευρωπαϊκὴν 

πρώτην γλῶσσαν καὶ νὰ κερδίζωµεν µέχρι τινὸς τὸν γλωσσικὸν ταύτης ὃησαυρόγ. 

Περαιτέρω καὶ ἵνα φϑάσωμεν eis τὴν πρώτην ἀνδρωπίνην γλῶσσαν, sig τὸ ση- 

μεῖον δῆλον ὅτι sic ὃ ϑὰ ἦτο εὐδιάκριτος fj ἄμεσος αἰτιώδης σχέσις φδόγγων 

καὶ σημασιῶν, πρέπει νὰ εὕρωμεν πάλιν τὴν οἰκογένειαν, ἧς μέλος ἀπετέλει 

f| γλῶσσα ἐκείνη, τὴν μητέρα γλῶσσαν τῆς οἰκογενείας ταύτης καὶ οὕτω καθ’ ἑξῆς, 

ἐπιτεύγματα πρὸς ἃ δὲν ἀποβλέπει, τό γε νῦν ἔχον, ἣ γλὠσσικὴ ἐπιστήμη. 

Ἢ ἀδυναμία δ᾽ ὅμως ἡμῶν αὕτη δὲν ἐμποδίζει νὰ παρατηρῶμεν, ὅπου εἶναι 

δυνατόν, ἴχνη τῆς σχέσεως ταύτης. Ὃ πολὺς G. Curtius, παρατηρῶν ὅτι 

παρ᾽ ἅπασι τοῖς ἰνδοευρωπαϊκοῖς λαοῖς διὰ τοῦ φϑογγικοῦ συμπλέγματος 5 ८८ ἓκ- 

φράζεται fj ἔννοια τοῦ «ἵστασθαι» καὶ διὰ τοῦ συμπλέγματος Plu ἣ ἔννοια 

τοῦ «πλέειν» ἐπιφέρει: « Gewiss blieb dieselbe Vorstellung mit denselben 

Lauten deshalb durch alle Jahrtausenden verbunden, weil für das Gefühl 

der Volker zwischen beiden ein inneres Band bestand, das heisst, weil ftir 

sie ein Trieb vorhanden war diese Vorstellung gerade mit diesen Lauten 

auszudrücken. Man hat die Behauptung, dass die ältesten Wörter irgend eine 

Beziehung der Laute zu der bezeichnenden Vorstellung voraussetzen, oft 

*TIB. π.χ. τὰς καλουμένας ὀνοματοποιίας. "15. J. M. Koïinek, Remarques sur les 

onomatopées (Studie zoblasti onomatopoje) Pragae 1934 o, 286: «Dans les langues 

du monde les plus variées les voyelles d’un timbre clair représentent le vocalisme 

radical des mots désignant quelque chose de petit, de fin etc., par opposition aux 

voyelles d’un timbre sombre (et moyen) figurant dans les racines des mots qui expri- 

ment une idée de grosseur, de largeur, de grossiéreté etc.».



48 ri. ROYPMOYAH 

verlacht und verspottet. Dennoch ist es schwer ohne diese Annahme die Ent- 

stehung der Sprache zu erklären »1."Oynotios ἀντιλαμβάνεται καὶ ὁ πολὺς P. Kret- 

schmer τὴν ἀρχὴν τῆς ἀνθρωπίνης γλώσσης: «Am Anfang standen die Na- 

turlaute, die Gefühle, Affekte und Willensimpulse ausdrückten. Der Gefühls— 

(sogen. Ausrufs-) Satz und der Aufforderungssatz waren die ältesten Satz- 

typen, aus denen der Aussagesatz durch Abschwächung des Gefühls - und 

Befehlstones hervorging »*. 

Μετὰ τὰ ἀνωτέρω ἐπανερχόμεῦα καὶ πάλιν eis τὸ ζήτημα τοῦ διὰ τῆς ५४८०५ - 

γυμικῆς ρίζης u τῆς δεικτικῆς ἀντωγυμίας σχηματισμοῦ τοῦ. ὀνόματος τοῦ οὐρανοῦ 

καὶ τοῦ ϑεοῦ τοῦ φωτὸς ἐκ τῆς ἰνδοευρωπαϊκῆς ρίζης *dei-. ᾿Απὸ πολλοῦ ἔχει 

παρατηρηθῆ ὅτι ἐν πολλαῖς γλώσσαις ὑπάρχει στενὴ σχέσις μεταξὺ ὡρισμένων 

φωνηέντων καὶ τῶν διαφόρων τρόπων τῆς «δείξεως» 3, ἤτοι τῆς δηλώσεως τῆς 

ἀποστάσεως Ev σχέσει πρὸς τὸν λαλοῦντα, Οὕτως ὁ J. Wackern agel, Altin- 

dische Grammatik III (-Debrunner) o. 509 xé&. παρετήρησεν ὅτι Ev τῇ ἀρχαίᾳ 

ἰνδικῇ γλώσσῃ oi πλεῖστοι τῶν τύπων πρὸς ἔκφρασιν τῆς ἀμέσως πλησίον πρὸς 

τὸν ὁμιλοῦντα ἀποστάσεως περιέχουσι τὸν φϑόγγον i (1,6, y), ὅλοι σχεδὸν ot τύποι 

οἵ πρὸς ἔκφρασιν τῆς μακρινῆς, τῆς πέρα τῆς σφαίρας τοῦ ὁμιλοῦντος ἀποστάσεως, 

περιέχουσι τὸν φϑόγγον u (u, d, au), of δὲ τύποι οἵ πρὸς ἔκφρασιν τῆς ἔνδια- 

μέσου ἀποστάσεως ᾿περιέχουσι τὸν φδόγγον a (ἐξ ἴνδοευρωπ. e, ο): « Diese Be- 

ziehung zwischen Vocalismus und Bedeutung ist ererbt und wurzelt in 

allgemein menschlichen Sprachgewohnheiten: in vielen Sprachen verbindet 

sich mit hellem Vokal der Begriff räumlicher Nähe, mit dumpfem der des 

Entfernstseins» 4 Διὰ συγκριτικῆς τέλος ἐρεύνης ἐν τῇ ἰνδικῇ καὶ ἰρανικῇ 

γλώσσῃ παρετήρησεν (6. 510) ὅτι ἀσφαλῶς ἕν ἀμφοτέραις ταῖς ἀδελφαῖς ταύταις 

γλώσσαις À δεικτικὴ ἀντωνυμία ayam σχετίζεται πρὸς τὴν γῆν, À δὲ ἀντωνυμία 

asau ὅ πρὸς τὸν οὐρανὸν καὶ τὰ οὐράνια φαινόμενα. 

Ὅτι 6 πρωτόγονος ᾿Ινδοευρωπαῖος meds χαρακτηρισμὸν τοῦ ὑπερτάτου 

ὄντος συνέδεσε τὴν «ἐκεῖνος δεῖξιν» (Jener - Deixis) πρὸς ρίζαν σηµαί- 

1 Grundzüge der griechischen Etymologie’, Leipzig 1879 o. 96. 

2 Glotta 13 (1924) c. 191 - 8. 

5Deixis, E. Schwyzer, Griech. Gramin. o. 610. 

५ 0. 509 ६५9८५ καὶ βιβλιογραφία. 

८ κ τῆς ἰνδοευρωπαϊκῆς ἀντωγυμίας *so. Πβ. προχείρως E. Sc hwyzer, ἔνϑ᾽ ἀν. 

o. 611. Κλίσιν, σύγκρισιν καὶ γλωσσυκὴν ἑρμηνείαν τῆς ἀντωβυμίας ταύτης ἰδ. παρὰ J. Wac- 

kernagel ἔνθ᾽ àv. o. 528.



ΓΛΩ͂ΣΣΑ KAI ΛΑΤΡΕΙΑ 49 

γουσαν λάμπειν, φέγγειν ἐνέχει βαθυτάτην σημασίαν ἐξικνουμένην µέχρι 

τῶν ἔνδοτάτων τῆς. ψυχῆς αὑτοῦ 1. 

Οὐρανὸς καὶ θεὸς εἶναι ἔννοιαι συμπίπτουσαι ἐν τῇ συνειδήσει τοῦ πρωτο- 

γόνου ἀνθρώπου. Τὸ ὕψιστον ὃν ὀφείλει- νὰ εὑρίσκηται ἐκεῖ, ἔνϑα εἶναι τὸ φῶς. 

Τὸ φῶς δίδει εἷς τὸν πρωτόγονον ἄνϑρωπον τὰς δυνατότητας πρὸς τὸ ζῆν καὶ τὴν 

χαρὰν τῆς ζωῆς. Φῶς εἶναι αὐτὸς οὗτος 6 ϑεός. Τὸ ϑεῖον δὲ τοῦτο φῶς δὲν εἶναι. 

δυνατὸν νὰ εἶναι ἄλλο ἢ τὸ φῶς τῆς ἡμέρας ?. 

Ἐντεῦθεν ἐξηγεῖται ὅτι διὰ τῆς αὐτῆς λέξεως ἐδηλώϑησαν ὅτε οὐρανὸς 

καὶ ¶ ἡμέρα 8. Ἢ χρονικὴ ἔννοια ἡμέρα δὲν εἶναι δυνατὸν νὰ γίνῃ ἀντιληπτὴ 

εἰ μὴ μόνον διὰ τῆς μεσολαβούσης ἐννοίας τοῦ φέγγειν, τῆς φωτεινότητος. UP. 

P. Kretschmer, Glotta 13 (1924) 109: «Weder lässt sich «Tag» 

aus «Himmel» noch «Himmel» aus «Tag» ungezwungen ableiten. 

Diese grosse Bedeutungsverschiedenheit lässt sich nur durch den vermit- 

telnden Begriff des Leuchtens, der Helligkeit oder dergl. überbrücken: der 

Himmel ist der leuchtende, helle Raum, der Tag ist die Zeit des Leuch- 

tens, der Helligkeit. Für beide Bedeutungsübergänge gibt es Parallelen... ». 

B')'H ϑέσις τοῦ M. Nilsson. 

Ἢ Όέσις τοῦ M. Nilsson συμπίπτει πρὸς τὴν τοῦ v. Wilamowitz, ἐν ᾧ 

σημείῳ νομίζει xoi οὗτος τὸν Δία ϑεὸν τῶν καιρικῶν συνθηκῶν. Διότι δέχεται 

μὲν 6 Nilsson ὅτι 6 Ζεὺς εἶναι οὐράνιος δεός, οὐχὶ δ᾽ ὅμως τοῦ αἱθρίου, ἀλλὰ 
~ 2 ~ cC ~ 4 X 2 A ~ 2 ~ 4 € 2, 

τοῦ οὐρανοῦ ὡς τοῦ τόπου ἐκδηλώσεως τῶν ἀτμοσφαιρικῶν φαινομένων. Ὃ αἴϑριος 

οὐρανὸς δὲν εἶχε, κατὰ τοῦτον, ἐντυπωσιακήν τινα σημασίαν διὰ τὴν ζωὴν τοῦ 

1 «Im Zusammenhang mit dem Erlebnis der Weltwirklichkeit sind seit uralters 

drei grosse Leitideen in den Vordergrund getreten,das Licht ‚die Unendlichkeit 

und die ewige Weltordnung. Dasidg. Licht-und Unendlichkeitserlebnis, 

das schon den Anfang der idg. Religion bestimmt haben muss, ist die dem Kosmos 

zugewandte seelische Dynamik dieses Menschen. Im gewaltigen Fluten des Lichtes 

und im grenzenlosen Raume fand er sein Wesen wunderbar gespiegelt» J. W. 

Hauer, Festschrift für H Hirt, Germanen und Indogermanen I, Heidelberg 1936 

o. 192. 
2 IIB. τὰ τοῦ Σωκράτους ἐν Πλάτ. Ερατύλ. 418: «οἱ μὲν ἀρχαιότατοι ἐμέραν τὴν 

ἡμέραν ἐκάλουν, of δὲ ἑμέραν, oi δὲ νῦν ἡμέραν... Οἶσϑα οὖν ὅτι µόνον τούτων δηλοῖ τὸ 

ἀρχαῖον ὄνομα τὴν διάνοιαν τοῦ Ῥεμένου ; ὅτι γὰρ ἀσμένοις τοῖς ἀνδρώποις καὶ ἱμείρουσιν ἐκ τοῦ 

σκότους τὸ φῶς ἐγίγνετο, ταύτῃ ὠνόμασαν ἱμέραν». 

3 ΠΡ. καὶ τὸ λατινικὸν lu x. 

ΛΕΞΙΚΟΓΡΑΦΙΚΟΝ ΔΕΛΤΙΟΝ ΤΗΣ ΑΚΑΔΗΜΙΑΣ ΑΘΗΝΩΝ Δ΄ -- 4



50 Γ. L KOYPMOYAH 

πρωτογόνου ἀνθρώπου, οὐδὲ ἦτο παράξενόν τι ἐντυπωσιακὸν φαινόμενον, ὥστε 

và δεχδῶμεν ὅτι ἦτο δυνατὸν νὰ δεοποιηδῇ. 

Kar’ ἐμὴν γνώμην fj ἀντίληψις αὕτη ἀκριβῶς διὰ τὸν πρωτόγονον ἄνδρωπον 

δὲν εἶναι ἐπιτυχής 1. Οὗτος ἐν τῇ ἁπλουστάτῃ οἰκήσει αὑτοῦ, ἄνευ ἀποτελεσματικῶν 

μέσων ἀμύνης, αἰσϑάνεται ξαυτὸν ἐγκαταλελειμμένον εἷς τοὺς κινδύνους τῆς νυκτός, 

Διαρκούσης ταύτης λαμβάνουσιν ἐν τῇ φαντασίᾳ αὑτοῦ ot διάφοροι κίνδυνοι μέγεϑος 

ἀσυνήϑους ἐκτάσεως. Μεταξὺ τῶν διαφόρων ϑορύβων τῆς νυκτὸς δὲν δύναται νὰ 

διακρίνῃ οὗτος τὰ κομίζοντα τὸν ὄλεϑρον λαϑραῖα βήματα τοῦ ἐχϑροῦ. ᾿Ακούει 

τοὺς ἀπειλητικοὺς βουχηϑμοὺς τῶν ϑηρίων καὶ ἄπελπις δὲν γινώσκει πότε καὶ 

πόϑεν ϑὰ δεχϑῇ τὴν ἐπίϑεσιν. Περιδεὴς ἀναμένει τὴν χαραυγὴν τῆς ἡμέρας, ἥτις 

δὰ φέρῃ τὸ φῶς καὶ τὴν ϑερμότητα. Av αὐτὸν τὸ φῶς τῆς ἡμέρας εἶναι τὸ πᾶν, 

εἶναι 6 δοτὴρ τῆς ζωῆς καὶ τῆς χαρᾶς. 

Δὲν δυνάμεϑα βεβαίως νὰ παραχολουϑήσωμεν ἀκριβῶς εἷς τὰ πρῶτα αὐτοῦ 

βήματα τὸν πρωτόγονον ᾿νδοευρωπαῖον. “H διαδρομὴ δ᾽ ὅμως τοῦ βίου τούτου 

ἀντιστοιχεῖ περίπου πρὸς τὴν τοῦ βίου τῶν σημερινῶν πρωτογόνων λαῶν, παρ᾽ οἷς 

ὡς ἔχει ἤδη παρατηρηϑῆ, ϑεοποιεῖται τὸ λάμπον φῶς. Hp. P. W. Schmidt, Der 

Ursprung der Gottesidee VI, Münster 1935 σ. 290: «Als hell und licht 

wird die Gestalt des héchtens Wesens bezeichnet unter den Pygmäen, bei 

den Andamenesen, den Semang, den Efé, dann bei den Samojeden, den 

Ainu, den Maidu, den Delawaren (den Okanagon) >. "Enions κατωτέρω ०. 325 

ἀναφέρει οὗτος ὥς κυρίαν ἰδιότητα τοῦ ὑψίστου ὄντος παρὰ τοῖς σημερινοῖς πρῶ- 

τογόνοις λαοῖς τὴν τοῦ λάμποντος φωτός: « Die andere Eigenschaft ist die des 

hellen Leuchtens und Glanzens dieser Gestalt». 

’ ~ tj ’ x - 

"Ἄλλη ἑρμηνεία δὲν χωρεῖ ἢ ὅτι jj ϑεοποίησις καὶ προσωποποίησις τοῦ 

1 «Alle indogerm. Götternamen, welche sich mit Sicherheit auf die Urzeit 

zurückführen lassen, sind der Benennung von Naturgewalten entnommen, und dass 

in der Urzeit das Band zwischen der Erscheinung und dem in der Erscheinung 

verehrten Wesen ein so enges, wie möglich war, dafür sprechen mit zwingender Not- 

wendigkeit die zahlreichen Züge, welche in der Mythologie der Einzelvölker gerade 

die ältesten Göttergestalten wie einem Nachhall ihres Ursprungs aus der Natur und 

deren Erscheinungen bewahrt haben. Vor allem hat der strahlende Himmel 

selbst die Verehrung der Indogermanen auf sich gezogen». O Schrader, Sprach- 

vergleichung und Urgeschichte’, Jena 1906 o. 431.



ΓΛΟΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 51 

αἱθρίου οὐρανοῦ τῆς ἡμέρας προῆλθεν ἐκ τῆς τρομερᾶς ἀγωνίας τοῦ πρωτογόνου 

ἀνθρώπου πρὸ τοῦ πλήρους ἀβεβαιότητος σκότους τῆς νυκτός 1 

Συμφωνοῦμεν πρὸς τὸν M. Nilsson ὅτι 6 Ζεὺς παρὰ τοῖς ἀρχαίοις Ἕλλησιν 

ἦτο δεὸς καὶ τοῦ οὐρανοῦ, ὡς τόπου ὅδεν δρίζονται at καιρικαὶ συνθῆκαι καὶ προ- 

καλοῦνται τὰ ἄτμοσφαιρικὰ φαινόμενα. Τοῦτο προσάδει πρὸς τὴν φύσιν καὶ τὴν 

παντοδυναµίαν τοῦ २६०४ τούτου. IIB. Θεόκρ. 4,43 : 

40 Ζεὺς ἄλλοκα μὲν πέλει αἴθριος, ἄλλοκα δ᾽ ὕει 2 

Ὅτι δ᾽ ὅμως fj ἰδιότης αὐτοῦ αὕτη ro À σπουδαιοτάτη καὶ δὴ καὶ ¶ ἔπι- 

κρατήσασα καὶ ἐκτοπίσασα, ἤδη ἐν ἀρχαιοτάτοις ἑλληνικοῖς χρόνοις, τὴν ἐνυπάρχου- 

σαν ἐν τῷ ὀνόματι Ζεύς σημασίαν τοῦ αἰϑρίου οὐρανοῦ, ἀδυνατοῦμεν νὰ δεχϑῶμεν. 

Ὃ Ζεὺς εἶναι οὐράνιος θεός, ἀλλὰ πρὸ πάντων ϑεὸς τοῦ λάμποντος, τοῦ 

αἰϑρίου οὐρανοῦ. Εἶναι 6 εὐεργέτης τῆς ἀνθρωπότητος, ὅστις δωρεῖται τὸ pos 

καὶ πέμπει τὴν εὐεργετικὴν βροχήν. “Or δ᾽ ἐξ ἀντιϑέτου εἶναι συχνότατα οὗτος 

δύσϑυμος καὶ ὀργίλος, βροντᾷ 8, διὰ τοῦ κεραυνοῦ αὐτοῦ τιμωρεῖ τοὺς ἀνθρώπους, 
+ M ~ LA ^ 4 2 , < © 

σείει τὴν γῆν κλπ., περιέγραψε κατὰ τρόπον ἀσύγκριτον 6 “Ὅμηρος. 

*«In das ganze menschliche Dasein ist diese Verehrung des Lichtes verwebt. 

Die Grundzüge derselben sind allen Gliedern der indoeuropäischen Vôlkerfamilie 

gemeinsam, ja sie reichen viel weiter; bis heute sind wir, vielfach unbewusst, davon 

beherrscht. Aus dem Halbtod des Schlafs erweckt uns das Licht des Tages zum 

Leben ; «das Licht schauen», «das Licht der Sonne sehen», «im Lichte sein» heisst 

leben, «ans Licht kommen» geboren werden, «das Licht verlassen» sterben. Nach 

den Gefahren und gespenstischen Schrecknissen der Nacht wirkt das aufgehende 

Licht erlösend und rettend, befreiend und reinigend. Schon im homerischen Epos ist 

Licht Rettung und Heil; nach unserer Redeweise «scheint» dem hoffnungslosen 

«kein Stern mehr», geschweige denn eine Sonne: der letzte Schimmer himmlischen 

Lichtes ist ihm versagt. Der Hahn, der Herold des kommenden Lichts, verscheucht 

durch sein Krähen die nächtlich umgehende Dämonen und Gespenster; selbst der 

Löwe, das irdische Bild des Hades, weicht vor dem Hahnenschrei. Böse, Unglück 

verheissende Träume wendet der Grieche von sich ab, indem er sie unter reini- 

gendem Opfer dem aufgehenden Licht des Tages kiindet, wie man auch gerne der 

Sonne oder dem Licht sein Leid klagt (Theodektes fr. 10, vgl. Plautus merce. 12 f.): 

die nächtlichen Gesichte lösen und verlieren sich wie Dunst vor den Strahlen der 

Sonne...». H. Usener, Götternamen, Bonn 1896 o. 178. 

2 Πβ. καὶ ᾿Αριστφ. Ὄρν. 1501-2: 

Τί γὰρ ὃ Ζεὺς ποιεῖ; | ἀπαιϑριάζει τὰς νεφέλας ἢ ξυννέφει; 

$ Πολλαχοῦ τῆς Ἑλλάδος σήμερον ὃ ἁπλοϊκὸς ἄνϑρωπος τοῦ λαοῦ πιστεύει ὅτι 

À βροντὴ εἶναι ¶ φωνὴ τοῦ ἐξωργισμένου ϑεοῦ. Τοῦτο παρατηρεῖται καὶ παρὰ τοῖς σημερινοῖς 

πρωτογόνοις λαοῖς : « Hierher (δηλ. πρὸς τὰς ἰδιότητας τοῦ ὑψίστου ὄντος) gehört auch die 

Beziehung zu Donner und Blitz, die wir bei allen Völkern der südostaustralischen



52 T. 1. ΚΟΥΡΜΟΥΛΗ 

’E ~ ^ ^ 5 € € \ * ~ * \ ~ 

v τῇ πρώτῃ περιπτώσει εἶναι οὗτος 6 καλὸς ϑεὸς τοῦ φωτὸς καὶ τῶν 
m ~ 5 ~ 2 ΄ὔ΄ 3 ~ / r4 Ej € 

καιρικῶν συνθηκῶν ἕν καλῇ Evvolg. 'Ev τῇ δευτέρᾳ περιπτώσει εἶναι οὗτος 
c 5 LA x 2 » c 2 A oF € x 

6 ἐριβρεμέτης xoi ἐρίγδουπος, ὃ ἀστεροπητὴς κλπ., ἤτοι 6 φοβερὸς 

ϑεὸς τῶν καιρικῶν συνθηκῶν καὶ τῶν ἀτμοσφαιρικῶν φαινομένων ἐν κακῇ ἐννοίᾳ. 

Μόνον οὕτως ἁπλῶς καὶ ἀνθρωπίνως ἠδύνατο νὰ συλλάβῃ τὴν ἕννοιαν «τοῦ 

Ὀπερτάτου ὄντος © πρωτόγονος ᾿Ινδοευρωπαῖος 2, πᾶσα δὲ μονόπλευρος ἑρμηγεία 

εἶναι Ex τῶν προτέρων καταδεδικασμένη 

Ὃ ἰνδοευρωπαῖος “Ελλην, εἰς τοὺς χρόνους καϑ' οὓς δυνάμεϑα νὰ παρακο- » δὶς X 

λουθήσωμεν αὐτὸν Ev τῇ νέᾳ πατρίδι, δὲν ἄντελαμβάνετο πλέον τὴν ἐτυμολογικὴν 

σημασίαν τοῦ ὀνόματος Zeóc?. AU αὐτὸν τὸ ὄνομα οὐδὲν ἄλλο ἐσήμαινεν ἢ δεός. 
u s © € ^ ~ 25 "d ^ JF 5 2 # ? \ x Οτι δ᾽ ὅμως οὗτος μετὰ tod ἐτύμου τῆς λέξεως εἶχεν ἐπίσης λησμονήσει καὶ τὴν 
c , s , Lol ~ , \ ~ ~ ~ ΄ 5 9 ΄ \ ὑψίστην ἰδιότητα τοῦ δεοῦ τούτου, τὴν τοῦ δεοῦ τοῦ φωτός, εἶναι ἀπίθανον καὶ 

ἀναπόδεικτον. 

Τοὐναντίον πρέπει νὰ δεχϑῶμεν ὅτι παναρχαίαν λατρείαν, ἣν εἶχε δημιουρ- 

γήσει 6 ἀγὼν τοῦ πρωτογόνου ἀνθρώπου ἐναντίον τῶν δυνάμεων τῆς φύσεως, δὲν 

ἠδύνατο νὰ ἁποβάλῃ εὐκόλως 6 Ἕλλην κατὰ τὰ πρῶτα αὑτοῦ βήματα ἐπὶ τοῦ 

ἑλληνικοῦ ἐδάφους, ὅτε βεβαίως οὗτος ἐξηκολούϑει εἰσέτι νὰ εὑρίσκηται &v σχετικῇ 

πρωτογόνῳ καταστάσει. Εἶναι μᾶλλον νοητὸν καὶ παραδεκτὸν ὅτι οὗτος ἐν τῇ νέᾳ 
ε Led + 2 LA 4 E , ~ ^ 2 ^ ~ 9 ’ 9 » ~ 

αὑτοῦ κατοικίᾳ ἐδέχϑη ζωηρότερον ἢ µέχρι τοῦδε τὴν ἐπίδρασιν τοῦ αἱθρίου οὐρανοῦ 

Urkultur antreffen, ausgenommen die Kurnai, vielleicht nur wegen der Spärlichkeit 

unseres dortigen Materials. Keines dieser höchsten Wesen hat zwar seinen Namen 

von diesen Donnerbeziehungen, sondern der Donner ist ihre Stimme, so bei den 

Nordkulin, den Stämmen von Südwest. Mit dieser Stimme ruft es den Regen herbei, 

der Wachstum für Menschen und Tiere bringt, so auch bei den Juin und bei den 

Kamilaroi» P. W. Schmidt, ἔνϑ᾽ ἄν. o. 325. IIS. ὡσαύτως αὐτόὺ. c. 290. 

1°J8.W.Havers, Wörter and Sachen 11 (1928) 6. τὸ κὲξ. 

? « Der indogermanische *Dieus ist in seinen proethnischen Zeiten zunächst 

einfach der Tageshimmel gewesen, eben der Himmel, an dem die Morgenröte, das 

strahlende Licht (ohne Zusammenhang damit) auch die Sonne aufziehen, aus dem 

Blitze geschleudert werden und befruchtender Regen herabfällt; er ist zugleich die 

Personifikation dieses Tageshimmels gewesen. Es störte die Vorstellung von ihm 

nicht, wenn man etwa daneben die Morgenröte oder den Blitz noch als selbständige 

auffasste ; denn je nach der Intensität des Erlebnisses lag bald der ganze Himmel, 

bald der einzelne Blitz « Keraunos» in der geistigen Blickrichtung, und zur klaren 

Begriffsunterscheidung reichte die primitive Logik nicht aus» F.Schwenn, 

Gebet und Opfer, Heidelberg 1927 o. 82-3 

3 ΠΡ. U. v. Wilamowitz, Der Glaube der Hellenen I, c. 225



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 53 

τῆς χώρας. Εἶναι δὲ λίαν πιϑανὸν ὅτι πρὸς διατήρησιν τῆς λατρείας τοῦ Διὸς ἔξ 

ὅλων τῶν ἼἹνδοευρωπαίων µόνον παρὰ τοῖς “Ἕλλησι, τοῖς Ἰταλοῖς καὶ τοῖς ᾿Ινδοῖς 

συνέβαλε σπουδαίως 6 γεωγραφικὸς παράγων. 1 

Ὃ Ζεὺς καὶ μόνος οὗτος ἔπεμπεν εἰς τοὺς Ἓλληνας τὸ εὐεργετικὸν καὶ µεγα- 

λοπρεπὲς φῶς τῆς ἡμέρας, τὴν ἰδιότητα δὲ ταύτην µόνον βραδύτερον ἀπέκτησεν 

6 υἱὸς αὐτοῦ ᾿Απόλλων. Ἐν ταῖς ἑξῆς λέξεσι τοῦ Ὁμήρου διακρίνω τὴν παναρχαίαν 
9 Ν ~ , , Ld x A [274 » 

εὐχὴν τοῦ πρωτογόνου Ἰνδοευρωπαίου πρὸς τὸ ὕψιστον Ov: 

P 645 Zed πάτερ, ἀλλὰ σὺ ४०५८ an’ ἠέρος vias "᾿Αχαιῶν, 

ποίησον δ᾽ αἴθρην, δὸς δ᾽ ὀφθαλμοῖσιν ἰδέσθαι ! 

5 E ~ > = » | / 5 ~ 

v τοῖς ἀνωτέρω ἐξητάσθησαν διεξοδικώτερον ὡρισμένα ζητήματα &x τῶν 

πολλῶν, ἅτινα τίθενται Ev τῷ κεφαλαίῳ «fj γλῶσσα τῆς λατρείας». ᾿Εδεί- 

ἕαμεν δι’ ἱκανῶν παραδειγμάτων ὅτι ἣ εὕρεσις τῆς βασικῆς σημασίας ὀνόματος 

ἢ ἐπιϑέτου ϑεοῦ ἢ δαίμονος βοηϑεῖ νὰ ἀντιληφθδῶμεν τὴν φύσιν τοῦ ϑεοῦ τούτου 
\ £ M 9) 2.9 c ~ s ९ ^ 9 ~ ` > N 

καὶ ὅτι τὸ ἔτυμον, EP" ὅσον τοῦτο εἶναι δυνατὸν va ἐξακριβωδῇ, εἶναι ἀσφαλὴς 
c x \ ~ ~ x ~ 7 # ^ , 

ὁδηγὸς πρὸς τοῦτο. Πανταχοῦ δὲ τοῦ κεφαλαίου προσεπαθήσαµεν νὰ δείξωμεν 

τὴν ἀπαραγνώριστον συμβολὴν τῆς τε γραπτῆς καὶ προφορικῆς παραδόσεως πρὸς 

ἑρμηνείαν γλωσσικῶν ζητημάτων, ὡς καὶ τὴν ἀνάγκην καὶ τρόπον κριτικῆς τῆς 

παραδόσεως ταύτης. 
9 2 I νο 3€ — e " ~ ~ 2 Ls 9 ~ 
Ἐτέθησαν οὕτω, τὸ Ep’ ἡμῖν, at βάσεις τῆς σημασιολογικῆς ἐρεύνης ἓν τῇ 

ΓΝ ~ , u 5c € N ९ ^ 3 M [4 
γλώσσῃ τῆς λατρείας. "Ow δ᾽ ὅμως N στενὴ δημιουργικὴ καὶ ἐξελικτικὴ σχέσις 

γλώσσης καὶ λατρείας πρέπει và ζητηϑῇ καὶ Ev τῷ τυπικῷ, τῷ συντακτικῷ καὶ 

τῷ παραγωγικῷ τμήματι τῆς γλώσσης, εἶναι φανερόν. Πολλαχοῦ τοῦ προσεχοῦς 

κεφαλαίου ἐν ᾧ πραγματευόμεῦα περὶ τῆς μορφολογίας τοῦ ὀνόματος Ζεύς, θέλει 

δειχϑῆ ὅτι fj λατρεία εἶναι παράγων πλουτισμοῦ τοῦ τυπικοῦ τῆς γλώσσης καὶ ἕξα- 

πλώσεως φωνητικῶν φαινομένων. 

Πάντα τἀνωτέρω διδάσκουσιν ὅτι ἤ Ἱστορία τῆς γλώσσης µόνον ἕν στενῇ 

σχέσει πρὸς τὴν παράδοσιν δύναται νὰ ἐξετάζηται. Μόνον διὰ τῆς ἀκριβοῦς yvw- 

σεως π.χ. τῶν ὅρων VP οὓς παρείχετο ἑκάστοτε ¶ παιδεία εἷς τοὺς ἑλληνόπαιδας 

Ba δυνηδῶμεν νὰ ἑρμηνεύσωμεν τὴν σημασιολογικὴν ἐξέλιξιν Ev τῷ o. παιδεύω, 

ὅπερ ἀπὸ τῆς γνωστῆς σημασίας τοῦ ἐκπαιδεύω, κατήντησεν εἷς μεταγενεστέρους 

1 Ἰδὲ ὅτι ὁ ἥλιος, ἐξαιρετικὸς παράγων τῆς ζωῆς παρὰ τοῖς Ἕλλησι καὶ τοῖς Ἴτα-- 

λοῖς, εἶναι γένους ἀρσενικοῦ ἐν τῇ γλώσσῃ τῶν λαῶν τούτων, παρὰ δὲ τοῖς βορείοις 

Ἰνδοευρωπαίοις εἶναι γένους ὃηλυκοῦ. “IS. καὶ O. Schrader, Sprachvergleichung 

und Urgeschichte?, Jena 1890 σ. 606.



54 T. 1. KOYPMOYAH 

χρόνους và σημαίνῃ κολάζω, τιμωρῶ, eis μεσαιωνικοὺς δὲ καὶ νεωτέρους χρόνους 

ὑποβάλλω eis μαρτύρια, βασανίζω. Tot o. Ba zx v(Co εἰδικεύθη 7 σημασία Ev τῇ χρι- 

στιανικῇ γλώσσῃ. Τὸ ρ.μαρτυρῶ ὡσαύτως προσέλαβε τὴν σημασίαν ὑφίσταμαι 

βασάνους καὶ περαιτέρω ϑνήσκω ὑπὲρ τῆς ἰδέας ἐν χρύνοις χριστιανικοῖς. ᾿Επίσης 

ἡ λ. ἐκκλησία προῆλϑεν εἷς τὴν σημασίαν ναὸς ἀπὸ τῆς ᾿Εκκλησίας τοῦ Χρι- 

στοῦ, ¶ A. σταυρὸς προῆλϑεν εἷς τὴν σημασίαν τοῦ ἱεροῦ συμβόλου ἀπὸ τοῦ 

μαρτυρίου τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ κλπ. 1. 

nn mn 

ΚΕΦΑΛΑΙΟΝ AEYTEPON 

ΜΟΡΦΟΛΟΓΙΑ ΤΟΥ ΟΝΟΜΑΤΟΣ ΖΕΥΣ EN TH: EAAHNIKH: ΓΛΩΣΣΗΙ 

Ἐν τῷ προηγουμένῳ κεφαλαίῳ ἐγένετο λόγος περὶ τοῦ ἐτύμου, τῆς ἐν ἀδελ- 

pais γλώσσαις βασικῆς γραμματικῆς μορφῆς καὶ τῆς σημασίας τοῦ ὀνόματος Ζεύς. 

Τὸ ὄνομα δ᾽ ὅμως τοῦτο παρουσιάζει ἐν τῇ γλώσσῃ ἡμῶν καὶ μέγιστον 

γραμματικὸν διαφέρον, Οὐδεμία ἄλλη λέξις τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης παρεδόϑη 

μετὰ τοσαύτης ποικιλίας τύπων. Διὰ τὴν μεγίστην σημασίαν τοῦ φορέως τοῦ 

ὀνόματος τούτου ἣ λέξις ἔζησε ζωηρῶς ἐν τῷ γλωσσιχῷ αἰσϑήματι τῶν “Ἑλλήνων 

καὶ ἠκολούϑησε τὰς πολυκυμάντους φάσεις τῆς ἐξελίξεως τῆς ἡμετέρας γλώσσης. 

Οἱ παλαιοὶ γραμματικοὶ ἠσχολήθησαν περὶ τὴν λέξιν. Τὰ φωνητικὰ καὶ κλι- 

τικὰ προβλήματα, ἅτινα αὕτη ἐμφανίζει, δὲν ἔλυσαν βεβαίως οὗτοι, παρέδωκαν 

δ᾽ ὅμως ἡμῖν πολυτίμους πληροφορίας καὶ τύπους σπανίους καὶ Ev πολλοῖς ἄλλως 

ἁμαρτύρους, ὧν πολλοὶ πιστοῦνται &x τῶν ὑστέρων εἴτε OV ἐπιγραφῶν ἢ καὶ διὰ 

τῆς προφορικῆς παραδόσεως. 

Παραδόξως οὐδεὶς τῶν νεωτέρων παρ᾽ ἡμῖν διέλαβεν εἰδικῶς περὶ τῆς 

λέξεως. ᾿Αλλὰ καὶ τῶν ξένων ἐρευνητῶν, εἶ καὶ πολλοὶ ἐπ᾽ εὐκαιρίᾳ ἐξήτασαν τὴν 

λέξιν γραμματικῶς, οὐδεὶς κατ᾽ ἀλήϑειαν ἠσχολήϑη εἰδικῶς περὶ τὴν κλίσιν καὶ 

τοὺς ποικίλους τύπους ταύτης. 

Κατὰ τὸν παρελϑόντα αἰῶνα ὅ γνωστὸς γραμματικὸς καὶ ἐπιγραφικὸς 

H. Collitz ἓν τῇ πραγματείᾳ αὑτοῦ Flexion der Nomina mit dreifacher 

Stammabstufung im Altindischen und im Griechischen, Bezzenbergers 

+ [If. καὶ P. S. Costas, An outline of the history of the Greek language, 

Chicago 1936 o. 70-71.



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 55 

Beiträge 10 (1886) o. 1. x8 ἠσχολήδη περὶ τὴν κλίσιν τοῦ ὀνόματος ἀπὸ c. 47 

28६. Μετὰ τὸν H. Collitz 6 H. Ehrlich, Zur indogermanischen Sprachge- 

schichte, Progr. Königsberg 1910 ἠσχολήθδη ὥσαύτως περὶ τὴν λέξιν ०. 42 κὲξ. 

Ἐν τῷ λεξικῷ Roscher τέλος παρατίθενται ὑπὸ τοῦ συντάκτου τοῦ σχετικοῦ ἄρϑρου 

E. Fehrle, ἐκ τῶν χειρογράφων καταλοίπων τοῦ O. Gruppe, ot τύποι τῆς λέξεως, 

οὓς οὗτος εἶχε συναῦροίσει ἐν τῷ ἄρθρῳ ०४०४ τῷ προοριζομένῳ διὰ τὸ λεξικὸν 

τοῦτο (ἄρϑρ. Zeus o. 572 xEE.). Πλὴν τῶν ἀνωτέρω τοὺς τύπους καὶ τὴν κλίσιν τῆς 

λέξεως πραγματεύονται διὰ βραχέων at γραμματικαὶ καὶ τὰ λεξικὰ τῆς ἑλληνικῆς 

γλώσσης. Οὐδὲν τῶν βοηθημάτων δ᾽ ὅμως τούτων δύναται νὰ λεχϑῇ ὅτι πραγµα- 

τεύεται ἐπαρκῶς περὶ τῆς λέξεως εἷς λόγον κλίσεως xal ποικιλίας τύπων. 

Διὰ ταῦτα ἐνόμισα ἔπιβεβλημένον νὰ διαλάβω Ev κεφαλαίῳ περὶ τῆς λέξεως 

Ζεύς, παρατιδέμενος καὶ ἑρμηνεύων ἅπαντας τοὺς παραδοθέντας τύπους, μετὰ. 

συγχρόνου παραθέσεως τῶν γραμματειακῶν καὶ ἐπιγραφικῶν πηγῶν, ἔνϑα οὗτοι 

τὸ πρῶτον ἁπαντῶσι, καὶ πραγματευόμενος τὴν κλίσιν ταύτης συμφώνως πρὸς 

τὰ διδάγµατα τῆς συγχρόνου ἐπιστημονικῆς γραμματικῆς. 

Τὸ ὄνομα Ζεύς २८५९६861} ὑπὸ τοὺς ἑξῆς τύπους εἰς τὰς διαφόρους πτώ- 

σεις καὶ ἀριῤμούς: ΕΝΙΚΟΣ: Ὀνομαστικὴ Ζηύς (;), Ζεύς, Ζεῦς, Ζδεύς, Ζδεῦς, 

Σεύς, ` 465४५, Zeis, Ziv, Τάν, Adv, Σδάν, 4εύς, 4ήν, Ais, Záv, Zác, Ze, Atos (;) 

καὶ Δίας. Γενικὴ Διξός, Διός, Atos, Aide, Aic (;), Ζηνός, Zavóc, Trnvôs, 

Znvés.(;), Ζαντός, Ζάντος, Ζιός, Ζεός, Ζέως, Zéoc (+), Ζευός (;), Ζεῦ, Ζεὺς καὶ 

dia. Δοτικὴ Ai, Διί, AiFei, Aut, 4ιέξι (1), AG Zi, Asi, Anh (;), Zyvi, Ζηνεῖ, 

Zavi, Τηνί, Zei καὶ Zed. Αἰτιατικὴ Ζῆν, Ζῆνα, Zäva, dia, diva, Tava, Τῆνα, 

Ττῆνα, Tiav, Zéa καὶ Ζεῦν. Κλητικὴ Zed, 4δεῦ, Βδεῦ, Tred, Σδεῦ, Zas, Zip, 

Ζεύς, Aie καὶ dia. IIAHOYNTIKOZ: Ovoy. Ales, Zives, Ζᾶνες. Τεν. Air. 

Aor. 4८0८. Αἴτιατ. Alas, Ζῆνας, Ζᾶνας. 

Ἐπιτραπήτω μοι νὰ εἴπω ὅτι οὐδεὶς τῶν πρὸ ἐμοῦ ἐρευνητῶν κατώρϑωσε 

va συναῦροίσῃ πλέον τῶν 60% τῶν ἀνωτέρω τύπων. Διὰ τῶν 83 δὲ τύπων, οὓς 

παρατίθηµι, ἐλπίζω ὅτι ἐξαντλεῖαι N περὶ τῶν τύπων τοῦ ὀνόματος Ζεύς 

ἔρευνα. Προέρχονται δ᾽ οὗτοι. ἔκ πασῶν τῶν ἑλληνικῶν διαλέκτων. Τοῦτο 

εἶναι φυσικόν, διότι ἅπασαι αἱ ἕλληνικαὶ φυλαὶ ἐποιοῦντο xaO" ἡμέραν χρῆσιν τοῦ 

ὀνόματος τοῦ ὑψίστου τῶν ϑεῶν τοῦ ἑλληνικοῦ κόσμου. Ἢ χριστιανικὴ ϑρησκεία 

ἀντικατέστησε τὴν ἑλληνικήν, τὸ ὄνομα τοῦ Διὸς ὅμως ζῇ eis τὴν ἐϑνικὴν γραμ- 

ματείαν ἀπὸ τοῦ Ὁμήρου μέχρι σήμερον. 

Ἢ φωνητικὴ διαφορὰ τῶν ὀρϑῶν ἀπὸ τῶν πλαγίων πτώσεων, f| δυσκολία 

τῆς χλίσεως καὶ ἣ ἕνεκα ταύτης προσπάθεια, ὅπως ἀναλογικῶς πρὸς ἄλλας ὅμαλω-



56 | T. L KOYPMOYAH 

τέρας συγγενεῖς λέξεις ἐξομαλισϑῇ τὸ κλιτικὸν σύστηµα τοῦ ὀνόματος, πρὸς δὲ πολ- 

λάκις fj τάσις πρὸς ἀποφυγὴν χρήσεως τύπου τοῦ ὀνόματος συνήδους ! ἔδη- 

µιούργησαν πλῆθος νεωτέρων σχηματισμῶν, οἵτινες φέρουσι τὸν μὴ εἰδικὸν πρὸ 
3 - # L4 c 29 Lá a > La [4 # 3 LÀ 

din Sots συγχύσεως. Πράγματι 6 ἐξετάζων τοὺς ἀνωτέρω τύπους σχηματίζει ἐκ πρώ- 

της ὄψεως τὴν ἐντύπωσιν ὅτι διάφοροι λέξεις ἐλήφθησαν πρὸς δήλωσιν τῆς αὐτῆς 

ἐννοίας. 

Προσεκτικωτέρα δ᾽ ὅμως παρατήρησις πείϑει ὅτι τῇ ἀληθείᾳ δύο συστήματα 
΄ * 3 # τ * x 3 ~ e ^ m r * ^ 

παλαίουσι πρὸς ἐπικράτησιν, ὧν τὸ μὲν ἀποτελοῦσιν ot μετὰ τοῦ L τύποι, τὸ δὲ 

οἵ peta τοῦ δ: 6 Ζεύς, τοῦ Διός, τῷ Au, τὸν Δία, ὦ Zed καὶ ὁ Zeus, τοῦ Ζηνός, 

τῷ Ζηνί, τὸν Ζῆν(α), ὦ Zed. Κατὰ τὰ λοιπὰ τὰ συστήµατα ἐξελίσσονται ἔν τῇ 

λεγομένῃ γ΄ κλίσει τῶν ὀνομάτων, µόνον δ᾽ fj µεταγενεστέρα καὶ νεωτέρα Ἑλληνικὴ 

ἀπὸ τῆς αἰτιατικῆς Δία ὅρμώμεναι ἐρρύϑμισαν τὸ ὄνομα ὁμοίως πρὸς τὰ πρωτό- 

πλιτα: 6 Δίας, τοῦ dia, τὸν Δία, ὦ Δία ἢ ἔκλιναν τοῦτο ws ἰδιόκλιτον: ὁ Ζεύς, 

τοῦ Zev, τῷ Zev, τὸν Ζεῦ (ν), ὦ Zev. 

Τάνωτέρω δύο συστήµατα Ζεύς, Διός... καὶ Ζεύς, Ζηνός... παραδίδονται 

ἤδη ὑπὸ τοῦ "Ομήρου, Ὅτι δ᾽ ὅμως τὸ Ζεύς, Διός εἶναι παλαιότερον καὶ βασικόν, 

ἐξ οὗ τὸ ἕτερον, συμπεραίνοµεν, ἀγεξαρτήτως τῶν γλωσσικῶν λόγων, οὓς κατωτέρω 

θὰ ἀναπτύξωμεν, £& αὐτῆς τῆς ἑλληνικῆς παραδόσεως καὶ δὴ καὶ ἐκ τοῦ κυρίου ὀνό- 

ματος Διόσκοροι ἢ Διόσκουροι, ὧν fj λατρεία παναρχαία 3, Ev ᾧ ἔχει ἄπο- 

λιδωδῆ τρόπον τινὰ fj κληρονομηθεῖσα γενικὴ Διός. Ὃ τύπος δ᾽ οὗτος ἐξ ἄλλου 

εἶναι καὶ 6 ἐπικρατέστερος ἀπὸ τοῦ Ὁμήρου, ἔνϑα ὅ νεώτερος σχηματισμὸς Ζηνός 

ἀπαντᾷ µόνον 22 φορὰς καὶ dor. Ζηνί µόνον 9 φοράς, ἤτοι Ev ἀναλογίᾳ 1:10 5, 

Εὐκόλως νοεῖται ὅτι μετὰ τὴν δημιουργίαν καὶ ἐπικράτησιν τῶν ἀνωτέρω 

δύο συστηµάτων ἄλλαι μὲν τῶν διαλέκτων ἐποιοῦντο χρῆσιν τοῦ Evög, ἄλλαι δὲ τοῦ 

ἑτέρου 4. Οὕτως ἐπὶ παραδείγματος εἶναι γνωστὸν ὅτι ἐν μὲν τῇ ἀττικῇ διαλέκτῳ 

ἦτο σύνηθες τὸ σύστημα Ζεύς, Aids... ἐν δὲ τῇ κρητικῇ τὸ Ζεύς, Ζηνός ... Πάντως 

διὰ τὴν ἀνὰ τὸ Ἑλληνικὸν κυκλοφορίαν λατρευτικῶν τοῦ Διὸς ὕμνων, ἀφιερώσεων, 

ἐπικλήσεων κλπ. οἵ διάφοροι τύποι ἐταξίδευον καὶ ἐμείγνυντο. Ἢ ἀνάμειξις καὶ 

fj κλιτικὴ δυσκολία (δύο θέματα) ἐπέτρεψαν ὥστε νὰ δημιουργηϑῶσι πολλοὶ νέοι τύποι 

! δ. ἄνωτ. o. 32-33. 

ΣΠΡ. ए. v. Wilamowitz-Moellendorff, Herakles II, Berlin 1899 

c. 58 κέξ. καὶ δὴ M. Nilsson, Griech. Religion o. 380 १६६. | 

*TIB. J. Wackernagel, Sprachliche Untersuchungen zu Homer, Góttingen 

1916 o. 163 σημ. 1. 

* TIß. IH. Collitz, Bezz. Beitr. 10 (1886) c. 50.



TAQEEA KAI AATPEIA 57 

ὀνομαστικῆς, κατά τινα ἀναλογίαν ἀπὸ τῶν διαφύρων πλαγίων πτώσεων ὁρμηδέν- 

τες, ἀπὸ τούτων δὲ πάλιν νέαι πλάγιαι πτώσεις. Πλὴν τοῦ τύπου Ζεύς (2εὓς, 

Ζδεύς, Ζδεῦς, Δεύς, Σεύς) παραδίδονται at ὀνομαστικαὶ Z9 ύς (:), Ziv (Av, Zav, 

Adv; Σδάν, Τάν), Ζής (Zus), Zetc, Als, Atoc(;), Δίας, ἅπασαι νεώτεροι 

ἀναλογικοὶ σχηματισμοί, ὡς κατωτέρω Ev τοῖς ἐπὶ μέρους θέλει δειχδῆ. 

Εἴδομεν ἀνωτέρω c. 31 πῶς Ev τῇ ἰνδοευρωπαϊκῇῃ κοινῇ. γλώσσῃ ἔσχημα- 

τίσθη τὸ προσηγορικὸν *d (i)ieus ०९९५५८५, οὐράνιος ϑεός, ἡμέρα. 

Εὐτυχῶς ἐν τῇ ἑλληνικῇ καὶ τῇ ἰνδικῇ γλώσσῃ ! ἐσώϑη ἣ ἀρχαία κλίσις 

τοῦ ὀνόματος τούτου καὶ οὕτω διὰ τῆς συγκρίσεως τῶν ἐν ταῖς γλώσσαις ταύταις 

τύπων ἀγόμεϑα εἷς τοὺς ἀρχικοὺς καὶ βασικοὺς τύπους τῆς λέξεως Ζεύς, πρᾶγμα 

ὅπερ ἀπετέλει πρόβλημα δυσεπίλυτον διὰ τὴν πρὸ τοῦ [Θ΄ αἰῶνος γραμματικὴν 

ἐπιστήμην. TH Ἴνδοευρ. *d (1)ieus ἀντιστοιχεῖ Ἕλλην. Ζεύς 2, Ἴνδ. dyaüh. Τὴν 

ἀρχαίαν μακρὰν δίφϑογγον ἐτήρησεν 1 ᾿Ινδική, 5 δ᾽ Ἑλληνικὴ ἔτρεψε κανονικῶς 

eis βραχεῖαν: *d(i)ieus) * Njmós > * 41४५ > ८६४५3. 

Ὅϑεν ὥς προβαϑμίδα τοῦ τύπου Ζεύς πρέπει và ϑεωρήσωμεν τὸν ὑποδε- 

τικὸν τύπον "Ζηύς. Λέγομεν δ᾽ ὑποϑετικόν, διότι συμφώνως πρὸς φωνητικὸν 

νόμον τῆς ἀρχαίας ἑλληνικῆς γλώσσης (νόμος τοῦ Osthoff), καθ΄ ὃν μακρὸν 

φωνῆεν σὺν ἡμιφώνῳ καὶ συμφώνῳ βραχύνεται, À ὕπαρξις τοῦ τύπου τούτου ἀντὶ 
τοῦ κανονικοῦ Ζεύς δὲν δικαιολογεῖται +. 

᾿Αλλὰ παρὰ πᾶσαν προσδοκίαν Ζ m ὕς ἐμαρτυρήϑη ἐξ ἀρχαίας ἐπιγραφῆς 

ἐκ Θήρας ἐπὶ βράχον κεχαραγμένης ", Ὃ F. Hiller v. Gaertringen, ὁ καὶ 
πρῶτος καταγράψας τὴν ἐπιγραφὴν ταύτην १, ὑποστηρίζει ἐν Philologische 

Wochenschrift 49 (1929) σ 403 ὅτι 6 τύπος Ζηύς εἶναι αὐτὸς οὗτος ὃ ὑπὸ 

1 Ἐν τῇ λατινικῇ γλώσσῃ τὸ παράδειγµα διεσπάσθη ἐνωρὶς εἰς δύο συστήµατα, ὡς ἐν 

τῷ προηγουμένῳ κεφαλαίῳ c. 82 xEE. ἐξετέθη. 

2 Τὸ 6 τοῦ τύπου Ζεύς προῆλϑεν ἐκ τοῦ δι ὡς ἐλπίζω < Εελπίδ]ω, πεζὸς <medjoc κλπ. 

16. G.Gurtius, Grundz^ o. 615 κξξ, H. Hirt, Handbuch der griechischen 

Laut-und Formenlehre, Heidelberg 1902 σ. 164 T. Χατζιδάκι, “Azad. Αναγν." I 

0.130, E. Schwyzer, Gr. Gramm. o. 330, M. Lejenne, Phonét. o. 94. 

5°T§. àvor. σ. 31. . 

* δ, ὀνωτ. σ. 31 oni. 4 καὶ 5 ἔτι δὲ T. Κατζιδάκιν, ᾿Ακαδ. Αναγν." I ०, 258. σημ. 1. 

8 *"Alhog κανονικῶς ἐκ Θήρας Ζεύς" xB. GDI 47078 , 4708, 4709, 4710, 4730, 4753, 
4761 κλπ. Tinos Ζηύς ἐμαρτυρήθη καὶ ἐξ ᾿Αγύλλης τῆς Ἰταλίας GDI 5783, ἀλλ᾽ αὐτόϑι 
ὡς παρατηρεῖται ὑπὸ τοῦ ἐκδότου «E dient zur Bezeichnung nicht nur des kurzen e - 

Lautes, sondern auch der Länge, mag diese alt oder ionisch - attisch sein; und H wird 
auch zur Bezeichnung des kurzen e benützt ». 

6 Athen. Mitteil. 26 (1901) c. 425.



58 Γ, 1. KOVYVPMOVAH 

τῆς συγχριτικῆς γλωσσολογίας ὑποτεϑεὶς τύπος Ζηύς, ἐξ οὗ προῆλϑεν 6 τύπος 

Ζεύς καὶ προστίθησι: < daran Ändert nichts, dass man sonst auch in Thera 

Ζεύς schrieb. Zu Ζηύς gehört der Genetiv Ζηνός in Thera IG XII 3, 
~ 1357 >°. Ὁ M. Hammarström ἀπαντῶν eis τὸν v. Gaertringen £v τῷ αὐτῷ 

τόμῳ τῆς Philol] Wochenschr. c, 1312, ὑπεστήριξεν ὅτι dv τῷ τύπῳ Ζηύς 

ἔχομεν ἁπλῆν ὀρδογραφικὴν ποικιλίαν τοῦ τύπου Ζεύς καθ’ ὅσον εἷς τὰς Κυκλάδας 

χατὰ τοὺς ἀρχαϊκοὺς χρόνους ἐτίϑετο πολλάκις τὸ γράμμα A πρὸς δήλωσιν τοῦ 

βραχέος € (e)°. Ἢ ϑέσις δ᾽ ὅμως αὕτη τοῦ M. Hammarström οὐδύλως 

ἐνισχύεται ἐκ τῆς ἐπιγραφικῆς παραδόσεως τῆς Θήρας, ἔνϑα 6 κανονικὸς τύπος 

Ζεύς εἶναι συνηϑέστατος ५. . 

Διὰ ταῦτα ἄλλη τις ἐκδογὴ φαίνεται ὡς à μᾶλλον πιϑανή. "OH. Jacob- 

sohn, Kuhn’s Zeitschr. 43 (1910) co. 42 κξξ. πραγματευόμενος περὶ τῆς 

διφόγγου mu ἐν τῇ ἑλληνικῇ γλώσσῃ ἑρμηνεύει καὶ τὸν τύπον Ζηύς ὥς 

κατ᾽ ἐπίδρασιν τῆς γενικῆς Ζηνός πλασθέντα. Kai πράγματι τὸ πλῆθος τῶν ἐκ πλα- 

ylov πτώσεων ἀναλογικῶς σχηματισθεισῶν . ὀνομαστικῶν τῆς λέξεως ταύτης 

προάγει và δεχθῶμεν ὅτι καὶ 6 τύπος Zyve εἶναι νεώτερος σχηματισμός, ὁρμη- 
५ ὭΣ a 3 \ E - 7 m 

δεὶς εἴτε ἀπὸ τῆς γενικῆς Ζηνός εἴτε ἀπὸ τῆς αἰτιατικῆς Ζῆν (५) 5. 

Βασικὸς λοιπὸν καὶ σύμφωνος πρὸς τοὺς φωνητικοὺς νόμους τῆς ἑλληνικῆς 

γλώσσης ὀνομαστικὸς τύπος τοῦ ἡμετέρου ὀνόματος εἶναι 6 τύπος 2 ६ ए € १, Ὃ τύπος 

οὗτος μαρτυρεῖται φιλολογικῶς ἤδη παρ᾽ Ὁμήρῳ: | 

παρ ἔμοιγε καὶ ἄλλοι 
- Z 4 

A 175 οἵ κέ µε τιµήσουσι, μάλιστα δὲ μητίετα ἄευς 

1 Τοῦτο βεβαίως δὲν εἶναι ὀρθόν, διότι ὃ τύπος τῆς γενικῆς Ζηνός ἐπλάσῦη κατ᾽ ἐπί- 

०९५०५) τῆς ait. Ζῆν(α), ὡς κατωτέρω θέλει δειχϑῆ. 

> Ἔν συνεχείᾳ παρατηρεῖ οὗτος: «Es ist beachtenswert, dass neben diesem dori- 

schen, ionisches α auftrift: Züs bei Pherekydes... Z«vóc im ionischen Ephesos, 

4. Jahrh. v. Chr., auf einer Inschrift bei J. Keil. Österr. Jahresh. 1926, Beibl, 259, wo 

die Endung Κυννίδεω jeden Gedanken an dorisch ausschliesst >. 

? IIR. καὶ P. Kretschmer, Glotta 4 (1913) c. 337. 

* Οὔτε à γνώμη τοῦ T. Χατζιδάκι, “Azad. Αναγν" I o. 46 onu. 1, καθ’ ἣν fj yeah 

Ζη ४६ ὀφείλεται cig ξένον ἢ ἀλλόγλωσσον βάρβαρον yaodurmy, προάγει τὸ ζήτημα. 

* Hf. καὶ E. Schwyzer, Griech. Gramm. o. 203 onu. 2. Ἰδὲ ὅτι καὶ 6 ὁμηρικὸς 

τύπος νηῦς προῆλῦεν ἀναλογικῶς ἀπὸ τῶν πλαγίων πτώσεων᾽ ἰδ. M. Lejeune, Phoné- 

tique Grecque c. 189 σημ. 3. 

6 ᾽Αναλογικῶς πρὸς τὸ Ζ εύς ἐσχημιατίσδη καὶ ὑγομαστικὴ wets (— μήν), ἥτις ἔμαρ- 

τυρήθη ἐξ ἐπιγραφῆς ἐξ Ολυμπίας.



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ | 59 

ἔκτοτε δὲ καὶ µέχρι σήμερον ὡς κοινὸς πανελλήνιος καὶ περαιτέρω διεθνὴς τύπος 

ὀνομαστικῆς τοῦ ὀνόματος τοῦ ὑψίστου τῶν δεῶν τῆς ἀρχαίας Ἑλλάδος. Ἔπιγρα- 

0५८९५ μαρτυρεῖται τὸ πρῶτον ἐξ ᾽Ολυμπίας ἔν ἐπιγραφῇ τοῦ ἔτους 372 a. Χ.: 

Dit-Purg! dow. 160,: «ἠνίκα μοι Ζεὺς δῶκεν νικῆσαι». Ἠπίσης αὐτόδ. 708 : 

«Ζεὺς ᾿Ολύ(μ]πιος». Kai ἐκ Λακεδαίμονος (III x. X.) IG XII3, 1316: «Ζεὺς 

0114८८0५ ν 2. 

"EE αἰολικῶν πηγῶν ἔχομεν τοὺς περισπωµένους τύπους Ζεῦς - Σδεῦς. 

Ἢ περισπωµένη ὀφείλεται sig τὴν αἰολικὴν βαρυτονίαν, ἤτοι sic τὴν ἰδιότητα τῆς 

διαλέκτου ταύτης và ἀναβιβάζῃ τὸν τόνον ὅσον ἐπέτρεπεν ἣ ποσότης τῆς ληγούσης: 

"άτρευς, ᾿Αχίλλευς, πόταµος, σόφος κλπ. 3. Tov τύπον Zets εὑρίσκομεν wag’ Αλ. 

xaío 38 ( Diehl I? 4 c. 103): 

ai δέ κ᾽ ἄμμι Ζεῦς τελέσῃ १८१८८ (८८ > ० 

τὸν δὲ τύπον Ζδεῦς παρέχει ἡμῖν Ἰωάννης 6 Γραμματικός: «᾿Αντὶ δὲ τοῦ C 

τιθέασι (sc: oi Αἰολεῖς) σ καὶ ὃ Ζεὺς -Σ δεὺς (sic), ζυγὸν - σδυγόν, μελίζειν 

-µελίσδειν... » 4. | | 

Ὃ R. Meister, Griech. Dial. Io. 130 προσέδηκε πρὸς ἐνίσχυσιν τῆς ὡς 

ἄνω μαρτυρίας τοῦ γραμματικοῦ τὴν γλῶσσαν τοῦ Mey. Ἐτυμολ. 214, 33: 

< Boíaóa: Gila» καὶ τὸ προσονυµάσδεσθαι ἐξ ἐπιγρ. IGRom. IV 1302, 

7-8 (Cagnat): « κτίσταν τε καὶ εὐεργέταν προσονυµάσδεσθαι >. 

Παραλλήλως ἐνδιαφέρῶν πρὸς τὸν τύπον > δεῦς, ἀπὸ dnd wews νῦν ἅπο- 

δόσεως τοῦ φϑόγγου ζ, εἶναι 6 τύπος Ζδεύς, ὅστις μαρτυρεῖται ἐξ ἐπιγραφῆς 

(VI x. X.) ἐπὶ μελανομόρφου ἀμφορέως εὑρεθέντος ἐν ᾿Αγύλλῃ τῆς Ετρουρίας 

καὶ ἀποχειμένου νῦν ἐν Λούβρῳ: 5. Reinach, Répertoire des vases peints 

I, Paris 1899 c. 155-6. At γραφαὶ Σὃ- Z6- εἶναι ἀπόπειραι ἀποδόσεως τῆς ἐπι- 

χωριαζούσης προφορᾶς τῶν συμφωνικῶν συμπλεγμάτων, ἅτινα ἐν τῇ ᾿Αττιχῇ καὶ 

Ex ταύτης ἐν τῇ Kowf καὶ τῇ καθόλου “Ἑλληνικῇ παρίσταντο διὰ τοῦ γράμ- 

ΕΝ. Dittenberger-K.Purgold, Die Inschriften von Olympia, Berlin 

1896 (= Die Ausgrabungen von Olympia Bd. V ). ' 

| ? Δὲν πρέπει và Eeviin ὅτι f| ὀνομαστικὴ Ζεύς δὲν μαρτυρεῖται ἐξ ἐπιγραφῶν 

παλαιοτέρων χρόνων, διότι ¶ λέξις, ὡς ὄνομα 9εοῦ, παρετίθετο συνήθως ἐν τῇ κλητικῇ, ἤτοι 

"Ev τῇ πτώσει τῆς προσφωνήσεως καὶ ἐπικλήσεως. 

° "68. T. Χατζιδάκι, ᾿Ακαδ. Αναγν." I0.174-175 E. Schwyzer, Griech. Gramm. 

c. 383 καὶ M. Lejeune, Phonétique Grecque c. 94 κὲξ. 

* Ἴδ. τὸ χωρίου ἐν κριτικῇ ἐκδόσει ἐν O. Hoffmann, Griech. Dial. II o. 216.



60 T. L KOYPMOYAH 

ματος 61. "EE ᾿Αττιχῆς ὅμως ἐμαρτυρήδη καὶ τύπος ὄνομ. Σεύς IG III 707, 

(περίπου 340 a. X.), τῶν αὐτῶν δὲ χρόνων εἶναι καὶ τὰ ἐπίσης ᾿Αττικὰ ἐπεψή - 

φισεν (—Cev), ἐχυράσουσιν (== ἐχυράζουσιν)”. Kada ὀρϑῶς παρατηρεῖ 

6 Schwyzer τοιαῦται γραφαὶ μαρτυροῦσι «gegen die Aussprache von ¢ als 

Konsonantenverbindung (zd bzw. dz), nicht für C—s> 3, 

Ἢ προέλευσις τοῦ φθόγγου τούτου εἶναι ποικίλη:ζ- < o0: ὄξοςς *osdo-, 

Διόζξοτος ("Διὸς δοτὸς xx, £ (81 ; ४ ६४५ (^ d(i)ieus, ὃ «δι: λεσβ. Ca, Ca- 

βάλλειν, Ζόννυσος...(διά, διαβάλλειν, Διόνυσος..., ६ < δ] (gi γογγύζω, 

γίζω, otiCw...¢ yoyyby - 1५, νίγ-]-ω, otly-j-@ κλπ, t 

Οὐχὶ δὲ μόνον διὰ τοῦ ह, ἀλλὰ καὶ δι΄ ἄλλων γραμμάτων τοῦ ἑλληνικοῦ 

ἀλφαβήτου παριστῶντο κατὰ τόπους καὶ χρόνους Ev τῇ γραφῇ oi ἄντιπροσω- 

πεύοντες τὰ ἀνωτέρω καὶ ὅμοια φϑογγικὰ συμπλέγματα φϑόγγοι. Οὕτω παραδίδεται 

ἀπὸ tod VI καὶ V ai. π.Χ. ἐκ Βοιωτίας, ᾿Ἤλείας, Λακωνικῆς καὶ Θεσσαλίας, ἀντὶ 

τοῦ ἐν τῷ μέσῳ μὲν λέξεως 86 : κριδ Bé ev Ξςκρίζειν΄ γελᾶν, μᾶ δδαν, χρή ὃ - 

δεται, γυμνάδδομαι, περίδδυγα, δοκιμάδδει κλπ. ὅ, ἐν ἀρχῇ δὲ 

λέξεως ἁπλοῦν ὃ. 

Ὡς ἦτο φυσικὸν fj διὰ τοῦ 8 (δ) παράστασις τοῦ qUóyyov ह παρέσχεν ἄνα- 

λόγους τύπους τοῦ πολυχρήστου ὀνόματος τοῦ ϑεοῦ. | 

Ὃ Αριστοφάνης παραδίδει ἡμῖν τὸν τύπον Δεύς Αχ. 911: «Τῶδ' ἐμὰ 

Θείδαθεν, ἴττω 4εύς >, τὸν τύπον δὲ τοῦτον μαρτυροῦσιν ὡς βοιωτικὸν οἵ γραμμα- 

τικοὶ Ἡ ρῳδιανὸς II 911, 7 (L.): «ὑπὸ Βοιωτῶν καὶ ८4९४५ καὶ Adv > καὶ Χοιρο- 

βοσκὸς I 213, 31 (Hilgard): « Τοιοῦτόν ἐστιν καὶ τὸ Ζεὺς Bowwtxds ... τὸ γὰρ 

ζ εἷς ὃ τρέπουσιν of Ποιωτοί, otov Ζῆθος, Δῆθος, οὕτως οὖν καὶ Ζεὺς Δεύς», 

Ὁμοίως ἐν An. Ox. IV 325, 24 ἀναφέρεται: « ὁ Ζεὺς παρὰ τοῖς. Λάκωσι debe 

! If. T. Χατζιδάκιν, ἔνϑ᾽ dv. I c. 129 xé&, ἔτι δὲ P. E retschmer, Griech. 

Vaseninschr. 0.103, 0. Lag erkrantz, Zur griechischen Lautgeschichte, Uppsala 

1898 σ. 128. 

21K, Meisterhans-E.Schwyzer, Grammatik der attischen Inschriften, 

Berlin 1900 o. 92. 

3 Griech. Gramm. o. 218. 

415. ©. Curtius, Grundz* o. 115 x£&, W. Schulze, Über das Verhältnis 

des & zu den entsprechenden Lauten der verwandten Sprachen, Diss., Göttingen 1867 

F.Sommer, Griechische Lautstudien, Strassburg 1905 o. 137 net. καὶ τὰ εἰδικὰ γραμ- 

ματικὰ καὶ φωνητικὰ ἐγχειρίδια Schwyzer, Lejeune κλπ. 

ες. Curtius Grundz^ o. 622, Thumb-Kieckers, Griech. Dial. I o. 85, 

139, M. Lejeune, Phonétique Grecque a. 96-97.



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 61 

Λέγεται». Παρεδόδη δὲ καὶ ἐξ ἀποσπάσματος παπύρου τῆς Κορίννης 2,52 (Diehl, 

Suppl. Lyr.? c. 20): «debe πατει[ρ, πάντων | βασιλεύς» 1. Tov τύπον ὡς λακω- 

νικὸν ἐμαρτύρησεν ἐπιγραφὴ ἐπὶ μηροῦ ἀγαλματίου δεοῦ ἐπὶ Ὀρόνου καθηµένου, 

εὑρεθέντος ἕν τῷ χὠρίῳ Μαγούλα τῆς Λακωνικῆς GDI 4417 ?. Τέλος τύπος Δεύς 

μαρτυρεῖται ἐπιγραφικῶς ἐκ Ρόδου, P. Cauer-E. Schwyzer, Dialectorum 

Graecarum exempla epigraphica potiora, Lipsiae 1923, 6९५४. 2760 καὶ ἄλλων 

δωρικῶν τόπων 8. 

Kada δὲ παρὰ tov τύπον Z 8६४ ८ ἔχομεν τύπον Δεύς 8x Βοιωτίας καὶ πολλῶν 

δωρικῶν χωρῶν καὶ αἰολικὸν Σδεῦς, οὕτω καὶ παρὰ τοὺς τύπους Ziv, Záv, 

περὶ ὧν κατωτέρω, ἔχομεν τοὺς μετὰ τοῦ ὃ τύπους Δήν, Adv, καὶ Σδάν. 

Ὃ τύπος Δήν ἀναφέρεται ὑπὸ τοῦ Ἡρφδιανοῦ II 911, 81 (L.):«xai γὰρ 

dis xai Zyv καὶ Δὴν καὶ Zas καὶ Ζὴς παρὰ Φερεκύδει κατὰ κίνησιν ἰδίαν ὑπὸ τῶν 

Βοιωτῶν καὶ Aebs καὶ Ady > 4, ἄνευ μνείας τοῦ τόπου ἢ τῆς πηγῆς τῆς προελεύ- 

σεως. “Ex συγχύσεως 6 τύπος οὗτος ἀποδίδεται τῷ φιλοσόφῳ Φερεκύδει ἕν τῷ 

λεξικῷ Roscher dodo. Zeus o. 576. ᾿Πσφαλμένως 8° ὡσαύτως ἀναγράφεται αὐτόδι 

δῆδεν τύπος Δήν ἐκ Πραισοῦ xoi Δρήρου, διότι Ev ταῖς ἐπιγραφαῖς, sic ἃς γίνεται 

παραπομπή, κεῖται αἰτιατικὴ Ava καὶ οὐχὶ ὀνομαστική: GDI 5120, (Πραισὸς 

III π.Χ.): «ὀμνύω A [va ἀικταῖον...», a0vó9. 4952 (Δρῆρος III x. X): «xai 

τὸν Aya τὸν ᾿Αγοραῖον καὶ τὸν Alva τὸν Ταλλαῖον». Τὸ σφάλμα ἔπαναλαμβά- 

γεται ἄβασανίστως ἐν τῇ νέᾳ ἐχδόσει τοῦ λεξικοῦ Liddell-Scott ὑπὸ Jones 

(ἄρῦρ. Ζεύς). 

Ὃ δὲ τύπος Adv ἀναφέρεται ὡς βοιωτικὸς ὑπὸ τοῦ Ἡρωδιανοῦ I 394, 26 

(L.): « A& v: οὕτως εἴρηται ὑπὸ Βοιωτῶν 6 Ζεύς > 5, ἐπισιώθη δὲ καὶ ἐπιγραφικῶς 

&x Δελφῶν, ὥς ἀπέδειξεν 6 H. Pomtow, ἕν Philol. Wochenschr. 31 (1911) o. 

1578 κξξ. Τέλος 6 τύπος > δάν παραδίδεται ἓξ ἐτεοχρητικῆς ἐπιγραφῆς Ev imvix® 

ἀλφαβήτῳ τῶν ἄρχῶν τοῦ IV x. X. αἰῶνος: Annual of the Britisch School of 

Athens 10 (1903/4) o. 116-7 στίχ. ἔπιγρ. 8. 

Ἑνδιαφέρουσα εἶναι ἣ ἱστορία τῆς γραφῆς τῆς λέξεως Ζεύς ἐν τῇ κρητικῇ 

+ Ἴδ. καὶ Schubart-Wilamowitz, Lyrische und dramatische Fragmente, 

(Berliner Klassikertexte, Heft V) Berlin 1907 o. 32 ot. 52. 

2TIB. καὶ 6. Treu, Archaeol. Zeitung 40 (1882) o. 76. 

? Περαιτέρω παραπομπὰς καὶ βιβλιογραφίαν ἰδ. ἐν λεξικῷ Roscher Goede. Zeus o. 573 

στ. 8-11. 

* Ἐπίσης αὐτόῦ. I 395, 1. 

5°18. καὶ Ἐὐστα ὃ. Παρεκβ. 1887, 28: < Βοιωτικῶς Ζεὺς καὶ Δὰν» καὶ 114,4.



62 fr L KOYPMOYAH 

διαλέκτῳ. Ἐν ταῖς παλαιοτάταις κρητικαῖς ἐπιγραφαῖς ( VI- Vai.) τὸ ἐν τῇ Ἴω- 

νικῇ -᾿Αττικῇ διὰ τοῦ C ἀποδιδόμενον σύμπλεγμα ἀπεδίδετο ὡσαύτως διὰ τοῦ γράµ- 

ματος | τοῦ ἀρχαϊκοῦ ἀλφαβήτου, διὸ καὶ: ZE » ८. Βραδύτερον κατὰ τὸν V, IV, ἐνίοτε 

δὲ καὶ III αἰῶνα x. X. τὸ σύμπλεγμα ἀπεδίδετο διὰ τοῦ ὃ (δ) Ev τῷ νεωτέρῳ ἔπι. 

χωρίῳ ἀλφαβήτῳ : δικάδδεν, δικαδδέτο, ξεργάδδομαι, φροντίδδοντες, πράδδοντες, ०००८ 

(---ζώοι), δαμιῦμεν, κἠπιδικαδόντων, δυγὸν κλπ. ". ᾿Εντεῦϑεν ἑρμηνεύεται 6 τύπος 

τῆς air. A fjv a (= Ζῆνα, περὶ οὗ κατωτέρω) ἐκ Δρήρου καὶ Πραισοῦ, ὃν ἀνεγρά- 

ψαμεν ἀνωτέρω. "And τοῦ III αἰῶνος xé& ἀντὶ ὃ (δ) μαρτυροῦσιν at ἐπιγραφαὶ 

τ (τ) 1. Διὸ καὶ τὸ ὄνομα τοῦ ϑεοῦ γράφεται πλέον οὐχὶ διὰ § (δ), ἀλλὰ διὰ 

τ (x) 5 óc of παραδοϑέντες τύποι ὄνομ. Τάν, γεν. Ττηνός, dor. Tnvi ait. 

Tava, Τῆνα, Ττῆνα μαρτυροῦσι. Ὃ τύπος ὄνομ. Τάν μαρτυρεῖται ἐπὶ κρη- 

τικῶν νομισμάτων ρωμαϊκῶν χρόνων: aß. B. Head, Historia Numorum > 

Oxford 1911 0.469: «Τὰν Κρηταγενὴς ἱερὰ > ἐξ Ἱεραπύτνης καὶ «Ta» Konra- 

γενὴς» &x Πολυρρηνίας (Παλαιοκάστρου Κισάμου} +. 'O τύπος γεν. Έτην ός μαρ- 

τυρεῖται ἐκ Γόρτυνος (II π.Χ.) GDI 5024,,: < Ττηνὸς τῷ Βιδατάῳ». Τὴν dor. 

Την ६ παρατίθηµι ἐξ ἐπιγραφῆς ἐκ Γόρτυνος (II x. X.) GDI 5145,/,: «Τηνὶ 

᾿Ολυμπίω(ι)}». Τέλος ot τύποι τῆς uit. Täva, Τῆνα, Ττῆνα μαρτυροῦνται 

ὡς ἀκολούθως: Ὃ τύπος T ἄν α ὧς πιθανὸς ἐξ Ἱεραπύτνης (II x. X.) GDI 5039,; 

καὶ 6 τύπος Τ᾿ῆνα ἐπίσης ἐξ Ἱεραπύτνης (II x. X.) ἔνϑ. ἄν.: «Τῆνα ᾿Οράτριον 

καὶ Τῆ να 4ικταῖον > καὶ ὃ τύπος Ττῆνα ἐκ Γόρτυνος (II x. X.) GDI 802460/61 : 

« Ττῆνα [ Βιδάταν... καὶ Ἱτῆνα ΣᾺ | ύλιον καὶ Ίτῆνα ᾿Οράτριον». 

At ἀπόπειραι αὗται πρὸς ἀπόδοσιν ἐν τῇ γραφῇ τοῦ συμπλέγματος zd, dz 

ἀφορῶσι κυρίως eis τὴν κεντρικὴν Κρήτην 5, διότι Ev τῇ δυτικῇ καὶ ἀνατολικῇ νήσῳ 

6 φθόγγος ἀποδίδεται σταθερῶς διὰ τοῦ £ : Πραισὸς Zn vé Am. Journ. of Arch. 

(sec. ser.) V 374, Λαιὼ Znvi GDI 5080, κλπ. ᾿Αλλὰ σὺν τῷ χρόνῳ, ἀπὸ 

τῶν ἐν τῇ νήσῳ μεγάλων κέντρων λατρείας τοῦ Διὸς oi διάφοροι τύποι ἄνεμεί- 

118 Thumb-Kieckers, Griech. Dial. Io. 159 καὶ M. Lejeune, Phoné- 

tique Grecque o. 97. 

3 Ὃ H. Voretzch, Hermes 4 (1870) o. 272 νομίζει ὅτι ἐν τῷ τύπῳ Trijva πρύ- 

χεῖται ἀφομοίωσις τοῦ j (dj-) πρὸς τὸ προηγούμενον ὀδοντικόν. | 

IL Πβ. 'Βιττένιοι, ἀτταμιο-(ἀζημιο -), φροντίττοντας van. 

+ CI8, καὶ τὴν ἑλληνικὴν µετάφρασιν ὑπὸ "I. Σβορώνου (BipA. Μαρασλῆ ) c. 588 καὶ 600, 

ἔτι δὲ J. Svoronos, Numismatique de la Crète ancienne I, Mâcon 1890 o. 194. 

5 Κατὰ τὸν III καὶ II αἰῶνα παλαίουσιν εἰσέτι πρὸς ἀλλήλους oi δύο τρόποι γραφῆς 

τοῦ φθόγγου τούτου. Ἐν ἐπιγραφῇ ἐκ Γόρτυνος (ILI π.Χ.) GDI 5025 ἔχομεν παρὰ τὸ 

πραττόντων (παλαιότερον πράδ(δ)εῦ(ῦλαι, πράδδεν), δικα ὃ δέϑϑω καὶ δικα δὃ- 

δόντων. 



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 63 

χϑησαν καὶ ἐξηπλώθησαν: Ἱεράπυινα Τῆνα GDI 5039,, Δρῆρος Δῆνα 

αὐτόδ. 4952A,,/,5 κλπ. 

Πράγματα παρεῖχε µέχρι πρό τινος ὃ τύπος τῆς γενικῆς Σηνός, óc κακῶς 

ἀνεγνώσϑη ὑπὸ E. Demargne, Bull Corr. Hell. 24 (1900) c. 223 xé., 

ἐξ ἐπιγραφῆς ἐξ ᾿Ολοῦντος (III x. X.) «f. GDI 5104 C 59. Διὰ τὸ δυσερµή- 

νευτον τοῦ > ὅτε Demargne ἔνθ᾽ àv. καὶ βραδύτερον ὃ R. Meister, Abh. 

Sachs. Ges. Wiss. 24 (1906) III c. 87, προέτειναν τὴν διόρθωσιν eis Ζηνός. 

Καὶ πράγματι ὡς ἀπέδειξεν ¶ M. Guarducci, Inscr. Creticae ( Ὁλοῦς 4059) 

I 250 ἐν τῇ ἐπιγραφῇ φέρεται: < τοῦ Z 5 v ó c τοῦ Ταλλαίου >, κακῶς 5° ἀνεγνώσθη 

ὑπὸ τοῦ Demargne Σηνὸς ἀντὶ τοῦ ὄρϑοῦ Ζηνός: «Σηνὸς lapidarium 

scripsisse non recte adfirmavit Demargne; nam Z cursivum hic habemus». 

"Απασαι at ἀνωτέρω προσπάδειαι πρὸς ἀπόδοσιν τοῦ φδόγγου ἕ δεικνύουσι 

τὴν ἀδυναμίαν τῶν κατὰ τόπους ἑλληνικῶν ἁλφαβήτων πρὸς παράστασιν τοῦ συμ- 

πλέγματος, ὕπερ καὶ ποικίλην τὴν προέλευσιν εἶχε καὶ κατὰ τόπους καὶ χρόνους 
1 3 \ ΄ , ९ n ο 

. Ασφαλὲς πάντως συνάγεται τὸ συμπέρασμα ὅτι ἐποικίλλετο κατὰ τὴν προφοράν 

fj διὰ τοῦ ὃ (δ), v (τ) ἀπόδοσις τοῦ ट ἀνήκει εἷς τοὺς χαρακτῆρας τῶν δωρικῶν 

διαλέκτων 2. 

Med’ ὅλα τὰ ἀνωτέρω δυσερµήνευτος φωνητικῶς παραμένει 6 τύπος Δβεύς, 

μαρτυρηῦδεὶς ἐπὶ µελανομόρφου ἁμφορέως παλαιοτέρου ρυὺμοῦ, «εὑρεθέντος 

ἐν ᾽Αγύλλῃ τῆς Ἰταλίας καὶ ἀποχειμένου νῦν ἐν Βερολίνῳφ. Ὃ P. Kretschmer, 

Griech. Vaseninschr. σ. 102-3 πραγματευόμενος περὶ τοῦ τύπου ἐπιφέρει σ. 103: 

«für das B weiss ich freilich keine Erklärung >. ᾿Αλλὰ καὶ fj ἑρμηγεία ἣν 

ἐπεχείρησεν 6 ©. Παπαδημητρακόπουλος ἐν ᾿Αϑηνᾷ 7 (1895) o. 139, 

nad’ ἣν ἐν τῷ β τοῦ τύπου Δβεύς ἐπανελήφθη προληπτικῶς 6 φδόγγος β τῆς 

Os ew προφεροµένης διφδόγγου gu, ἀπότοκος τῆς θεωρίας αὑτοῦ περὶ τῆς προ- 

φορᾶς τῆς ἀρχαίας ἑλληνικῆς γλώσσης, δύναται βεβαίως và στηριχϑῇ σήμερον % 

Ὅδεν εἰκάζω ὅτι Ev τῷ τύπῳ πρόκειται γραφικὸν σφάλμα τοῦ ἐπιγράψαντος 

τὸ ἀγγεῖον. 

Οὐδ᾽ 6 τύπος τῆς χλητικῆς Βδεῦ, ἀπαντῶν μόνον ἐν τῇ κωμικῇ φράσει: 

«ὦ Β δεῦ δέσποτα» Com. Adesp. 28 (ed. T. Kock — FCG IV CCCXXXVIIb 

1 THB. M. Schmidt, Kuhn’s Zeitschr. XII o. 217 xoi Philologus XVIII o. 231 

०८६६. ἔτι δὲ P. Χατζιδάκιν, "Axa. "Avoyv.? I o. 526 onu. 2. 

?°1ô. R. Meister, Abh. Sachs. Gesellsch. Wiss. 24 (1906) III c. 35 onu. 1, E. 

Schwyzer, Griech. Gramm. o. 381. 

? ΠΡ. E. Schw yzer, Griech. Gramm. o. 175.



64 T. L KOYPMOYAH 

ed. Meineke), öv 6 pév F. Blass, Ausspr. des Griech.? o. 114 προσε- 

πάθησε νὰ ἑρμηνεύσῃ ὥς προελθόντα ἐν τύπου > ὃ εὖ (τῆς ὀνομαστικῆς Ἀδεύς, 

περὶ ἧς ὠμιλήσαμεν ἀνωτέρω), 6 δὲ ©. Παπαδημητρακόπουλος Evd ἄν. 

c. 159 ὥς ἀπὸ τύπου Δεῦ προληπτικῇῃ ἀναπτύξει τοῦ β, ἑρμηνεύεται φωνητικῶς, 

Εἶναι τύπος κωμικῶς παρῳδημένος πρὸς τὸ ρῆμα βδέω. Δίκαιον δ᾽ εἶναι và 

λεχδῇ ἐνταῦθα ὅτι fj ὀρθὴ αὕτη ἑρμηνεία ὀφείλεται eis τὸν αὐτὸν ©. Ἱαπαδη- 

µητρακόπουλον ἔνϑ᾽ dv. ὅστις ὅμως συνεσκότισε ταύτην ἐν τῇ προσπαθείᾳ ὕπως 

ἑρμηνεύσῃ φωνητικῶς τὴν λέξιν. 

Ἢ κλητυὴ Ζεῦ: συνεχίζει σχεδὸν ἀλώβητον τὴν ἰνδοευρωπαϊκὴν βάσιν 

*d(i)iéu, ἥτις πρόκειται καὶ ἐν τοῖς λατινικοῖς Ju(ppiter), Diov- Jov-". 

Οὕτως ἡ δίφϑογγος gu t£v μὲν τῇ ὀνομαστικῇ Ζεύς συνεχίζει ἰνδοευρωπαϊκὸν 

μαχρὸν Eu, ἐν δὲ τῇ χλητιχῇ Ζεῦ ἰνδοευρωπαϊκὸν βραχὺ tu. Ἐν τῇ ἰνδικῇ 

γλώσσῃ, ὡς εἴδομεν ἀνωτέρω c. 32, τὴν κλητιχὴν ἀντικατέστησεν À ὀνομαστική. 

Φιλολογικῶς 6 τύπος τῆς κλητικῆς Zed μαρτυρεῖται τὸ πρῶτον ἤδη παρ᾽ 

Ὁμήρῳ: 
A 503 Zed πάτερ... 

DU 276 Zed πάτερ, 1δηθεν μεδέων, κύδιστε, μέγιστε 

κλπ. Tao’ Ὁμήρῳ fj κλητικὴ Zed ἀπαντᾷ 51 φοράς, ἐξ ὧν 32 φορὰς Ev τῇ ἔπι- 

κλήσει: Ζεῦ πάτερ. ᾿Επιγραφικῶς μαρτυρεῖται τὸ πρῶτον ἐπὶ τοῦ ἀνωτέρω 

c. 36 μνημονευϑέντος μελανομόρφου ἀμφορέως (VI π.Χ.): «ὦ Ζεῦ πάτερ, αἴθε 

πλούσιος γε[νοίµαν |». “Eni λίϑου τὸ πρῶτον ἐν ἐπιγραφῇ ἐξ Ὀλυμπίας (V π.Χ.) 

Ditt.- Purg. 174,/,: «ἀλλά, πάτερ Ζεῦ, καὶ πάλιν "Ἀρκαδίᾳ καλὸν ἄμειδε 

κλέος ». Ἐπίσης ἐπὶ βάϑρου ἐξ ᾿Ολυμπίας, ἀναϑήματος τῶν Λακεδαιμονίων εἷς ἀνά- 

μνησιν τοῦ αἰσίου πέρατος τοῦ f κατὰ τῶν Μεσσηνίων πολέμου (464 x. X.): 

Ditt.- Purg. 252, : < 4έξ[ο] Fáv[a£] Κρονίδα [2] ed’ Ολύνπιε. .. » 3. “Ἕνεκα βλάβης 

τοῦ λίϑου δὲν δυνάμεϑα μετ᾽ ἀσφαλείας νὰ εἴπωμεν τί ἦτο τὸ πρῶτον γράμμα 

τῆς κλητικῆς τοῦ ὀνόματος τοῦ ϑεοῦ 5. Ὃ G. Schulze, Quaest. epicae o. 240, 

συγκρίνων ἀφ᾽ ἑνὸς τὸ χάσμα πρὸς τὸ μέγεθος τοῦ A τῆς προηγουμένης λέξεως 

1 Ἴδ. J. Wackernagel, Altind. Gramm. III (—A Debrunner ) 0.221, Walde 

-Pokorny, Vergl. Wörtb. d. idg. Sprachen o. 772. 

3 Τὸ ἐπὶ τοῦ βάδρου ἄγαλμα, ὡς καὶ τὴν αἰτίαν τοῦ ἀναϑήματος περιγράφει 6 Παυσανίας 

V 94.8, ὅστις καταχωρίζει καὶ τὴν ὡς ἄνω ἐπιγραφήν : « Tod ναοῦ δέ ἐστιν Ev δεξιᾷ τοῦ μεγάλου 

Ζεὺς πρὸς ἀνατολὰς ἡλίου, μέγεθος μὲν δυόδεκα ποδῶν, ἀνάδημα δὲ λέγουσιν εἶναι 4ακεδαιμονίων, 

ἡνίκα ἀποστᾶσι Ἰ]εσσηνίοις δεύτερα τότε ἐς πόλεμον κατέστησαν. ἔπεστι δὲ καὶ ἐλεγεῖον ἐπ᾿ αὐτῷ: 

4έξο avaé...>. 

ΠΡ. R. Meister, Dorerund Achäer (Abh. Sachs. Ges. Wiss. 24 - 1906 IIT) 0.36.



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 65 

(Koovida) καὶ dq’ ἑτέρου ὁρμώμενος Er τῆς γνωστῆς ἤδη ἡμῖν (19. ἄνωτ. o. 60) 

ἀποδόσεως Ev τῇ λακωνικῇ διαλέκτῳ τοῦ φϑόγγου διὰ τοῦ ὃ (δ), exdider μετὰ 

πολλῆς πιθανότητος ASed. "Hrrov πιθανῶς διὰ τοὺς χρόνους καϑ' οὓς ἐγράφη 

ἣ ἐπιγραφὴ ἐκδίδεται Ττεῦ ὑπὸ P. Müllensiefent. 

Ἢ περισπωµένη ἕν τῇ κλητικῇ Zed ὀφείλεται εἷς τὸν συνήθη ἄναβιβασμὸν 
~ , 2 ~ / ^ 2/ ॐ L4 , 

τοῦ τόνου ἕν τῇ πτώσει ταύτῃ πβ. ἄδελφε, ἄνερ, θύγατερ, μόχϑηρε, 

πάτερ, πόνηρε κλπ. Ὃ ἄναβιβασμὸς οὗτος τοῦ τόνου ὀφείλεται πιϑανῶς sic 

τὴν ἐγχλιτικὴν χρῆσιν τῆς πτώσεως, ἥτις τεκμηριοῦται ἐκ τῆς προθέσεως τοῦ ἔπι- 

φωνήματος ὦ, τῆς ἀποφυγῆς τῆς κλητικῆς ἐν ἀρχῇ φράσεως κλπ. 2. Ὃ περισπώ- 
¢ 2 ὦ / 2 ~ ^ > ~ LA ^ 5 , M ~ 5 ~ 

μενος δ᾽ ὅμως τόνος &v τῷ λεσβιακῷ Σδεῦ δύναται và ὀφείληται καὶ τῇ αἴολικῇ 
d 3 «a M ἦν " 2 νὰ / LA ^ x b c^ 

Bagurovia, δι’ ἣν καὶ συνέπεσον Ev τῇ διαλέκτῳ ταύτῃ κατὰ τὸν τονισμὸν ἥ τε 
^ > ~ x c = \ ~ ς. x 4 * + , 

χλητικὴ > δεῦ καὶ fj ὀνομαστικὴ Σδεῦς, ὥς τὸ τόμος καὶ vouóc, πατρό- 

κτονος xai πατροκτόνος κλπ. À. 

Δυσκολίας παρέχει καὶ ἣ ἑρμηνεία τοῦ τύπου τῆς κλητικῆς Aie. Ὃ τύπος 

οὗτος εἶναι ἅπαξ εἰρημένος Ev Μαρτυρίῳ τοῦ ἁγίου Κόνωνος (’A. Παπαδο- 

πούλου-Κεραμέως, ᾿Ανάλεκτα “Ἱεροσολυμικῆς Σταχυολογίας V 0. 386 == 

x60. Βατοπεδ. X αἰῶν. dowd. 19): «µόνον δὲ λάδε λίδανον βραχὺν καὶ οἶνον καὶ 

θαλλὸν καὶ eine Aie πανύψιστε, σῷζε τὸ πλῆθος τοῦτο». 'O H. Usener,Gót- 

ternamen o. 70, ὑπεστήριξεν ὀνομαστικὴν Δίος, στηριχϑεὶς εἷς τὸ ὄνομα δωρι- 

κοῦ μηνὸς Διόσϑυ ०6 καὶ τὸ παρὰ Πινδάρῳ, Neu. 7,105, κύριον ὄνομα Διοσκό - 

ρινϑος. ‘OL. Radermacher ἕν Phil. Wochenschr. 35 (1915) o. 1197 
2 ,^ » ^ LA LA E ~ # » 

ἀναφερόμενος εἷς τὴν γνώμην ταύτην τοῦ Usener γράφει: «sprachlich wohl 

môglich und sachlich ansprechend, aber zuletzt doch eine Etymologie, 

d. h. nichts unbedingt Zuverlässiges ». "Ev πάσῃ περιπτώσει δέχεται καὶ οὗτος 
u ^ ^ c ~ 2 Pd 5) ~ , , 2 # 

ὅτι δύναται và ὑποστηριχϑῇ ὄνομ. Atos ἔκτε τῶν κυρίων τούτων ὀνομάτων, 

&x τοῦ ἐπιγραφικῶς πιστωθέντος ὀνόματος τοῦ φρυγικοῦ δεοῦ Ζεὺς Δίος καὶ δὴ 
\ 2 ~ c 4 > ~ "d ~ c ’ [4 ’ ~ 

καὶ £x τῆς ὡς ἄνω Ev τῷ Μαρτυρίφ τοῦ ἁγίου Κόνωνος παραδοδθείσης κλητικῆς 

Ate, ἥτις προὐποτίθησι, κατὰ τοῦτον, ὀνομαστικὴν Δίος. Ἔν τῷ τύπῳ Ale 

ὅμως πρόκειται ἀναλογικὸς σχηματισμὸς τῆς στιγμῆς (Augenblicksbildung), 

ὁρμηδεὶς ἀπὸ χριστιανικῶν λατρευτικῶν ἐπικλήσεων, οἷαι ϑεέ, ἅγιε, Χριστέ, 

Bete... καὶ δὴ καὶ τοῦ «πανύψιστε», ped οὗ συνεκφέρεται ἀνωτέρω. Εἶναι 

δ᾽ 6 τύπος Aie κλητικὴ ἀντὶ Δία ἀπὸ ὀνομαστικῆς Δίας, περὶ ἧς κατωτέρω, καὶ 

1 De titulorum laconicorum dialecto, Diss., Strassburg 1882 o. 64. 

2 Ἴδ. H. Hirt évIdg. Forsch. 9 (1906) ०. 284 x&&. καὶ Idg. Gramm. V c. 335 «££, 

ἔτι δὲ E. Schwyzer, Griech. Gramm. o. 391, 547. 

3 6. E. Sehwyzer, Griech. Gramm. o. 383. 

ΛΕΞΙΚΟΓΡΑΦΙΚΟΝ ΔΕΛΤΙΟΝ ΤΗΣ ΑΚΑΔΗΜΙΑΣ ΑΘΗΝΩΝ Δ΄ -- 5 
!



66 f. 1. KOYPMOVAH 

ऋ # » # £F ^ ~ LA ^ ~ ^ ,F 

οὐχὶ Atos. “Av πράγματι δύναται va στηριχϑῇ τύπος ὀγομαστικῆς Atos, πρέπει 
a ~ > # 3 x ~ # ^ 2 a > 

va δεχϑῶμεν τοῦτον ἀναλογικῶς πλασθέντα ἀπὸ τῆς κλητικῆς Ate καὶ οὐχὶ ἄντι- 
. 

στρόφως. 

"Ev τῇ προσπαῦείᾳ πρὸς κλιτικὴν £voxotnow τοῦ ὀνόματος Ζεύς ἔδημιουρ- 

γήδη, ἀπὸ τῶν πλαγίων πτώσεων ὁρμηδεῖσα καὶ κατὰ τὸ σύστηµα μήν - μηνός, 

1 ὀνομαστικὴ Ziv (Δήν)- Zav (Adv, Σδάν, Tav)!. 

Ὃ τύπος τῆς ὀνομαστικῆς Ζήν εἶναι γνωστὸς ἔκ μαρτυριῶν παλαιῶν γραμ- 

ματικῶν καὶ λεξικογράφων' 'Ἡρῳδιανὸς I 395, 1 (L.): «Ζήν ὃ Ζεὺς καὶ div», 

11 642,13: «ἰστέον ὅτι τοῦ Ζήν Ζηνός ἐφύλαξαν οἱ παλαιοὶ "Iovec τὴν κλίσιν» 

καὶ II 911, 8: «xai γὰρ δὶς καὶ Z3) v καὶ Ζάς», Σουΐδας: «Ζήν, Ζηνός, Ζηνί». 

Ιζαϑίστησι δὲ τὸν τύπον τοῦτον ἀναντίλεκτον 7| κλητικὴ Ζήν, παραδοδεῖσα Ev 

Αἰσχύλ. Ἱκέτ. 162 — 116: 

"A Ziv, Lots, ἰὼ 

Tov παράλληλον τύπον Ζ ὧν παρέδωκεν 6 ᾿Αριστοφάνης, “Ooviot 570: 

«βροντάτω viv ὃ μέγας Ζὰν» καὶ τὸ γνωστὸν ἐπίγραμμα τοῦ Πυδαγόρου 

"AvüoX. Παλατ. 7, 746: < ὧδε μέγας κεῖται Záv, ὃν dia κικλήσκουσι». Kai τὸν 

τύπον τοῦτον ἐγίνωσκον καὶ ἐπραγματεύθησαν of παλαιοὶ γραμματικοί  Ἡρῳδια- 

vóc I 394, 26 (L.): < Záv: οὕτω γὰρ εἴοηται 6 θεὸς ὑπὸ τῶν μεταγενεστέρων Aio- 

λῶν' καὶ ἔτι oi μεταγενέστεροι Ἴωνες διὰ τοῦ a Záv» xài II 642,19: «πάλιν ἄπο- 

pov πῶς παρ᾽ "Ico τὸ 9 eis a τέτραπται" τὸ ἐναντίον τὸ α εἰς η τρέπουσι, τὸ γὰρ 

Ζανός Ζηνός εἰρήκασι λέγω δὴ ὅτι οὐκ ἔτρεψαν, GAM ἐμιμήσαντο µετα- 

γενεστέρους Αἰολεῖς». Βὐστάδιος 436, 18 (εἰς Al): < ὁμοίως δὲ καὶ Ζὰν 

Ζανὸς κατὰ τὸ βροντάτω μέγας Ζάν » ?. 

Γινώσκοµεν ὅτι ἔν τῇ διαλέκτῳ τῆς Ἤλιδος τὸ μακρὸν ठ ~ (1) προεφέρετο 

λίαν ἀνοικτόν, ὅμοιον σχεδὸν τῷ a, δι᾿ οὗ καὶ ἀπεδίδετο συνήθως Ev τῇ γραφῇ * 

nf. Ζἄᾶνες" καὶ τὰ ἐξ ἐπιγραφῶν Εράτρα (Ξ-ρήτρα), ἔα (ein), βασιλᾶες 

κλπ. Τοῦτ᾽ αὐτὸ ὑπεστήριξε καὶ περὶ τῆς διαλέκτου τῆς Σικυῶνος 6 E. Schwy- 

1 Περὶ τῶν τύπων ήν, Δάν, Σδάν, Τάν εἴπομεν ἀνωτέρω ०. 61 κξξ. 

2 To Záv καὶ γενικῶς τοῖς μετὰ τοῦ d τύποις af. τὸν τύπον Ζάνωνες (-- Ζήνω: 

vec) ἔτι δὲ τὸ παρ᾽ Ἡσυχ. «Ζανίδες' ἡγεμοχίδες», ὅπερ ἴσως παρὰ τὸ Ζάν, Ζανός' ἰδ. A. 

Cook, Zeus II o. 843. 

? Δὲν πρόκειται περὶ προφορᾶς τοῦ ὃ ὡς α, ἀλλὰ µόνον περὶ ἀνοικτῆς προφορᾶς τοῦ 

φθόγγου τούτου, Διὰ ταῦτα καὶ ἀπεδίδετο πολλάκις Ev τῇ γραφῇ ὁ φϑόγγος διὰ τοῦ η: 

χοῦ μάτοις, ἀλλὰ χρήματα, δηλυτέραν... II. Thumb-Kieckers, Griech. Dial. I o. 239. 

4 *Avti Ζῆνες: < καλοῦνται δὲ ὑπὸ τῶν ἐπιχωρίων Ζᾶνες > Παυσ. d.21.2. 

SUI, E. Schwyzer, Griech. Gramm. o. 185.



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ | 67 

zer!, ὑποδείξας τὸ ἐπὶ τῆς µετόπης τοῦ Ὀησαυροῦ τῶν Σικυωνίων ἔν Δελφοῖς 

Ὀρφάς-ξ)Ορφὴς (ἀντὶ Ὀρφεὺς) καὶ τὸ γνωστὸν ἐπίσης ἐξ ἐπιγραφῆς τοῦ 

Ὀησαυροῦ τῶν Σικυωνίων ἐν Ολυμπίᾳ (Cauer-Schwyzer 130) στᾶϑος- 

στῆϑος 23. Τοῖς ἀνωτέρω παραβάλλει 6 P. Kretschmer £v Glotta 12 (1923) 

0. 184 τὰ γνωστὰ Ex κρητικῶν ἐπιγραφῶν ὀράτριος(-- Ερήτριος) GDI 5024,,, 

5039,,, 0041,., Ζαν οποτε[ιδᾶνος] GDI 51638; καὶ Τ ἄν च == Ζῆνα πιϑανῶς 

ἐν GDI 5039,, δ. Τὸ φαινόμενον παρατηρεῖται σποραδικῶς καὶ ἕν λογοτεχνικοῖς 

χειμένοις (ἅμερος Πίνδ, ἅμισυ Θεόκρ. μᾶλον πολλαχ. κλπ.) καὶ ἀρχαϊζούσαις 

ἐπιγραφαῖς τῶν πρώτων μ. X. αἰώνων (Cauer-Schwyzer 174 x. à.) +. 

Πάντα τἀνωτέρω διδάσκουσιν ὅτι πρὸς ἑρμηνείαν τῶν περιπτώσεων τούτων 

δὲν εἶναι πλέον ἀρκετὴ ἣ θεωρία περὶ εὑπερδωρισμῶν », ἄλλ᾽ ὅτι πρόκειται 

παναρχαία προϊστορικὴ διαφορὰ περὶ τὴν προφορὰν τοῦ μακροῦ Ε7. Οὕτως ἕρμη- 

νεύονται φωνητικῶς ot ἐξ "Ἤλιδος καὶ Κρήτης τύποι τοῦ ὀνόματος καὶ τὰ ἐκ 

Σικυῶνος παραδείγματα. Προκειμένου περὶ ὁμοίων «ὑπερδωρισμῶν» ἅπαν- 

τώντων ἐν ἄλλαις διαλέκτοις, περὶ ὧν γινώσκομεν ὅτι οἵ ταύτας λαλοῦντες δὲν προέ- 

φερον τὸ μακρὸν ठ ὁμοίως τοῖς λείοις, τοῖς Κρησὶ καὶ τοῖς Σικυωνίοις, πρέπει và 

δεχϑῶμεν ὅτι où μετὰ τοῦ @ τύποι ἐξηπλώϑησαν ἀπὸ τῆς £v ᾿Ολυμπίᾳ λατρείας τοῦ 

"Διὸς καὶ παρέμειναν ἔκτοτε ὥς <tegot» ५. Τοῦτο ἐγίγνωσκε καὶ ἐδίδαξεν 6 “How- 

διανὸς ἔνϑ᾽ ἄν.: «λέγω δὴ ὅτι οὖκ ἔτρεψαν (sc. οἵ μεταγενέστεροι Ἴωνες), ἀλλ ἐμι- 

μήσαντο μεταγενεστέρους Αἴολεῖς >. 

To τύπῳ Z άν παραβάλλω τέλος, διὰ τὴν κλιτικὴν ἀντιστοιχίαν, τὸν δωρικὸν 

τύπον ὀνομαστικῆς μάν — μήν. Ὃ τύπος οὗτος συμπεραίνεται ἐκ τῆς πληϑυντικῆς 

` Ὀνομαστικῆς Paves’, ἥτις ἀναγινώσκεται EV τῷ ἁστρονομιχῷ παπύρῳ τοῦ 

Ἰυὐδόξου == P. Par. 1, περὶ οὗ ἀπέδειξεν 6 Fr. Blass 8, ὅτι εἶχε τὸ πρῶτον 

1 Indogerm. Forsch. XXXVIII o. 161 κὲξ. 

*IIf. καὶ Thumb-Kieckers, Griech. Dial. I c. 129 

Züva ἢ Tava ἐξεδόθη ἐν CIG 2555. Ἐν GDI 5039,, ὅμως ἐκδίδεται Τῆνα. Ὁ λίθος 

δὲν σῴζεται ἡ δ᾽ ἐπιγραφὴ εἶναι ἡμῖν γνωστὴ ἐκ μεταγραφῶν : cod, Vatic. 1579 καὶ cod 

Laur. Monac. 743. 

*"'I. ©. Mahlow, Neue Wege durch die griechische Sprache und Dichtung, 
Berlin 1926 c. 188 4£&, E. Schwyzer, Griech. Gramm. o. 185. 

"Mahlow év® ἀν. c. 194 κέξ. 
5 If. καὶ P. Kretschmer, Glotta 17 (1929) c. 197. 
uc m. E ५ 4 ^ εκ ~ , d Ακριβῶς αντίστοιχον πρὸς τὸν ὑπὸ τοῦ Παυσανίου 5.21.2 παραδιδόμενον τύπον 

Zävec. 

: Eudoxi ars astronomica, qualis in charta aegyptiaca superest, denuo edita, 
iliae 1887.



68 FL 1. KOYPMOVAH 

γραφῆ ἐμμέτρως καὶ ἔνδα πολλαὶ ἐπικαὶ λέξεις σῴζονται, καὶ τῆς πληῦ. dor. pact 

παρὰ Θεοκρ. 17, 127. 

Πλάγιαι πτώσεις ἀπὸ τῆς ὀνομαστικῆς Záv εἶναι f] γενικὴ Δανός, dor. 

Ζανί, απ. Lava, 

Τύπος γενικῆς Ζανός εἶναι γνωστὸς τὸ πρῶτον ἐκ τοῦ Εὐριπίδου Ἱππολ. 

62, ἔνϑα fj "Αρτεμις προσονοµάζεται «Ζαν ὃς γένεθλον ». “ὡσαύτως εξ ἀδεσπότου 

μογῳδικοῦ μελικοῦ ἀποσπάσματος Diehl I? 4, 217 (14): « Κλῦθί μοι Ζανός τε 

κούρη > !, ἐξ ἐπιγράμματος ἐν Παλατ. ᾿Ανδολ. VI 219,6: «Ζανὸς ἑλαστρηθεὶς 

γυιοπαγεῖ νιφάδι» κλπ. Ὃ ἐμὸς διδάσκαλος, καθηγητὴς J. Keil ἀνεκοίνωσεν ἐν 

Österr. Jahresh. 23 (1926) Beibl. 247 2६६. (Vorläufiger Bericht über die Aus- 

grabungen in Ephesos) δύο ἐπιγραφὰς ἐκ Panajir Dagh παρὰ τὴν Ἔφεσον év 

αἷς ἀπαντᾷ 6 τύπος γενικῆς Z av ός. Ἢ πρώτη τοῦ V 7. X. (Beibl. 257): eZavóc 

ἱερὸν Π]ατροίο» zai ¶ δευτέρα τοῦ III x. X. (Beibl. 259): « Ζαν 0 ऽ ἱερὸν Πατρωίο 

καὶ ᾿Απόλλωνος ᾽ 4οιστώνακτος τοῦ Ἰζυνγίδεω». Ὁ τύπος Kuvvidem ἀπομακρύνει 

πᾶσαν σκέψιν περὶ δωρικοῦ χαρακτῆρος τῆς ἐπιγραφῆς 2. Παλαιότερον ἦτο γνωστή, 

ἐπίσης &E Ἰωνικοῦ ἐδάφους (Χίου), ἐπιγραφὴ τοῦ IV x. X. αἰῶνος μετὰ τοῦ 

τύπου Zavóc, δημοσιευθεῖσα ὑπὸ Alp. Ζολώτα ἐν ᾽Αδηνᾷ 20 (1908) 5. 225 = 

Cauer-Schwyzer 696: « Mowéwv καὶ Ζανὸς Μοιρηγέτεω». "Αλλως εἶναι γνω- 

στὸς 6 τύπος ἐπιγραφικῶς ἐκ Λαρίσης (I π.Χ.) IG IX 2, 582: «Ζανὸς δ᾽ ἐλό- 

χευσα χάρµα», ἐκ τῆς νησῖδος Φίλαι τοῦ Νείλου, G. Kaibel, Epigrammata graeca 

ex lapidibus conlecta, Berlin 1878 ἀρ. 978,: « Zavi τῶι ἔκ Zavos πατρὸς 

᾿Ελευθερίω[ι... ] > κλπ. | 

Ἢ δοτικὴ Ζανί εἶναι γνωστὴ ἐξ ἀδεσπότου μονῷδικοῦ μελικοῦ ἀποσπά- 

σµατος Diehl 114.911 (15): « Ζανί v ἐλευθερίωι» καὶ ἐξ ἐπιγράμματος ἐκ Δελφῶν 

παρὰ Arod. Zoe). TA 14: < Δελφοί µε στᾶσαν, Zavi χαριζόμενοι ». "Eni λίθων δὲ 

&x λακωνικῆς ἐπιγραφῆς ρωμαϊκῶν χρόνων Cauer-Schwyzer 30: «Zavi ἔλευ- 

θερίοι» καὶ ἐξ ἐμμέτρου ἐπιγραφῆς (Ip. X.) ἐκ τῆς νησῖδος Φίλαι τοῦ Νείλου, 

Kaibel, Epigramm. 918: «Ζανὶ τῶι ἐκ Ζανὸς πατρὸς ᾿Ελευθερίω[ι... ] ». 

Τὴν αἰτιατικὴν Züva γινώσκομεν ἓξ ἀποσπάσματος τοῦ Καλλιμάχου, End. 

E. Kahen 1922 σ. 163—Pap. Oxy. XI 90: « οὗ τὸν πάλαι Παγχαῖον ὃ πλάσας 

Záva». Τὸ ἀπόσπασμα ἧτο ἡμῖν γνωστὸν ἐκ τοῦ Πλουτάρχου "H8. 880E (Περὶ 

τῶν ἀρεσκόντων τοῖς φιλοσόφοις 1.Τ.11).'Ἠπίσης τὸν τύπον ἐμαρτύρησεν ἐπιγραφὴ 

" IIB. ‘Hows. I 394, 28, II 642, 17(L.). 
3 Ἴδ. zai ए. Hiller v. Gaertringen, Phil. Wochenschr. 49 (1929) o. 403.



ΓΛΟΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 69 

ἐξ Ἱεραπύτνης CIG 2555,, ο: «[Z] ava [ क ]ράτριον κα[ὶ Ζᾶ]να 4ωταῖον »*. 

Οἱ τύποι ὀνομαστικῆς Z ác xoi Ζής. 

Ὃ τύπος Ζ ἄς παραδίδεται Ev τῷ ὕπ᾽ ἀριδ. 1 (Diels!) ἀποσπάσματι τοῦ 

φιλοσόφου Φερεκύδους: < Ζὰς μὲν καὶ Xodvos ἦσαν ἀεὶ καὶ XOoviy XOovin δὲ 

ὄνομα ἐγένετο Γῆ, ἐπειδὴ αὐτῇ Zas γῆν γέρας διδοῖ». 

“Ὡσαύτως τῷ φιλοσόφῳ Φερεκύδει ἀποδίδεται καὶ 6 τύπος Ζής παρ᾽ “Hows. 

1402, 7 (L.): « Ζὴς παρὰ Φερεκύδει κατὰ κίνησιν ἰδίαν > 3. Ὅ τύπος οὗτος Ζ ἡ c εἶναι 

ἀκριβῶς ἄντίστοιχος τῷ δωρικῷ τύπῳ ung (- μήν), ὃν παρέχουσιν οἵ γραμματικοὶ 

“Hood. I 401,16 (L.) καὶ Θεόγνωστος, Kavóv. 134,31. Παραδίδεται δ᾽ ὡσαύτως γεν. 

Zavrög, Zavros καὶ ai. Ζάντα. Τὴν γεν. Ζαντός εὑρίσκομεν παρὰ 

Χοιροβοσκῷ I 116, 9 ( Hilgard): < Τῶν δὲ ὀξυτόνων εἰσὶ παραδείγματα ταῦτα, οἷον 

Ζὰς Ζαντὸς (σημαίνει δὲ τὸν dia)...» af. καὶ I 125.34, 214.10. ᾿Ἐπίσης παρὰ 

Χοιροβ. I 348,37 (= Ἡρῳδ. II 638,19) παραδίδεται κύριον ὄνομα Ζ ἄς (ὕπερ 

παραβάλλεται πρὸς ἐνίσχυσιν τοῦ ἀνωτέρω παρὰ Φερεκύδει τύπου Z ác) μετὰ γεν. 

Ζαντός. Παροξύτονον γενικὴν Ζάντος μαρτυρεῖ 6 “Hows. I 399,18 (L.): 

«Zag Ζάντος, ὁ Ζεύς» ἰδ. καὶ I 410, 19, II 635, 26. Φαίνεται ὅτι ἣ γενικὴ 

Zavroc εἶναι πλάσμα τῶν γραμματικῶν, ὅπως πλάσμα τοῦ νεοπλατωνικοῦ 

φιλοσόφου Δαμασκίου (V p. X.) φαίνεται ὅτι εἶναι ἡ αἴτιατικὴ Ζ ἄντα ϑ: Περὶ 

ἀρχῶν 134β (Ruelle) < Φερεκύδης δὲ 6 Σύριος Ζάντα μὲν εἶναι ἀεὶ καὶ Χοόνον 

καὶ Χθονίαν τὰς τρεῖς πρώτας ἄρχάς ». Πάντως ἅπαντες of ἀνωτέρω τύποι εἶναι 

γλωσσικῶς δυνατοί, ἔχουσι δὲ τὰ γραμματικὰ πρότυπα, तफ ἃ ἠδύνατο νὰ πλασϑῶσι. 

Τὸ παράδειγμα Ζάς, Ζαντός, Ζάντα, περιέπλεξε τὸ ζήτημα τῆς γλωσσικῆς 

ἑρμηνείας τοῦ τύπου Zac. O H. Ehrlich? ὑπέϑεσεν ἀρχικὸν τύπον *Ajavı 

ἐκ ρίζης "δε]α-, ἤτοι μετοχὴν ἐνεστῶτος ἴδι- ५४८५ τοῦ o. "δέ]αμις-λάμπω. 

Ἢ ἐτυμολογία αὕτη, ἥτις ἐχαρακτηρίσθη τότε ὥς «erwügeswert»?, κρίνεται 

σήμερον οὐχὶ ἀναγκαία ५, Διότι ἐκ τῆς φυλοκρινήσεως τῶν ἀνωτέρω πηγῶν προ- 
£ , # n πύπτει ὅτι μόνος βέβαιος τύπος εἶναι 6 παρὰ Φερεκύδει μαρτυρούμενος £ ἄς καὶ 

1 Περὶ τῆς παραδόσεως τῆς ἐπιγραφῆς Id. ἀνωτέρω o. 67 onu. 3. 

° IIf. καὶ OX (Παρισ.) 4. Ζεύς: «Ipsa Pherecydes verba servavit Clem. Alex. 

Strom. 6 p. 741: Ζὰς ποιεῖ φᾶρος. Sed dialectus Zñç postulat ut apud Herodianum et 

Eustathium scriptum est». 

? P. Kretsch mer, Glotta 26 (1931) a. 40. 

* Zur indogermanischen Sprachgeschichte, Progr. Königsberg 1910 0.42 x£&. 

9 P. Kretschmer, Glotta 4 (1913) o. 338. 

S‘OE.Schwyzer, Griech. Gramm. o. 577 onu. 4 χαρακτηρίζει ταύτην ὡς 

* unglaublich +,



70 7. L KOYPMOYAH 

Ζής, αἳ δὲ πλάγιαι πτώσεις ἐπλάσῦθησαν ὑπὸ γραμματικῶν κατὰ συνήθη κλιτικὰ 

ποότυπα. Μένει λοιπὸν f] ἑρμηνεία τῶν τύπων Ζής- Ζάς. 

Ὃ ©. Gruppe καὶ παλαιότερον 1 καὶ τελευταῖον Ev τῷ ἄρϑρῳ Zeus τοῦ λεξι- 

κοῦ Roscher c. 578 (— Fehrle), ὑπεστήριξεν ὅτι ὃ τύπος Z ác ἐπλάσῦη ὑπὸ τοῦ 

φιλοσόφου Φερεκύδους, προφανῶς, ἵνα συνάψῃ οὗτος τὴν λέξιν πρὸς τὸ ρ. ζῆν 3. 

Τοῦτο δ᾽ ὅμως εἶναι ἀναπόδεικτον, ὃ δὲ τύπος Z ἄς δύναται νὰ εἶναι πολὺ παλαιό- 

τερος τοῦ Φερεκύδους. “Av 6 τύπος Ζής ἐπλ]άσθη κατ’ ἀναλογίαν τῶν καὶ ἐκ τοῦ 

ἔπους γνωστῶν πλαγίων πτώσεων Ζηνός, Ζηνί, τότε 6 τύπος Ζάς δύναται và 

ἑρμηνευδῇ ὥς πλασθεὶς κατ᾽ ἐπίδρασιν τῶν διαλεκτικῶν Zuvög, Zaví? 

AAX ὑπάρχει καὶ ἄλλη πιδανότης. Εἶναι ἐνδεχόμενον 6 τύπος Ζής (Zas) 

và εἶναι ἀρχαιότατος, παράλληλος τύπος τῆς ὀνομαστικῆς Ζεύς. Kara τὸν E. 

Schwyzer «Ζἠς kann alt sein (vgl. eig) > *. Παράλληλον ὡσαύτως τύπον τῆς 

λατινικῆς ὀνομαστικῆς Dies (Diespiter) ὑπεστήριξεν 6 P, Kretschmer® τὸν 

τύπον *Dinus, ὃν ὑπέδεσεν, ἵνα ἑρμηνεύσῃ τὸ ἐτρουσκικὸν Tin, Tina, Tinia 

(ἐπίσης Tineri ^) = Ζεύςϊ. ᾽Αντίστοιχος πρὸς τὴν ὄνομ. 2 ής εἶναι καὶ fj ὄνομ. 

ἱερής ἐκ τῆς ἀρκαδικῆς καὶ κυπριακῆς διαλέκτου, ἧς air. teo rj v. Ὃ J.Schmidt, 

Kuhn’s Zeitschr. XXV o. 19, ὑπεστήριξεν ὅτι où τύποι ἱερής-ἱερήν εἶναι 

νεώτεροι σχηματισμοί, δρμηϑέντες ἀπὸ τῶν πλαγίων πτώσεων - 0706 κλπ. ३. Πλήν, 

ὡς παρετήρησεν 6 J. Wackernagel, δὲν νοεῖται πῶς ἀπὸ τῶν μετὰ τοῦ F 

τύπων τῶν πλαγίων πτώσεων ἠδύνατο νὰ προέλϑῃ ἧ ὄνομ. teo ἡ ς", ᾿Επειδὴ ij 

aiv. teo |j ४ εἶναι πιϑανῶς ἄρχαία ἀπὸ ἴνδοευρ.- e [u] m 15, πιστεύω ὅτι ἡ ὄνομ. 

ἱερής ἐσχηματίσθη κατ᾽ ἐπίδρασιν τῆς ὀνομαστικῆς Ζής. 

Παραδίδεται καὶ fj κλητικὴ Z ἄς, Χοιροβ. I 132, 8(Hilgard): «ὦ Zac καὶ 

ὦ Πρὰς ὁμοφώνως τῇ εὐθείᾳ». 

? Griechische Mythologie II σ. 1100 onu. 1: «Freie Erfindung ist die Phere- 

kydeische Form Zac. 

2 Ἴδ. ἐπίσης αὐτόὺ. o. 1114 σημ. 1 καὶ ἀνωτέρω c. 20. 

? Ig. T. Χατζιδάκιν, 'AxoB. Αναγν." IT o. 46, P. Kretschmer, Glotta 96 

(1937) o. 40. 

* Griech. Gramm. o. 577 any. 4. 

5 Glotta 13 (1924) o. 111 

15. E. Goldmann, Beiträge zur Lehre vom idg. Charakter der etruski- 

schen Sprache I, Heidelberg 1929 o. 197. 

7 Πρὸς ταῦτα σχετίζει, ἀνάγων eig προελλην. tin, τὸ Τ ιν - δαρίδαι == υἱοὶ τοῦ Διός: 

76. Glotta 14 (1925) σ. 808 κὲξ. Ἴδ ἔτι ©. Maresch αὐτόϑι o. 298-9, 

8 Πβ. καὶ ©. Meyer, Griech. Gramm.’ c. 419 

9 Sprachliche Untersuchungen zu Homer o. 160. 

10 δ. E, Schw yzer, Griech. Gramm. 0. 576.



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 71 

Ἠνδιαφέρων ἐπίσης εἶναι 6 συρακόσιος τύπος τῆς ὀνομαστικῆς Zeig. Tov 

τύπον τοῦτον προσπαθῶν νὰ ἑρμηνεύση 6 H. Usener, Kleine Schriften IV 

c. 26 onu. 45, γράφει: «Die beiden Laute hängen durch εξι zusammen, der 

syrakusische Zeig (vielmehr Ζεῖς) ist ZéFic, ganz gleich dem lat. Jovis durch 

Vokalsteigerung aus dju entstanden». ᾿Αλλὰ φωνητικῶς εἶναι δύσκολον và 

ἑρμηνευθῇ ὃ τύπος οὗτος. TO θέμα Ζέξι, ὅπερ προῦποτίθησιν ὃ Usener, εἶναι 

ἀνερμήνευτον γλωσσικῶς. “Odev τὸ £ εὶς οὐδὲν ἄλλο εἶναι ἢ τύπος ἀντίστοιχος | 

καὶ ἀναλογικῶς πλασθεὶς πρὸς τὴν ὀνομαστικὴν pets (== μήν) aß. “Op. T 117 

«ἕόδομος ἑστήκει weis». Ὃ τύπος µείς χαρακτηρίζεται συνήθως ὥς ἰωνικὸς- 

doy. ἄττικός 1, φαίνεται δ᾽ ὅμως ὅτι ὡς λέξις «ἵερὰ» ἐκυκλεῖτο xa ἅπαν 

τὸ Ἑλληνικόν, διότι ἀπαντῶμεν τοῦτον καὶ ἐν ἐπιγραφῇ ἐκ δωρικῆς διαλέκτου 

(Μεγάρων): GDI 3052,,: «Τᾶ]ς δὲ ποθόδου ἀρξεῖ μεὶς Μαχανε[ύς... |». 

᾿Επανειλημμένως Ev τοῖς ἔμπροσθεν ἐπεστήσαμεν τὸν νοῦν εἰς τὴν κλιτικὴν 

ἀντιστοιχίαν διαφόρων. τύπων καὶ πτώσεων τῶν ὀνομάτων Ζεύς- μήν. Οὕτως 

εἴδομεν ἀντιστοίχους τοὺς τύπους Ζεύς-μεύς, 2ήν-μήν, 2ής-μής, Záv- 

μάν (Ζἄνες-μᾶνες), Ζείς-μείς. Ἡ ποικίλη αὕτη στενὴ σχέσις τῶν dvo- 

μάτὼν Ζεύς- μήν ἄγει νὰ ὑποθέσωμεν ὅτι πολὺ πέρα τῆς κλιτικῆς συγγενείας, 

ἥτις ἄλλως εἶναι ὑστερογενὴς σὺν τῷ χρόνῳ δημιουργηδεῖσα, ὀφείλεται sig παναρ- 

χαίας λατρευτικὰς. δοξασίας, εἶναι δῆλον ὅτι σχέσις ψυχολογική. 

Γινώσκοµεν ἤδη, ἐκ τῶν κτεθέντων ἐν τῷ προηγουμένῳ κεφαλαίῳ, ὅτι 

ὁ Ζεὺς ἧτο δεὸς τοῦ φωτὸς καὶ τῆς ἡμέρας ?. Θεὸς τοῦ νυκτερινοῦ φωτὸς ἧτο 

6 Μήν, ἤτοι fj προσωποποίησις τῆς σελήνης 9. Τὸν Μ ἢ ν ५ γινώσκομεν ὡς φρυγι- 

κὸν ϑεὸν καὶ ϑεὸν ἄλλων λαῶν τῆς Μικρᾶς ᾿Ασίας 4. “Ὅτι δ᾽ ὅμως καὶ ἐν Ελλάδι 

ἐλατρεύϑη ποτὲ ὃ ἄρρην οὗτος ϑεός, πρὶν ἢ τεϑῇ ἐκποδὼν ὑπὸ τῆς ϑηλείας ϑεότητος 

Μήνης, ὑπέϑεσεν ἤδη πρὸ ἡμῶν, ἐξ ἄλλων λόγων κινηϑείς, 6 H. Usener > pag- 

\ 

1 (तै. E. Schwyzer, Griech. Gramm. o. 279, 515 on. 5,569. 

* Παρὰ τοῖς Λατίνοις καὶ τοῦ φωτὸς τῆς νυκτός. “16. ἄνωτ, o. 42. 

> Τὴν ὑπὸ τῶν ἀρχαίων Ἑλλήνων λατρείαν τῆς σελήνης ἀποδεικνύει καὶ ἢ λατρεία τῆς 

δεᾶς Ἕλλης, ὡς ἀπέδειξεν 6 καθηγητής A. Χατζῆς, "Ener. Φιλοσ. Σχολῆς 1935/6 o. 137. 

* Ἴδ. τὸ dodo. Men (μὴν) ὑπὸ W. Drexler τοῦ λεξικοῦ Roscher. 

५ Gótternamen o. 36: < Selbst Μήν Μήνη darf man nicht ohne weiteres heran- 

ziehen: gemeingriechisch ist nur die Göttin, als Gott ist Μήν von Kleinasien aus erst 

in späterer Zeit verbreitet worden ; doch war die männliche Vorstellung die ursprün- 

gliche und einstmals Griechen wie Italikern eigen, wie μὴν mensis auch für die Gott- 

heit beweisen: der göttliche Μὴν wurde somit von den stammverwandten Phrygern



72 T. 1. KOYPMOYAH 

τυροῦσι δὲ καὶ τῶν ἀδελφῶν γλωσσῶν À Ἱνδική, Ιρανική, Σλαβικὴ καὶ Γερμανική, 

αἵτινες παρέχουσι τὸ ὄνομα τῆς Βεότητος ἀρσεγικόν : ’Ivd. m asa h --- σελήνη, μήν, 

Περσ. mah = σελήνη, μήν, doz. Βουλγαρ. m&seci= σελήνη, uv, ἄρχ. l'eou. 

marnot — σελήνη. 

"Ev χρόνοις λοιπὸν παναρχαίοις, ὅτε ot πρόγονοι ἡμῶν ἐλάτρευον ἀφ᾽ ἑνὸς 

μὲν τὸν Δία ὥς ϑεὸν τοῦ φωτὸς τῆς ἡμέρας, ἀφ᾽ ἑτέρου δὲ τὸν Μ ῆνα ws δεὸν 

τοῦ γυκτερινοῦ φωτός, τὰ ὀνόματα τῶν δεοτήτων τούτων συνεδέοντο φυσικῶς £v 

ταῖς ψυχαῖς τῶν Ἑλλήνων καὶ προεφέροντο παραλλήλως ἔν λατρευτικαῖς ἔπι- 

κλήσεσιν. Οὕτως ἐξηγεῖται nad’ ἡμᾶς fj ψυχολογικὴ ἐπίδρασις τῆς ἀναλογίας, ἥτις 

ἐπήνεγκεν Ev πολλοῖς τὸν κλιτικὸν ἐξομαλισμὸν ἐν τοῖς ἐκ τόσων διαφόρων θεμάτων 

ὀνόμασι τούτοις 1. Τὴν γνώμην ἡμῶν ταύτην ἐνισχύει καὶ T] παρατήρησις ὅτι µόνον 

λέξεις < ἱεραὶ > ἐστοίχησαν κατὰ τοὺς τύπους τῷ ὀνόματι Ζεύς. Οὕτω, πλὴν τοῦ 

ἀνωτέρω μνημονευθέντος ἵερής κατὰ τὸ Ζής, εἶναι γνωστὸν ἐξ ἐπιγραφῆς 

τοῦ V x. X. αἰῶνος τὸ ὄνομα ϑεοῦ "A ८४ ६४५ IG V 1,214 ἐκ Λαχωνικῆς, βεβαίως 

κατὰ τὸ Δεύς, καὶ τὸ ἐπίσης ὄνομα ϑεοῦ ^ © ६४८ ἐκ Βοιωτίας καὶ Λέσβου ?. 

Παραδίδεται ὅτι ὀνομαστικὴν Aig ἐχρησιμοποίησεν 6 ποιητὴς Pivdov 

(III x. Χ.). Τὴν πληροφορίαν παρέχει 6 Χοιροβοσκός, ὅστις καὶ ἑρμηνεύει 

ὀρθῶς τὸν τύπον τοῦτον: I 214,30 ( Hilgard) = 'Hoo8. II 674,40 (L.): « où γάρ, 
e # 
ὡς νομίξουσί τινες, ἀπὸ τῆς 4८६५ εὐθείας τῆς κειμένης παρὰ τῷ “Ρίνθωνι ἐγένετο 

ἢ Διός γενική, ὥσπερ ἀπὸ τοῦ zíc κιός... ἐκεῖνος γὰρ ἐπλάσατο τὴν 4 ८५ εὐθεῖαν 

πρὸς τὴν Διός γενική», ἵνα νομισθῇ ἀκόλουθος εἶναι ἡ γενική». I1. καὶ I 191, 20 

καὶ “Hows. II 911,8 (L.). Τὸ πλάσμα τοῦτο ἐνθυμίζει τὸ Δῖνος τοῦ "Api. 

στοφάνους Neq. 828: < Aivoc βασιλεύει, τὸν Ai? ἐξεληλακώς». Τὸ Δῖνος & 

τοῦ προσηγορικοῦ δῖνος (παρὰ τὸ δίν η}, ἔπλασεν 6 κωμικός, ἀντιπαραταξάμενος 

τοῦτο τῷ Δία, διότι εὕρισκε συστοιχίαν τῆς λέξεως πρὸς τοὺς μετὰ τοῦ ὃ τύπους 

τῶν πλαγίων πτώσεων τοῦ ὀνόματος Ζεύς. 

festgehalten, während bei den Griechen die weibliche Auffassung durfhdrang und 

μήνη Μήνη sich erzeugte ». 

1 ᾿Αντιϑέτως πρὸς ἡμᾶς 6 E. Hermann, Lautgezetz und Analogie o. 167 üno- 

στηρίζει ὅτι μεταξὺ τῶν ὀνομάτων μήν- Ζεύς δὲν ὑπάρχει σημασιολογικὴ σχέσις, ἀλλ᾽ ὅτι 

ἡ ἀλληλεπίδρασις ἐν τῇ κλίσει ἑρμηνεύεται ἐκ τοῦ μεμονωμένου τοῦ κλιτικοῦ παραδείγματος. 

2'O E. Schwyzer, Griech. Gramm. a. 576 νομίζει ὅτι τὸ Ἄρευς ἐπλάσθη 

κατὰ τὸ ἱερεύς. 'Ημεῖς πιστεύομεν ὅτι εἰς τὸν μεταπλασμὸν ἐβοήῦησε τὸ ὄνομα tod ὑψί- 

στου τῶν δεῶν,



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 73 

Τελευταῖον ἐν τῷ περὶ τῶν ὀρθῶν πτώσεων τοῦ ὀνόματος λόγῳ προβάλλω 

πρὸς συζήτησιν τὸν γνωστὸν ὥς μεσαιωγικὸν καὶ νεοελληνικὸν τύπον ὄνομ. Δίας. 

Οὗτος παραδίδεται ὑπὸ τοῦ "Ἡρφδιανοῦ, τοῦ Χοιροβοσκοῦ, τοῦ Μεγάλου 

᾿Ἠτυμολογικοῦ καὶ τοῦ Γουδιανοῦ ᾿Βτυμολογικοῦ: “Hows. IT 422,7 (L.): Δίας 

6 ἥρως εἷς τῶν Τιτάνων παρὰ τὴν Διὸς γενικὴν γίνεται Alias καὶ κοάσει Αίας», 

Xotpof. Περὶ ὀρϑογραφ. ἐν Cramer, Anecd. Oxon. II 192, 13 κξξι: < 4८25 

διὰ τοῦ ι γράφεται ὥσπερ yao ἀπὸ τοῦ δράποντος γενικῆς γίνεται δρακοντίας, 

οὕτως καὶ ἀπὸ τῆς Διὸς γίνεται diac καὶ κατὰ κρᾶσιν τῶν δύο ८८ εἰς ἕν ८ 

μακρὸν Δίας», Μέγ. ᾿Ἠτυμολ. 271,3 κξξι: «Δίας ὡς ἀπὸ τοῦ δράκων 

δράκοντος, δρακοντίας, οὕτω καὶ ἀπὸ τοῦ Διὸς γίνεται Adag καὶ κράσει Δίας» 1, 

Γουδιανὸν ᾽Ετυμολ. 360, 4 κξξ.: « diac ὁ Ζεύς: ὡς ἂν εἰ δι οὗ ζῶμεν >. 

Τὴν ἀνωτέρω σπουδαίαν πληροφορίαν ὅτι ‘sig χρόνους μεταγενεστέρους ἤδη 

ἐλέγετο ὄνομ. Δίας, μόνον 6 A. Cook παρετήρησε καὶ ἐϑησαύρισε, Zeus II 

०. 352, πλὴν καὶ οὗτος ἐξ ἀγνοίας τῶν τῆς ἐξελίξεως τῆς κλίσεως £v τῇ ἑλληνικῇ 

γλώσσῃ δὲν κατώρϑωσε νὰ ἑρμηγεύσῃ τὸν τύπον τοῦτον, πολὺ δὲ μᾶλλον. νὰ ἄντι- 

ληφϑῇ τὴν σημασίαν, ἣν ἔχει À ἀνωτέρω πληροφορία διὰ τὴν ἱστορίαν τῶν τύπων 

καὶ τῆς κλίσεως τοῦ ὀνόματος τοῦ Διός. Οὗτος ὑπεστήριξεν ὅτι οἱ ἀνωτέρω παραδι- 

δόμενοιτύποι Διΐας- Δίας εἶναι f] προβαϑμὶς τῆς φωνητικῆς ἐξελίξεως τοῦ τύπου 

Z ác, ἔνϑ. ἄν. ०. 352: « Indeed, according to one of the Greek etymological 

lexicons, Zeus himself was called Δίας -α remark which has not attracted 

the attention that it deserves. We may therefore with some confidence 

point to the series Διίας. Δίας - Zag as a Greek equivalent of the Latin 
* Divianus - Dianus- Janus». 

Ὡς 8^ ὅμως τὸ Janus οὐδεμίαν ἔχει σχέσιν πρὸς τὸ Dianus?, οὕτω καὶ ot τύποι 

Zág καὶ Δίας δὲν σχετίζονται. Διὰ τὸν γνώστην τῆς ἐξελίξεως τῆς χλίσεως ἐν τῇ 

ἑλληνικῇ γλώσσῃ fj ἑρμηνεία τοῦ τύπου τούτου εἶναι ἁπλουστάτη. Ὡρμήθη δῆλον 

ὅτι fj ὀνομαστικὴ Δίας ἀπὸ τῆς αἰτιατικῆς Δία, κατὰ τὸ βασιλέα- βασιλέας, 

ἱερέα - {€ 0 ६ ५५, κλπ. ὃ, 

* E > ~ £o 2 , - ^ * 
"And τῆς ὀνομαστικῆς Δίας ἐσχηματίσὃη πλῆρες νεοελληνικὸν κλιτικὸν 

σύστημα, γενικὴ τοῦ Δία, αἴτιατικὴ τὸν Δία. Παραδείγματα παρατίθηµι ἐκ τοῦ 

κρητικοῦ δράματος « Ζήνων» τοῦ XVII αἰῶνος (ἔκδ. Sada): 

! IIB. καὶ Γουδιανὸν Ἐτυμολογικὸν 360, 1. 

3 Ἴδ. ἀνωτ. ठ. 10. 

ST. Χατζιδάκι, Μεσαιων. καὶ Νέα Ἕλλην. IT o. 7 κὲξ. καὶ E. Schwyzer, 

Griech. Gramm. o. 585 κέξ,



74 . T. L KOYPMOYAH 

a) Ὀνομαστική: 

A 347: κι 6 Aiag μὲ τὸν "Αρη 

và πολομοῦ ἧς τὸν οὐρανὸ τὴ νίκη ποιός và πάρῃ 

β) Γενική: 

D 271: τοῦτος 6 νοῦς µου "c τὸ θρονὶ σήμερο μ᾽ ἀγεθάδει 

κ᾽ ἡ δύναμί µου ἡ πολλὴ τοῦ dia ὦ πῶς ταιριάζει + 

y) Αἰτιατική: 

A 373 : >> τὸ Δία ἀμνόγω σήµερο, αὐτάνα σου τὰ λόγια, 

τοῦ πεφαλιοῦ σου θὰ βρεθοῦ ἄσκημα μοιρολόγια ! 

"Ac μὴ νομισϑῇ πάντως ὅτι τὸ σύστημα dias, dia, Δία (>) ἐπέδωνέ ποτε 

ὧς λαϊκὸν στοιχεῖον. Τοῦτο ἐδημιουργήδη εἷς χρόνους μεταχριστιανικούς, ὅτε μετὰ 

τῆς λατρείας εἶχεν ἐκβληδῆ τῆς χρήσεως καὶ τὸ ὄνομα τοῦ Διός, Ἔν τῷ ὧς ἄνω 

κρητικῷ δράματι γίνεται χρῆσις τοῦ ὀνόματος, διότι À ὑπόδεσις Εξελίσσεται dv 

οὐχὶ χριστιανικῷ, ἄλλ᾽ ἐν ἐθνικῷ περιβάλλοντι. Ὃ τύπος καὶ τὸ ὅλον σύστηµα εἶναι 

λόγιον δημιούργημα, πλασϑὲν κατὰ συνήθη γραμματικὰ πρότυπα. “Ὅϑεν κακοζήλως 

εἰσάγεται ὑπὸ τῶν παρ᾽ ἡμῖν λογοτεχνῶν καὶ τείνει νὰ ἀντικαταστήσῃ ἕν τῇ γλώσσῃ 

τῆς συγχοόνου ἑλληνικῆς λογοτεχνίας τὸ περιλάλητον Ζεύς, πρὸς ὃ οὔτε eig λόγον 

ποιητικῆς ἐχφράσεως οὔτε eis λόγον ἱστορίας δύναται νὰ συγχριϑῇ. ᾿Αμφότεροι of 

τύποι Ζεύς καὶ Δίας περιῆλθον ἡμῖν μόνον διὰ τῆς λογίας παραδόσεως καὶ 

κατὰ ταῦτα δὲν δικαιολογεῖται fj προτίμησις τοῦ τύπου Δίας, ὥς δῆθεν «Cov. 

τανοῦ» στοιχείου. Τοὐναντίον fj σύγχρονος διεϑνὴς λογοτεχνία μεταχειρίζεται 

τὸν πανάρχαιον τύπον Ζεύς καὶ ot μελετηταὶ τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης καὶ ζωῆς 

δοκιμάζουσιν αἴσθημα ἀηδίας παρατηροῦντες τὴν ἄντικατάστασιν τοῦ τύπου τούτου 

διὰ τοῦ Δίας: cum so stilwidriger wirkt poetisches Δίας für Ζεύς! » 

γράφει 6 E. Schwyzer, κράτιστος γνώστης τῆς ἐξελίξεως τοῦ te γραπτοῦ καὶ 

τοῦ προφορικοῦ ἑλληνικοῦ λόγου 3. 

Τῇ ἀληθείᾳ ot ἀπαίδευτοι τῶν Ἑλλήνων, τοὐλάχιστον ἀπὸ τῶν µεταγενε- 

στέρων χρόνων καὶ δξῆς, δὲν Noddvovro Ev τῇ ἐκτάσει αὑτῆς τὴν κλίσιν τοῦ ὀνό- 

ματος Ζεύς. "Ex τῆς προφορικῆς παραδόσεως καὶ τῆς λατρείας ἐγίνωσχον οὗτοι 

ποικίλους τύπους τῆς λέξεως, ὁλόκληρον δ᾽ ὅμως τὸ κλιτικὸν σύστημα ἦτο δύσκολον 

νὰ κατακτήσωσιν. ᾿Εντεῦϑεν ἐξηγεῖται καὶ τὸ πλῆδος τῶν ἀναλογικῶς σχηµατι- 

σθέντων τύπων, οὓς ἐγέννησεν fj, προσπάθεια πρὸς ἑγοποίησιν τοῦ δυσκόλου χλι- 

τικοῦ συστήµατος τῆς λέξεως. 

1 Παρὰ τὸν τύπον γεν- τοῦ Δία, γίνεται συχνή χρῆσις xot τῆς γεν. Διὸς ἐν τῷ ὡς 

ἄνω δράματι, ὡς π.χ. A 242: «τοῦ 4 ८ ὃς τὴν ψεύτικη εἰκόνα ἐπροσκύνα » κ. ἃ. 

2 Griech. Gramm. o. 133.



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ -I
 

Cn
 

Ἐνωρὶς φαίνεται ὅτι ἐσχηματίσῦη καὶ ἰδιόκλιτον σύστημα τοῦ ὀνόματος: 

6 Ζεύς, τοῦ Zed, τῷ Ζεῦ, τὸν Ζεῦ(ν), ὦ Zed καὶ ὦ Ζεύς. Τοῦτο δὲν ἠδυνήδην νὰ 

πιστώσω ὡλοκληρωμένον πρὸ τοῦ XVII αἰῶνος, ἤτοι ἐν ἔργοις τοῦ κρητικοῦ ϑεά- 

7000" ὅτι δ᾽ ὅμως ἤρχισε và δημιουργῆται παλαιόδεν, ϑὰ δείξω κατωτέρω. Al µαρτυ- 

ρίαι, ἃς παρατιθέμεῦα, ἔρχονται ἐκ τῆς ᾿Ερωφίλῆς τοῦ Χορτάτζη καὶ τοῦ Φορτου- 

varov τοῦ Φωσκόλου τῶν ἐκδόσεων Ξανϑουδίδου: 

a) Ὀνομαστική: 

Φορτουν. Ίντερμ. B στ. 47: Τὰ πράματα ὁποῦ 6 Méya Ζεὺς ὁρίσῃ và yerodar 

τυχαίνει νὰ προσέχουσι κι ὅλοι va προσκυνοῦσι 

Ἴδ. ἐπίσης αὐτόῦ. στ. 17, 26, 142, Ἔρωφ. Τ 321 κ. à. 

β) Γενική: 

’Eowg. Πρόλ. 115-6: κ᾽ ἐδῶ ξαφνίδια vá Ἴρθετε σᾶς ἔκαμιεν ἡ χάρι 

τοῦ Ζεῦ, ξόμπλι πᾶσ᾽ ἕνας σας γιὰ νὰ μπορῇ νὰ πάρῃ 

Ἐπίσης αὐτοῦ. A 51, 602, T' 296, 806, E 6 κλπ. Παρὰ Φορτουν. συναν- 

τῶμεν γενικὴν τοῦ Zeve: 

ΠΡΊντερμ. B 71-2: καὶ ὄξω ἀπὸ τοῦτο βοίσκομαι θεὰ ἔτσι μεγάλη 

τοῦ Ζεὺς τοῦ μεγαλώτατου γυναῖκα του καὶ πάλι 

xai Γ 113-4: “Συρθῆτε τὸ λοιπονιθὲς "c τὴ χώρα x^ ἐγὼ μπαίνω 

μέσα, κ᾽ εἷς τοῦ μεγάλου Ζεὺς γιὰ λόγου σας παγαίνω. 

y) Αἰτιατική: 

Φορτουν. A 336-7: καὶ νὰ μὴν ἤκαμα ποτὲ κακό, x^ εἰς τοῦτο βάνω 

ὅρκο καὶ μάρτυρα τὸ Ζ εὖ ποῦ (^c )τοὶ οὐρανοὺς ἀπάνω. 

δ) Κλητική: 

Ἔρωφ, B 524-5: Ζεῦ, τς ὀφθαλμούς σου γύρισε "c ἐκείνη, 

δέ τή λυπητερά, παρακαλῶ σε 

९ Γ Zz ~ 5 a ¢ > > ^ 
καὶ Γ 361 LEV, “HOV στέκεις GC τς οὐρανούς... 

Παρὰ Φορτουνάτῳ μαρτυρεῖται xAntum Z ec: 

Ἴντερμ. À 135: Μὲ δίκαιο σήµερο, ἄξε Ζεύς, πρέπει v ἀποφασίσῃς 

. 
Ἢ μαρτυρία τοῦ ἀνωτέρω παραδείγματος ἐπιτρέπει và ὑποστηρίξωμεν τὴν 

γνησιότητα τῶν ὡς παλαιῶν μαρτυρουμένων τύπων air. Zedv καὶ Aor. Zev, 

δηλούντων σαφῶς ὅτι τὸ ὡς ἄνω ἰδιόκλιτον σύστημα εἶχεν ἔχτοτε δημιουργηϑῆ. 

Τύπος αἰτιατικῆς Ζεῦν μαρτυρεῖται ἐκ στίχου ἐπιγράμματος τοῦ ποιητοῦ 

Αἰσχρίωνος τοῦ Σαμίου παρ᾽ ᾿Αϑηναίῳ VIII 335C: 

οὗ γὰρ μὰ τὸν Zedy, οὐ μὰ τοὺς κάτω κούρους 

Παρ᾽ Εὐσταϑίῳ 1387, 28 ἀναφέρεται: « ἔστι καὶ αἰτιατικὴ παρὰ Πολυκράτει



76 ΓΙ. KOYPMOYAH 

τῷ σοφιστῇ µονοσυλλάδως, τὸν Ζεῦν, περισπωµένη κατὰ τὸ 46 Atv καὶ τὰ λοιπὰ 

τοιαῦτα μονοσύλλαδα.» Ὅτι δ᾽ ὅμως 6 Εὐστάϑιος ἐπλανήδη καὶ πῶς οὗτος ἔπλα- 

νήϑη, διότι 6 παρ᾽ ᾿Αϑηναίῳ στίχος ἀγήκει τῷ Αἰσχρίωνι καὶ οὔχὶ τῷ Πολυκράτει, 

διδάσκεται ἐν Θησαυρῷ Ερρίκου Στεφάνου (Εκδ. Παρισίων) ἄρῦρ. Ζεύς o. 22 

ὑπὸ G. Dindorf!. Παραδόξως τὸ δίδαγμα ἀγνοεῖται ἐν τῷ Goto. Zeus τοῦ 

λεξικοῦ Roscher c. 574, Evda παραλαμβάνεται ἀβασανίστως À ἐσφαλμένη πληρο- 

φορία τοῦ Εὐσταθίου, Ἔν τῇ Παλατίνῃ “Avdodoyia VII 345,5 ὃ στίχος ἄναγρά- 

φεται ὡς ἑξῆς: | 

οὗ γὰρ μὰ τὸν Ζῆν᾽, où μὰ τοὺς κάτω κούρους 

οὕτω δ᾽ ἐκδίδεται καὶ ἐν τῇ Λυρικῇ ᾿Ανϑολογίᾳ τοῦ E. Diehl I? 3,102 (6,5), τῆς 

παρὰ τῷ ᾿Αδηναίῳ γραφῆς ८६४५ τιϑεμένης ἐν τῷ κριτικῷ ὑπομνήματι. Διόρθωῶσιν 
eis Ζῆν᾽ τοῦ παρ᾽ ᾽Ἄϑην. ZeUv προέτεινεν ὁ G. Dindorf & τῷ Θησαυρῷ évd" 

àv, ὃ δὲ H. Collitz, Bezz. Beitr. 10 (1886) o. 52 γράφει: «In das Ge- 

biet der Erfindungen gehört auch wohl der acc. Zeüv>. Φρονοῦμεν ὅτι ὡς 

ἔχει ὃ στίχος παρ᾽ ᾿Αϑηναίῳ ἔχει καλῶς καὶ ὅτι διορδώσεως eis Ζ εὖῦν χρῄζει 6 ἐν 

τῇ Παλατ. ᾿Ανθολ. τύπος Ζῆν᾽. Ἢ παρ᾽ ᾿Αδηναίῳ air. Ζεῦν εἶναι ἀπόδειξις 

ἀρχαίας ἰδιοκλίτου κινήσεως τοῦ ὀνόματος, συμφώνου πρὸς τὴν μαρτυρίαν τῆς 

véas ἑλληνικῆς γλώσσης. 

“Ἑτέρα ἀπόδειξις τῆς ἡμετέρας γνώμης εἶναι 6 τύπος dor. Zed, μαρτυρού- 

μενος ἐξ ἐπιγραφῆς ἐξ ᾿Απούλου τῆς Δακίας' IG Rom. I 545 (—CIL III 7762): 

cZeu Σαρδενδηνῷ», Evda 0 ἐκδότης παρατηρεῖ «Zev pro Au positum esse 

videtur >. 

"Ex συμφύρσεως τέλος τῶν χλιτικῶν παραδειγμάτων Ζεύς, Aids... καὶ βασιλεύς, 

βασιλέως... προέκυψε τὸ ἀναλογικὸν σύστηµα Ζεύς, Ζέως,Ζέος, ५६6५, Zevóc, 

Zet, Ζέα. | 

Oi τύποι γεν. Z £óc, dor. Zei, ait, Ζέα μαρτυροῦνται παρὰ Σέξτῳ τῷ Ἔμ- 

πειρικῷ (II μ. X.) Πρὸς Μαθηματικοὺς A 111 (ἔκδ. Bekker): <°O μὲν τῆς Ζεύς 

ὀρθῆς πτώσεως τὰς πλαγίους σχηματίζων τοῦ Ζεός, τῷ Ztt, tov Zia κατὰ τὸν 

πρότερον τοῦ ᾿Βλληνισμοῦ χαρακτῆρα διαλέλεκται, ὁ δὲ ἀφελῶς τοῦ Ζηνός λέγων 

καὶ τῷ Ζηνί καὶ τὸν Ζῆνα κατὰ τὸν δεύτερον καὶ συνηθέστερον ἡμῖν ». Kai τὸ 

σύστημα τοῦτο καταδικάζεται ὡς ἀνύπαρχτον ὑπὸ τοῦ H. Collitz, Bezz, Beitr. 

10 (1886) ०. 52: «sicher ist die Flexion τοῦ Ζεύς, τῷ Zet, τὸν Ζέα «κατὰ τὸν 

! « Apud Athen. quum Polycrates mentis praecessisset, epitomes scriptor negli- 

genter posuit: Σηµείώσαι ὅτι εὕρηται αἰτιατικὴ tov Zeüv ἀπὸ εὐδείας τῆς Ζεὺς παρὰ Πολυ- 

κράτει τῷ σοφιστῇ, quod in errorem induxit Eustathium p. 1387, 28 >,



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 77 

πρότερον τοῦ λληνισμοῦ χαρακτῆρα » bei Sext. Empir. Adv. math. S. 254 

erfunden ». Ἐκ τῶν µέχρι τοῦδε ἐκτεϑέντων καὶ τῶν πολλῶν καὶ ποικίλων τρόπων, 

xa^ οὓς ἔτι ἠδύνατο và ρυϑμισϑῇ ἀναλογικῶς τὸ δύσκολον κατὰ τὴν κλίσιν ὄνομα 

Ζεύς, δὲν δικαιολογεῖται ὁ ἀνωτέρω ἀφορισμὸς τοῦ H. Collitz. Τὸ σύστημα τοῦτο 

δι᾿ ἀνθρώπους ἀήϑεις πρὸς τὴν δύσκολον κλίσιν τοῦ ὀνόματος εἶναι ψυχολογικῶς 

καὶ γραμματικῶς νοητόν, δὲν πρέπει δέ, ἐπειδὴ δὲν ἐπέδωχε καὶ δὲν µαρτυ- 

ρεῖται ἀλλαχόϑεν, νὰ ἀποχλείωμεν. “EE ἄλλου αὐτὸς οὗτος 6 Σέξτος ὁ ᾿Εμπειρικὸς 

γνωρίζει ὅτι τὸ σύστημα εἶναι προϊὸν ἀναλογίας ἄξιον γέλωτος, δι’ ἀνϑρώπους 

βεβαίως εἰδήμονας τῶν πραγμάτων, καὶ ἀποτρέπει ἀπὸ τῆς χρήσεως τούτου" ἔνϑ᾽ 

ἀν. 1959 - 6: «τὸ μὲν γὰρ τῆς ὀρθῆς πτώσεως 6 Ζεύς οὔσης τὰς πλαγίους προφέρε- 

σθαι Ζηνός, Ζηνί, Ζῆνα καὶ τῆς κύων, κυνός, κυνί, κύνα σαφές, ἀλλὰ καὶ ἀπρόσκο- 

nov τοῖς πολλοῖς εἶναι φαίνεται τοῦτο δέ ἐστι τὸ τῆς κοινῆς συνηθείας. 

τὸ δὲ ἀπὸ τῆς Ζεύς ὀρθῆς Ζεός λέγειν καὶ Zei καὶ Ζέα... οὗ μόνον ἀσαφές, ἀλλὰ 

καὶ γέλωτος, ἔτι δὲ προσκοπῆς ἄξιον εἶναι Ooxet τοῦτο δὲ γίνεται ἀπὸ ἄνα- 

λογίας. τοίνυν, ὡς ἔφην, οὐ ταύτῃ χρηστέον, ἀλλὰ τῇ συνηθείᾳ » 1, 

Τέλος τὸν τύπον Ζέως μαρτυρεῖ ὡς δυνατὸν 6 Εὐστάϑιος 162, 32: «᾿Ιστέον 

δὲ ὅτι ¢ Ζεὺς ἀκλίτως ἔχει διὰ κανόνων ἐναντιότητα, καθά φασιν ol παλαιοί. εἷς μὲν 

γὰρ κανὼν διὰ τοῦ ~E WC κλίνει αὐτὸ τῷ λόγῳ τῶν eis ~ EUG, ἵνα τοῦ ὑποτακτικοῦ 

φωνήεντος ἤγουν τοῦ v ἐκπεσόντος κλιθείη Ζεὺς Ζέως» τοὺς δὲ τύπους Zevóc 

καὶ Ζέος τὸ Μέγα Ἐτυμολογικὸν 409,10: «δύο κανόνες εἰσὶν οἳ μαχόμενοι: 6 μὲν 

εἷς λέγει ὅτι πᾶν ὄνομα μονοσύλλαθον ὀξύτονον μακροκατάληκτον eis -ς λῆγον διὰ 

καθαροῦ τοῦ -OG κλινόμενον τὸν χρόνον τῆς εὐθείας φυλάττει καὶ ἓν τῇ γενικῇ: 

οἷον, duds δμωός" Occ, θωός' καὶ ὤφειλεν εἶναι Ζεύς, Ζευός" 6 δὲ ἕτερος λέγει 

ὅτι τὰ eis -εὺς διὰ τοῦ -εος κλίνονται καὶ ὤφειλεν εἶναι Ζεύς, Ζέος». 

Οἱ τύποι πλαγίων πτώσεων, ὅσοι δὲν διεπτύχϑησαν μέχρι τοῦδε, εἶναι φωνη- 

τικῶς σύμφωνοι πρὸς τὸ παραδοϑὲν κλιτικὸν σύστημα τοῦ ὀνόματος Ζ εὖς ἢ εἶναι 

ἀναλογικοὶ σχηματισμοί, παρ᾽ οἷς ὅμως À ἀναλογία ἐχώρησεν ἀπὸ πλαγίων καὶ πάλιν 

πτώσεων. Καὶ τῶν τύπων τούτων τὴν ποικιλίαν ἐδημιούργησεν ὡσαύτως 7| δύσκολος 

ψυχολογικὴ κατάκτησις τῆς τε κλίσεως καὶ τῆς διτυπίας τοῦ ὀνόματος: Ζεύς, ἀλλὰ 

Διός. Οἱ μετὰ τοῦ ὃ τύποι τῶν πλαγίων πτώσεων παλαίουσι πρὸς τοὺς μετὰ τοῦ 

C πρὸς ἐπιχράτησιν, ἤδη ἀπὸ τοῦ Ὁμήρου. Ἵνα δ᾽ ὅμως ἀντιληφθῶμεν σαφέστερον 

τὴν δημιουργίαν καὶ ἐξέλιξιν τῆς πάλης ταύτης, πρέπει νὰ ἀρχίσωμεν ἀπὸ τῆς 

αἰτιατικῆς. | 

' Ἐν ᾿Αθήναις λέγεται σήμερον πολλάκις ὑπὸ τῶν ἀπαιδεύτων ὁδὸς ἢ στάσις Bova - 

γαροκτόνος, ὀναλογικῶς κατὰ τὰ ὀνόματα ὁδῶν Κοδριγκτῶνος, Μαιζῶνος κλπ.



78 fT. 1. KOYPMOYAH 

Αἰτιατική. "Ev τῷ προηγουμένῳ κεφαλαίῳ o. 32 εἴδομεν ὅτι κληρονο- 

μηθεὶς τύπος αἰτιατικῆς εἶναι 6 τύπος Ζῆν < *die[u]m, πρὸς ὃν ἀντιστοιχεῖ ’Ivd. 

Dyam, Λατιν, diem! - 

Ὃ πανάρχαιος οὗτος τύπος ἀπαντᾷ τρὶς παρ Ὁμήρῳ: 

© 206 Todas ἀπώσασθαι καὶ ἐρυκέμεν εὐρύοπα Ζῆν 

E 265 xoi Q 881 > πανταχοῦ Ev τῇ φράσει < εὐρύοπα Ζῆν > *. Ὃ Αρίσταρχος εἶχε 

ϑέσει ἁπόστροφον, διότι ἅπαντα τὰ παραδείγματα κεῖνται Ev τέλει στίχου, οὗτινος 

ὃ ἑπόμενος ἄρχεται πάντοτε ἀπὸ φωνήεντος ५. ᾿Αλλ᾽ 6 G. Hermann’, ὁρμώμενος 

En μετρικῶν λόγων, ἀπέδειξεν ὅτι δὲν δικαιολογεῖται À ἀπόστροφος, τὴν γνώμην 

δ᾽ αὐτοῦ ταύτην ἐβεβαίωσεν fj φωνητικὴ τῆς συγχρόνου συγκριτικῆς γλωσσολογίας ५. 

Ἤδη παρ᾽ Ὁμήρῳ 6 τύπος οὗτος Ζῆν τῆς αἰτιατικῆς δὲν ἦτο σαφής, διότι 

Ev τῷ γλωσσικῷ αἰσϑήματι τῶν λαλούντων τὴν εἰκόνα τῆς αἰτιατικῆς ἐκάλυπτον 

τύποι οἷον ἅπτήν -ἀπτῆν-α, χήν -χῆν-α κλπ. αὐχήν- αὐχέν-α, λιμήν 

-λιμέν -α, ποιμήν - ποιμέν-α, φρήν -φρέν-α κλπ. ἄρν-α, κύν-α, 

χϑόν-α κλπ. Ἐκρίδη λοιπὸν ἀναγκαῖον, ὅπως πρὸς σαφεστέραν ἔχφρασιν τῆς 

αἰτιατικῆς τοῦ ὀνόματος Ζεύς προστεϑῇ À χαρακτηριστικὴ κατάληξις τῆς αἰτιατ. 

a", οὕτω δὲ προῆλϑεν ὃ ἀπὸ τοῦ Ὁμήρου καὶ ἑξῆς συνήθης τύπος Ζῆνα (δὶς 

μόνον παρὰ τῷ ποιητῇ) καὶ πρὸ ἀκολουθοῦντος φωνήεντος Ζῆν᾽ (πεντάκις 

παρ᾽ Ὁμήρφ): 
S 157 Ζῆνα δ᾽ ἐπ᾽ ἀκροτάτης κορυφῆς πολυπίδακος "Ίδης 

ἥμενον εἰσεῖδε... 

E 756 Ζῆν᾽ ὕπατον Κρονίδην ἐξείρετο καὶ προσέειπε 

κλπ. Ἔν ἐπιγραφαῖς 6 τύπος € ¶ ४ ० μαρτυρεῖται τὸ πρῶτον ἐξ ἀρχαϊκῆς ἔπιγρα- 

! TIP. καὶ Δωρικὸν βῶν (ἀντὶ βοῦν), Ὁμβρικὸν bum ¢ glo[u]m (ἀρχ. Ἰνδικὸν 

gam), Λατινικὸν rem<rem(relilm (doy. Ἰνδικὸν ram). Ἴδ. xoi I. Σατζιδάκι, 

"Axa. Αναγν. I c. 416, H. Hirt, Griech. Laut- u. Formenlehre? o. 191-192. 

2 Ἐπίσης 'Ἡσιόδ. Θεογ. 884. 

° Ἢ qo. φαίνεται παροιμιώδης, τεκμήριον πολὺ παλάιοτέρας καταγωγῆς 

^ II. Σχόλ. A εἰς © 206 καὶ Q 331-2: « -»° ἐς πεδίον προφανέντε ] οὕτως τὴν συναλοιφὴν 

διεῖλεν ᾿ Αρίσταρχος, Ζῆ- ν΄ Ev ἀοχῇ στίχου τὸ v δείς > 

5 Elementa doctrinae metricae, Lipsiae 1816 o. 351. 

6Τβ. H. Collitz, Bezz. Beitr. 10 (1886) o. 49,1. Wackernagel, Sprachl. 

Unters. 2. Homer o. 160 κέξ. 

7 Ἴδ. καὶ A. Meillet-J. Vendryes, Traité de grammaire comparée des 

langues classiques”, Paris 1927 c. 452 καὶ 460. |



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 79 

φῆς ἐξ Ἐφέσου GDI 5598, 4: «[τὸ] Zi va ἐγμαρτυρεῖν »1,88 Ἱεραπύτνης 

(III/II x. X.) GDI 5041,,: «Ζῆνα ᾿Οράτριον», κλπ. 

Μετὰ τὴν δημιουργίαν τοῦ ἀναλογικοῦ τούτου τύπου 6 ἑξομαλισμὸς προε- 

χώρησεν ὡς ἀκολούθως. ᾿Επειδὴ ἐν τῷ αἰσθήματι τῶν λαλούντων ἧτο ἐναργὲς 

τὸ σύστημα χῆν-α, χην-ός-χην-ί, κύν-α xvv-óc-xvuv-t, χδόν-α, χϑο- 

νός. χϑον -ἰ κλπ, εἶπον οὗτοι καὶ Ζ ηνός Ζηνί, διότι δὲν ἐνεϑυμοῦντο πλέον 

ὅτι τὸ -α ἐν τῷ τύπῳ £ ἢ να ἦτο πρόσϑετον καὶ ὅτι τὸ -ν ἦτο παλαιὰ κατάληξις 

καὶ οὐχὶ ϑεματικὸν στοιχεῖον. Περαιτέρω χωροῦντες ἔπλασαν (κατὰ τὸ σύστημα 

μηνός- μηνί- μῆνα ὄνομ. μήν, Arr.) ὀνομαστικὴν Ziv, ὡς ἀνωτέρω oc. 66 

ἐλέχϑη. 

Γενική. ἫἪ γενικὴ Ζηνός μαρτυρεῖται τὸ πρῶτον παρ᾽ Ὁμήρῳ (22 

φοράς): 
A 408 πειθόμενοι τεράεσσι θεῶν καὶ Ζηνὸς ἀρωγῇ 

κλπ. ᾿Επὶ λίϑων εὑρίσκομεν ταύτην ἐξ Ἐρυδρῶν, Κρήτης, Θήρας x. à. “EE Ἔρυ- 

ϑρῶν (III π. X.) SIG 51014.:: «Ζηνὸς [Φη]μίου», Kofi vnc(II x. X.) Inscr. 

Creticae I 119 (Λατὼ 545): «of δὲ ᾿Ολόντιοι ἐν [τῶ]ι ζην [ὸ]ς τῶ Ταλλαίω», 

Θήρας (Ix. X.) IG 12,3 Suppl. 1801: «“Eoriag xai Ζην 0५ Σωτῆρος >. 

4οτική. Kai τὴν δοτικὴν Zi ην { εὑρίσκομεν ἤδη παρ᾽ 011९९ (ἐννεάκις): 

Β 49 Ζηνὶ φόως ἐρέουσα καὶ ἄλλοις ἀθανάτοισιν 

κλπ. Ἔν ἐπιγραφαῖς: K óc (IV/III x. X.) Cauer - Schwyzer 251A,,: «Ζηνὶ 

κάρυκες ἄγοντι εἰς ἀγοράν», Ὀλυμπία (III x. X.) Ditt.-Purg. 481,: «στήσαμεν 

ἕομα δίκης Ζηνὶ nag’ ἰθυδίκωι», Ερνδθραϊ (1 π.Χ.) Wilamow itz, Nordio- 

nische Steine (Abh. Preuss. Akad. 1909 Phil. Histor. Klasse) agit. 1219: 

«Ζηνὶ KA[...»? κ.ᾶ. 

Τύπον dor. Ζηνεῖ, κατ ἀναλογίαν πρὸς τὸ Διεῖ πλασδέντα, ἀναφέρει 

6 T. Χατζιδάκις, "Arad. "Avoqv.? II c. 76, δὲν ἠδυνήθδην ὅμως νὰ ἐξακριβώσω 

πόϑεν παρέλαβε τοῦτον, 

Ὡς ἐξετέθη, ἐχώρησεν ἣ µία τῶν ὁδῶν πρὸς ἐξομαλισμὸν τοῦ κλιτικοῦ συστή- 

ματος τοῦ ὀνόματος Ζεύς Ev ταῖς πλαγίαις πτώσεσιν, ἀπὸ τῆς αἰτιατικῆς ὅρμη- 

δεῖσα, Γνωρίζομεν ὅμως ὅτι fj γλῶσσα εἶναι ὄργανον τῆς ψυχῆς καὶ τῆς σκέ- 

spews τοῦ ἀνδρώπου καὶ ὅτι ἐν τῇ ψυχῇ καὶ τῇ σχέψει τοῦ “Ἕλληνος διεξήγετο, 

1 ἐκδότης παρατηρεῖ: εν ist vor & unterdrückt wie in der Composition (oubu- 

via τι.5.1.}».ὕὕ 
. 

2 Αὐτόῦ. or. 37 καὶ 47 « Ad Σωτῆρι», ἤτοι ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ λίθου ἀντιπροσωπεύονται 

οἱ τύποι ἀμφοτέρων τῶν συστηµάτων (ὃ καὶ C).



80 T. L KOYPMOVAH 

ὡς πολλάκις ἐρρήθη, πάλη πρὸς ἐπικράτησιν μεταξὺ τῶν μετὰ τοῦ ἕ καὶ ὃ τύπων 

τοῦ προκειµένου ὀνόματος. 

` 0६७८ ἐδημιουργήδη καὶ τὸ μετὰ τοῦ ὃ σύστηµα πλαγίων πτώσεων, ὁρμη- 

Θὲν τοῦτο ἀπὸ τῶν παραδοῦεισῶν γεν. Διός, dor. Aufl. Ἐπειδὴ δῆλον ὅτι ot 

λαλοῦντες ἐγνώριζον ὅτι Ev τοῖς πλείστοις μετὰ μονοσυλλάβου θέματος ὀνόμασιν 

ἣ αἰτιατικὴ διακρίνεται τῶν λοιπῶν πλαγίων πτώσεων διὰ τῆς καταλήξεως καὶ τοῦ 

τόνου (κυν-ός - κὺν - - κύν -α, vuxt-óc - νυχτ - &- νύκτ -α, πο - dg ~ ποδ - (- πόδ - o, 

qosv - 66 - φρεν -ἴ - φρέν ~ ०, χὴν -ός - χὴν -ἴ - yriv- a, χϑον -ός - χῦον-{- χθόν -α 

xÀz.) ἔσχημάτισαν εὐκολώτατα ἀπὸ τῶν Λι- ός - Δι-ί τὴν αἰτιατικὴν Δί-α καὶ 

οὕτω τὸ θέμα Δι - εἰσῆλδεν εἰς ἁπάσας τὰς πλαγίας πτώσεις]. Βραδύτερον ἀπὸ 

τοῦ συστήµατος τούτου ἐδημιούργησεν 6 PivOwv τὴν ὄνομ. Als, ὡς ἀνωτέρω 

c. 12 κὲξ. εἴπομεν. 

Ἢ νέα αὕτη αἴτιατικὴ Δία ἐξετόπισε τὴν ἀρχαίαν Ζῆν, ὅπως ἀκριβῶς £v τῇ 

ἀρχαίᾳ Ἰνδικῇ 6 ἀνάλογος νεώτερος σχηματισμὸς div-am ἐξετόπισε σὺν τῷ χρόνῳ 

τὸν κληρονομηδέντα τύπον dyam 3, 

Τὸ σύστηµα Διός - AFôs, Ai - Act Δία παραδίδεται ὡς ἑξῆς: 

1 ενική. ἫἪ γεν. Διξός ἀντιστοιχεῖ γράμμα πρὸς γράμμα πρὸς τὴν 

ἀρχαίαν Ἰνδικὴν γεν. diváh, ἀμφότεραι δὲ προέρχονται ἀπὸ ἴνδοευρ. *diuds. Ὃ 

τύπος παραδίδεται µόνον ἐπιγραφικῶς: Κεφαλληνία (VI a. X.) Brit. Mus 

Inscr. 952 9, *^ ९१/०५ (III x. X.) Bull. Corr. Hell. 33 (1904) ०. 445-6: «dt Fac 

Πανόπτα ». 

Ὃ τύπος Διός παραδίδεται παρ᾽ Ὁμήρῳ: 

À D ...Διὸς δ᾽ ἐτελείετο βουλὴ 

κλπ. Ἔξ ἐπιγραφῶν: ᾿Αρχαϊκὴ ἔπιγρ. हह Ἠλιδος Ditt.-Purg. 12,: «τῶ Διὸς 

τῷ ᾿Ολυνπίω», ἐπιγραφὴ ἐξ Ἐρυδρῶν (III x. X.) SIG? 1014/o: «Διὸς 

᾿Αποτροπαίου». | 

Παρὰ τὸν τύπον Διός παραδίδεται καὶ 6 βαρυτονούμµενος λεσβιακὸς τύπος 

Δίος: ‘ | 
{1०८५८८46 0002 ἀθάνατ᾽ ° Αφρόδιτα, 

παῖ 4८0५ δολόπλοκε, {८०००८५८८ σε 

(Diehl I? 4,3.1)4. 

1°18. καὶ H. Collitz, Bezz. Beitr. 10 (1886) o. 49. 

2 6. J. Wackernagel, Altind. Gramm. III (- A Debrunner) o. 222. 
3 The Collection of Ancient Greek Inscriptions ed. by C. T. Newton I-IV, 

London 1874-1916. 

* Ἴδ. ὄνωτ. c. 59.



ΓΛΏΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ δ] 

᾿Επιγραφικῶς παραδίδεται ἐπίσης 6 τύπος γενικῆς Διόρ ἐξ Ἤλιδος (IV 

π.Χ.) Ditt.- Purg. 89..: «τῶ 4८० © τῷ ᾿Ολυμπίω». Ὃ ρωτακισμὸς οὗτος τῆς δια- 

λέκτου τῆς Ἤλιδος εἶναι συγγενὴς μὲν πρὸς τὸν ρωτακισμὸν τῆς νεολακωνικῆς 

διαλέκτου, ἀλλ᾽ ἀρχαιότερος τούτου 1. 

Ὃ Χοιροβοσκὸς παρέδωκε τύπον γενικῆς Ζιός II 390, 30 (Hilgard): 

« Τὸ τοίνυν Ζεὺς οὐ κλίνεται κοινῶς Ζεός, ἀλλὰ κατὰ Βοιωτοὺς καὶ νέους "Iwvas 

Ζιός...». Τὴν μαρτυρίαν τοῦ Κοιροβοσκοῦ ἐπίστωσε στατὴρ ἐξ ἠλέκτρου ἐκ Φω- 

καίας 3, ἐφ᾽ οὗ φέρεται κατὰ τὴν ὀρϑὴν ἀνάγνωσιν τοῦ Br. Keil, Hermes 29 

(1894) c. 279 σημ.1, fj λέξις Z ५७५ . Ὃ Keil στηριζόμενος ἐπὶ τοῦ σχήματος τῶν 

γραμμάτων ἐχρονολόγησε τὸν στατῆρα μεταξὺ τῶν ἐτῶν 600 καὶ 560 π.Χ. Πρὸς 

ἑρμηνείαν τοῦ τύπου γράφει αὐτόῦ. 0.280: « wir haben also eine neue Form des 

vielgestaltigen Namens, wobei ich unentscheiden lassen muss, ob hier falsche 

Analogie zum Nominativ Ζεὺς den Gen. Ζιὸς schuf oder ob mit dem sonst in 

dem Namen begegnenden Wechsel von € und ὃ auch dieser Wechsel 

‘zusammen gehort ». | 

ο P. Kretschmer, Wiener Eranos 1909 oc. 123 3, ὁρμηϑεὶς ἐκ τοῦ 

κυρίου ὀνόματος Λιεσ-κδριάδεω ἐκ Θάσου GDI 5462,,4 καὶ Διεσ-κουρί- | 

Sov ἔκ Πριήνης Inschr. v. Priene5 313,,°, ὑπεστήριξε τὴν ὕπαρξιν ἐν τῇ ἕλλη- 

vorn γλώσσῃ γενικῆς εἷς - ες: Διές--- Διός, ἥτις ἀντιστοιχεῖ πρὸς τὴν παλαιὰν 

λατινικὴν γενικὴν εἷς - 65, οἷον Apolones, Veneres’. Ὃ H. Ehrlich τὸ πρῶτον 

ἐν τῷ συγγράμματι αὐτοῦ Untersuchungen über die Natur der griech. Beto- 

nung, Berlin 1912 σ. 275 καὶ βραδύτερον ἐν Phil. Wochenschr. 33 (1913) 

σ. 1009 ὑπεστήριξεν ἐξ ἀντιθέτου ὅτι ἓν τῇ προκειμένῃ περιπτώσει δὲν ἔχομεν 

παλαιὰν γενικήν, ἄλλως ἀμάρτυρον, ἄλλ᾽ ὅτι παρὰ τὸ παλαιὸν ριζικὸν ὄνομα 

Ζεύς, ὑπῆρχεν ἔνσιγμον dena "διξεσ-, ὅπερ δυνάμεῦα νὰ διακρίνωμεν. ἕν τῷ 

ἐπιϑέτῳ εὐδιεινός «3διζεσ-νο-δ, τὸ θέμα δὲ τοῦτο εἶναι τὸ α΄ συνθετικὸν τοῦ 

ὀνόματος * Διέσ - κορος ~ 4ιεσκοοιάδης ~ Διεσκουρίδης. "Ότι δηλαδὴ Ev τῷ ^ 4ιέσκο- 

1°18. Thumb-Kieckers, Griech. Dial. I c. 91 καὶ 243. 

? B. Head, Historia numorum® ०. 588. 

3 xui Glotta 13 (1924) σ. 269. 

4 Ἴδ, Nachträge und Berichtigungen ἐν τόμῳ IV o. 892. 

5 F. Hiller v.Gaertringen, Die Inschriften von Priene, Berlin 1906. 

6 Πβ. καὶ A. Dienstbach, De titulorum Prienensium sonis, Marburg 

1910 sc. 34. 

7°18 Stolz, Gramm. ठ. 267. 

8 Τὴν ἐκ τοῦ "εὐ-διξεσ-νός, nagayayıly τοῦ εὐδιεινὸς εἶχεν ἤδη ὑποστηρίξει 
6H.Grassmann, Kuhn’s Zeitschr. XI o. f. 

\ 

ΛΕΒΙΚΟΓΡΑΦΙΚΟΝ AEATION ΤΗΣ ΑΚΑΔΗΜΙΑΣ ΑΘΗΝΩΝ A'—6



82 Γ. 1. KOYPMOYAH e 

ρος ἔχομεν παλαιότατον σύνῦετον τοῦ τύπου ἐγχέσ-παλος, σακέσ- παλος, σαχεσ - 

Φόρος, ἔπεσ - θόλος κλπ. ! 

Ἢ ἀνωτέρω ὑπόδεσις τοῦ Ehrlich δὲν δύναται νὰ ἀνατρέψῃ τὴν γνώμην 

τοῦ Kretschmer. Τῆς παλαιᾶς ϊνδοευρωπαϊκῆς, ὡς καὶ τῆς πρωτοελληνικῆς κλίσεως, 

πολλὰ στοιχεῖα δὲν παρεδόὔησαν ἡμῖν, διότι ἣ τάσις πρὸς κλιτικὸν ἐξομαλισμὸν 

ἐξηφάνισε μεταξὺ ἄλλων καὶ πολλὰς πτώσεις καὶ πτωτικὰς καταλήξεις, εἰς ἃς ἡμεῖς 

᾿ σήμερον δυνάμεϑα νὰ ἀναχθῶμεν τὸ μὲν διὰ τῆς συγκρίσεως τῆς ἡμετέρας γλώσσης 

πρὸς τὰς λοιπὰς ἀδελφὰς γλώσσας, τὸ δὲ διὰ τῆς ἀναλύσεως συνϑέτων, £v οἷς ἅπο- 

λιϑοῦνται τρόπον τινὰ καὶ παραμένουσιν Ev χρήσει ὡς συνϑετικὰ στοιχεῖα πανάρ- 

χαιοι τύποι, ἐκλιπόντες ἄλλως ἐκ τῆς χρήσεως. Καὶ ἂν δὲν περιεσῴζετο fj δοτιχὴ Διεί, 

δὰ ἠδυνάμεϑα εὐκόλως νὰ ἀναχϑῶμεν εἰς ταύτην, τὸ μὲν ἀναλύοντες τὸ ἐπιγραφικῶς 

παραδοθὲν κύριον ὄνομα Διειτρέφης, τὸ δὲ παρατηροῦντες ὅτι δοτικὴ εἰς - ei παραδί- 

δεται καὶ ἐν ταῖς ἀδελφαῖς γλώσσαις, ἀρχαίᾳ Λατινικῇ, Ο σκικῇ, ἀρχαίᾳ Φρυγικῇ κλπ. 

Οὕτως ἀναγόμεϑα καὶ cig τὴν ἀρχαίαν ἑλληνικὴν γενικὴν εἰς - es? διὰ τῆς ἄνα- 

λύσεως τοῦ Διεσκοριάδεω - Διεσχουρίδου, παρατηροῦντες ὅτι καὶ ἐν τῇ ἀρχαίᾳ 

Λατινικῇ: εἴχομεν τὸ πάλαι ὀξυτονουμένας γενικὰς eic - es, otov matres, noctes, 

pedes xAn., ἓξ ὧν ἔπειτα matris, noctis, pedis κλπ. 4 

Δοτική. 'H δοτικὴ ἐν τῇ ἕλληνικῃ γλώσσῃ εἶναι πτῶσις συγκρητιστική, 

συνεχίζουσα τὴν παλαιὰν ἰνδοευρωπαϊκὴν! δοτικὴν καὶ τὰς ἀφανισδείσας ἐν τῇ 

Ἑλληνικῇ τῶν ἵστορικῶν χρόνων πτώσεις ὀργανικὴν καὶ τοπικήν. ᾿Εντεῦδεν καὶ ai 

καταλήξεις τῆς ἑλληνικῆς δοτικῆς -ει (καὶ - at) xal y συγεχίζουσι καταλήξεις τῶν 

ἀνωτέρω ἰνδοευρωπαϊκῶν πτώσεων. Ἢ γνησία ἑλληνικὴ δοτικὴ λήγει εἷς -αι καὶ - ει, 

jj δὲ συνήδως ὡς δοτικὴ χρησιμοποιουµένη πτῶσις εἰς ι εἶναι συνέχεια τῆς ἴνδο- 

ευρωπαϊκῆς τοπικῆς. 

Τὸ ὄνομα Ζεύς παραδίδεται Ev τῇ δοτικῇ ὑπὸ τοὺς τύπους άιξεί - 4८६८ καὶ 

AiFi- Διί μετὰ διαλεκτικῶν ποικιλιῶν. Εἶναι προφανὲς ὅτι of μετὰ τοῦ ει τύποι 

συνεχίζουσιν ἰνδοευρωπαϊκὴν δοτικὴν ἢ ὀργανικήν, ot δὲ μετὰ τοῦ - y ἰνδοευρωπαϊκὴν 

τοπικήν, ὧς ἀνωτέρω o. 31 ἐδείξαμεν. Τοὺς οὕτω παραδοϑέντας μετὰ τοῦ ὃ τύπους 

δοτικῆς κατατάσσω καὶ μαρτυρῶ ὡς ἕπεται: | 

Τύπος Διξί µόνον ἐπιγραφικῶς: ᾿Επιγραφὴ ἐπὶ χαλκῆς περικεφαλαίας, 

λείας τῶν ᾿Αργείων ἐκ τοῦ κατὰ τῶν Κορινθίων πολέμου (V x. X.) Ditt.- Purg. 

1 ]δ. T. Χατζιδάκι, Ακαδ. Αναγν II o. 328 καὶ E.Schwyzer, Griech, 

Gramm. σ. 440, 

? T. Χατζιδάκι, Ακαδ. Αναγν." IT o. 16 κὲξ. 

$E. Schwyzer, Griech. Gramm. o. 547. 

+ T. Χατζιδάκι, Ακαδ. Αναγν." II ०. 65.



ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ ΛΑΤΡΕΙΑ 83 

250: < Tafo]y [et] οι ἀνέθεν τῶι Ac Fi τῶν Φορινθόθεν». Ἐπιγραφὴ ἐπὶ ὀστράκου 

ex Σαλαμῖνος τῆς Ev Ιύπρῳ ἕν συλλαβικῷ ἀλφαβήτῳ, R. Meister, Abh. 

Sachs. Ges. Wiss. (Phil-Histor. Klasse) 27 (1909) σ 309: «4ιΕὲ αξίας 

£ (९८) φορὰς τὰ κατάργµατα». Περαιτέρω τὸ κύριον ΔιΓίδωρος ἐξ ᾿Ασπένδου 

τῆς Παμφυλίας 1. | | 

Ὃ τύπος Διί ἀπαντᾷ ἤδη παρ᾽ Ὁμήρῳ: 

A 419 τοῦτο δέ τοι ἐρέουσα ἔπος Ati “τερπικεραύνῳ 

κλπ. ᾿Επιγραφικῶς δὲ μαρτυρεῖται ἐξ Α ὃ ην ῶν (4221 x. X.) IG I? 80,,: < 4८} 

Μοιραγέτει», Ὀλυμπίας (316 x. X.) Ditt.- Purg. 1714/,: «τῶι dei ’OfA]vu- 

πίωι ἀνὲθ [nx {ε». 

Παρὰ τὸν τύπον Διί φέρεται 6 συνῃρημένος τύπος Δί, ὕστις ἀπαντᾷ τὸ 

πρῶτον παρὰ Πινδάρῳ 'OX. 13,106 : | 

Ai τοῦτ᾽ ᾿Ἐνυαλίῳ τ΄ ἐκδώσομεν 

Ὃ τύπος οὗτος μαρτυρεῖται πολλαχόδεν ἐπιγραφικῶς: “EE Ἤλιδος (VI 

n. X.) Ditt.-Purg 5,: «τῦι Ai Όλυν[πίοι... |», & Ὄ ρχομεν οὔ (V x. X.) A. E. 

1925/1926 c. 87?: «τῦι Ai τῦι ᾿Ολυπίοι», ἔκ Λέσβου (Μηδύμνης) GDI 

2108: «4ἱ τῷ Σωτῆρι», ἓκ πολλῶν ἀρχαϊκῶν βοιωτικῶν ἐπιγραφῶν GDI 495, : 
«τῦ Ai τῦ Βασιλεῖι», 429,: «τι Ai τι Βασιλεῖ» κλπ. ᾿Επίσης ὡς Zi μαρτυρεῖται 

ὃ τύπος ἔξ Ἤλιδος Ditt.- Purg3,: «τῦι Zi "Okvvaiofe...] >. 

Ot τύποι Διεί-Διξεί: 

Ὃ τύπος Atet® παρεδόδη ἐπιγραφικῶς ἔκ Κερκύρας IG IX 1,718. 

Περὶ τούτου παρατηρεῖ 6 E. Schwyzer, Griech. Gramm. c. 576 onu. 9 

ὅτι ἔχομεν νέαν ὀρϑογραφίαν ἀντὶ Διί!, Παραδίδεται πάντως καὶ ἐκ μεταγε- 

νεστέρων ἐπιγραφῶν ἐκ Kikixius Heberdey- Wilhelm, Reise in Kilikien 

0. 38 apud. 18: «deel Σωτῆρι καὶ Θεοῖς «Σεθαστοῖς» καὶ ἐπὶ χαλκοῦ δίσκου 

1 Fr. Bechtel, Die historischen Personennamen des Griechischen bis zur 

Kaiserzeit, Halle 1917 c. 132. Παρατηρητέον ὅτι καὶ # £v Παμφυλίᾳ "Ασπενδος ἧτο κτίσμα 

τῶν ᾿Αργείων. 

2°18. T. II. Οἰκονόμον, Αναθηματικὸν κράνος τῶν ᾿Ορχομενίων, ᾿Αρχαιολογικὴ 

Ἐφημερὶς 1925/1926 ०. 87 x££ 

J'Ex τοῦ τύπου τούτου συμπεραίνει τύπον Διέξι ὃ K. Brugmann, Griech. 

Gramm.' o. 208 ( — A. Thumb). 

^'OE.Sehwyzer ὀρμᾶται ἐκ τῆς πραγματείας τοῦ A. Salonius, Varia de 

origine et sermone tabularum Dodonae effossarum, Helsingsfors 1915, ἔνϑα οὗτος 

παρατίθησι παραδείγματα, ἐν οἷς φαίνεται ὅτι ἐν ἐπιγραφαῖς ἐξ ᾿Ππείρου συμπίπτουσι τὰ t, 

ει καὶ ἢ eis À. ᾿Ιδὲ ὅμως καὶ τὴν κριτικὴν τοῦ E. Hoffmann, Phil, Wochenschr. 

37 (1917) σ. 893.



84 i 7. 1. KOVPMOVAH 

ἐξ 0 }४ 1८7 {५५ Ditt.- Purg. 241: «εὐχαριστήριον Auei ᾿Ολυμπίῳ». Περαι- 

τέρω παραδίδεται τὸ κύριον ὄνομα Διειτρέφης ἔξ ᾿Αττικῆς (V π.Χ.) IG 

I 44753. 

Ὃ μετὰ τοῦ Ε τύπος Δι εί παρεδόϑη µόνον ὥς a’ συνὺετικὸν τῶν κυ- 

πριακῶν κυρίων ὀνομάτων τοῦ V π.Χ. αἰῶνος Διξείθεμις GDI 60, καὶ 

Διεείφιλος, R. Meister, Berliner Sitzungsberr. 1910 c. 151. "Exi τῶν 

μαρτυριῶν τούτων ἑστηρίχδη 6 F. Solmsen! ἵνα ἀποδείξῃ κληρονομηδεῖσαν 

τὴν δοτικὴν εἰς -ει τῶν συμφωνολήχτου δέµατος ὀνομάτων. Ἢ ἐξ ἀναλύσεως τῶν 

ἀνωτέρω κυρίων ὀνομάτων εἰς τὰ συνθετικὰ αὐτῶν συναγοµένη δοτικὴ ^ 17६६ 

ἄντιστοιχεῖ πρὸς τὰς ὑσκικὰς D'itvei— Jovi, paterei, αἵτινες ἐπίσης συνε- 

χίζουσιν ἰνδοευρωπαϊκὴν δοτικὴν εἰς - ei 2. 

Τύπος dor. Act ἀπαντᾷ συχνάκις Ev ἐπιγραφαῖς ρωμαϊκῶν χρόνων ἔκ 

M. "Ασίας: Πισιδία Journ. Hellen. Stud. 32 (1912) c. 167: «dei Κυρίῳ 

τὸν βωμόν (>>, Φρυγία αὐτόδ. 11 (1890) c. 160 «dei Πειαρῆι εὐχήν», 
Σινώπη Amer. Journ. Archaeol. 9 (1905) ०. 303: «dei ᾿Πλίῳ > κλπ. *. 

Τέλος ἀναφέρω καὶ τὸν μὴ ἐξακριβωθέντα ὑπ ἐμοῦ τύπον dor. Ann ἐκ 

Συρίας. 

Αἰτιατική. ἫἪ ἀναλογικῶς σχηματισϑεῖσα καθ ὃν ἀνωτέρω ἐδείξαμεν 

τρόπον αἰτιατικὴ Δία μαρτυρεῖται ἤδη παρ᾽ Ὁμήρῳ: 

A 394 ἐλθοῦσ᾽ Οὔλυμπον δὲ Δία Aca... 

χλπ. "Eni λίθων εὑρίσκομεν ταύτην ὡς ἀκολούθως: ᾿Ηλειακὴ ἐπιγραφὴ ἐξ Ὅλυμ- 

πίας (VI x. X.) Ditt.-Purg. 111: «zo(r) τὸν Δία», ἔπιγρ. ἐξ Ἐρυῦρῶν 

(465 x. X.) SIG? 41, «ὀμνύναι [μὲν 4]ία κα[ὶ] ᾿Απόλλο καὶ «८६८८६ [ 19a] >, है 

Αδηνῶν (375/4 π. X.) SIG? 151,5: «νὴ τὸ fr] dia xai tov’ Απόλλω καὶ τὴν 

Δήμητρα». 
Παραδίδεται καὶ τύπος ait. Tua v ἐκ φρυγικῶν ἐπιγραφῶν: R. Meister 

ἐν Xenia Nicolaitana, Leipzig 1912 σ. 168. 

1 Zur Geschichte des Dativs in den idg. Sprachen. 1 Διεείφιλος und der idg. 

Dativ Singulars, Kubn's Zeitschr. 44 (1911) o. 161 x£E. 

2°16. Stolz, Gramm. c. 271. 

3 Περαιτέρω παραπομπὰς βλ. ἐν ἄρϑρῳ Zeus τοῦ λεξικοῦ Roscher c. 574. Ἐνταῦθα 

πρόκειται fj συνήθης ἐν µεταγενεστέραις ἐπιγραφαῖς ἀπόδοσις τοῦ μακροῦ ६ διὰ τοῦ εν: 

Σαλαμεῖνος, ᾿Ανδρονείκη, Arelunroc “Am. 

^ Ἢ τύπος ἀναφέρεται ἐν τῷ ἄρθρῳ Zeus tod λεξικοῦ Roscher 5. 674, ἔνθα γίνεται 

παραπομπὴ εἰς W. K. Pren tice, Greek and Latin Inscriptions in Syria (Publica- 

tions of the Princeton University Archaeological Expedition to Syria in 1904-1905 

TII) n. 431.



ΓΛΩ͂ΣΣΑ ΚΑΙ AATPE A 85 

Τὸ ὄνομα Ζεύς παρεδόδη καὶ κατὰ πληθυντικὸν ἀριθμὸν ὑπὸ τοὺς τύπους: 

ὄνομ. Aies- Ζῆνες - Ζἄνες, γεν. 4ιῶν, dor. Auot, air. Αίας - Ζῆνας - Zävas. 

Περὶ τῆς χρήσεως τοῦ ὀνόματος Ev πληθυντικῷ ἀριϑμῷ ἔχομεν ὀλίγας µόνον 

μαρτυρίας, τὰς ἑξῆς : | 

Ὃ Παυσανίας 5.21.2 διηγεῖται ὅτι Ev ᾿Ολυμπίᾳ ἐκαλοῦντο ὑπὸ τῶν ἔπιχω - 

0६७1 Ζᾶνες χαλκᾶ ἀγάλματα τοῦ Διός: «πρὸς δὲ τῇ κρηπῖδι ἀγάλματα Διὸς 

ἀνάκειται χαλκᾶ,.. καλοῦνται δὲ ὑπὸ τῶν ἐπιχωρίων Ζᾶνες». Ὡσαύτως Ζᾶνας 

ἐκάλουν ot Ἕλληνες τὰς ψυχὰς τῶν ἁγίων ἀνθρώπων, καϑὰ παραδίδει ὃ Maxod- 

Bios Saturn. 3.7.6. κξξ.: « Veteres nullum animal sacrum in finibus suis 

esse patiebantur, sed abigebant ad fines deorum, quibus sacrum esset; 

animas sacratorum hominum, quos Zanas Graeci vocant». "Ex τοῦ τύπου 

τῆς λέξεως φαίνεται ὅτι τὸ χωρίον τοῦ Μακροβίου παραδίδει λαϊκὰξ δοξασίας τῆς 

Ἤλιδος. Παρ ᾿Αϑηναίῳ IA 473b παραδίδεται: «ἀγγεῖον δ᾽ ἐστὶν iv ᾧ τοὺς 

κτησίους Δίας ἐγκαθιδρύουσι». Επίσης παρὰ Πλουτάρχῳ Ἠδ. 4258) (Περὶ τῶν 

ἐκλελοιπότων χρηστηρίων 29) ἀναφέρεται: < Kal μὴν τά y^ ἄλλα τῶν Στωϊκῶν τίς ἂν 

φοθηθείη, πυνθανομένων πῶς εἱμαρμένη µία μένει καὶ πρόνοια, καὶ où πολλοὶ Alec 

καὶ Ζῆνες ἔσονται, πλειόνων ὄντων τῶν κόσμων; πρῶτον μὲν γὰρ ei τὸ πολλοὺς 

εἶναι Δίας καὶ Ζῆνας ἄτοπόν ἐστι πολλῷ δήπουθεν ἔσται τὰ ἐκείνων ἀτοπώ- 

τερα...». Τέλος 6 Εὐστάϑιος 1384,46 (εἰς α 14) «καὶ ἐπλήθυναν αὐτὸν κατὰ τὴν 

κλίσιν οἱ μεθ᾽ “Ὅμηρον, ὡς Αἴλιος Διονύσιος ἱστορεῖ. Ales γάρ φησι τὸ πλη- 

θυντικὸν τοῦ Διός. καὶ δρᾶμα οὕτως ἐπιγέγραπται. καὶ ai ἐφεξῆς πτώσεις Διῶν 

καὶ Δισὶ καὶ Δίας». 

1 Ἴδ. avert. ०. 66 κέξ.



RESUME 

L'étude est divisée en deux chapitres. Dans le premier sous le titre 

«Recherches sémantiques dans la langue du culte>, l'auteur étudie la relation 

entre le langage et le culte en partant du principe qu'on peut le mieux 

comprendre quelquefois les croyances rituelles du passé lointain, sur les- 

quelles la tradition littéraire ou historique est insufíisante, par l'interpré- 

tation correcte des éléments linguistiques qui s'y rapportent. Cette étude 

s'attache surtout aux problèmes de cette sorte, nullement ou insuffisam- 

ment éclaircis jusqu'à présent, qui concernent le culte du peuple grec an- 

cien. Ils sont exaniinés par comparaison avec les traditions populaires de 

‚la Grèce moderne et, si besoin, avec les croyances religieuses des peu- 

ples primitifs contemporains. Ainsi l'auteur pour vérifier l'opinion que les 

noms abstraits dérivent des noms de dieux et de génies, fournit plusieurs 

exemples tirés des poèmes homériques, où le phénomène se présente en- 

core dans son évolution, puisque on y rencontre le méme mot sous un 

sens double: et comme nom abstrait et comme nom propre d'une divinité 

(p.6 ss). De là 11 est amené à soutenir que le monde divin de la poésie hé- 

siodique est créé par l'àme du peuple et non par l'imagination du poète 

(p. 8, que la force qui fait tourner l'action du sujet des verbes moyens 

vers lui-même est inconcevable et surnaturelle (p. 8 ss), que les verbes qui 

expriment des manifestations de phénoménes célestes physiques expri- 

maient au début des actions divines (p.9), que le culte du linteau sous le 

nom de Janus chez les Romains nous permet de supposer l'existence du 

méme culte chez les Grecs anciens, si l'on juge d'aprés les survivances de 

ce culte dans les croyances populaires de la Gréce moderne (p. 10), que le 

mot ποταμός (fleuve) signifiait «la divinité qui tomba d'en haut» (p.13) 

comme le nom de Σπερχειὸς signifiait le dieu qui s'élance (σπερχόµενος 

δαίμων) etc. 

Ensuite l'auteur, en suivant le méme principe, soutient que l'inter- 

prétation des adjectifs épithétes des divinités nous aide à remonter jus.



ΓΛΟΣΣΑ ΚΑΙ AATPEIA 87 

qu’a des qualités du culte primitif de ces divinités oubliées entretemps. 

Ainsi l'adjectif γλαυκῶπις trahit l'existence de dendrolatrie primitive dans 

le culte d'Athéna (p. 15 ss.), l'adjectif ἐριούνιος révèle qu'Hermés avait à 

l'origine la qualité de protecteur du brigandage (p. 16 ss), l'adjectif Περο- 

φοῖτις, donné chez Homère à l'Erinys, signifiait la force malfaisante venant 
de l'air, comme il est prouvé par les croyances contemporaines du peuple 

hellénique sur les Fées (Νεράιδές) et les autres génies malfaisants de l'air, 

croyances issues évidemment de celles des Grecs anciens (p. 29 ss.). 

Mais le point essentiel du 1* chapitre est celui dans lequel l'auteur 

s'occupe de la signification du nom de Zeus, dieu principal du Panthéon 

grec. Il cite d'abord les tentatives des anciens pour interpréter le nom de 

Zeus (p. 29) et donne l'étymologie scientifique du nom et sa forme de base 

qui se rencontre dans le grec, le latin et le sanscrit (30 ss.) Ensuite l'au- 

teur explique longuement que Zeus chez Homére n'est pas uniquement, 

comme le prétendent Wilamowitz et Nilsson, le dieu qui règle les condi. 

tions atmosphériques, mais le dieu du ciel clair aux qualités multiples 

parmi lesquelles celle de maitre de l'atmosphére, 

Dans le deuxième chapitre sous le titre «Morphologie du nom de 

Zeus em grec», l'auteur interpréte les 84 formes différentes du nom de 

Zeus quil réunit et les répartit en deux classes d'aprés la lettre ini- 

tiales (Z ou D) et en d'autres d’après la flexion. Il explique comment elles 

ont été dérivées les unes des cas obliques et les autres des cas directs et 

quand et d'aprés quels mots ou quelles déclinaisons elles ont été formées. 

Il vérifie partout par des exemples tirés des auteurs et des inscriptions 

les premiéres mentions de chaque forme grammaticale dont il suit et ex- 

plique l'extension dans les différents dialectes en s’efforçant d'interpréter 

toujours les problémes de phonétique ou de flexion rencontrés au cours 

de son étude. Ainsi explique -t-il, par exemple, que le systéme particulier 

ὃ Ζεῦς, τοῦ Ζεῦ... était déjà ancien (p. 75 ss), que la forme nominative 6 Δίας, 

considérée comme néo-grècque, remonte aux premiers siécles de notre ére 

(p. 73 ss) etc. En étudiant aussi la déclination du nom Ζεύς par comparaison 

avec celle du nom μήν, il croit comme probable l'existence d'un culte 

préhistorique du dieu masculin Mén chez les Grecs. En plusieurs endroits 

de ce chapitre l'auteur saisit l'occasion de montrer que le culte contribue 

à l'extension des variantes dialectales phonétiques ou flexionnelles.



ONOMATON ΚΑΙ 

ἃ πρὸς ἔχφρασιν Ev- 

διαμέσου ἅἃποστά- ΄ 

σεως 48 

-α κατάλ, ait, 78 

ἄγερ᾽ 26 
᾿Αγεραγίδα 25, 28 

ἀγερικό 25 

Agni 41 

ἄδελφε 65 

Aditya 41 

ἀέρας 25 

ἀέρζι 26 

ἀέρι 25, 26 

74 86६46 26, 28, -ᾱ 

. 26, 28 

ἀέρισμα 25 

&spo - σύνθετα 19 

ἀεροθαρεμένοι 27 
28008 25, 26, 28 
ἀεροφοίτας 19 

2९०८०५०६ κύνες 19 

ἀερόφοιτος 19 

ἀεροχτυπημένος 25 -οι 
27 

ἀετοί 19 

ἀὴρ 28, σηµασ. παρ᾽ 

“Onipp 22 
"AOyVa πυλαῖτις 10, 

-γλαυκῶπις 10 χέξ, 
~ αἱ πατάλ, dot. 81 

Αἰγίνης ὄρος 39, 44 
᾿Αιδεύς 72 
ἀιδοφοῖτις 19 

αἰδώς 5 

Αἰθήρ 8 

Alaa -αἶσα T 

Alastor 23 

ἁλαωπὸός - πις 16 
λλγεα 8 

ἄμαρος 67 

ἅμισυ 67° 

ΠΙΝ Α 8 

०५९६0१८० 33 

ἀνάθεμα 35 
ἀνάλεμα 50 

ἀνάρεμα 33 
ἸΑνδρονείκη 84 

ἀνεμικά 26 
ἀνεμικός 25 

᾽Ανεμογαζοῦ 25, 26 
ἀναμοπρουγµένος 2b 

ἀνεμοχκρουμένοι 27 

᾽Ανεμονεράιδα 20 

ἀνεμονέρ. 26 
ἄνεμοπαρμένοι 27 
"Avenopatda 25, 28 

ἀνεμορριπή 25, 26 

&vepog 25, 28 
ἀνεμοστρόθιλος 14,24, 

25 

ävep 65 
᾽Ανεράιδες 24 

ἀντωπός - ὥπις 16 

&n' ἐμᾶς καλοί 33 

᾽Απάτη 8 

᾿Απόλλων πυλαῖος 10 

-Δαφνίτης 15 

ἀποστάσεως ἔκφρασις 

ἐν τῇ ᾿Ινδικῇ 48 

ἅπτεροι ᾿Ερινύες 28 

Arai 23 

ἀργικέραυνος 43 

Ἔρευς 12 

ἁρπακτικὰ τέρατα 19 
Ὕδρπυιαι 19, 21, 24 

"Αρτεμις πυλαία,προ- 

θυραία 10 - Καρυᾶ- 
τις, Keïpeärç 15 

ἀσιατικῆς θεότητος 

λατρεία ἐπὶ τῆς 

Ἴδης 45 
ἁστεροπητής 02 

ἀστράπτει 9 

Asvins 41 

᾽Ασωπόξωρος 13 
᾿Ατείμητος 84 
"Arty - ἅτη 6,7, οἱ, 22 

"Arn οὐχὶ ἄτη ἐν "Op. 

π 805 7 

᾿Αττικῆς λατρευτικαἰ 

δοξασίαι 23, 28 
αὐτόδιον 33 

᾿Αχελωιόδωρος 13 

βαπτίζω 54 

βασιλᾶες 66 
βασιλέας 73 

Β»εῦ 55, 63 ६६. ` 
βιαιοθανάτων huxai27 
βλοσυρωπός - ὥπις 16 

βοῦς 31 

βροντᾷ 9 

βροντή φωνὴ θεοῦ 01 

βροντῶσαιθεότητες 21 ᾿ 

bum 78 
βῶν 78 

γαῖα μήτηρ 45 
Γαλήνη 8 

gaür 81 

γένους γραμματικοῦ 

διάκρισις D 

Γεραγίδα 25 

γέφυρα 12 
Γῇ Διὸς σύζυγος 45 
Γῆρας - γῆρας 5, 8 
γλαυκός 15, 16 
γλαυκόχρους 16 
γλαυκῶπις ᾿Αθηνᾶ,- é- 

λαία 15, 16 

γλαυκωπός 15, 16 

γλώσσης ἀρχὴ 41 κὲξ. 
Γοργόνες 21, 27 

γρῦπες 19 

ΠΡΑΓΜΑΤΩΝ 

γυμνάδδομαι 60 

ὃ ἀντὶ ζ 60, 62 

δαιμόνια καχοποιὰ ἐ- 

γαέρια 21 χέξ, 

δαίμων ἐπιπίπτων 15, 

- σπερχόμενος 14 

δαμιῦμεν 62 

Ady 55, 57, 61, 66 

Δβεύς 55, 63 

23 ἀντὶ ζ 60, 62 

Δδοῦ 55, 65 
deductio celoniae 12 
Ast dor. δῦ, 84 

δεῖξις 48 

Δειπάτυρος 36 
*deiuos 35 

δενδρολατρία 15 

δέσποτας 84 

Δεύς 55, 57, 60 κέξ. 
Ann dot. δῦ, 84 

Δημήτηρ 45 
Δὴν δῦ, 57, 61, 66 
८4१५० 55, 63 

Al dor. 55, 83 

Ala alt. 55 73 κεξ. 
80, 84 

Δία 18४. 59, Τὸ ६६, 
Δία Ant. 55, 65 

Ala τὴν ἡμέραν Κρῆ- 

τες 33 

διάθολος 25, 32 
Diana 42 

διάοτσος 32 

Δίας ὄνομ. 55, 57, 18 
χέξ, 

Δίας ait. πληθ. 5b, 85 
διάσκατζος 33 

διάτανος 32 

Ale κλητ. 55, 66, 66 

Διέξι 98, 83



५८६८ δῦ, το, 82, 83 

Διειτρέφης 82, 84 
diem 33 

Δίες 55, 85 

Διές γεν. 55, 81 xét. 
dies 33 

Dies 70 

Διεσχοριάδεω 81 

Διεσκουρίδης 81 
Dies pater 34 

Diespiter 34,36,-diei 

et lucis pater 42 

Av( F)et 31 

Δι Fet 55, 82, 84 
ΔιΓείθεμις 84 

AtFelpiioc 84 

A(F)t31 

Διξί 55, 80, 82 χέξ, 
ΔιΓίδωρος 83 

Διξός 31, 55, 80 

Au 55, 80, 82, 88 
*di(i)ı&u 64 
* dieus 35 

δικάδδεν 62 

δικαδδέτο 62 

δικαδδόντων 62 

δικαδέθθω 62 

Δῖνος 72 

*Dinus 70 

Διόζοτος 60 

Διόρ 55, 81 

Δίος övon. 55, 57, 
65, 66 

Alog yev. 55, 80 
Διός 55, 74, 80 

Διός βασικῆς σηµα- 

σίας διατήρήησις 

παρ’ Ἕλλησι 52, 

map” ᾿Ιταλοῖς 41 

Xéb.,- σηµ. ἐξέλιξις 

παρ᾽ Ἰνδοῖς 41,-λα- 

τρεία ἐπὶ τῶν ὁ- 

ρέων 44, ἐπὶ τοῦ 

᾽Ολύμπου 44 κξξ., 

ἐπὶ τῆς Ἴδης 45, 

ἐπὶ τοῦ ὄρους τῆς 

Αἰγίνης 39, 44718. 

xai Ζεύς on. 

4८८००४०६ 65 

Διοσκόρινθος 65 

ΓΛΩΣΣΑ ΚΑΙ AATPEIA 

Διόσκοροι 56 

Διόσκουροι 56 

Δίς ὀνομ. 55, 57, 72 
Avot 55, 85 

Dius Fidius 33 

Diüvei 84 

διφθόγγου μακρᾶς β΄ 

"στοιχ. σίγησις 28 

Διῶν 55, 85 

δοκιµάδδει 60 

०0५ 62 

dponddes Ερινύες 21, 

28 

Δρυάς -δρυάς 15 -άδες 

24 

δυγόν 62 

Δυσνομίη 8 
duhita divak 41 

dyam 33 

dyauz 81 

Dyaus pitar 86 

€ προφορὰ ἐν Ἤλιδι 

66 

Ea 66 

ἐγχέσπαλος 82 

-ei χκατάλ. dor. 82, 
84 

εἰδοί 42 
εἰσόδου εἰκονιστιω - 

φετιχιστικἠ λα- 

testa 10 

“Ἑχάτη πυλαία, προ- 

θυραία 10 

ἐχείνου δεῖξις 48 

ἐχχλησία 54 

ἔνδιος 88 

ἐγγύχιος 38 

ἐλαία γλαυκῶπις 15 

“Ἑλένη. Δενδρῖτις 15- 

τῆς ἐπιθαλάμιον θε- 

οκρίτειον 15 

ἐλευθερία 5 

ἐμαὶ ᾿Βρινύες 20 

ἐναέρια καχκοποιὰ δαι- 

µόνια 21 χέξ. 

ἐναυλακοφοῖτις 19 

ἐπεσβόλος 82 

ἐπεφήφισεν (—- Cev ) 
60 

ἐπιδικαδόντων 62 

ἐπιληφία 26 
Erdgottheiten 20 

"Eps6og 5 

ἐρεθοφοῖτις 18, 19 

ἐριθρεμέτης 21, 52 

ἐρίδρομος 21 | 

ἐρἰγδουπος 52 

ἐρινύειν σημ. ἐσχευω- 

ρημένη παρὰ Παυ- 

σανίᾳ 27 

ἐρινύοντες 27 

Ἐρινύος ~ ὧν σηµα- 

᾿ σία, ἰδιότητες, ἐπί- 

Beta 18 xéE., ἀρι- 
θμὸς 20 

Ἐρινύς - ἐρινύς 7 

Ἐρινὺς ἠεροφοῖτις 18 

xét. 

ἑριούνης 16 

ἐριούνιος 16, 17 

"Rete -ἔρις 7 

""Ἑρμῆς πυλαῖος, πύ- 

λιος, προπύλαιος, 

πυληδόχκος 10, ἐρι- 

ούνης - toc 16 κξξ., 

χαριδώτης, Χλεφί- 

φρων 18, φηλητῶν 

ἄναξ 17, φωρῶν ἕ- 

ταῖρος 18, - od κλε- 
πτοσύνη 18 

-es κατάλ. γεν. 81 
Eu १५४०७०९. 64 

Eu ivdoevp. 64 
Εὐδιεινός 81 

Edpevideg 25 

εὐωπός - ὥπις 16 

ἐχυράσουσιν (= -ζου- 

σιν) 60 

Β πρὸς δήλωσιν βρα- 

χέος ε 58 

Εεργάδδομαι 62 

Εράτρα 66 

८ ἐν τῇ καθόλου Ἓλ- 

ληνικῇ 31, -παρά- 

στασις ἐν Κρήτη 62, _ 

~ &% τῶν où, 8j, 2५, 

gj 60 

89 

ζά 60 
ζαθάλλειν 60 

Zay 58, 57, 61, 66, 
67, 68, 71 

Ζᾶνα 55, 67, 68 

Zévag 55, 85 

Ζᾶνες 55, 66, 67, 71, 

85 

Zavt 55, 68 

Zavideg 66 

Zavonoradävog 67 

Ζανός 55, 68 

Zavra 58, 69 

Zavrög 55, 69 
०४००६ δῦ, 69 

2६५७४७6 66 

πάς 55, 57, 69, 70, 73 

Zág κλητ. 55, 70 

ζὸ ἀντὶ 5 59 

Ζδεύς 55, 57, 59 

Zéa att. 55, 76, 77 

Zei 55, 76, 77 

πείς 58, 57, 71, 

Zéog γεν. 55, 76, 77 

Zedg γεν. 55, 16, 77 

Ζεῦ 32, δῦ, 64, 75 

Zed γεν. 55, 75 

Zed dor. 55, 75, 76 

Ζεῦ πάτερ 36 

Zedv 55, 75, 76 

Zevög yev. 55, 76, 77. 

Ζεύς 55, 57, 58 xéé. 

75, 76 

Ζεύς γεν. 55, 75 

Ζεύς nant. δῦ, 75 

Ζεύς σημασία 29 x&E. . 

ἐτυμολογία 31, DT, 
μορφολογία 54 pas- 

sim, — ἀπὸ τοῦ ζῆν 
` 90, 70, -πρὸς τὴν 

διὰ πρὀθ. 29 χέξ. 

-ἀπὸ τοῦ διαίνειν, 

τοῦ δεῖν, τοῦ ζέειν, 

τοῦ ζὰ καὶ αὔειν 

30, -θεὸς τοῦ xe- 

ραυνοῦ 48, ---θεὸς 

τῶν ἀτμοσφαιρικῶν 

συνθηκῶν 49, 51,— 

ὕει 9, 40,—Atoc 68. 

"TS. καὶ Διός ony.



90 

Zeug 55, 57, 59 

Zio γεν. δῦ, 76, 77 

Ziv ὄνομ, 55, 57,61, 

66, 71 

Ziv want. 55, 66 

Zi» 32, 33, 55, 18 

Ζῆνα 55, 76, 78 

Ζῆνας 55, 85 

Zyvet 55, 79 

Ἄῆνες δῦ, 66, 85 

Znvt 55, 79 

Ζηνός 55, 63, 79 
σής 55, 57, 69, 70, 71 

Ζηύς 91, 55, DT xét. 

7! dor. 55, 83 

Ζιός γεν. 55, 8l 

76४५४००६ 60 

ζφολατρία 9 

"H6v - ἤδη 7 

Περο - σύνθετα 19 

Περο - < &éparog 19 

ἠβροφοῖτις Ἠρινύς ση- 

µασιολ. ἔρευνα 18 - 
28,λ. ἱερὰ 28,--μέ- 

A:gax 20 

ἠερόφοιτος οἶστρος 20 

ἡμέρας - οὐρανοῦ axé- 

σις 85 

Ἡμέρη 8 

"Hag 41 

θάνατος - θάνατος 7 

Bing - θέμις 8 

θραᾳκοφοίτης 19 

θύγατερ 65 

θυγάτηρ Διὸς 41 

i πρὸς ἔκφρασιν πλη- 
σίον ἀποστάσεως 48 

[ ἀπόδοσις διὰ εἰ 84 

τι κατάλ. τοπ. 82 

janua 10 

Januarius 10 

Janus -janus 10 

Ἴδη 39, 45 
Idus 42 

Jener- Deixis 48 

18 pat λέξεις 28, 67,71, 

72 

Γ, 1, 

ἱερέας 73 

ερής 70, 12 

ἱερὸς παρ᾽ "01100 22 

ἱεροῦ ὀνόματος ἅπο- 

φυγὴ χρήσεως 82 
Ἱνδοευρωπαίων ὑφο- 

λατρία 40 
Jovis 34 

Jovos 35 

Ἱσμηνόδωρος 15 
Juppiter 34, 36 

Καϊκόδωρος 13 

χακοποιὰ ἑναέρια Gat- 

µόνια 21 κξξ. 

Καλές Kupddeg 25 

Καλοκυράδες 26 

Καλότυχες 20 

Κελαινώ 21 

κελαινῶπις 16 

πελευθοποιοί 12 

Κηφισόδωρος 13 

κλητικῆς χρῆσις 65 
Κλυταιµήστρας 'Ept- 

νύες 20 

Koviaxkog δαίμων - 

κογίσαλος 14 

Ἱζοττυτώ 14 

κουφό 33 

Kretschmer γνώμη 

περὶ on. τοῦ Διός 

42, — περὶ πρώτης 

γλώσσης 48 

κριδδέµεν 60 = 

κύνες ἀερόφοιτοι 19 

χυνῶν Ερινύες 20 

Curtius γνώµη περὶ 

πρώτης γλώσσης #7 

Λαΐου Ἠρινύες 20 
Lautsymbolik 46 

Δήθη 8 

Διβυφοίτης 19 

Λιμός 8 

Lucetius 42 

Luft 20, 22 

μᾶδδαν 60 
mah 72 

μᾶλον 67 

KOYPMOYAH 

μάν 67, 71 

μᾶνες 67, 71 

μανία, 24,-α βαχχικὴ 
28 

manot 72 
Marspiter 34 

μαρτυρῶ 54 
ma'sa4 72 

Μάχη 8 
pete 71 

μελανωπός - ὅπις 16 
Μελιγάλες 25 
μέλισσα Περοφοῖτις 20 

Μελιτένιες 25 

μέλιτος χρῆσις λα- 

τρευτική ll ὁ 
mesecY 72 

μεύς 58, 71 

Μὴν θεὸς τοῦ vuxte- 

ρινοῦ φωτός T1 x&. 

Μήνη 71 

ung 69, 71 

μητρὸς Ερινύες 20 

μιμήματα Ἐρινύων 21 

μμά 34 

Μοῖρα - μοῖρα 8 

µόχθηρε 65 

μυγμὸς Ἐρινύων 21 

μυκηθμὸς Ἐρινύων 21 

μυκήµατα Ἐρινύων 21 

μυκώμεναι Ἐρινύες 21 

- ५ κατάλ. ait. 19 

Naturlaute 48 

naü/ 31 

ναῦς 91 

Nebel 22 

Νεῖκος 8 

νείφει 9 

ναραγδιάρηδες 26 

Νεραγίδα 25 

Νεράιδα-ες ἔτυμον, 

σημασία, λαϊκη ni 

στις 23 xég, - ὧν 

ἀριθμὸς 24, - ὀνό- 

ματα 25, -ες mpó- 

ξενοι ἀνεμοστροξί- 

Rov 14, 24, 25 

νεραιδοχρουμένοι 27 

ναραιδοπαρµένοι 27 

νεραιδοχτυπηµένοι 27 

Νηιάδες 24 

vnüg 58 
Nilsson θεωρία περὶ 

ou. tod Διός 37 

κέξ, 49 χέξ. 
nudius tertius,—sex- 

tus 33 

γυκτὸς ἀμολγῷ 22 

ξενικαὶ Ερινύες 20 

ὀγδόδιον 38 
ὄξος 60 

Οἰδιπόδεω Ερινύες 20 

οἴστρος Περόφοιτος 20 

Ὄλυμπος 39, 45 κέξ. 

Ὀλύμπου - οὐρανοῦ 

σύγχυσις 44-45 

ὀνοματοποιία 47 

ὀνομάτων θεῶν χαὶ 

δαιμόνων προέλευ- 

σις 6-8,— δαιμό- 

νῶν παρ᾽ Ἡσιόδῳ 

ἑρμηνεία 8,- ἄφῃ- 

ρημένων προέλευ- 
σις 6 

ὁράτριος 67 

ὀρειφοίτης 19 

ὀρθριοφοίτης 19 

ὁροφοίτης 19 

'Opga c 67 

Osthoff νόμος 57 

οὐρανός - ἡμέρα 35 

οὑρανοφοίτης 19 

οὐρεσιφοίτης - φοῖτις 

. 19 | 

παιδεύω DJ | 

παιδικῶν λέξεων Dv 
πλασιασμὲς συμ’ 
φώνων 34 

Παναγία Πορταῖΐτισσα 
10 

panthas 11 

Parjana 41 

πάτερ 65 
paterei 84 

πάτος 11 

πατρόκτονος 65



πατροκτόνος 65 

πατρὸς Ἐρινύες 20 

περἰδδυγα 60 

plu σημ. 47 

πολύδρομος 17 

πόνηρε 65 

pontifex 11-12 
πόντος 11 

Πόντος § 

Portunus 10 

Ποσειδῶν 45 

πόσις τῆς γῆς 45 

Ποταμόδωρος 13 

ποταμός ἔτυμολ. 13 

Ποταμὲς δαίμων 13, 

-οῦ λατρεία 13 
ππά 84 | 

πράδδοντες 62 

προελληνική λατρεία 

ἐπὶ τοῦ Ολύμπου 44 

Προελλήνων ὕφολα- 

τρία 39 - 40 

προσηγορικη χρῆσις 
τῆς À. Ζεύς 33 

προσωποποίησις ἀφύ- 

χων D - οὐρανίων 

nal φυσικῶν φαινο- 

μένων 5 -ἰδιοτήτων 

καὶ καταστάσεων 9 
prthivi matar 45 

πρωτόγονος 

πος D, 49, — Ἴνδο- 

ευρωπαῖος 52 

πρωτογόνων λαῶν ση- 

μερινῶν ἀντίληφις 

περὶ θεοῦ 41 

πτεροφόροι ᾿Ερωύες 

91, 25 

πτωχῶν Ἐρινύες 20 

πυρωπός - ὧπις 16 

ram 78 

rém 78 

-
 

ἄνθρω-. 

ΓΛΩ͂ΣΣΑ ΚΑΙ AATPEIA 

ρημάτων μέσων ἐρ- 

pyvela 8-9, — ᾱ- 

προσώπων ἑρμηνεία 

9 
res 34 

Rig Veda εἰδήσεις 

περὶ Διὸς 41 

Ῥιττείνιοι 62 

ροδωπός - ὧπις 16 

σαὶ Ερινύες 20 

σακάσπαλος 82 

σακεσφόρος 82 

Σαλαμεῖνος 84 

c8 ἀντὶ © 59 

Σδάν 55, 57, 66 

Σεμναί 25 
Σεύς 55, 57, 60 
Σηνὸς 55, 63 
Specht θεωρία περὶ 

δείξεων 46 

Σπερχειός lá 
sta onu. 47 

στᾶβος 67 

σταυρός 54 
, Ἡτρυμόδωρος 13 

suleus μαγικὸς 12 

Σφίγξ 19 

τ ἀντὶ 6 62 

πάν 55, 57, 62, 66 

Tava δῦ, 62, 67 

ταυρωπός - ὥπις 16 

ταχεῖαι Ἔρινύες 21 

ταχυδρόμος 17 

τέκνων Ἐρινύες 20 

τέρατα ἁρπαχτικὰ 19 
τερπικέραυνος 43 
Terramare συνοικι- 

σμός 12 

τηλωπός - ὥπις 16 

Τῆνα 55, 62, 67 

Tyvi 55, 62 

Τίαν air. 55, 84 
Tin, Tina, Tinia 70 

Τωδαρίδαι TO 

Tiv 42 

τοχήων ᾿Ερινήες 20 

τόμος 65 

τοµός 65 

τόξου θύρας προσω- 

ποποίησις - λατρεία 

10 

ττ ἀντὶ C 62 

Tred 55, 65 
Triva 55, 62 

Ττηνός 55, 62 

u πρὸς ἔκφρασιν µα- 

Ἀρινῆς ἀποστάσεως 

48 

ὑαλῶπις 16 

ὑγίεια 5 

ὑλάγματα χυνῶν (E- 

५५४५५) 21 

ὑλακτοῦσαι ἘΕρινύες 
21 

ὑπερδωρισμῶν θεωρία 

67 

ὑπέρτατον dy 48 

Ὕπνος - ὕπνος 8 
Ὀξα 41 

ὑψιερεμέτης ἐσφαλ- 

µένως ἀντὶ ἔριθρε- 

μέτης 21 

ὕψιστον dv 49, 50, 53 

ὑφιφαίτης 19 

ὑφολατρία 40 

φαινῶπις 16 

φαντάσματα 24, 28 

φάσματα 28 

feriae Jovis 42 

91 

φετιχισμός 9 

φθόγγων συμβολικὴ 

σημασία 46 

Φιλότης 8 
Finsternis 22 

fjord 10 

Φόδος- φόβος 8 

Φόνος 8 

φρενοβλάβεια 92, 26 

φρενῶν Ἐρινύες 20 

φρίω 33 

φροντίβδοντες 62 
Furiarum maxima 

21 

φωτειγότης 99 

φωτὸς τῆς ἡμέρας 
σημασία διὰ τὸν 

πρωτόγονον 50 

χάος 5,8 

Havers θεωρία περὶ 

γευικῶν θεοτήτων 
40 

χλοερῶπις 16 
höchstes Wesen 50 

χρῄξδετα: 60 
χριγιῶ 33 

χρἰγουµαικοὸ 

χρίζω 33 

χρίνω 33 

χρίσχομαι 33 

Χριστός 31-32 
χρίω 33 

χριῶ 33 

χροῦ 93 
χρυσῶπις 16 

χρῷ 33 

१} - ὥρη 8 

Wilamowitz θεωρία 

περὶ onu. τοῦ Διός 

36 xsE., 39 χέξ,



ΠΡΟΣΘΗΚΗ 

Ἐν σελίδι 55 στίχῳ 23 μετὰ τὸ Τεῆνα προσῦετέον: Ζάντα. 

ΔΙΟΡΘΩΤΕΑ 

o. 6 ὑπόσημ. 1 ἀντὶ 364 yo. 364 κέξ. | o. 7 στ. 14 ἀντὶ οὐοιαστικῶν ye. οὐσιαστικῶν | 

σ. 19 στ. 9 ἀντὶ ἐπίεττον γρ. ἐπέβετον | o. 20 στ. 5 ἀντὶ κλπ. yo. xd. | 0. 21 στ. 13 ἀντὶ ὑψιβοε- 

µέτης Yo. ἐριβρεμέτης | o. 22 στ. 10 ἀντὶ πσιοτικαὶ yo. ποιοτικαὶ | σ. 28 στ. 20 ἀντὶ ϑὰ μοὶ γρ. 

ϑά por | c. 31 ὕποσημ. 6 στ. 4 ἀντὶ 1924 yo. 1927 | o. 32 ὑποσημ. 1 στ. 3 ἀντὶ Zangdiphtongen 

yo. Langdiphthongen | o. 50 στ. 18 ἀντὶ höchtens yo. höchsten | σ. 55 στ. 17 ἀντὶ Ζδεῦς γρ. 

Σδεῦς καὶ στ. 27 ἀντὶ 83 yo. 84 | ०, 59 στ. 18 ἀντὶ Ζδεῦς γρ. 2δεῦς | o. 63 στ. 26 ἀντὶ δύναται 

yo. δὲν δύναται,

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

