- Publishing

Makedovika

T6p. 37 (2008)

- Publishing

«Gepriesen seiest Du, die hoher ist als alle,
erreichend den Thron Gottes» — Uberlegungen zu
einem Koimesis-Zyklus in der Athanasioskirche in
Voskopoje (Mosxhopolis)

Karin Kirchhainer

doi: 10.12681/makedonika.47

Copyright © 2014, Karin Kirchhainer

Adela xpriong

https:/epublishing.ekt.gr | e-Ek86Tng: EKT | MpéoBaon: 25/01/2026 20:46:31



«GEPRIESEN SEIEST DU, DIE HOHER IST ALS ALLE,
ERREICHEND DEN THRON GOTTES» —
UBERLEGUNGEN ZU EINEM KOIMESIS-ZYKLUS IN DER
ATHANASIOSKIRCHE IN VOSKOPOJE (MOSCHOPOLIS)

Die Freskenausstattung der Athanasioskirche (Shén Thanasit) in Vosko-
poje (Moschopolis) in Stidostalbanien zihlt zu den umfangreichsten Bilden-
sembles, die aus der nachbyzantinischen Zeit erhalten sind'. Erschaffen wur-
den die Malereien von den Kiinstlern Konstantin und Athanasios aus Korga®,
welche die Ausmalung im Oktober 1744 fertig stellten, nachdem die Kuppel-
basilika bereits 1724 errichtet worden war. Die Wand- und Gewdolbefldchen
der Kirche sind vollstdndig mit Fresken bedeckt. Erhalten haben sich zahl-
reiche Einzeldarstellungen von biblischen Personen und Heiligen sowie meh-
rere narrative Zyklen, die dem Leben Jesu, dem Opfertod verschiedener
Mirtyrer oder der Vita bedeutender Heiliger gewidmet sind.

1. Den Wandmalereien der Athanasioskirche wurde bislang noch keine eingehende
Studie gewidmet, einige Bemerkungen zur Basilika und ihrer Malereien macht St. Adhami,
«Tri bazilika té ndétuara né Voskopojé brénda katér vjetéve», Monumentet 14 (1977) 159-
164. Zum Freskenprogramm der Kirche siehe K. Kirchhainer, «Die Bildausstattungen der
Kirchen von Voskopoje und ihre Stellung in der nachbyzantinischen Wandmalerei des 18.
Jahrhunderts», Patrimoine des Balkans. Voskopoje sans frontieres 2004, Paris 2005, S. 53-73
und jiingst R. Rousseva, «Iconographic Characteristics of the Churches in Moschopolis and
Vithkugqi (Albania)», Maxedovixd 35 (2005/06) 163-181. Der Architektur des Monumentes
widmet sich P. Thomo, «Ou exnhnoieg tg Mooyomolng (AQYLTEXTOVIXY] AVO.OROTNON)»,
Awebvéc Zvumooo Mooyomolns, Ocooatovinny 31 Oxtwfiov — 1 Noegufoiov 1996, Thes-
saloniki 1999, S. 49-55.

2. Beide Kiinstler sind bekannt und wiederholt in Stifterinschriften von Kirchen be-
zeugt. Es handelt sich um Briider, die zwischen 1736 und 1783 titig waren und mehrere Kir-
chen in Mittel- und Siidalbanien sowie auf dem Berg Athos mit Fresken ausgestattet haben.
Zu ihrem umfangreichen Werk siche M. Chatzidakis, “EAAnves Zwyodgot ueta tnv dlowon
(1450-1830), Band 1, Athen 1987, S. 157f. (Athanasios); M. Chatzidakis — E. Drakopoulou,
“EAMnves Zwyodgor ueta v dAwon (1450-1830), Band 2, Athen 1997, S. 135f. (Konstan-
tin). Einen Uberblick iiber die Titigkeit der beiden Maler liefert T. Vinjau Caca, «Some Da-
ta about the Activity of Kostandin and Athanas Zografi from Korca and the Characteristics
of their Art in the 18th Century», in: E. Drakopoulou (Hrsg.), Topics in Post-Byzantine
Painting in Memory of Manolis Chatzidakis, Conference Proceedings 28-29 May 1999, Athen
2002, S. 203-216 (ohne Angaben zur verwendeten Literatur). Den Malereien des Konstan-
tin und Athanasios auf dem Berg Athos widmet sich G. C. Tsigaras, «Oi {wyodgot Kwvora-
vrivog xal ABavdoiog: To Eoyo tovs oto “Ayov "Opog (1752-1783)», Thessaloniki 2003.
Zum Freskenensemble der Briider im Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vith-
kugq siehe K. Kirchhainer, «Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Siid-
albanien) und seine Freskendekoration (1750)», Maxedovixd 34 (2003/04) 149-208.



60 Karin Kirchhainer

Im Mittelschiff wurde das gesamte Gewolbe des westlichen Joches einer
Bildfolge eingerdumt, die verschiedene Begebenheiten um den Tod der Mut-
tergottes schildert (Abb. 1-10). Das Ableben Mariens ist ausfiihrlich darge-
legt und mit einem Zyklus von insgesamt acht Szenen detailreich umschrie-
ben. In seiner erzdhlerischen Breite geht die Darstellungsfolge deutlich iiber
den Rahmen der meisten byzantinischen und nachbyzantinischen Bildse-
quenzen zum Marientod hinaus. Denn das Todesgeschehen der Gottesmutter
wurde in den erhaltenen Denkmélern entweder in nur einigen wenigen Sze-
nen entwickelt, oder erfuhr meistens nur durch die Komposition der Koime-
sis (dormitio) im Rahmen der Illustrationsfolge des Dodekaortons Wiederga-
be. In dieser Darstellung, die meistens an der Westwand der Kirchen iiber
dem Ausgang positioniert ist, wird das Entschlafen der Gottesmutter auf dem
Sterbelager im Kreis ihrer Trauergemeinde gezeigt’. Mehrszenige Koimesis-
Zyklen begegnen hin und wieder in Freskenausstattungen von Kirchen, die
der Gottesmutter geweiht sind, und in denen analog zum Patrozinium mario-
logische Themen bei der bildnerischen Ausgestaltung vorherrschen®.

3. Die Ikonographie der Koimesis-Darstellung ist in der wissenschaftlichen Literatur
ausfithrlich behandelt worden, aufgelistet werden im Folgenden nur grundlegende Publi-
kationen zum Thema: Mit den frithmittelalterlichen Darstellungen beschéftigt sich O. Sin-
ding, Mariae Tod und Himmelfahrt. Ein Beitrag zur Kenntnis der friihmittelalterlichen
Denkmiiler, Christiana 1903, S. 29-117. Der Ikonographie der Koimesis in der byzantini-
schen Malerei widmen sich ausfiihrlich L. Wratislaw-Mitrovi¢ — N. Okunev, «La Dormi-
tion de la Sainte Vierge dans la peinture médievale orthodoxe», Byzantinoslavica 3,3
(1931) 134-173; E. M. Jones, «The Iconography of the Falling Asleep of the Mother of
God in Byzantine Tradition», Eastern Churches Quarterly 9 (1951) 101-114; K. Kalokyres,
‘H Ocotoxog gic v eixovoyoapiav Avatolijs xai Avoewg, Thessaloniki 1972, S. 126-140.
Einen Uberblick {iber die Marientod-Darstellung in der byzantinischen und abendléndi-
schen Ikonographie liefern J. Mysliveé, «Tod Mariens», Lexikon der christlichen Ikono-
graphie, Band 4 (1972), Sp. 333-338; G. Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Band
4,2 Maria, Giitersloh 1980, S. 92-114 (im Folgenden: Iconographie, Bd. 4,2). Eingehend zur
Entwicklung der Ikonographie des Koimesis-Bildes in der Ostkirche siche Ch. Schaffer,
Aufgenommen ist Maria in den Himmel. Vom Heimgang der Gottesmutter in Legende,
Theologie und liturgischer Kunst der Friihzeit, Regensburg 1985, S. 39-55; K. Kreidl-Papa-
dopoulos, «Koimesis», Reallexikon zur byzantinischen Kunst, Band 4 (1990), Sp. 136-182
mit zahlreichen Verweisen auf die éltere Literatur.

4. Beispiele bieten einige spétbyzantinischen Freskenausstattungen von Marien-Pa-
trozinien in Serbien, siche H. Hallensleben, Die Malerschule des Konigs Milutin. Untersu-
chungen zum Werk einer byzantinischen Malerwerkstatt zu Beginn des 14. Jahrhunderts,
Giessen 1963, S. 70-75; R. Hamann-Mac Lean, Grundlegung zu einer Geschichte der mittel-
alterlichen Monumentalmalerei in Serbien und Makedonien, Giessen 1976, S. 32-34 und S.
Radojci¢, «Die Reden des Johannes Damaskenos und die Koimesis-Fresken in den Kir-
chen des Konigs Milutin», Jahrbuch der Osterreichischen Byzantinistik 22 (1973) 301-312.
Wesentlich hiufiger als Bildfolgen zum Marientod begegnen seit dem 14. Jahrhundert
allerdings Zyklen des Akathistos-Hymnos, der in der nachbyzantinischen Malerei beson-
dere Popularitidt genof3, zu diesem Thema siehe grundlegend G. Gounaris, «Die Ikonogra-
phie des Akathistos-Hymnos in der nachbyzantinischen Ikonenmalerei», in: G. Koch



«Gepriesen seiest Du, die hoher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 61

Dem achtszenigen Zyklus in der Athanasioskirche gebiihrt also beson-
dere Beachtung, zumal das Patronat keine Betonung des Marienlebens im
Bildprogramm erfordert. Uberdies sind ausfiihrliche Bildsequenzen zum Tod
der Gottesmutter in der nachbyzantinischen Wandmalerei nicht besonders
verbreitet, und sie enthalten in der Regel nicht mehr als drei Szenen’. Diese
knapp formulierten Zyklen stehen im Einklang mit den Anweisungen des
Malerhandbuches vom Berge Athos (Hermeneia), das nur drei Todesszenen
fiir die bildnerische Ausschmiickung von Kirchen vorsieht, bei denen es sich
um das Entschlafen, die Grablegung und die leibliche Auffahrt der Gottes-
mutter in den Himmel handelt®. Auch in der Ikonenmalerei sind keine um-
fangreiche Zyklen zum Sterbegeschehen der Gottesmutter entwickelt wor-
den. In den wenigen Féllen, in denen die Koimesis eine ikonographische Be-
reicherung erfuhr, geschah dieses lediglich durch die Hinzufiigung von zwei
Nebenszenen in die Komposition’.

Grundlage fiir die Ikonographie der Koimesis-Zyklen sind apokryphe
Textquellen; die Evangelien berichten nichts von den Umstidnden des Ma-
rientodes. Zum Ableben der Gottesmutter sind dagegen zahlreiche auB3erbi-
blische Berichte iiberliefert, wobei sich mehrere Legendenvarianten heraus-
gebildet haben®. Bedeutung in der byzantinischen Kirche erlangte ein apo-

(Hrsg.), Byzantinischen Malerei. Bildprogramme — Ikonographie — Stil, Symposion in Mar-
burg vom 25.-29.1997, Wiesbaden 2000, S. 79-90 und jiingst I. Spatharakis, The Pictoral
Cycles of the Akathistos Hymn for the Virgin, Leiden 2005, S. 98-106 mit zahlreichen Ver-
weisen auf die dltere Literatur.

5. Zu den in den Kirchen abgebildeten Szenen siche weiter unten bei den Ausfiih-
rungen zur Ikonographie.

6. Siehe A. Papadopoulos-Kerameus, Awovvoiov 1ot éx DPovovd, ‘Eounveia tijg {w-
yoaguxiic Téxvne, Sankt Petersburg 1909, S. 144f. Eine deutsche Ubersetzung bietet G.
Schifer, EPMHNEIA THC ZQTI'PAPIKHC. Malerhandbuch des Malermdnches Dionysios
vom Berge Athos, Miinchen *1983, S. 127.

7. Beispiele bieten verschiedene Papierikonen des 18. Jahrhunderts, siehe D. Papa-
stratou, Xdotweg eixoveg, 6000005a Oonoxevtixa yaoaxtixa (1665-1899), Band 1, Athen
1986, S. 153-163. Als weiteres Exempel kann eine Holzikone des 18. Jahrhunderts aus dem
Marien-Kloster in Goranxi (Albanien) angefiihrt werden, sieche Ausstellungs-Katalog Tré-
sors d’art Albanais, Icones byzantines et post-byzantines du XIle au XIXe siécle, Nizza 1993,
S. 108f, Kat. 80.

8. Zu den verschiedenen apokryphen Berichten siehe F. A. Lehner, Die Marienvereh-
rung in den ersten Jahrhunderten, Stuttgart 1881, S. 242-255; Sinding, op.cit., S. 1-28; M. Ju-
gie, La mort et ’Asomption de la Sainte Vierge, Vatikanstadt 1944; A. Wenger, L’Assomp-
tion de la Trés Vierge dans la tradition byzantine du Ve au Xe siécle. Etudes et documents,
Paris 1955; H. Daniel-Rops, Die apokryphen Evangelien des Neuen Testaments, Ziirich
1956, S. 94-114; Kalokyres, op.cit., S. 263-265; Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit., S. 83-
88; L. Heiser, Maria in der Christus-Verkiindigung des orthodoxen Kirchenjahres, Trier
1981, S. 296-314; Schaffer, op.cit., S. 13-37; M. van Esbroeck, Aux orgines de la Dormition
de la Vierge, FEtudes historiques sur les traditions orientales, Aldershot 1995; S. C. Mimouni,
Dormition et assomption de Marie. Histoire des traditions anciennes, Paris 1995; Ders., La



62 Karin Kirchhainer

krypher Text, der unter dem Pseudonym des Apostels Johannes verfasst wur-
de’. GroBere Verbreitung gewann aber eine Homilie zum Marientod, die Erz-
bischof Johannes von Thessaloniki um 620 anlésslich der Einfithrung des Koi-
mesis-Festtages in seiner Stadt vorgetragen haben soll'’. Seine Ausfiihrungen
zum Todesgeschehen fanden kirchliche Anerkennung und werden am Festtag
der Koimesis (15. August) in der Morgenliturgie (Orthros) verlesen''. Durch
die Aufnahme des Textes in die Liturgie war er auch die wichtigste Inspira-
tionsquelle fiir die Ikonographie des Marientodes'”. Relevant fiir die byzan-
tinischen Bildformulierungen ist auBerdem eine gegen Ende des 5. Jahrhun-
derts im Osten entstandene apokryphe Schrift, die auf Bischof Meletios von
Sardes (1 um 180) zuriickgehen soll'?, sie prigte aber deutlicher die abend-
ldndischen Bildschopfungen'. Fiir die ikonographische Bereicherung der
Koimesis-Darstellung spielten dariiber hinaus Hymnendichtungen und Pre-
digten von verschiedenen Kirchenvétern und nachfolgenden kirchlichen Au-
toren eine nicht unerhebliche Rolle".

Die Bildsequenz zum Marientod in der Athanasioskirche umfasst fol-
gende Szenen: Die Ankiindigung des Todes durch den Erzengel Gabriel
(Abb. 2), das Gebet der Gottesmutter am Olberg, die Verteilung der Kleider
an die Witwen (Abb. 3), die Versammlung der Apostel am Bett Mariens
(Abb. 4), das Entschlafen (Koimesis) der Gottesmutter auf dem Sterbebett
(ADb. 5), die Uberfiihrung des Leichnams zum Grab (Abb. 6), die Apostel
am leeren Grab in Verbindung mit der leiblichen Auffahrt Mariens in den
Himmel (Abb. 7) und schlieBlich die Hollenfahrt der Gottesmutter (Abb. 8).

Bei der Verteilung der Szenen auf die Wand- und Gewdlbeflidchen spiel-
te die zeitliche Abfolge der Ereignisse am Lebensende der Gottesmutter ei-
ne untergeordnete Bedeutung. Vielmehr bildeten die zur Verfiigung stehen-
den Wandflidchen dieses Raumbereichs die priagenden Faktoren fiir die Po-

tradition greque de la dormition et de I'assomption Marie, Paris 2003, beide Publikationen
enthalten zahlreiche Verweise auf die dltere Literatur.

9. Johannis Liber de dormitione Mariae, C. Tischendorf, Apocalypses apocryphae,
Leipzig 1866, S. 95-112. Eine deutsche Ubersetzung gibt Lehner, op.cit., S. 244-253.

10. Die Homilie wurde ediert von M. Jugie, Patrologia Orientalis 19 (1926) S. 344-438.
Deutsche Ubersetzungen geben Heiser, op.cit., S. 299-301 und Schaffer, op.cit., S. 34-37.

11. Myvaiov tov Avyovorov mepiéyov draoay Tyy avixovoay avte Axolovdiav ue-
7a ¢ ME00BNHNS Tov Tvmixov, Athen 1992, S. 153f.

12. Kreidl-Papadopoulos, op.cit., Sp. 141.

13. Pseudo-Meletio, Liber de transitu Virginis Mariae, in: J. P. Migne (Hrsg.), Patrolo-
logiae cursus completus, series greaca, 5, col 1231-1240. In deutscher Ubersetzung bei Da-
niel-Rops, op.cit., S. 95-104 und in Ausziigen bei Schaffer, op.cit., S. 14-17.

14. Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit., S. 121-131.

15. Siehe dazu ausfiihrlich Schaffer, op.cit., S. 13-37; Heiser, op.cit., S. 302-314. Speziell
der Einflussnahme der Reden des Johannes Damaskenos auf die Koimesis-Fresken in den
Kirchen des Konigs Milutin in Serbien widmet sich Radoj¢i¢, op.cit., S. 301-312.



«Gepriesen seiest Du, die hoher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 63

sitionierung der Darstellungen. Prioritét bei der Verteilung wurde der Szene
der Koimesis eingerdumt, die ihren nahezu kanonischen Platz an der West-
wand behauptet'®. Sie bedeckt die oberen Fldchen dieser Wand, und unter-
halb von ihr schlieBen sich links die Szene der Todesankiindigung durch Ga-
briel und rechts die Versammlung der Apostel am Bett der Gottesmutter an,
bei dem Maria den Jiingern ihr nahes Ende mitteilt. Vier Szenen des Zyklus
bedecken den siidlichen Teil des Tonnengewdlbes. Im unteren Register
werden das Gebet Mariens am Olberg und die Verteilung ihrer Kleider an
die Witwen gezeigt. Dariiber schlief3t sich in der ndchsten Zone die Prozes-
sionsszene mit der Grabtragung des Leichnams (translatio) verkniipft mit
der Jephonias-Geschichte an. Im obersten Register, unterhalb des Gewol-
bescheitels, folgt schlieBlich die Darstellung der Apostel am leeren Grab, in
der die leibliche Auffahrt der Gottesmutter in den Himmel (assumptio cor-
poris) einbezogen ist, bei der Maria dem Apostel Thomas ihren Giirtel
iibergibt. Die letzte Szene des Zyklus ist schlieflich im nordlichen Teil des
Gewolbes lokalisiert. Dort befindet sich im unteren Register die Darstel-
lung der Hollenfahrt Mariens. Dariiber ist einer Darstellung ein hohes Bild-
feld eingerdumt worden, das kein integraler Bestandteil des Marien-Zyklus
ist. Abgebildet wurde der Kindermord zu Bethlehem (Abb. 9), der ausge-
dehnt geschildert die gesamte Flidche bis zum Gewdlbescheitel einnimmt.
Auch auf der Westwand findet sich zwischen der Todesankiindigung an Ma-
ria und der Versammlung der Apostel am Bett der Gottesmutter eine Dar-
stellung, die dem Koimesis-Zyklus im eigentlichen Sinne nicht zuzurechnen
ist. Wiedergabe erfuhr ein Christusbild, das als Anapeson bezeichnet wird
(Abb. 10).

In der byzantinischen Monumentalmalerei lédsst sich seit dem Ende des
13. Jahrhunderts die Tendenz beobachten, dass den Ereignissen um den Tod
der Gottesmutter eine zunehmende Bedeutung beigemessen wird. Dieses
dussert sich darin, dass die Komposition der Koimesis durch Komplemen-
tarszenen erweitert wird, die sowohl die Einleitung des Todesgeschehens ab-
bilden als auch Begebenheiten nach dem Ableben schildern. In den é&lteren
Darstellungen des Marientodes beschrankten sich die Maler in der Regel
noch auf die Wiedergabe des Entschlafens der Gottesmutter im Kreis ihrer
Trauergemeinde. Abgebildet ist Maria auf einem Sterbebett, zu dem sich die
trauernden Apostel hinabbeugen. Hinter dem Lager steht in der Mitte der
von fliegenden Engeln begleitete Jesus, der die als Wickelkind gekennzeich-

16. Zur Funktion der Koimesis-Darstellung an diesem Ort des Kirchenraumes siehe
K. Kirchhainer, Die Bildausstattung der Nikolauskirche in Thessaloniki. Untersuchungen zu
Struktur und Programm der Malereien, Weimar 2001, S. 93-95 mit Verweisen auf die dltere
Literatur.



64 Karin Kirchhainer

nete Seele seiner Mutter in Empfang nimmt. Hinzu konnen Bischofe und
auch trauernde Frauen treten, deren Anzahl variabel ist"’.

Die Ikonographie dieser kanonischen Kernszene erfahrt in der palaiolo-
gischen Epoche bisweilen Erweiterung, in der ein komplexer Koimesis-Typus
entsteht, der das Entschlafen und die korperliche Auffahrt der Gottesmutter
in den Himmel in einer Komposition vereinigt zeigt'®. Im Zentrum des obe-
ren Bildfeldes ist iiber dem Sterbelager die empor fahrende Maria in einer
Gloriole hinzugefiigt, die von Engeln gen Himmel geleitet wird. Die Gottes-
mutter wendet sich gelegentlich dem heranfliegenden Apostel Thomas ent-
gegen, dem sie als Zeugnis ihrer leiblichen Auffahrt ihren Giirtel iibergibt'”.

Diesem komplexen Koimesis-Typus werden ab dem Ende des 13. Jahr-
hunderts schlieBlich noch zusétzliche Nebenszenen beigeordnet, die das The-
ma ausfiihrlicher schildern. Belegt sind diese Begleitepisoden zuerst in der
serbischen Wandmalerei und zwar in der Koimesis-Darstellung in der Peri-
bleptoskirche (Sv. Kliment) in Ohrid (1295)*°. Es existieren aber Bildzeug-
nisse, die darauf hinweisen, dass schon zuvor narrative Sequenzen zum Ma-
rientod vorkamen. So sind beispielsweise in den Wandmalereien der Kirche
S. Maria Egiziaca (872-882) im Tempel der Fortuna Virilis in Rom die Episo-
den der Verkiindigung des Todes an Maria durch Christus, der Empfang der
Apostel durch Johannes vor dem Haus der Gottesmutter sowie der Transport
von Aposteln durch Engel zum Hause Mariens bewahrt®'. Auch das von der

17. Szenen des Marientodes sind erst aus der nachikonoklastischen byzantinischen Ma-
lerei bewahrt. Erhaltene Schriftquellen liefern aber Auskiinfte, dass das Thema schon vor
dem Bilderstreit existiert haben muss, siche Kreidl-Papadopoulos, op.cit., Sp. 145. Einen
materiellen Beleg dafiir liefern Fragmente von Wandmalereien, die kiirzlich im Benedikti-
ner-Kloster St. Martin in Disentis in Graubiinden (Schweiz) zutage geférdert worden sind.
Erhalten haben sich Teile einer Darstellung des Marientodes, die wahrscheinlich von so ge-
nannten Ikonoklasmus-Fliichtlingen um 750 geschaffen worden sind. Diese byzantinischen
Kiinstler zéhlten das Bildthema also bereits im 8. Jahrhundert zu ihrem Darstellungsreper-
toire und trugen zweifellos mit dazu bei, dass die Ikonographie der Koimesis-Szene aus By-
zanz nach Westeuropa gelangte. Zu diesen Freskenresten siche W. Studer, Disentis/Mustér,
«St. Martin: Die ilteste materiell fassbare Koimesis-Darstellung der Welt», Jahresberichte
des Archiiologischen Dienstes Graubiinden und der Denkmalpflege Graubiinden 2004 (2005)
64-79. Einen Uberblick iiber samtliche aufgefundenen Reste friihbyzantinischer Fresken in
St. Martin gibt der Ausstellungs-Katalog Byzanz in Disentis, Fragmente friihbyzantinischer
Monumentalmalerei, Ritisches Museum Chur 18. 11. 2005 bis 12. 03. 2006, Chur (2005).

18. Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit., S. 95; Kreidl-Papadopoulos, op.cit., Sp. 146.

19. Die Wolkenfahrt der Apostel zum Begrébnis Mariens begegnet bereits in der Mit-
te des 11. Jahrhunderts in den Wandmalereien der Sophienkirche in Ohrid. Ab dem 13.
Jahrhundert wird dann auch dem zum Ereignis zu spidt kommenden Thomas von Maria der
Giirtel ibergeben, siehe Schiller, op.cit., S. 118f.

20. Siehe weiter unten Anm. 23.

21. Zu den Wandmalereien siche J. Lafontaine, Peintures médiévales dans le Temple
dit de la Fortune Virile d Rome, Briissel-Rom 1959, S. 31-35 mit Abb. 7-9.



«Gepriesen seiest Du, die hoher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 65

byzantinischen Ikonographie beeinflusste Bildprogramm der Bronzetiir der
Kathedrale im russischen Susdal (1227-1237) widmet sich mit mehreren Sze-
nen den Ereignissen um den Tod der Gottesgebérerin. Abgebildet sind das
Entschlafen Mariens, die Niederlegung ihrer Kleider, ihre Grabtragung in
Verbindung mit der Jephonias-Geschichte, ihre leibliche Auffahrt mit der
Giirtelspende an Thomas und schlieBlich ihre Interzession vor Christus™. Die
beiden Beispiele in Rom und Susdal belegen zwar nur auflerhalb des Byzan-
tinischen Reiches die Existenz von Koimesis-Zyklen, doch rdumt insbeson-
dere die auf byzantinische Urspriinge zuriickgehende Bildsequenz in Susdal
die Moglichkeit ein, daB3 es in Konstantinopel vor der Eroberung durch die la-
teinischen Kreuzfahrer (1204) ebenfalls Darstellungsfolgen zum Heimgang
der Gottesmutter gab™.

Die éltesten belegten Komplementér-Szenen zum Tod der Gottesmutter
wurden in die Darstellung der Koimesis selbst aufgenommen und der Ster-
beszene bereichernd hinzugefiigt. Entsprechend sind in der Darstellung des
Marientodes in der Peribleptoskirche in Ohrid (1295) mehrere Begleitepiso-
den integriert, wodurch verschiedene Szenen in einem breiten Bildfeld zu ei-
ner komplexen Komposition verschmelzen. Eingebunden wurden vier Neben-
szenen, von denen sich zwei ante und zwei post mortem ereignet haben®.

Spiter, ab der Mitte des 14. Jahrhunderts, gingen die Maler in Serbien
teilweise dazu iiber, den Begleitszenen eigene Bildfelder einzurdumen. Als
Beispiel konnen die Fresken in der Pantokratorkirche im Kloster von Decani
(1335-50) angefiihrt werden, in denen eine knapp formulierte Koimesis-Dar-
stellung von vier eigens gerahmten Bildfeldern flankiert wird, in denen Epi-
soden vor und nach dem Ableben Mariens gezeigt werden™.

Bei der Gestaltung des nachbyzantinischen Koimesis-Zyklus in der
Athanasioskirche wurde eine Prasentation der Darstellungsfolge in einzeln

22. Kreidl-Papadopoulos, op.cit., Sp. 158 mit Hinweisen auf die éltere Literatur. Gute
Abbildungen der Szenen bietet A. N. Ovchinnikov, Golden Gates in Suzdal, Moskau 1978,
Abb. 40-54.

23. Radoj¢ié, op.cit., 307. Dieselbe Auffassung vertreten bereits Schiller, Iconogra-
phie, Bd. 4,2, op.cit., S. 118 und Kreidl-Papadopoulos, op.cit., Sp. 162.

24. Siehe R. Hamann-Mac Lean — H. Hallensleben, Die Monumentalmalerei in Ser-
bien und Makedonien vom 11. bis zum frithen 14. Jahrhundert, Giessen 1963, Plan 21 und
22; Hallensleben, op.cit., S. 70-75; Hamann-Mac Lean, op.cit., S. 32-34.

25. Siehe J. Lafontaine-Dosogne, «Les cycles de la Vierge dans 1’église de Decani: En-
fance, Dormition et Akathiste», Decani et I'art Byzantin au Milieu du XIVe siécle. A I'oc-
casion de la celebration de 650 ans du monastere de Decani, Septembre 1985, Belgrad 1989,
S. 311-313 mit Abb. 3 und 4 mit Verweisen auf die &ltere Literatur. Ein weiteres Beispiel
bietet der vierszenige Koimesis-Zyklus in der Siidkapelle der Aphentikokirche (Bronto-
cheion) in Mistra (Mitte 14. Jh.), siehe S. Dufrenne, «Quelques aspects de I’iconographie
des peintures de Mistra au temps du Despotat de Morée», L’école de la Morava et son
temps, Symposium de Resava 1968, Belgrad 1972, S. 26-28.



66 Karin Kirchhainer

gerahmte Szenen, wie sie bereits in den spétbyzantinischen Fresken von
Decani vorliegt, vorgenommen. Auch an der Ausformulierung der Darstel-
lungen von Konstantin und Athanasios ldsst sich meistens eine Anlehnung an
iltere Vorlagen beobachten. Demgemal folgt die Wiedergabe der Szene der
Todesankiindigung durch den Erzengel Gabriel (Abb. 2) Bildschépfungen,
die schon in der spitbyzantinischen Wandmalerei belegt sind*®. Dargestellt
ist, wie der heranfliegende Erzengel der ihm zugewandten Gottesmutter den
Palmzweig des Paradieses iiberbringt®’. In der Ikonographie der Szene ist die
Darreichung des Palmzweiges das konstante und verbindliche Element, die
Position und Korperhaltung der beiden Verkiindigungs-Figuren variiert da-
gegen in den iiberlieferten Bildbeispielen; auBerdem kann das Geschehen im
Haus oder am Olberg gezeigt werden™. In der Athanasioskirche ist die
Innenraum-Darstellung durch den Thron und das Lesepult der Gottesmutter
besonders detailfreudig gestaltet™.

Die Szene des Gebets der Gottesmutter am Olberg (Abb. 3) wurde wie
die der Ankiindigung des Todes in viele Koimesis-Zyklen der spétbyzantini-
schen Wandmalerei aufgenommen. Beide Begebenheiten sind die am héufig-
sten abgebildeten der ante mortem Ereignisse. Dabei war die Ikonographie
der Szene des Gebets am Olberg nur wenigen Verinderungen unterworfen™.

26. Zur Wiedergabe des Themas in der byzantinischen Wandmalerei siehe Wratislaw-
Mitrovié¢ — Okuney, op.cit., S. 158-165.

27. Der Palmzweig wird in verschiedenen Legendenvarianten als Zeichen des Para-
dieses erwihnt, in das Maria mit ihrem Tod eingeht, siche Schaffer, op.cit., S. 13-23.

28. In der Peribleptoskirche in Ohrid (1295) fliegt der Engel von rechts in einer Land-
schaftskulisse auf die links stehende Maria zu, siche G. Millet — A. Frolow, La peinture du
moyen dge en Yougoslavie, Band 3, Paris 1962, Taf. 11,2. Dagegen sind in der Nikolauskir-
che in Curtea de Arges in der ruménischen Walachei (Ende 14. Jh.) beide Figuren stehend
zu Seiten eines Pfeilers abgebildet, wobei Gabriel von links an Maria heranschreitet, siche
O. Tafrali, Monuments byzantins de Curtéa de Arges, Paris 1931, Taf. LXIIL1. In den nach-
byzantinischen Fresken der Demetrioskirche in Palatitsia Emathias (1570) fliegt der Engel
von links auf die auf einer Mauer stehenden Gottesmutter zu, siche A. G. Tourta, Ot vao(
10V Ayilov Nixolaov oty Bitoa xat tov Ayiov Myva oto Movodévdor. Ilpooéyyion oto
éoyo twv Lwyodpwv ard to Awotdm, Athen 1991, Taf. 108b. In den Malereien in der Ni-
kolauskirche in Kapesovo Zagoriou (1761) und in der Apostelkirche in Derbisiana (1764)
fliegt der Engel von links an die in einer Landschaft knienden Muttergottes heran, siche D.
N. Konstantios, IToooéyyion oto éoyo twv {wyodpwv and to Karéoofo tne Hmelpov.
Svupolij otn uedétn tng Qonoxevtixng Cwyoapuas oty ‘Hrewo to 180 xow 1o o uiod tov
190v aucddva, Athen 2001, Abb. 1 und 16b.

29. Nach Wratislaw-Mitrovi¢ — Okuneyv, op.cit., S. 160 beruht die Ikonographie der To-
desankiindigung im Innenraum auf dem Bericht des Bischofs Meletio von Sardes. Nach die-
ser Legenden-Variante fand die Uberbringung des Palmzweiges im Hause der Eltern des Jo-
hannes in Jerusalem statt, in dem Maria gewohnt haben soll, vgl. Schaffer, op.cit, S. 14.

30. Zu den erhaltenen mittelalterlichen Darstellungen und ihrer Ikonographie siche
Wratislaw-Mitrovié — Okuneyv, op.cit., 158-160 und Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit.,
S. 124f.



«Gepriesen seiest Du, die hoher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 67

Maria ist stets mit zum Gebet ausgebreiteten Armen in einer Landschaft an-
zutreffen, wobei ihre Korperhaltung aufrecht oder kniend sein kann. Vor der
Muttergottes erwachsen aus einem Felsen mehrere Bdume, die sich vor ihr
verneigen. Die Szene ist zum ersten Mal in der Peribleptoskirche in Ohrid be-
zeugt, wo sie zusammen mit der Todesankiindigung in eine Landschaftskulis-
se eingebettet ist’'; in der nachbyzantinischen Malerei wurde sie eher selten
dargestellt. Bemerkenswert ist, dass in die Darstellung in der Athanasioskir-
che ein Himmelsegment hinzugefiigt ist, aus dem die Hand Gottes heraus
Maria segnet™.

Die Verteilung der Kleider an die trauernden Witwen (Abb. 3) begegnet
nicht sehr oft in den Koimesis-Bildfolgen™. Maria ist links vor einem Gebéu-
de dargestellt und hélt ein Gewand in ihren Hdnden. Sie wendet sich nach
rechts den zwei Witwen zu, von denen die vordere das Kleidungsstiick ent-
gegennimmt. Hinter dieser folgt die andere Witwe, an deren rechter Schulter
ein Stiick eines weiteren Gewandes erkannt werden kann. Die Szene der Ver-
teilung der Kleider an die trauernden Frauen begegnet in der Kirche der Ma-
riengeburt in Mateji¢ (1356/57), in der Nikolauskirche Curtea de Arges (En-
de 14. Jh.) und in der Demetrioskirche in Palatitsia Emathias (1570). Diesen
Darstellungen ist gemeinsam, dass die Gottesmutter nicht vor, sondern in ei-
nem Haus gezeigt wird. Dariiber hinaus ist sie sitzend wiedergegeben, und die
Witwen treten an sie heran™. Fiir die stehende Wiedergabe Mariens vor ei-
nem Gebdude lassen sich keine unmittelbaren Vergleichsbeispiele anfiihren.

Die Szene der Versammlung der Apostel am Bett der Gottesmutter, bei
der Maria den Jiingern in einem Gesprach ihr nahes Ende ankiindigt (Abb.
4), zahlt zu den selten abgebildeten Ereignissen um den Tod der Gottesmut-
ter”. Im Zentrum der schlecht erhaltenen Darstellung sitzt Maria auf einem
vertikal angeordneten Bett. Sie wendet ihren Oberkorper nach rechts, die
Haltung ihrer Hédnde ist nicht mehr erkennbar. Von links und rechts beugen
sich ihr zwei Gruppen von Aposteln entgegen, die brennende Kerzen in ihren

31. Siehe Millet — Frolow, op.cit., Taf. 11,1.

32. Dasselbe Begleitmotiv ist in der Olbergszene in der Nikolauskirche in Curtea de
Arges anzutreffen, siehe Tafrali, op.cit., Taf. LXII, 1.

33. Zur Darstellung des Themas in der byzantinischen Monumentalmalerei siehe
Wratislaw-Mitrovi¢ — Okuneyv, op.cit., 158-161.

34. In Mateji¢ ist die Szene der Verteilung der Kleider mit der Episode der Todesan-
kiindigung zu einer Komposition verschmolzen worden, denn es fliegt zusétzlich der Engel
der Verkiindigung von links oben auf Maria zu, siche Wratislaw-Mitrovi¢ — Okuneyv, op.cit.,
Taf. XIII, 2. In Curtea de Arges sitzt Maria auf einem Bett, an das nur eine Witwe heran-
tritt, sie Tafrali, op.cit., Taf. LXII,1. Die Darstellung in Palatitsia Emathias zeigt ebenfalls
Maria auf einem Thron, dem sich drei Witwen néhern, sieche Tourta, op.cit., Taf. 108a.

35. Zur Ikonographie der Szene siehe Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit., S. 124-
126, die einige abendlédndische Bildbeispiele anfiihrt.



68 Karin Kirchhainer

Hénden halten. Fiir die Ikonographie der Szene lassen sich in den bewahrten
Darstellungen kaum Parallelen ausmachen. Eine verwandte Darstellung be-
findet sich im Katholikon des Nikolaus-Klosters in Galataki auf Euboa
(1586), in der ebenfalls die Apostel von beiden Seiten an die auf dem Bett sit-
zende Maria herantreten™.

Beim Aufbau der Komposition der Koimesis (Abb. 5) orientierten sich
die Maler an der klassischen Ausformulierung der Szene, die in der palaiolo-
gischen Epoche abgeschlossen war®’. Entsprechend liegt die Gottesmutter
von links nach rechts gerichtet auf einem bildparallel angeordneten Bett, um
das sich die Trauernden versammelt haben. Die Trauergemeine besteht aus
elf Aposteln (der zum Begribnis zu spit gekommene Thomas fehlt), drei Bi-
schofen® und mehreren Frauen. Hinter dem Totenlager steht der von einer
Mandorla hinterfangene Christus, der von zehn Engeln begleitet wird und die
Seele seiner Mutter bereits in Empfang genommen hat. Beiderseitig schlies-
sen sich zwei Gebdude an, in deren Fensterdffnungen die Biisten der Hym-
nenschreiber Johannes von Damaskus (links) und Kosmas von Maiouma
(rechts) zu sehen sind. Die beiden Poeten zidhlen zum festen Bestandteil der

36. Siehe T. Kanari, Les peintures du Catholicon du Monastére de Galataki en Eubée,
1586. Le Narthex et la Chapelle de Saint-Jean-le- Précurseur, Athen 2003, S. 199 mit Abb. 104
(Auf der Aufnahme ist nur der linke Teil der schlecht bewahrten Szene erkennbar). Eine
dhnliche Ikonographie bietet das Fresko mit der Darstellung der Ankunft der Apostel in
der Koimesiskirche in Gracanica (1321). Allerdings nidhern sich hier alle Jiinger von rechts
dem Bett der Gottesmutter; aulerdem sind in die Szene die beiden Witwen miteinbezogen,
die am Kopfende zu Seiten Marid stehen, siche Wratislaw-Mitrovi¢ — Okunev, op.cit., Taf.
IX,1 oder V. L. Petkovi¢, La peinture Serbe du moyen dge, Band 1, Belgrad 1930, Taf. 46b.
Eine vergleichbare Bildformulierung, bei der Maria auf einem Bett sitzend von verschie-
denen Personengruppen umgeben wird, liegt in der Siidkapelle der Aphentiko-Kirche
(Brontocheion) in Mistra (Mitte 14. Jh.) vor. Dabei handelt es sich um eine Szene, in der
sich Maria von den ihr Nahestehenden verabschiedet, siche Wratislaw-Mitrovic — Okunev,
op. cit., Zeichnung 11 oder Dufrenne, op.cit., Zeichnung 2. Thronend wird Maria in der Sze-
ne im Narthex des Diliou-Klosters in Ioannina (1542/43) gezeigt, wobei die Apostel von
rechts an sie herantreten. In der Kirche ist auBerdem wiedergeben, wie sich Maria von den
ihr nahestehenden Frauen verabschiedet. Bemerkenswert ist, dass diese post mortem Sze-
nen neben der Koimesis in einen Kindheitszyklus der Gottesmutter eingebunden wurden,
siche Th. Liba-Xanthake, Ot totyoyoapies s Movijc Ntidiov, Toannina 1980, S. 151-158
mit Abb. 63-65 oder M. Garidis — A. Paliouras (Hrsg.), Monasteries of the Island of loanni-
na, Painting, loannina 1993, S. 223f. mit Farbabb. 431-432.

37. Zu diesem Typus und seiner Genese siehe grundlegend Schiller, Iconographie, Bd.
4,2, op.cit., S. 92-95 und Kreidl-Papadopoulos, op.cit., Sp. 145-160 mit zahlreichen Hinwei-
sen auf die éltere Literatur.

38. Es handelt sich um die drei heiligen Bischofe Dionysios Areopagites, Hierotheos
und Timotheos, die auch im Malerhandbuch fiir die Darstellung der Koimesis vorgesehen
sind, siehe Papadopoulos-Kerameus, op.cit., S. 144 und Schifer, op.cit., S. 127. Die Einbin-
dung von Bischofen in die Szene soll auf der Interpretation einer Textstelle bei Dionysios
Pseudo-Areopagites beruhen, nach der vier Bischofe bei der Dormitio anwesend waren,
siehe dazu Wratislaw-Mitrovi¢ — Okuneyv, op.cit., 138f.



«Gepriesen seiest Du, die hoher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 69

Szene und die von ihnen verfassten und auf ihren Schriftrollen eingetragenen
Texte sind Gegenstand der liturgischen Feierlichkeiten zum Marientod™.
Oberhalb der beiden Poeten folgt der Transport der Apostel in zwei von En-
geln getragenen Wolken, zwischen denen am oberen Bildrand die Himmels-
pforten zu sehen sind. Die Ikonographie der Szene, wie sie Konstantin und
Athanasios schufen, ist geldufig und begegnet mit geringfiigigen Abweichun-
gen in zahlreichen Denkmélern®.

Die Darstellung der Grabtragung des Leichnams (Abb. 6) gehort zu den
hiiufig abgebildeten post mortem Ereignissen®'. In dem sich nach rechts be-
wegenden Leichenzug wird die auf einer Bahre liegende Maria von den Apo-
steln getragen. Angefiihrt wird die Prozession von drei heiligen Bischofen
und abgeschlossen von mehreren trauernden Ménnern; hinter der Tragbahre
schlieB3t sich eine nach rechts bewegende Engelschar an. Vor der Bahre ist die
Jephonias-Episode abgebildet: Gezeigt wird, wie dem fanatischen Juden Je-
phonias, der den Katafalk der Gottesmutter umstoB3en wollte, vom Erzengel
Michael mit einem Schwert die Héinde abgeschlagen werden®. Diese Szene
erscheint oft auch als Nebenmotiv in der Komposition des Marientodes vor
dem Sterbebett. In mehrszenigen Koimesis-Zyklen wird die Episode aller-
dings der translatio zugeordnet, da sie ihr thematisch angehort®. Die ilteste
ostkirchliche Darstellung der Grabtragung ist auf der Bronzetiir Susdal

39. Schon seit dem 11. Jahrhundert begegnen die Hymnenschreiber in der Darstel-
lung, und auch die Hermeneia sieht sie fiir die Wiedergabe der Koimesis vor, J. Myslive¢,
«Tod Mariens», Lexikon der christlichen lkonographie, Band 4 (1972) Sp. 335; Johannes
Damaskenos zitiert den Vers eines Heirmos, der beim Orthros des Koimesis-Festes verle-
sen wird: @dupoc v Oedoacbar T@v odboavdv tov Maufaciiéws] («Erstaunen war beim
Sehen der Himmel des Konigs der ganzen Schopfung»). Kosmas von Maioumas Text be-
zeichnet die Ode eines Heirmos, die ebenfalls beim Orthros am 15. August gesungen wird:
Tvvaixd oe Ovoijy, GAA™ Yreo@uds xal Mntéoa («Du sterbliche Frau, aber auf wunder-
volle Weise Mutter»), sieche Mnyvaiov tov Avyovotov megiéyov draoay Ty avixovoay
avt@ Axolov@iav uetd e meoobnxns tov Tvmxov, Athen 1992, S. 150 und 151. Die bei-
den Texte werden gelegentlich auf den Schriftbdndern der beiden Hymnenschreiber auf-
getragen, obwohl die Hermeneia andere Zitate vorsieht, Papadopoulos-Kerameus, op.cit.,
S. 144f.

40. Siehe die Bildbeispiele bei Wratislaw-Mitrovi¢ — Okuneyv, op.cit., 147-173 und
Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit., S. 348-353.

41. Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit., S. 126-128. Zum Bildthema siehe au3erdem
K. Simon, «Die Grabtragung Marid», Stidel Jahrbuch 5 (1926) 75-98 mit vorwiegend
abendldndischen Bildbeispielen.

42. Zu dem Motiv, das zuerst in der Koimesis-Szene in der Panagia Mavriotissa in
Kastoria (12. Jh.) belegt ist, sieche ausfiihrlich Schiller, op.cit., S. 126f. und Kreidl-Papado-
poulos, op.cit., Sp. 155. A. W. Epstein sieht in der Wiedergabe der Jephonias-Episode in der
Koimesis-Darstellung ein anti-semitisches Bildelement: «Frescoes of the Mavriotissa Mo-
nastery near Kastoria: Evidence of Millenarianism and Anti-Semitism in the Wake of the
First Crusade», Gesta 26,1 (1982) 21-29.

43. Kreidl-Papadopoulos, op.cit., Sp. 155.



70 Karin Kirchhainer

(1227-1237)* anzutreffen, gefolgt von jener in der Peribleptoskirche in Ohrid
(1295)*. Es schlieBen sich diverse Illustrationen in der spitbyzantinischen
Wandmalerei an*®. In der nachbyzantinischen Zeit fand das Thema keinen
Anklang, die Maler gaben der Szene der Grablegung Mariens den Vorzug.
Kern der erhaltenen palaiologischen Darstellungen der Grabtragung ist die
Bahre mit dem Leichnam der Gottesmutter, der von den Aposteln befordert
wird. Aufgefiillt wird die Szenerie durch Engel und weitere, den Leichenzug
begleitende Trauernde, sowie durch die Jephonias-Episode. Die Anordnung
der Figuren in der Komposition kann in Korrelation zum vorgegebenen Bild-
feld variieren. An der Komposition in der Athanasioskirche sticht der
schwarz gefarbte Hintergrund ins Auge, wodurch dem Trauercharakter des
Geschehens eine zusitzliche Intensitét verliehen wird.

Die Szene der Apostel am leeren Grab in Kombination mit der leiblichen
Auffahrt der Gottesmutter (Abb. 7) ist jene Darstellung, die neben der Gra-
blegung Mariens, die in der Athanasioskirche nicht dargestellt ist, am haufig-
sten in Koimesis-Zyklen aufgenommen wurde*’. Diese bestindige Wiedergabe
146t sich dahin gehend erkldren, daf3 die assumptio corporis bereits ab dem En-
de des 13. Jahrhunderts integrales Bildelement breit angelegter Koimesis-
Kompositionen ist und entsprechend oft Wiedergabe erfuhr. In der in einem ei-
genen Bildfeld eingepafiten Szene in der Athanasioskirche erscheint in der
oberen Bildhilfte die in den Himmel fahrende Gottesmutter in einer von zwei
schwebenden Engeln getragenen Gloriole. Von links fliegt der Apostel Thomas
in einer von einem Engel gefiihrten Wolke auf Maria zu, die ihm ihren Giirtel
ibergibt. Elf Jiinger am leeren Grab sind in der unteren Bildhélfte in einer
Landschaft positioniert. Vor ihnen ist bildparallel das leere Grab angeordnet,
iiber das sie sich gestikulierend beugen. Bei der Gestaltung der Szene folgten
die Maler einem Bildtypus, der seit der palaiologischen Epoche belegt ist und
in der nachbyzantinischen Zeit weiter tradiert wurde*. Héufiger in der postby-

44. Siehe A. N. Ovchinnikov, Golden Gates in Suzdal, Moskau 1978, Abb. 49-50.

45. Siehe Hallensleben, op. cit., Skizze auf S. 70.

46. Siehe zum Beispiel die Szenen in der Pantokratorkirche in Decani (1335-1350),
siche Lafontaine-Dosogne, op. cit., Abb. 4 sowie in Markov Manastir bei Skopje (um 1375),
siche G. Millet — A. Frolow, La peinture du moyen dge en Yougoslavie, Band 4, Paris 1969,
Abb. 106 auf Taf. 53.

47. Zur Wiedergabe der Apostel am leeren Grab in der byzantinischen Wandmalerei
sieche Wratislaw-Mitrovi¢ — Okunev, op.cit., S. 158-160; Hallensleben, op. cit., S. 72-75 und
Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit., S. 119-121.

48. Eine analoge Bildformulierung begegnet zuerst in der Verkiindigungs-Kirche in
Gradanica (1321), siche Petkovié, op.cit., Taf. 47a oder Wratislaw-Mitrovi¢ — Okuney, op. cit.,
Taf. IX,2. Vgl. auch die gleichartig formulierte Darstellung in der Nikolauskirche in Ljubo-
ten bei Skopje (1337), siehe Petkovié, op.cit., Taf. 132a oder Wratislaw-Mitrovi¢ — Okuneyv,
op.cit.,, Taf. X. In zwei gegeniiberliegende Bildfelder eingepasst sind die Szenen der Auffahrt



«Gepriesen seiest Du, die hoher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 71

zantinischen Wandmalerei ist allerdings die getrennte Wiedergabe von leib-
licher Auffahrt und der Apostel am leeren Grab. Dabei erscheint die Auffahrt
mit der Giirteliibergabe oberhalb des Sterbebettes in Kompositionen des Ma-
rientodes, und die Jiinger am leeren Grab sind meistens abgesondert am Auflen-
rand dieser Darstellungen in einer Nebenszene wiedergegeben, wobei Thomas
in beiden Komplementir-Episoden erscheint®. Seine doppelte Wiedergabe
folgt den Anweisungen der Hermeneia, die vorgibt, dass Thomas bei der Auf-
fahrt den Giirtel nimmt und dann den iibrigen Aposteln am Grab zeigt™.

In der auBergewohnlichen Szene der Hollenfahrt Mariens (Abb. 8) ist
die Holle als rotes Felsmassiv gestaltet, aus dem sich zwei dunkle Hohlen 6ff-
nen. In der oberen schwebt die Gottesmutter mit empor gehaltenen Armen
auf einer Wolke, die von zwei fliegenden Engeln getragen wird. Maria wen-
det sich nach links unten, von wo aus mehrere Kopfe von Verdammten zu ihr
aufblicken. Links dieser Gruppe folgen in einem anderen Strafbezirk die
Oberkorper von weiteren Verfluchten, die ihre Kopfe aus einem lodernden
Feuer heraus auf die Gottesmutter richten. Die untere Offnung der Holle
wird von zahlreichen Verdammten dominiert, die von Wiirmern und Schlan-
gen umgeben sind.

Wihrend die oben besprochenen Darstellungen des Koimesis-Zyklus
auf frithen apokryphen Berichten zum Tod der Gottesmutter fu3en, lasst sich
fiir die Wiedergabe des Motivs der Hollenfahrt Mariens keine der tradierten
Legendenvarianten anfiihren. Als préagend fiir die Ikonographie des Bildthe-
mas kann dagegen ein apokrypher Text gelten, in dem ein anonymer Autor
ausfiihrlich das Hinabsteigen der Gottesmutter in die Holle schildert. Der Be-
richt ist in verschiedenen Versionen in mehreren Manuskripten iiberliefert
und trégt den Titel Die Apokalypse der allerheiligsten Gottesmutter iiber die
Hoélle CAmondhuyng Tiig Degaryiog ®eotoxov megl Tiig vohdoews). In ande-
ren Fassungen wird der Text folgendermallen benannt: Die Apokalypse der
Jungfrau, die in die Holle herabstieg und sah, wie die Siinder bestraft wurden
CAmordlhuic Tiic degaryiag Beotonov, Hig xatéPn eig TOV GV #ol eide
oS rohdovraw ol Guagtwhoi)’. Die bewahrten Manuskripte stammen aus

Mariens und der Apostel am leeren Grab in der Pantokratorkirche in De&ani (1335-50), sie-
he Lafontaine-Dosogne, op.cit., Abb. 4. Vgl. auch die analoge Bildaufteilung im Neuen Ka-
tholikon des Metamorphosis-Klosters (1552) auf Meteora, siche M. Chatzidakis — D. Sofia-
nos, The Great Meteoron, History and Art, Athen 1990, Abb. auf S. 117, 119 und 121.

49. Stellvertretend sei auf die Wandmalereien der Apostelkirche in Derbisiana (1764)
verwiesen, siche Konstantios, op.cit., Abb. 1.

50. Siehe Papadopoulos-Kerameus, op.cit., S. 145 und Schifer, op.cit., S. 127.

51. Zum Text siche M. R. James, Apocrypha anecdota. A Collection of Thirteen Apo-
cryphal Books and Fragments, Cambridge 1893, S. 109-126; H. Pernot, «Descente de la
Vierge aux Enfers d’aprés les manuscrits Grecs de Paris», Revue des Etudes Grecques 13



72 Karin Kirchhainer

der nachbyzantinischen Zeit (15.-16. Jahrhundert), gehen aber vermutlich auf
einen gemeinsamen Urtext zuriick, dessen Entstehung deutlich frither ange-
setzt wird>.

Der unbekannte Autor berichtet, dass die Gottesmutter beim Gebet am
Olberg dem Erzengel Michael gegeniiber den Wunsch #uBert, in die Holle zu
fahren, um die Leiden der Verdammten, iiber die sie sehr bekiimmert ist, mit
eigenen Augen zu sehen. Daraufhin begegnet Maria «dem Engel des Herrn»
und 400 weiteren Engeln, die sie unter anderem mit folgenden Worten be-
griiBen: «[...] Gepriesen seiest Du, die hoher ist als alle, erreichend den Thron
Gottes». Die Theotokos wird dann in Begleitung des Erzengels Michael
durch die Holle gefiihrt und sieht die verschiedenen Torturen der Verdamm-
ten, die detailliert beschrieben werden. Die diversen Gruppen von Siindern
sind von Dunkelheit umgeben, die durch die Anwesenheit der Gottesmutter
geliiftet wird. Bei Marias Reise von einem Strafbezirk zum néchsten steigert
sich ihr Mitleid zusehends, bis sie sogar Michael bittet, sie im Hades zu lassen,
damit sie die Strafen der Christen teilen darf. SchlieBlich fahrt sie von der
Holle an Gottes Thron und bittet diesen in Trédnen um Barmherzigkeit fiir die
Gepeinigten. Sie sagt, dass sie die Hollenstrafen gesehen hat und die Leiden
jener, die sie preisen nicht mehr ertragen kann. Darauf hin entgegnet ihr
Gott: «Hor, Allerheiligste, keinem, der dich anruft, wird sein Ansinnen ver-
sagt, weder im Himmel noch auf Erden; er wird durch Dich gerettet werden».
«Fiir die Liebe meiner unbefleckten Mutter», sagt er «gewéhre ich den Siin-
dern Ruhe vom Tag meiner Auferstehung bis Allerheiligen»>. Daraufthin
wird Maria ins Paradies geleitet, wo sie sich an die Seite der Gerechten be-
gibt, und die Engel den Aposteln berichten, was sie Maria in der Holle gezeigt
haben™.

Ein Vergleich des Textes mit der Wiedergabe der Hollenfahrt Mariens

(1900) 233-257; H. Miiller, «<Die Offenbarung der Gottesmutter iiber die Hollenstrafen.
Theologischer Gehalt und dichterische Form», Die Welt der Slaven 6 (1961) S. 26-39; G. Ga-
lavaris, «<Mary’s Descent into Hell: A Note on the Psalter Oxford, Christ Church Arch. W.
Gr. 61», Byzantine Studies-FEtudes Byzantines 4,2 (1977) S. 189-194; A. Semoglou, Le voya-
ge outre-tombe de la Vierge dans U'art byzantin. De la descente aux enfers a la montée au ciel,
Thessaloniki 2003, S. 115-125 mit zahlreichen Verweisen auf die iltere Literatur.

52. Pernot, op.cit., 238 und Galavaris, op.cit., S. 190 vermuten die mittelbyzantinische
Periode als Entstehungszeit des Urtextes. Dagegen siedelt Mimouni die Schrift bereits im
5. Jahrhundert an: S. C. Mimouni, «Les Vies de la Vierge: état de la question, Apocrypha»,
Revue Internationale des Littératures Apocryphes 5 (1994) 101-112 bes. S. 108.

53. Gemeint ist die Zeit von Ostersonntag bis zum ersten Sonntag nach Pfingsten, an
dem die Ostkirche aller Heiligen gedenkt.

54. Den griechischen Text in voller Lénge geben Pernot, op.cit., 239-256 und Semoglu,
op.cit., S. 115-125. Pernot, op.cit., 234-237, hat eine franzosische Zusammenfassung des
Wortlautes angefertigt, einen englischen Abriss des Textes liefert Galavaris, op.cit., S. 191.



«Gepriesen seiest Du, die hoher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 73

zeigt, dass die Formulierung des Bildthemas zweifellos von den Ausfiithrun-
gen des anonymen Autors inspiriert sind. Die Darstellung zeigt die Reise der
Gottesmutter durch die Holle, wobei sie sich einer Gruppe von Verdammten
entgegenneigt, deren Leiden sie aufgewiihlt zu haben scheinen. Eine dhnliche
Darstellung schufen Konstantin und Athanasios in ihren wesentlich spéter
entstandenen Fresken im Xeropotamou-Kloster auf dem Berg Athos (1783).
Dort begegnet die Szene in einer Liinette als Einzeldarstellung iiber einem
Tiirsturz im Katholikon und ist nicht Bestandteil eines Marienzyklus (Abb.
11). Abgebildet ist die Gottesmutter in einer Gloriole, die von mehreren En-
geln flankiert wird”. Maria und die Engel schweben auf einem Wolkenband,
unter dem sich von links nach rechts drei voneinander abgetrennte Hollen-
bezirke 6ffnen. Wihrend der mittlere Bereich als dunkle monochrome Fliche
gestaltet ist, sind in den beiden duferen Feldern Verdammte zu sehen, die an
Seilen aufgehéngt sind.

Die beiden Hollenfahrt-Darstellungen machen deutlich, dass den Malern
das Bildthema in mindestens zwei Varianten geldufig war. Eine dritte Formu-
lierung des Sujets aus dem 18. Jahrhundert kann in einer bulgarischen Buch-
malerei mit dem Leben von Basileios dem Jiingeren angetroffen werden. In
einer Miniatur des Manuskriptes ist die Gottesmutter in Begleitung von zwei
Engeln stehend auf einem Felsmassiv abgebildet (Abb. 12)*. Die drei Figu-
ren neigen sich nach unten, wo sich in dem Felsen eine dunkle Hohle 6ffnet,
in der zahlreiche Verdammte zu sehen sind. Die meisten von ihnen erleiden
ihre Qualen in einem Meer von Flammen, das sich im unteren Bereich der
Offnung ausbreitet. Uber dem Feuermeer schlieBen sich einige weitere ge-
fesselte Figuren an, die an Gestdngen héngen.

Die drei oben beschriebenen Abbildungen zeigen die Fahrt der Gottes-
mutter in die Holle bei der Betrachtung der Leiden beziehungsweise beim
Besuch der Verdammten an den Orten ihrer Bestrafung. Ihnen gehen diver-
se mittelalterliche Darstellungen voraus, die verdeutlichen, dass die Vorstel-
lung von der Hadesfahrt Mariens aber schon ldnger verbreitet war. Allerdings
schildern diese das Thema auf eine abweichende Art und Weise. Zu erwih-
nen ist zunichst ein Relief auf einem Kapitell, das um 1170 fiir die Kreuz-
fahrerkirche der Verkiindigung in Nazareth geschaffen wurde. Die Bildhauer-
arbeit zeigt die gekronte Gottesmutter, die eine nimbierte Gestalt — wahr-
scheinlich einen Apostel — am Handgelenk durch die Holle zieht; flankiert
wird die Figurengruppe von zwei Ddmonen” . Eine verwandte byzantinische

55. Siehe Tsigaras, op.cit., S. 164 mit Abb. 141.

56. Moskau, Historisches Museum, Handschriftenabteilung, muz. 350, 1. 147; M. V.
S¢epkina, Bolgarskaja miniatjura XIV veka, Moskau 1963, S. 162 mit Abb. auf S. 158.

57. Zu der Darstellung auf dem Kapitell siche ausfiihrlich J. Folda, The Nazareth Ca-



74 Karin Kirchhainer

Abbildung kann in einem Psalter in Oxford (Christ Church, cod. gr. 61) an-
getroffen werden, der 1391 gefertigt wurde. Auf fol. 102v des Manuskriptes ist
die Gottesmutter wiedergegeben, die einen Monch, der inschriftlich mit dem
Namen Kaloeidas bezeichnet ist, am Handgelenk aus einem Sarkophag zieht.
Maria fiihrt ihn Christus entgegen, der thronend und segnend auf der gegen-
iiberliegenden Miniatur (fol. 103r) gezeigt wird™. Als weitere Illustration des
Themas folgen zwei spatmittelalterliche Darstellungen, die auf einer russischen
Ikone des beginnenden 15. Jahrhunderts begegnen, die im Moskauer Kreml
aufbewahrt wird™. Auf der Tafel sind Szenen wiedergegeben, welche die ersten
elf Strophen des Akathistos-Hymnos bebildern. Diesen Hymnos-Illustrationen
sind begleitend einige Szenen anderer Thematik hinzugefiigt, von denen zwei
aufeinander folgende die Hadesfahrt der Gottesmutter schildern. In beiden
Darstellungen steht Maria auf einem Suppedaneum vor der Holle, die sich als
dunkle Hohle in einem Gebirgsmassiv 6ffnet. In der ersten Szene zieht sie
den im Hades knienden Adam am Handgelenk aus der Unterwelt, wihrend
sie in der zweiten Eva auf analoge Weise der Holle entrei3t®.

Als Textquelle fiir die soeben angefiihrten mittelalterlichen Darstellun-
gen kommt ebenfalls der oben beschriebene anonyme Bericht iiber die Hol-
lenfahrt Mariens in Betracht®'. Bedeutsam ist, dass das Motiv des Herabstei-
gens der Gottesmutter in die Holle aus unterschiedlichen Regionen iiberlie-
fert ist und sowohl im byzantinischen wie im slawischen Bereich bekannt war.
Dieses Phédnomen lésst trotz der wenigen erhaltenen Bildbeispiele auf eine
weite Verbreitung des Textes der Hadesfahrt der Theotokos schlieBen®.

Was die Ikonographie dieser mittelalterlichen Abbildungen betrifft, so
ist festzustellen, dass diese unzweifelhaft dem Bildtypus der Hollenfahrt Chri-
sti (Anastasis) entlehnt ist. Dabei entspricht die Haltung und Gestik der Got-
tesmutter jener des in die Holle fahrenden Christus, der Adam am Handge-
lenk der Unterwelt entreiBt®. Die Ikonographie dieser Darstellungen unter-

pitals and the Crusader Shrine of the Annunciation, University Park-London 1986, S. 43-50
mit Taf. 26-31 sowie Semoglu, op.cit., S. 81f. mit Taf. 46.

58. Zum Kodex siehe P. L. Vocotopoulos, «"Eva dyvmoto yepdyQopo tol ®wdiro-
yodpov “Twdoag xai ol wreoyeogicg Tod Waltneiov Christ Church Arch. W. Gr. 61»,
AXAE 8 (1975/76) 179-198 und Galavaris, op.cit., S. 189-194 sowie A. Cutler, The Aristo-
cratic Psalters in Byzantium, Paris 1984, S. 111 Kat.-Nr. 55 mit der dlteren Literatur.

59. Zu der Ikone siehe jiingst ausfiihrlich Spatharakis, op. cit., S. 98-106 mit zahlrei-
chen Abbildungen.

60. Spatharakis, op.cit., Abb. 253, 255 und 256.

61. Vgl. Galavaris, op.cit,, S. 190-192; Folda, op.cit., S. 46; Spatharakis, op.cit., S. 100f.

62. Vgl. Galavaris, op.cit, S. 192; Spatharakis, op.cit., S. 101.

63. Folda, op.cit, S. 45; Galavaris, op.cit, S. 191. Zur Darstellung der Hollenfahrt
Christi und ihrer Genese siehe ausfiihrlich A. Kartsonis, Anastasis. The Making of an Im-
age, Princeton, New Jersey 1986.



«Gepriesen seiest Du, die hoher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 75

scheidet sich damit von den drei oben beschriebenen Abbildungen der Ha-
desfahrt Mariens aus dem 18. Jahrhundert. Demgema0 ist davon auszugehen,
dass die postbyzantinischen Darstellungen der Hollenfahrt der Gottesmutter
nicht auf den é&lteren mittelalterlichen Bildformulierungen fulen. Genau ge-
nommen liegen den mittelalterlichen und nachbyzantinischen Bildschopfun-
gen der Hadesfahrt Mariens auch nicht dieselben Ideen zugrunde. Denn in
den élteren Bildbeispielen fithrt oder zieht Maria eine Begleitfigur durch
oder aus der Holle, wihrend sie bei den spéteren Formulierungen in Beglei-
tung von Engeln die Qualen der Verdammten in den Strafbezirken schaut.

Eine Frage, die sich aus den oben gemachten Ausfithrungen erhebt, ist,
an welchen ikonographischen Vorlagen die nachbyzantinischen Darstellun-
gen der Hollenfahrt Mariens ankniipfen. Die bislang bekannten Beispiele
sind im 18. Jahrhundert oder spiter entstanden®. Dabei bildet die Abbildung
in der Athanasioskirche (1744) nach heutiger Kenntnis des Denkmaélerbe-
standes den Beginn der chronologischen Reihe. Obwohl die Darstellung der-
zeit als die dlteste gelten kann, ist weniger davon auszugehen, dass Konstan-
tin und Athanasios diesen Bildtypus erschufen. Sie kniipften vermutlich an &l-
tere Vorlagen an, die entweder verloren gegangen oder noch nicht durch die
wissenschaftliche Literatur erschlossen sind. Unter Umstdnden kamen die
Maler auf dem Berg Athos mit dem Sujet in Beriihrung, wo eventuell ver-
wandte Darstellungen existieren, deren Verdffentlichung noch aussteht. Zu-
mindest ist an den bislang bekannten Illustrationen des Themas ablesbar, dass
es im 18. Jahrhundert in mehreren ikonographischen Varianten vorlag, was
fiir eine gewisse Verbreitung des Sujets spricht.

Unzweifelhaft kommt dem Thema der Hollenfahrt Mariens eine soterio-
logische Bedeutung zu. Denn die Gottesmutter ist diejenige, die grof3es Mit-
leid fiir die gepeinigten Seelen in der Holle empfindet und am Thron Gottes
als Mediatrix fiir die Siinder eintritt. In ihrer Einzigartigkeit leistet sie Fiir-
bitte, denn sie ist diejenige, die hoher als alle anderen am Thron Gottes steht
und Rettung aus der Dunkelheit der Holle erwirken kann. Generell kommt
ihr als Fiirsprecherin fiir die gesamte Schopfung eine besondere Dimension
zu, da sie die Himmelsleiter ist, die den Weg der Menschen zu Gott ebnet, wo-
durch ihnen Erbarmen gewéhrt wird®.

Die Hollenfahrt Mariens verfiigt iiber einen @hnlichen soteriologischen
Inhalt wie die Hollenfahrt Jesu, bei der Christus die Gerechten des Alten Te-
staments dem Hades entreiflt. Bedeutsam ist in diesem Zusammenhang, dass

64. Semoglou, op.cit., S. 82f. verweist noch auf eine armenische Mitra, die 1802 gefer-
tigt wurde, und das Thema zeigen soll.

65. Die Interpretation Mariens als Himmelsleiter wird besonders in den Geséngen des
Akathistos-Hymnos deutlich, siche dazu ausfiihrlich Kalokyres, op.cit., S. 58.



76 Karin Kirchhainer

beide Bildthemen in der Athanasioskirche so positioniert sind, dass sie beim
Eintritt in die Kirche von den Gldubigen in einer Art Zusammenschau wahr-
genommen werden konnen. Wihrend die Szene der Hollenfahrt Mariens auf
der Nordwand des Mittelschiffs lokalisiert ist, wurde die Darstellung der
Anastasis rechts oberhalb von ihr an der Nordwand des nordlichen Seiten-
schiffes angebracht. Damit sind beide Szenen direkt gegeniiber dem Eingang
positioniert, und durch die bildliche Verkniipfung der Themen wird den Ein-
tretenden in den Kirchenraum nachhaltig ihre Errettung durch Christus und
seiner Mutter in Aussicht gestellt.

Direkt oberhalb der Hollenfahrt Mariens schliet sich im Gewolbe die
Darstellung des Kindermordes zu Bethlehem an (Abb. 9). Die Wiedergabe
des Bildthemas in Verbindung mit dem Koimesis-Zyklus bezeugt eine au3er-
gewohnliche Zusammenstellung, denn in der Regel ist der in den nachbyzan-
tinischen Monumentaldekorationen héufig abgebildete Kindermord in die I1-
lustrationsfolgen der Festbildzyklen aufgenommen worden, in denen er zwi-
schen den Szenen der Geburt Jesu und seiner Darbringung im Tempel einge-
schoben ist®. Ferner begegnet das Thema in Bildsequenzen, die sich der
Kindheit des Gottessohnes widmen®’. Bei der Aufnahme der Szene in den
Zyklus zum Todesgeschehen der Gottesmutter scheint es sich nicht um eine
Verlegenheitslosung zu handeln, denn es hétten sich weitere Darstellungen
zum Ableben Mariens, wie beispielsweise ihre Grablegung oder ihre Kro-
nung zur Himmelsk6nigin®® angeboten, die in der nachbyzantinischen Male-
rei oft wiedergegeben sind. Die Maler gaben aber stattdessen der Szene des
Kindermords in Bethlehem den Vorzug.

Die Darstellung des Kindermords (Mt 2, 16-18) in der Athanasioskirche
kniipft an tradierte Bildformulierungen an, die im Wesentlichen aus folgenden
drei Bestandteilen bestehen: aus Herodes, der den Befehl zum Morden gibt;
aus den Knechten des Konigs, die im Begriff sind, die Kinder zu ermorden oder
die bereits getdteten Herodes vorweisen; und aus den Miittern, die versuchen,

66. Ein Beispiel bietet das Freskenprogramm der Metamorphosis-Kirche in Veltsista
(1568) in Epirus, siche A. Stavropoulou-Makri, Les peintures murales de I'église de la Trans-
figuration a Veltsista (1568) en Epire et Uatelier des peintres Kondaris, Toannina *2001, S. 47-
49 mit Abb. 14b.

67. So beispielsweise in den Wandmalereien des Philanthropinon-Klosters in Ioanni-
na (16. Jh.), siehe M. Acheimastou-Potamianou, H uovy) twv @ilav@owanvav xaw  won-
™ @aon e petafulaviviic Coyoapuxns, Athen 1983, S. 57f. mit Abb. 37; Dieselbe, Ot
Towoyoopies tng Moviig Diavlowmnvav ato vyoi twv lwavvivwy, Athen 2004, S. 47f. mit
Abb. 18.

68. Die Darstellung der Kronung Mariens fand stattdessen Aufnahme in das Bildpro-
gramm des Sanktuariums, wo sie neben Szenen der Wundertaten Christi im zentralen Ge-
wolbe des Bemas illustriert ist.



«Gepriesen seiest Du, die hoher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 77

ihre Kinder zu schiitzen oder, wenn sie ihnen entrissen sind, wehklagen.®” Hiu-
fig ist in die Darstellung — wie hier — die apokryphe Episode der Flucht Elisab-
eths mit dem Johannesknaben (PsJac 22, 1-3) als Nebenszene integriert”’.

Unterhalb der figurenreichen Komposition des Kindermordes schlief3t
sich links der Szene der Hollenfahrt Mariens auf einem Bogenfeld die Ein-
zeldarstellung des Propheten Jeremias an. Der Prophet wendet sich nach
rechts und zeigt auf einen Rotulus, den er in der linken Hand hélt (Abb. 8).
Auf dem Schriftband wird Jer 31, 15 beziehungsweise Mt. 2, 18 paraphrasiert:
,,Eine Stimme hort man in Rama, Klagen und Weinen, und groBe Trauer*’".
Der Text begegnet wiederholt in Verbindung mit der Darstellung des Kin-
dermordes und rekurriert auf das Klagen der Stammutter Rahel, die den Ver-
lust ihrer Kinder beweint und keinen Trost annehmen will’>. Dabei gilt der
Kindermord, der bei Mt 2, 16-18 geschildert wird, als die Erfiillung der Weis-
sagung von Jer 31, 157

Aus welchen Motiven die Szene des Kindermordes dem Koimesis-Zy-
klus beigeordnet wurde, kann vorldufig nicht beantwortet werden. Dagegen
scheint die Wiedergabe des Christus Anapeson (Abb. 10) zwischen der Sze-
ne der Todesankiindigung und der Versammlung der Apostel offenbar durch
tradierte Plazierungsgewohnheiten angeregt zu sein’®. Es ist davon auszuge-

69. Zur Ikonographie der Darstellung siche G. Millet, Recherches sur l'iconographie de
lévangile aux X1Ve, XVe et XV e siécles d’apreés les monuments de Mistra, de la Macédoine et
du Mont-Athos, Paris *1960, S. 158-163; G. Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst. Band
1, Inkarnation — Kindheit — Taufe — Versuchung — Verklirung — Wirken und Wunder Christi,
Giitersloh 1966, S. 124-126 (im Folgenden: Iconographie, Bd. 1); O. A. Nygren, «Kindermord,
bethlehemitischer», Lexikon der christlichen Ikonographie, Band 2 (1972) Sp. 509-513. Zur
den nachbyzantinischen Darstellungen des Kindermords und ihre Beeinflussung durch die
abendldndische Ikonographie der Renaissance siehe ausfiihrlich A. Stavropoulou-Makri,
«Le theme du Massacre des Innocents dans la peinture post-byzantine et son rapport avec
I’art italien renaissant», Byzantion 60 (1990) 366-381 mit zahlreichen Verweisen auf die &l-
tere Literatur zum Thema (im Folgenden: «Le théeme du Massacre des Innocents»).

70. Zum Motiv der Flucht Elisabeths siche A. Katsiote, Ot oxnvés ty¢ Cwijs xat o €i-
x0Voyea@ixog xVxlog tov Ayiov lwdvvy ITpodpduov oty Bulavrwven téxvy, Athen 1998,
S. 61-72.

71. @wvy év Paud nx0000y, 00ijvos xai xlavluog xai 66vouos molvg.

72. Ein reprisentatives Beispiel fiir die Verbindung des Textes mit dem Kindermord
bietet die Szene im Metamorphosis-Kloster (1552) auf Meteora, sieche Chatzidakis — Sofia-
nos, op.cit., Abb. auf S. 125. Im Freskenprogramm in Markov Manastir bei Skopje (um 1375)
ist die Abbildung der klagenden Rahel inmitten ihrer Kinder unmittelbar in die Komposi-
tion des Kindermordes eingebunden worden, siehe Stavropoulou-Makri, «Le théme du
Massacre des Innocents», op.cit., Abb. 5.

73. Schiller, Iconographie, Bd. 1, op.cit., S. 124.

74. Zur Ikonographie und Bedeutung des Christus Anapeson in der ostkirchlichen
Kunst siehe ausfiihrlich D. L. Pallas, Die Passion und Bestattung Christi in Byzanz. Der Ri-
tus — das Bild, Miinchen 1965, S. 184-196; K. Wessel, «Christusbild», Lexikon zur byzanti-
nischen Kunst, Band 1 (1966) Sp. 1011f.; E. Lucchesi Palli, «Christus-Sondertypen», Lexi-



78 Karin Kirchhainer

hen, daB3 das Christusbild an diesem Platz lokalisiert wurde, weil er der be-
vorzugte Ort fiir die [llustration des Themas ist. Die Darstellung des ruhen-
den Christusknaben ist regelméBig iiber den Tiiren von Ausgingen anzutref-
fen, wobei sich das Tympanon oder der Tiirsturz iiber dem Durchgang vom
Naos zum Narthex als der beliebteste Ort erweist”. Auch in der Hermeneia ist
dieser Platz im Kirchenraum fiir die Anbringung des Anapeson vorgesehen’®.

Belegt ist das symbolische Christusbild Anapeson (der Niedergefallene)
seit der spitbyzantinischen Zeit”’, wobei sich mehrere ikonographische Vari-
anten fiir die Wiedergabe des Sujets herausgebildet haben’®. In der Athana-
sioskirche ist eine erweiterte Form anzutreffen, in welcher der mit offenen
Augen auf einer Kline ruhende Christusknabe von zwei Nebenfiguren flan-
kiert wird. Links von Jesus wurde seine Mutter plaziert, die sich ihrem Sohn
betend entgegenneigt; rechts von Christus tritt ein Engel heran, der sich dem
Liegenden entgegenneigt und ein Rhipidion hélt.

Textgrundlage fiir die Ikonographie des Christusbildes ist neben Gen 49,
9 («Wie ein Lowe hat er sich hingestreckt und wie eine Lowin sich gelagert.
Wer will ihn aufstoren?») Psalm 121, 4 («Siehe, der Hiiter Israels schlidft noch
schlummert nicht.»). Auerdem gelten die Ausfithrungen im Lowenkapitel
des «Physiologos» als wichtige Inspirationsquelle fiir die Abbildung Jesu als
«Nichtschlafendes Auge»”. In diesem, auf spitantiker Zeit fuBenden popu-
laren Volksbuch mit Abhandlungen iiber die Charaktere von Tieren, Biumen
und Steinen, wird der Lowe im ersten Kapitel als Konig der Tiere beschrie-
ben®. Unter Ankniipfung an Gen 49, 9 und Psalm 121, 4 sind die Eigen-

kon der christlichen Tkonographie, Band 1 (1972) Sp. 396-398; B. Todi¢, «Anapeson. Icono-
graphie et signification du theéme», Byzantion 64 (1994) 134-165; E. Haustein-Bartsch,
«“Siehe, der Hiiter Israels schldft noch schlummert nicht”. Zur Ikonographie des “Nicht-
schlafenden Auges” in der Kunst des christlichen Ostens», in: K. Ch. Felmy — E. Haustein-
Bartsch (Hrsg.), «Die Weisheit baute ihr Haus». Untersuchungen zu hymnischen und dida-
ktischen Ikonen, Miinchen 1999, S. 213-250 mit Hinweisen auf weitere Literatur.

75. Haustein-Bartsch, op.cit., S. 230f. mit zahlreichen Beispielen fiir die Wiedergabe.

76. Papadopoulos-Kerameus, op.cit., S. 2191.; Schifer, op.cit., S. 182.

77. Als bislang édlteste erhaltene Darstellung in der Wandmalerei gilt jene in der
Omorphe Ekklesia in Athen, die an das Ende des 13. Jahrhunderts datiert wird, siche A.
Vasilaki-Karakatsani, Ot totyoygapies tijg "Ouooeng *Exxinoids otiv ‘A6fva, Athen
1971, S. 68-71 mit Taf. 43b und 46 sowie Todi¢, op.cit., Abb. 2. Nach Pallas, op.cit., S. 194,
kommt die zweite Hélfte des 11. Jahrhunderts als Entstehungszeit fiir die Erschaffung des
Christus Anapeson in Betracht.

78. Haustein-Bartsch, op.cit., S. 220-230.

79. Daneben gelten auch verschiedene liturgische Texte, die wihrend der Fastenzeit
verlesen werden, als Inspirationsquelle fiir die Darstellung. Zu den Texten und ihren Ein-
fluss auf die Darstellung siehe ausfiihrlich Haustein-Bartsch, op.cit., S. 214-219 mit Quel-
lenangaben.

80. Physiologos, Naturkunde in friihchristlicher Deutung, aus dem griechischen iiber-
setzt von U. Treu. Hanau 1998, S. 5-8.



«Gepriesen seiest Du, die hoher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 79

schaften des Lowen auf den Tod und die Auferstehung Jesu bezogen. Als ei-
ne der Eigenarten des Lowen wird dargelegt, dass seine Augen im Schlaf wa-
chend offen bleiben wiirden, so wie der Korper Christi am Kreuz geschlafen,
seine Gottheit aber gewacht hétte. Als weitere Besonderheit ist herausge-
stellt, dass die Lowin ihre Jungen zunéchst tot zur Welt bringe, diese aber am
dritten Tage durch das Anhauchen ihres Vaters zum Leben erweckt wiirden,
so wie der tote Jesus am dritten Tag durch seinem Vater erweckt wurde®'. Das
tote Lowenjunge wird also mit dem im Todesschlaf verharrenden Jesus nach
seinem Kreuzestod parallelisiert. Analog zu diesem Vergleich ist mit dem
Anapeson nicht nur der mit offenen Augen wachende Christus gemeint, son-
dern auch der im Todesschlaf befindliche.

Die Anbringung des Christusbildes tiber dem Ausgang an der Westwand
vieler orthodoxer Kirchen ist dahin gehend begriindet worden, dass dem
Anapeson durch den Vergleich mit dem wachsamen Lowen eine Schutzfunk-
tion fiir den Eingangsbereich zukomme. Ahnlich wie die Figuren der Erzen-
gel neben der Tiire als Wichter postieren wiirden, konnte mit der Wiederga-
be des wachenden, nichtschlafenden Christus an dieser Stelle eine Art Hii-
terfunktion verbunden gewesen sein®. Es ist nicht ausgeschlossen, dass die
regelmiBige Abbildung des Christusbildes iiber dem Eingang tatsdchlich
durch diese Gedanken angeregt wurde. Es sollte aber zusétzlich bedacht wer-
den, dass mit der Darstellung des Anapeson auch jener Christus gemeint ist,
der sich im Todesschlaf befindet. Entsprechend konnte seine Wiedergabe
iiber dem Tiirsturz an der Westwand dahin gehend motiviert sein, seine raum-
liche Ndhe zur Komposition des Marientodes zu evozieren, denn sowohl in
der Szene der Koimesis wie in dem Bild des Anapeson spielt das Thema des
Todesschlafs die vordringliche Rolle: Wihrend die Darstellung des Anapeson
den im Todesschlaf befindlichen Gottessohn zeigt, wird die Gottesmutter
beim Entschlafen wiedergegeben. Diese bildimmanente Ubereinstimmung
lasst darauf schlieBen, dass von einer beabsichtigten Ubereinanderstellung
von Christus Anapeson und der Koimesis Mariens ausgegangen werden
kann®.

Zusammenfassend ldsst sich fiir den Koimesis-Zyklus in der Athanasio-
skirche festhalten, dass dieser aufgrund seiner narrativen Breite in der nach-

81. Ebenda, S. 6.

82. So z. B. Haustein-Bartsch, op.cit., S. 220-222 und 230f.

83. Vgl. E. Lucchesi Palli, op.cit., Sp. 398, die bereits die Vermutung duBerte, dass mit
der Positionierung des Anapeson unter der Szene der Koimesis eine beabsichtigte Uber-
einanderstellung der beiden Themen veranlasst werden sollte.

Abbildungsnachweise*:

Abb. 1-10: Photos Karin Kirchhainer. — Abb. 11: Repro nach Tsigaras (op.cit. in Anm.
54) Abb. 141. — Abb. 12: Repro nach Séepkina (op.cit. in Anm. 55) Abb. S. 158.



80 Karin Kirchhainer

byzantinischen Malerei eine Seltenheit darstellt. Zwar hatte sich fiir fast alle
in den Zyklus aufgenommene Darstellungen bereits seit der spitbyzantini-
schen Zeit eine konstante Ikonographie herausgebildet, doch erfuhren nicht
alle Szenen eine kontinuierliche Verbreitung bis in die nachbyzantinische
Zeit hinein. Ausfiihrliche Zyklen zum Marientod sind in der postbyzantini-
schen Wandmalerei nicht bewahrt, es begegnen nur vereinzelt zwei Begleit-
szenen innerhalb der Koimesis-Kompositionen. Entsprechend kam es zu kei-
ner bestidndigen Abbildung der meisten Nebenereignisse um den Tod der
Gottesmutter. Der achtszenige Entschlafen-Zyklus in der Athanasioskirche
bildet folglich in seiner Ausfiihrlichkeit eine Besonderheit in der nachbyzan-
tinischen Kunst. Dabei kann die Frage, an welchen Vorlagen sich die Maler
bei der Erschaffung des Zyklus angelehnt haben, vorldufig noch nicht beant-
wortet werden. Weniger wahrscheinlich ist, dass sich Konstantin und Atha-
nasios bei der Konzeption der Bildfolge an die mittelalterlichen Koimesis-Zy-
klen der serbischen Monumentalmalerei orientiert haben. Vielmehr ist davon
auszugehen, dass auch in der nachbyzantinischen Zeit einige breiter angeleg-
te Bildfolgen zum Entschlafen der Gottesmutter existierten, die entweder
nicht mehr erhalten sind, oder deren Publikation noch aussteht. Moglicher-
weise kamen die Maler auf dem Berg Athos oder in anderen Regionen, in de-
nen sie titig waren, mit ausfiihrlicheren Bildsequenzen zum Todesgeschehen
Mariens in Beriithrung, nach deren Vorlagen sie arbeiteten.

KARIN KIRCHHAINER



INEPIAHWH

Karin Kirchhainer, «Xalge, mavtov vynlotéoa, éws tot Opovov toD
Ocot» — [lapatnenaels aTov exovoypapixo xxAo s Kownoews tne Oco-
1620V amo 1oV vaod tov Ayiov ABavaociov oty Mooyomoin (B. Hreog).

Ztov vao Tov Ayiov ABavaociov ot Mooyomoirn (onu. Voskopoje) om-
Cetan £vag LOLUTEQO ONUAVTIROG ELROVOYQOAPIROS nUxAog TN Kowrjoems tng
Beotonov, Tov PrhoteyvnONKe 0o Toug Lwyedgovs Kovotavtivo xat ABa-
VAO10, OL OTTOI0L OAOXANQWOAV TNV AyLOYRAPNOT TOU uvhueiov tov Oxto-
Boto tou 1744. H onuaoia Tov ®O#AOU EYRELTOL OTNV £XTAON TOV, ®ABOS 0~
TOTEAEITOL ALTTO OXTM TTOQAUOTACELS, OL OTTOLES ELROVIOTIUAY OTO HEVTOLRO HAi-
TOG 1AL XOUTAAOUPAVOUV TO CVVOLO TOU JUTIXOU TUNUATOS TOU VooV, Ot ouv-
0¢oels wov amaQTitouvv Tov ®VxAo eivar | Avayyehio Tov Bavdtov amd Tov
ayayyeho Tafomh (ew. 2), n Ilpooewyn g Oeotdnov oto 0Qog TV Ehait-
v, N Atopoipaon tov watiowv Tng otig ynees (ewx. 3), n Zuvaboolon Twv amro-
otohwv otV xhivy s [avayiag (ew. 4), 1 Kolunon (ew. 5), n Metagod
THG 00QOV OTOV TAPO (ew. 6), *ABMS ROl OL ATTOOTOAOL OTOV AOELO TAYO OF
ouvdvaouo ue T Metdotaon g Oeotoxov (gwx. 7). =10 T€AOG elrovileTon 1)
elg Adov Kdbodog tng Oeotonov (ew. 8), Oéua mov pe v auotner| €vvola
dgV aVNKEL OE QUTA TTOV EVTA.O00VTOL 0TOV ®¥U*A0 THg Kownoewe.

Ao ta téhn tov 130v ot mogatneeital ot pvnuewoxy fulavtvy Lo-
YO@LrY| OTL 1) ONUAOLOL TTOV OLOETOL OTLS TTALQOLOTACELS TTOV OYETILOVTAL UE TNV
Koiunon g @eotoxrov avgdverat. To yeyovog autod YiveTatl Qovegod amo to
otL 1 vevrowry) ouvheon g Kowmoewg ouvodetetol omtd devuteQeovoes o~
QO.OTAOELS, OTLS OTTOLES ELXOVILOVTOL YEYOVOTA TTOU EAAPav MO TELY OAAG,
%o petd amd avtn. Ta ev AOym ewovoygagund Bguata agynd. eviaydnrayv
wg dguTeQevovTa emeloddLa ot ovvheon tng Kowroemes, ahld apyotega et
HOVIOTHHOV OG EEXWQOLOTES TOQAOTAOELS, OL OTTOLES WOLLL UE TNV KEVTOLKY] OUV-
Beom awotehovv Evav EexmoLotod ewovoyeapnd ®uxho. Ilagdho wou TéTolol
HORAOL OTTAVTOUYV OUYVA OTNV TTOAAOADYELD. WVNUELOXT] TOYQAMLKY), XL LOL-
aitega ot Zefia, 0Ta UETA TV AAWDON XOOVLOL TO EVOLOPEQOY YLOL TV OUTTEL-
AOVLOT] TOVG VIO WQEL aoONTAdL.

T tov avertuypévo »ixho tns Kownoewmg otov vao tov Ayiov ABa-
vaolov dev umdeyeL ota puetafuiavtivd xoovie ®ATOL0 AUESO. OUYHQIOWO
TOQAMMNAO, ®aw £TOL TTQOXVITTEL EVAOYE TO EQOTNUA O€ TOLO. TEOTVTTA a0t
oTNROAY OL TOYQAPOL Yie TH PLAOTEXVNON TV ToaoTdcemy. Hon amd v



82 Karin Kirchhainer

votegoPulaviivn emoy| eixe PéPara nabepwbel oTabeen erovoyQapia Yo
T0 %A0€ OEUa TOV EVTAYONHUE OTOV HVUKAO, OEV TTALQOTNQELTOL OUMG YL OAES TIG
TTOQUOTAOELS ULdL ALOLAXOTTY CUVEYELD. UEYOL Ta uetafulavtivd xoovia. Ao
T OVILL OVTA pahota dev €xouv draowBel averrtuyuévol xixol tng Kot-
UNOEWS. AVTIOETO ATTOVTOUVYV UEUOVIOUEVA ETTELTOOLO, TO OTTOL0L HATA HAVOVAL
evrayOnrav wg dgvTeEEEVOVOES TUQAUOTAOELS 0T ovvheon g Koywoews.
Avtn N At arr0d001 AVTLHOTOTTTQILETOL XOL OTO XKEWEVO TOV ALOVUOIOU X
dovgvd, oto omoio extog s Kowmoewg moofiémovtar d00 andun oxnveg,
ovyxexuuevo o Evtaguoonog xol 1 Metdotoor tng G@eotonov. Aev wrogel
%OTA CUVETTELD VO YIVEL MOYOG Y10 XOOLEQMUEVT] ALTTELLOVLOTN TG TTAELOVOTNTOG
TV eEL00dlmv ov oyetitovral pe tnv Koiunon. O ®xhog e tig oxtod onn-
VEG IOV ATTAVIG 0TOV VOO ToV Ayiov AOavooiov Taovotdlel WOLOTEQO EV-
ALaLpEQOY AOYM TNG EXTOONG TOV, OUMG TAQAUEVEL OVOROAOG O EVIOTLOUOG
TOV TEOTVITMV TOV XENOWOTOONHaY Ao Tovg Coyedgous yio T dnuL-
ovgylo tou. Agv givor wWiaitega mbavd or Kovotaviivog xow ABavdolog va
Paoclotrav 08 TAQUOTACELS TTOU TQOEQYOVTAV GO QVTIOTOL(OVS HUKAOUG
TTOV OTTOVTOVV 0T HECAULOVIXY] Wvnueaxy Coyoapunn g Zegfiag. ITbavo-
TEQO (PALVETOL OTL TTAQOUOLOL KUKAOL VITHQY ALY %Ol OTO UETABVTAVTILVG XQ0-
VIO, OL 0TT0L0L OUWG deV €xouv dtaowbel 1) dev Exouv andun dnuootevdel. Aev
amoxletetal oL Loyeagot va nebav oe emagn oto Ayio ‘Oog 1| og dileg me-
QLOYES TN OQOAOTNOLOTNTAG TOVG UE AVETTUYUEVOUS rU%AOVG TS Kowmoewe,
oL OTT0l0L AELTOVEYNOAY MG TEATUITA YLO, TV ROAMMTEY VXY TOVS ONuLoVQYia.



«Gepriesen seiest Du, die hoher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 83

ADbb. 1: Voskopoje, Athanasioskirche, Westwand.
Moaoyomoin, vaog tov Ayiov ABavaciov, dvtixdg Toiyos.

5” ol aea .
_.w_JLgm_.wJ.MM T MY, W .

ADbb. 2: Vosk0p0]e Athanaszoskzrche Todesankiindigung an Maria.
Mooydmoln, vadg tov Ayiov ABavaociov, Avayyelia tov Oavdrov oty Mapia.



84 Karin Kirchhainer

Abb. 3: Voskopoje, Athanasioskirche, Gebet Mariens am Olberg, Verteilung der Kleider.
Moaoyomodn, vadg tov Ayiov ABavaciov, [Tpoaevyn tns Oeotdx0v 0TO 6OS TV
Eloudv, n Arapoipaon twv watiov tng.

< -

Abb. 4: Voskopoje, Athanasioskirche, Versammlung der Apostel am Bett Mariens.
Moaoyomoln, vaog tov Ayiov AQavaaiov, ZvvdOooion Twv amootolwv otny xAivy
™m¢ Ocotox0v.



«Gepriesen seiest Du, die hoher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 85

ADbb. 5: Voskopoje, Athanasioskirche, Koimesis.
Moaoyomoldn, vaog tov Ayiov ABavaoiov, Koiunon.

: SEDEY e = iy ey
T — - S #e *

ADb. 6: Voskopoje, Athanasioskirche, Uberfiihrung des Leichnams zum Grab.
Mooyomodn, vaog tov Ayiov ABavaociov, Metagpogd. THg 600V 0TOV TAYO.



86 Karin Kirchhainer

Leibliche Auffahrt Mariens.
Moaoyomodn, vadg tov Ayiov ABavaciov, Ot amdatorot atov ddeto Tdgo,
Mezaotaon s Ocotdxov.

ADbb. 8: Voskopoje, Athanasioskirche, Hollenfahrt Mariens.
Mooydmoldn, vaog tov Ayiov ABavaoiov, H eigc Adov KdaBodog tng Ocotdxov.



«Gepriesen seiest Du, die hoher ist als alle, erreichend den Thron Gottes»

o SR e

Abb. 9: Voskopoje, Athanasioskirche, Kindermord zu Bethlehem.
Moayomodn, vadg tov Ayiov ABavaaiov, n Zeayn twv Nymiov
oty Bnbieéu.

* AN

. - l,_: — e |

ADbb. 10: Voskopoje, Athanasioskirche, Christus Anapeson.
Moaoyomoldn, vadg tov Ayiov ABavaociov, o0 Avamgeoww.



88 Karin Kirchhainer

Aywov Opog, I. M. Engomotauov, toyoyoapia, n g5 Adov Kabodog tng Oeotxov.

=

Abb. 12: Moskau, Staatliches Museum, Buchmalerei, Hollenfahrt Mariens.
Mooya, Koatixo Movoeio, Mixpoyoagia, 1 eis Adov Kabodog tng @eotoxov.


http://www.tcpdf.org

