
  

  Μακεδονικά

   Τόμ. 37 (2008)

  

 

  

  «Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle,
erreichend den Thron Gottes» – Überlegungen zu
einem Koimesis-Zyklus in der Athanasioskirche in
Voskopoje (Mosxhopolis) 

  Karin Kirchhainer   

  doi: 10.12681/makedonika.47 

 

  

  Copyright © 2014, Karin Kirchhainer 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Kirchhainer, K. (2011). «Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» – Überlegungen zu
einem Koimesis-Zyklus in der Athanasioskirche in Voskopoje (Mosxhopolis). Μακεδονικά, 37, 59–88.
https://doi.org/10.12681/makedonika.47

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/02/2026 22:48:33



«GEPRIESEN SEIEST DU, DIE HÖHER IST ALS ALLE, 
ERREICHEND DEN THRON GOTTES» -

ÜBERLEGUNGEN ZU EINEM KOIMESIS-ZYKLUS IN DER 
ATHANASIOSKIRCHE IN VOSKOPOJE (MOSCHOPOLIS) 

Die Freskenausstattung der Athanasioskirche (Shën Thanasit) in Vosko-
poje (Moschopolis) in Südostalbanien zählt zu den umfangreichsten Bilden­
sembles, die aus der nachbyzantinischen Zeit erhalten sind1. Erschaffen wur­
den die Malereien von den Künstlern Konstantin und Athanasios aus Korça2, 
welche die Ausmalung im Oktober 1744 fertig stellten, nachdem die Kuppel­
basilika bereits 1724 errichtet worden war. Die Wand- und Gewölbeflächen 
der Kirche sind vollständig mit Fresken bedeckt. Erhalten haben sich zahl­
reiche Einzeldarstellungen von biblischen Personen und Heiligen sowie meh­
rere narrative Zyklen, die dem Leben Jesu, dem Opfertod verschiedener 
Märtyrer oder der Vita bedeutender Heiliger gewidmet sind. 

1. Den Wandmalereien der Athanasioskirche wurde bislang noch keine eingehende 
Studie gewidmet, einige Bemerkungen zur Basilika und ihrer Malereien macht St. Adhami, 
«Tri bazilika të ndëtuara ne Voskopojë brënda katër vjetëve», Monumentet 14 (1977) 159-
164. Zum Freskenprogramm der Kirche siehe Κ. Kirchhainer, «Die Bildausstattungen der 
Kirchen von Voskopoje und ihre Stellung in der nachbyzantinischen Wandmalerei des 18. 
Jahrhunderts», Patrimoine des Balkans. Voskopoje sans frontières 2004, Paris 2005, S. 53-73 
und jüngst R. Rousseva, «Iconographie Characteristics of the Churches in Moschopolis and 
Vithkuqi (Albania)», Μακεδόνικα 35 (2005/06) 163-181. Der Architektur des Monumentes 
widmet sich P. Thomo, «OL εκκλησίες της Μοσχόπολης (Αρχιτεκτονική ανασκόπηση)», 
Διεθνές Συμπόσιο Μοσχόπολης, Θεσσαλονίκη 31 Οκτωβρίου - 1 Νοεμβρίου 1996, Thes­
saloniki 1999, S. 49-55. 

2. Beide Künstler sind bekannt und wiederholt in Stifterinschriften von Kirchen be­
zeugt. Es handelt sich um Brüder, die zwischen 1736 und 1783 tätig waren und mehrere Kir­
chen in Mittel- und Südalbanien sowie auf dem Berg Athos mit Fresken ausgestattet haben. 
Zu ihrem umfangreichen Werk siehe M. Chatzidakis, "Ελληνες Ζωγράφοι μετά την άλωση 
(1450-1830), Band 1, Athen 1987, S. 157f. (Athanasios); M. Chatzidakis - E. Drakopoulou, 
"Έλληνες Ζωγράφοι μετά την άλωση (1450-1830), Band 2, Athen 1997, S. 135f. (Konstan­
tin). Einen Überblick über die Tätigkeit der beiden Maler liefert T. Vinjau Caca, «Some Da­
ta about the Activity of Kostandin and Athanas Zografi from Korça and the Characteristics 
of their Art in the 18th Century», in: E. Drakopoulou (Hrsg.), Topics in Post-Byzantine 
Painting in Memory ofManolis Chatzidakis, Conference Proceedings 28-29 May 1999, Athen 
2002, S. 203-216 (ohne Angaben zur verwendeten Literatur). Den Malereien des Konstan­
tin und Athanasios auf dem Berg Athos widmet sich G. C. Tsigaras, «Οι ζωγράφοι Κωνστα­
ντίνος και 'Αθανάσιος: Τό έργο τους στο Αγιον "Ορος (1752-1783)», Thessaloniki 2003. 
Zum Freskenensemble der Brüder im Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vith-
kuq siehe K. Kirchhainer, «Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Süd­
albanien) und seine Freskendekoration (1750)», Μακεδόνικα 34 (2003/04) 149-208. 



60 Karin Kirchhainer 

Im Mittelschiff wurde das gesamte Gewölbe des westlichen Joches einer 

Bildfolge eingeräumt, die verschiedene Begebenheiten um den Tod der Mut­

tergottes schildert (Abb. 1-10). Das Ableben Mariens ist ausführlich darge­

legt und mit einem Zyklus von insgesamt acht Szenen detailreich umschrie­

ben. In seiner erzählerischen Breite geht die Darstellungsfolge deutlich über 

den Rahmen der meisten byzantinischen und nachbyzantinischen Bildse­

quenzen zum Marientod hinaus. Denn das Todesgeschehen der Gottesmutter 

wurde in den erhaltenen Denkmälern entweder in nur einigen wenigen Sze­

nen entwickelt, oder erfuhr meistens nur durch die Komposition der Koime-

sis (dormitio) im Rahmen der Illustrationsfolge des Dodekaortons Wiederga­

be. In dieser Darstellung, die meistens an der Westwand der Kirchen über 

dem Ausgang positioniert ist, wird das Entschlafen der Gottesmutter auf dem 

Sterbelager im Kreis ihrer Trauergemeinde gezeigt3. Mehrszenige Koimesis-

Zyklen begegnen hin und wieder in Freskenausstattungen von Kirchen, die 

der Gottesmutter geweiht sind, und in denen analog zum Patrozinium mario­

logische Themen bei der bildnerischen Ausgestaltung vorherrschen4. 

3. Die Ikonographie der Koimesis-Darstellung ist in der wissenschaftlichen Literatur 
ausführlich behandelt worden, aufgelistet werden im Folgenden nur grundlegende Publi­
kationen zum Thema: Mit den frühmittelalterlichen Darstellungen beschäftigt sich O. Sin-
ding, Mariae Tod und Himmelfahrt. Ein Beitrag zur Kenntnis der frühmittelalterlichen 
Denkmäler, Christiana 1903, S. 29-117. Der Ikonographie der Koimesis in der byzantini­
schen Malerei widmen sich ausführlich L. Wratislaw-Mitrovic - N. Okunev, «La Dormi-
tion de la Sainte Vierge dans la peinture médiévale orthodoxe», Byzantinoslavica 3,3 
(1931) 134-173; E. M. Jones, «The Iconography of the Falling Asleep of the Mother of 
God in Byzantine Tradition», Eastern Churches Quarterly 9 (1951) 101-114; K. Kalokyres, 
Ή Θεοτόκος εις την είκονογραφίαν 'Ανατολής καί Δύσεως, Thessaloniki 1972, S. 126-140. 
Einen Überblick über die Marientod-Darstellung in der byzantinischen und abendländi­
schen Ikonographie liefern J. Myslivec, «Tod Mariens», Lexikon der christlichen Ikono­
graphie, Band 4 (1972), Sp. 333-338; G. Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Band 
4,2 Maria, Gütersloh 1980, S. 92-114 (im Folgenden: Iconographie, Bd. 4,2). Eingehend zur 
Entwicklung der Ikonographie des Koimesis-Bildes in der Ostkirche siehe Ch. Schaffer, 
Aufgenommen ist Maria in den Himmel. Vom Heimgang der Gottesmutter in Legende, 
Theologie und liturgischer Kunst der Frühzeit, Regensburg 1985, S. 39-55; K. Kreidl-Papa-
dopoulos, «Koimesis», Reallexikon zur byzantinischen Kunst, Band 4 (1990), Sp. 136-182 
mit zahlreichen Verweisen auf die ältere Literatur. 

4. Beispiele bieten einige spätbyzantinischen Freskenausstattungen von Marien-Pa-
trozinien in Serbien, siehe H. Hallensleben, Die Malerschule des Königs Milutin. Untersu­
chungen zum Werk einer byzantinischen Malerwerkstatt zu Beginn des 14. Jahrhunderts, 
Giessen 1963, S. 70-75; R. Hamann-Мас Lean, Grundlegung zu einer Geschichte der mittel­
alterlichen Monumentalmalerei in Serbien und Makedonien, Giessen 1976, S. 32-34 und S. 
Radojcic, «Die Reden des Johannes Damaskenos und die Koimesis-Fresken in den Kir­
chen des Königs Milutin», Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik 22 (1973) 301-312. 
Wesentlich häufiger als Bildfolgen zum Marientod begegnen seit dem 14. Jahrhundert 
allerdings Zyklen des Akathistos-Hymnos, der in der nachbyzantinischen Malerei beson­
dere Popularität genoß, zu diesem Thema siehe grundlegend G. Gounaris, «Die Ikonogra­
phie des Akathistos-Hymnos in der nachbyzantinischen Ikonenmalerei», in: G. Koch 



«Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 61 

Dem achtszenigen Zyklus in der Athanasioskirche gebührt also beson­
dere Beachtung, zumal das Patronat keine Betonung des Marienlebens im 
Bildprogramm erfordert. Überdies sind ausführliche Bildsequenzen zum Tod 
der Gottesmutter in der nachbyzantinischen Wandmalerei nicht besonders 
verbreitet, und sie enthalten in der Regel nicht mehr als drei Szenen5. Diese 
knapp formulierten Zyklen stehen im Einklang mit den Anweisungen des 
Malerhandbuches vom Berge Athos (Hermeneia), das nur drei Todesszenen 
für die bildnerische Ausschmückung von Kirchen vorsieht, bei denen es sich 
um das Entschlafen, die Grablegung und die leibliche Auffahrt der Gottes­
mutter in den Himmel handelt6. Auch in der Ikonenmalerei sind keine um­
fangreiche Zyklen zum Sterbegeschehen der Gottesmutter entwickelt wor­
den. In den wenigen Fällen, in denen die Koimesis eine ikonographische Be­
reicherung erfuhr, geschah dieses lediglich durch die Hinzufügung von zwei 
Nebenszenen in die Komposition7. 

Grundlage für die Ikonographie der Koimesis-Zyklen sind apokryphe 
Textquellen; die Evangelien berichten nichts von den Umständen des Ma­
rientodes. Zum Ableben der Gottesmutter sind dagegen zahlreiche außerbi­
blische Berichte überliefert, wobei sich mehrere Legendenvarianten heraus­
gebildet haben8. Bedeutung in der byzantinischen Kirche erlangte ein apo-

(Hrsg.), Byzantinischen Malerei. Bildprogramme - Ikonographie - Stil, Symposion in Mar­
burg vom 25.-29.1997, Wiesbaden 2000, S. 79-90 und jüngst I. Spatharakis, The Pictoral 
Cycles of the Akathistos Hymn for the Virgin, Leiden 2005, S. 98-106 mit zahlreichen Ver­
weisen auf die ältere Literatur. 

5. Zu den in den Kirchen abgebildeten Szenen siehe weiter unten bei den Ausfüh­
rungen zur Ikonographie. 

6. Siehe A. Papadopoulos-Kerameus, Διονυσίου του εκ Φουρνά, Ερμηνεία της ζω­
γραφικής τέχνης, Sankt Petersburg 1909, S. 144f. Eine deutsche Übersetzung bietet G. 
Schäfer, ΕΡΜΗΝΕΙΑ THC ΖΩΓΡΑΦΙΚΗϋ. Malerhandbuch des Malermönches Dionysios 
vom Berge Athos, München 21983, S. 127. 

7. Beispiele bieten verschiedene Papierikonen des 18. Jahrhunderts, siehe D. Papa-
stratou, Χάρτινες εικόνες, ορθόδοξα θρησκευτικά χαρακτικά (1665-1899), Band 1, Athen 
1986, S. 153-163. Als weiteres Exempel kann eine Holzikone des 18. Jahrhunderts aus dem 
Marien-Kloster in Goranxi (Albanien) angeführt werden, siehe Ausstellungs-Katalog Tré­
sors d'art Albanais, Icônes byzantines et post-byzantines du Xlle au XIXe siècle, Nizza 1993, 
S. 108f, Kat. 80. 

8. Zu den verschiedenen apokryphen Berichten siehe F. A. Lehner, Die Marienvereh­
rung in den ersten Jahrhunderten, Stuttgart 1881, S. 242-255; Sinding, op.cit, S. 1-28; M. Ju-
gie, La mort et VAsomption de la Sainte Vierge, Vatikanstadt 1944; Α. Wenger, LAssomp-
tion de la Très Vierge dans la tradition byzantine du Vie au Xe siècle. Etudes et documents, 
Paris 1955; H. Daniel-Rops, Die apokryphen Evangelien des Neuen Testaments, Zürich 
1956, S. 94-114; Kalokyres, op.cit., S. 263-265; Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit., S. 83-
88; L. Heiser, Maria in der Christus-Verkündigung des orthodoxen Kirchenjahres, Trier 
1981, S. 296-314; Schaffer, op.cit, S. 13-37; M. van Esbroeck, Aux orgines de la Dormition 
de la Vierge, Études historiques sur les traditions orientales, Aldershot 1995; S. C. Mimouni, 
Dormition et assumption de Marie. Histoire des traditions anciennes, Paris 1995; Ders., La 



62 Karin Kirchhainer 

krypher Text, der unter dem Pseudonym des Apostels Johannes verfasst wur­
de9. Größere Verbreitung gewann aber eine Homilie zum Marientod, die Erz­
bischof Johannes von Thessaloniki um 620 anlässlich der Einführung des Koi-
mesis-Festtages in seiner Stadt vorgetragen haben soll10. Seine Ausführungen 
zum Todesgeschehen fanden kirchliche Anerkennung und werden am Festtag 
der Koimesis (15. August) in der Morgenliturgie (Orthros) verlesen11. Durch 
die Aufnahme des Textes in die Liturgie war er auch die wichtigste Inspira­
tionsquelle für die Ikonographie des Marientodes12. Relevant für die byzan­
tinischen Bildformulierungen ist außerdem eine gegen Ende des 5. Jahrhun­
derts im Osten entstandene apokryphe Schrift, die auf Bischof Meletios von 
Sardes (t um 180) zurückgehen soll13, sie prägte aber deutlicher die abend­
ländischen Bildschöpfungen14. Für die ikonographische Bereicherung der 
Koimesis-Darstellung spielten darüber hinaus Hymnendichtungen und Pre­
digten von verschiedenen Kirchenvätern und nachfolgenden kirchlichen Au­
toren eine nicht unerhebliche Rolle15. 

Die Bildsequenz zum Marientod in der Athanasioskirche umfasst fol­
gende Szenen: Die Ankündigung des Todes durch den Erzengel Gabriel 
(Abb. 2), das Gebet der Gottesmutter am Ölberg, die Verteilung der Kleider 
an die Witwen (Abb. 3), die Versammlung der Apostel am Bett Mariens 
(Abb. 4), das Entschlafen (Koimesis) der Gottesmutter auf dem Sterbebett 
(Abb. 5), die Überführung des Leichnams zum Grab (Abb. 6), die Apostel 
am leeren Grab in Verbindung mit der leiblichen Auffahrt Mariens in den 
Himmel (Abb. 7) und schließlich die Höllenfahrt der Gottesmutter (Abb. 8). 

Bei der Verteilung der Szenen auf die Wand- und Gewölbeflächen spiel­
te die zeitliche Abfolge der Ereignisse am Lebensende der Gottesmutter ei­
ne untergeordnete Bedeutung. Vielmehr bildeten die zur Verfügung stehen­
den Wandflächen dieses Raumbereichs die prägenden Faktoren für die Po-

tradition greque de la dormition et de Vassomption Marie, Paris 2003, beide Publikationen 
enthalten zahlreiche Verweise auf die ältere Literatur. 

9. Johannîs Liber de dormitione Mariae, C. Tischendorf, Apocalypses apocryphae, 
Leipzig 1866, S. 95-112. Eine deutsche Übersetzung gibt Lehner, op.cit, S. 244-253. 

10. Die Homilie wurde ediert von M. Jugie, Patrologia Orientalis 19 (1926) S. 344-438. 
Deutsche Übersetzungen geben Heiser, op.cit, S. 299-301 und Schaff er, op.cit, S. 34-37. 

11. Μηναίον του Αυγούστου περιέχον άπασαν την ανήκουσαν αυτώ Ακολουθίαν με­
τά της προσθήκης του Τυπικού, Athen 1992, S. 153f. 

12. Kreidl-Papadopoulos, op.cit, Sp. 141. 
13. Pseudo-Meletio, Liber de transitu Virginis Mariae, in: J. P. Migne (Hrsg.), Patrolo-

logiae cursus completus, series greaca, 5, col 1231-1240. In deutscher Übersetzung bei Da-
niel-Rops, op.cit, S. 95-104 und in Auszügen bei Schaffer, op.cit, S. 14-17. 

14. Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit, S. 121-131. 
15. Siehe dazu ausführlich Schaffer, op.cit, S. 13-37; Heiser, op.cit, S. 302-314. Speziell 

der Einflussnahme der Reden des Johannes Damaskenos auf die Koimesis-Fresken in den 
Kirchen des Königs Milutin in Serbien widmet sich Radojcic, op.cit, S. 301-312. 



«Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 63 

sitionierung der Darstellungen. Priorität bei der Verteilung wurde der Szene 
der Koimesis eingeräumt, die ihren nahezu kanonischen Platz an der West­
wand behauptet16. Sie bedeckt die oberen Flächen dieser Wand, und unter­
halb von ihr schließen sich links die Szene der Todesankündigung durch Ga­
briel und rechts die Versammlung der Apostel am Bett der Gottesmutter an, 
bei dem Maria den Jüngern ihr nahes Ende mitteilt. Vier Szenen des Zyklus 
bedecken den südlichen Teil des Tonnengewölbes. Im unteren Register 
werden das Gebet Mariens am Ölberg und die Verteilung ihrer Kleider an 
die Witwen gezeigt. Darüber schließt sich in der nächsten Zone die Prozes­
sionsszene mit der Grabtragung des Leichnams (translatio) verknüpft mit 
der Jephonias-Geschichte an. Im obersten Register, unterhalb des Gewöl­
bescheitels, folgt schließlich die Darstellung der Apostel am leeren Grab, in 
der die leibliche Auffahrt der Gottesmutter in den Himmel (assumptio cor­
poris) einbezogen ist, bei der Maria dem Apostel Thomas ihren Gürtel 
übergibt. Die letzte Szene des Zyklus ist schließlich im nördlichen Teil des 
Gewölbes lokalisiert. Dort befindet sich im unteren Register die Darstel­
lung der Höllenfahrt Mariens. Darüber ist einer Darstellung ein hohes Bild­
feld eingeräumt worden, das kein integraler Bestandteil des Marien-Zyklus 
ist. Abgebildet wurde der Kindermord zu Bethlehem (Abb. 9), der ausge­
dehnt geschildert die gesamte Fläche bis zum Gewölbescheitel einnimmt. 
Auch auf der Westwand findet sich zwischen der Todesankündigung an Ma­
ria und der Versammlung der Apostel am Bett der Gottesmutter eine Dar­
stellung, die dem Koimesis-Zyklus im eigentlichen Sinne nicht zuzurechnen 
ist. Wiedergabe erfuhr ein Christusbild, das als Anapeson bezeichnet wird 
(Abb. 10). 

In der byzantinischen Monumentalmalerei lässt sich seit dem Ende des 
13. Jahrhunderts die Tendenz beobachten, dass den Ereignissen um den Tod 
der Gottesmutter eine zunehmende Bedeutung beigemessen wird. Dieses 
äussert sich darin, dass die Komposition der Koimesis durch Komplemen­
tärszenen erweitert wird, die sowohl die Einleitung des Todesgeschehens ab­
bilden als auch Begebenheiten nach dem Ableben schildern. In den älteren 
Darstellungen des Marientodes beschränkten sich die Maler in der Regel 
noch auf die Wiedergabe des Entschlafens der Gottesmutter im Kreis ihrer 
Trauergemeinde. Abgebildet ist Maria auf einem Sterbebett, zu dem sich die 
trauernden Apostel hinabbeugen. Hinter dem Lager steht in der Mitte der 
von fliegenden Engeln begleitete Jesus, der die als Wickelkind gekennzeich-

16. Zur Funktion der Koimesis-Darstellung an diesem Ort des Kirchenraumes siehe 
K. Kirchhainer, Die Bildausstattung der Nikolauskirche in Thessaloniki. Untersuchungen zu 
Struktur und Programm der Malereien, Weimar 2001, S. 93-95 mit Verweisen auf die ältere 
Literatur. 

5 



64 Karin Kirchhainer 

nete Seele seiner Mutter in Empfang nimmt. Hinzu können Bischöfe und 
auch trauernde Frauen treten, deren Anzahl variabel ist17. 

Die Ikonographie dieser kanonischen Kernszene erfährt in der palaiolo-
gischen Epoche bisweilen Erweiterung, in der ein komplexer Koimesis-Typus 
entsteht, der das Entschlafen und die körperliche Auffahrt der Gottesmutter 
in den Himmel in einer Komposition vereinigt zeigt18. Im Zentrum des obe­
ren Bildfeldes ist über dem Sterbelager die empor fahrende Maria in einer 
Gloriole hinzugefügt, die von Engeln gen Himmel geleitet wird. Die Gottes­
mutter wendet sich gelegentlich dem heranfliegenden Apostel Thomas ent­
gegen, dem sie als Zeugnis ihrer leiblichen Auffahrt ihren Gürtel übergibt19. 

Diesem komplexen Koimesis-Typus werden ab dem Ende des 13. Jahr­
hunderts schließlich noch zusätzliche Nebenszenen beigeordnet, die das The­
ma ausführlicher schildern. Belegt sind diese Begleitepisoden zuerst in der 
serbischen Wandmalerei und zwar in der Koimesis-Darstellung in der Peri-
bleptoskirche (Sv. Kliment) in Ohrid (1295)20. Es existieren aber Bildzeug­
nisse, die darauf hinweisen, dass schon zuvor narrative Sequenzen zum Ma­
rientod vorkamen. So sind beispielsweise in den Wandmalereien der Kirche 
S. Maria Egiziaca (872-882) im Tempel der Fortuna Virilis in Rom die Episo­
den der Verkündigung des Todes an Maria durch Christus, der Empfang der 
Apostel durch Johannes vor dem Haus der Gottesmutter sowie der Transport 
von Aposteln durch Engel zum Hause Mariens bewahrt21. Auch das von der 

17. Szenen des Marientodes sind erst aus der nachikonoklastischen byzantinischen Ma­
lerei bewahrt. Erhaltene Schriftquellen liefern aber Auskünfte, dass das Thema schon vor 
dem Bilderstreit existiert haben muss, siehe Kreidl-Papadopoulos, op.cit, Sp. 145. Einen 
materiellen Beleg dafür liefern Fragmente von Wandmalereien, die kürzlich im Benedikti­
ner-Kloster St. Martin in Disentis in Graubünden (Schweiz) zutage gefördert worden sind. 
Erhalten haben sich Teile einer Darstellung des Marientodes, die wahrscheinlich von so ge­
nannten Ikonoklasmus-Flüchtlingen um 750 geschaffen worden sind. Diese byzantinischen 
Künstler zählten das Bildthema also bereits im 8. Jahrhundert zu ihrem Darstellungsreper­
toire und trugen zweifellos mit dazu bei, dass die Ikonographie der Koimesis-Szene aus By-
zanz nach Westeuropa gelangte. Zu diesen Freskenresten siehe W. Studer, Disentis/Mustér, 
«St. Martin: Die älteste materiell fassbare Koimesis-Darstellung der Welt», Jahresberichte 
des Archäologischen Dienstes Graubünden und der Denkmalpflege Graubünden 2004 (2005) 
64-79. Einen Überblick über sämtliche aufgefundenen Reste frühbyzantinischer Fresken in 
St. Martin gibt der Ausstellungs-Katalog Byzanz in Disentis, Fragmente frühbyzantinischer 
Monumentalmalerei, Rätisches Museum Chur 18.11. 2005 bis 12. 03. 2006, Chur (2005). 

18. Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit, S. 95; Kreidl-Papadopoulos, op.cit, Sp. 146. 
19. Die Wolkenfahrt der Apostel zum Begräbnis Mariens begegnet bereits in der Mit­

te des 11. Jahrhunderts in den Wandmalereien der Sophienkirche in Ohrid. Ab dem 13. 
Jahrhundert wird dann auch dem zum Ereignis zu spät kommenden Thomas von Maria der 
Gürtel übergeben, siehe Schiller, op.cit, S. 118f. 

20. Siehe weiter unten Anm. 23. 
21. Zu den Wandmalereien siehe J. Lafontaine, Peintures médiévales dans le Temple 

dit de la Fortune Virile à Rome, Brüssel-Rom 1959, S. 31-35 mit Abb. 7-9. 



«Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 65 

byzantinischen Ikonographie beeinflusste Bildprogramm der Bronzetür der 
Kathedrale im russischen Susdal (1227-1237) widmet sich mit mehreren Sze­
nen den Ereignissen um den Tod der Gottesgebärerin. Abgebildet sind das 
Entschlafen Mariens, die Niederlegung ihrer Kleider, ihre Grabtragung in 
Verbindung mit der Jephonias-Geschichte, ihre leibliche Auffahrt mit der 
Gürtelspende an Thomas und schließlich ihre Interzession vor Christus22. Die 
beiden Beispiele in Rom und Susdal belegen zwar nur außerhalb des Byzan­
tinischen Reiches die Existenz von Koimesis-Zyklen, doch räumt insbeson­
dere die auf byzantinische Ursprünge zurückgehende Bildsequenz in Susdal 
die Möglichkeit ein, daß es in Konstantinopel vor der Eroberung durch die la­
teinischen Kreuzfahrer (1204) ebenfalls Darstellungsfolgen zum Heimgang 
der Gottesmutter gab23. 

Die ältesten belegten Komplementär-Szenen zum Tod der Gottesmutter 
wurden in die Darstellung der Koimesis selbst aufgenommen und der Ster­
beszene bereichernd hinzugefügt. Entsprechend sind in der Darstellung des 
Marientodes in der Peribleptoskirche in Ohrid (1295) mehrere Begleitepiso­
den integriert, wodurch verschiedene Szenen in einem breiten Bildfeld zu ei­
ner komplexen Komposition verschmelzen. Eingebunden wurden vier Neben­
szenen, von denen sich zwei ante und zwei post mortem ereignet haben24. 

Später, ab der Mitte des 14. Jahrhunderts, gingen die Maler in Serbien 
teilweise dazu über, den Begleitszenen eigene Bildfelder einzuräumen. Als 
Beispiel können die Fresken in der Pantokratorkirche im Kloster von Decani 
(1335-50) angeführt werden, in denen eine knapp formulierte Koimesis-Dar-
stellung von vier eigens gerahmten Bildfeldern flankiert wird, in denen Epi­
soden vor und nach dem Ableben Mariens gezeigt werden25. 

Bei der Gestaltung des nachbyzantinischen Koimesis-Zyklus in der 
Athanasioskirche wurde eine Präsentation der Darstellungsfolge in einzeln 

22. Kreidl-Papadopoulos, op.cit, Sp. 158 mit Hinweisen auf die ältere Literatur. Gute 
Abbildungen der Szenen bietet A. N. Ovchinnikov, Golden Gates in Suzdal, Moskau 1978, 
Abb. 40-54. 

23. Radojcic, op.cit, 307. Dieselbe Auffassung vertreten bereits Schiller, Iconogra­
phie, Bd. 4,2, op.cit, S. 118 und Kreidl-Papadopoulos, op.cit, Sp. 162. 

24. Siehe R. Hamann-Мас Lean - H. Hallensleben, Die Monumentalmalerei in Ser­
bien und Makedonien vom 11. bis zum frühen 14. Jahrhundert, Giessen 1963, Plan 21 und 
22; Hallensleben, op.cit, S. 70-75; Hamann-Мас Lean, op.cit, S. 32-34. 

25. Siehe J. Lafontaine-Dosogne, «Les cycles de la Vierge dans l'église de Decani: En­
fance, Dormition et Akathiste», Decani et l'art Byzantin au Milieu du XlVe siècle. A Voc­
casion de la celebration de 650 ans du monastère de Decani, Septembre 1985, Belgrad 1989, 
S. 311-313 mit Abb. 3 und 4 mit Verweisen auf die ältere Literatur. Ein weiteres Beispiel 
bietet der vierszenige Koimesis-Zyklus in der Südkapelle der Aphentikokirche (Bronto-
cheion) in Mistra (Mitte 14. Jh.), siehe S. Dufrenne, «Quelques aspects de l'iconographie 
des peintures de Mistra au temps du Despotat de Morée», L'école de la Morava et son 
temps, Symposium de Resava 1968, Belgrad 1972, S. 26-28. 



66 Karin Kirchhainer 

gerahmte Szenen, wie sie bereits in den spätbyzantinischen Fresken von 

Decani vorliegt, vorgenommen. Auch an der Ausformulierung der Darstel­

lungen von Konstantin und Athanasios lässt sich meistens eine Anlehnung an 

ältere Vorlagen beobachten. Demgemäß folgt die Wiedergabe der Szene der 

Todesankündigung durch den Erzengel Gabriel (Abb. 2) Bildschöpfungen, 

die schon in der spätbyzantinischen Wandmalerei belegt sind26. Dargestellt 

ist, wie der heranfliegende Erzengel der ihm zugewandten Gottesmutter den 

Palmzweig des Paradieses überbringt27. In der Ikonographie der Szene ist die 

Darreichung des Palmzweiges das konstante und verbindliche Element, die 

Position und Körperhaltung der beiden Verkündigungs-Figuren variiert da­

gegen in den überlieferten Bildbeispielen; außerdem kann das Geschehen im 

Haus oder am Ölberg gezeigt werden28. In der Athanasioskirche ist die 

Innenraum-Darstellung durch den Thron und das Lesepult der Gottesmutter 

besonders detailfreudig gestaltet29. 

Die Szene des Gebets der Gottesmutter am Ölberg (Abb. 3) wurde wie 

die der Ankündigung des Todes in viele Koimesis-Zyklen der spätbyzantini­

schen Wandmalerei aufgenommen. Beide Begebenheiten sind die am häufig­

sten abgebildeten der ante mortem Ereignisse. Dabei war die Ikonographie 

der Szene des Gebets am Ölberg nur wenigen Veränderungen unterworfen30. 

26. Zur Wiedergabe des Themas in der byzantinischen Wandmalerei siehe Wratislaw-
Mitrovic - Okunev, op.cit, S. 158-165. 

27. Der Palmzweig wird in verschiedenen Legendenvarianten als Zeichen des Para­
dieses erwähnt, in das Maria mit ihrem Tod eingeht, siehe Schaffer, op.cit, S. 13-23. 

28. In der Peribleptoskirche in Ohrid (1295) fliegt der Engel von rechts in einer Land­
schaftskulisse auf die links stehende Maria zu, siehe G. Millet - A. Frolow, La peinture du 
moyen âge en Yougoslavie, Band 3, Paris 1962, Taf. 11,2. Dagegen sind in der Nikolauskir­
che in Curtea de Arges in der rumänischen Walachei (Ende 14. Jh.) beide Figuren stehend 
zu Seiten eines Pfeilers abgebildet, wobei Gabriel von links an Maria heranschreitet, siehe 
O. Tafralı, Monuments byzantins de Curtéa de Arges, Paris 1931, Taf. LXIII,1. In den nach­
byzantinischen Fresken der Demetrioskirche in Palatitsia Emathias (1570) fliegt der Engel 
von links auf die auf einer Mauer stehenden Gottesmutter zu, siehe A. G. Tourta, OL ναοί 
τον Αγίου Νικολάου στη Βίτσα και του Αγίου Μηνά στο Μονοδένδρι. Προσέγγιση στο 
έργο των ζωγράφων από το Λινοτόπι, Athen 1991, Taf. 108b. In den Malereien in der Ni­
kolauskirche in Kapesovo Zagoriou (1761) und in der Apostelkirche in Derbisiana (1764) 
fliegt der Engel von links an die in einer Landschaft knienden Muttergottes heran, siehe D. 
N. Konstantios, Προσέγγιση στο έργο των ζωγράφων από το Καπέσοβο της Ηπείρου. 
Συμβολή στη μελέτη της θρησκευτικής ζωγραφικής στην Ήπειρο το 18ο και το α μισό του 
19ου αιώνα, Athen 2001, Abb. 1 und 16b. 

29. Nach Wratislaw-Mitrovic - Okunev, op.cit, S. 160 beruht die Ikonographie der To­
desankündigung im Innenraum auf dem Bericht des Bischofs Meletio von Sardes. Nach die­
ser Legenden-Variante fand die Überbringung des Palmzweiges im Hause der Eltern des Jo­
hannes in Jerusalem statt, in dem Maria gewohnt haben soll, vgl. Schaff er, op.cit, S. 14. 

30. Zu den erhaltenen mittelalterlichen Darstellungen und ihrer Ikonographie siehe 
Wratislaw-Mitrovic - Okunev, op.cit, 158-160 und Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit, 
S. 124f. 



«Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 67 

Maria ist stets mit zum Gebet ausgebreiteten Armen in einer Landschaft an­
zutreffen, wobei ihre Körperhaltung aufrecht oder kniend sein kann. Vor der 
Muttergottes erwachsen aus einem Felsen mehrere Bäume, die sich vor ihr 
verneigen. Die Szene ist zum ersten Mal in der Peribleptoskirche in Ohrid be­
zeugt, wo sie zusammen mit der Todesankündigung in eine Landschaftskulis­
se eingebettet ist31; in der nachbyzantinischen Malerei wurde sie eher selten 
dargestellt. Bemerkenswert ist, dass in die Darstellung in der Athanasioskir-
che ein Himmelsegment hinzugefügt ist, aus dem die Hand Gottes heraus 
Maria segnet32. 

Die Verteilung der Kleider an die trauernden Witwen (Abb. 3) begegnet 
nicht sehr oft in den Koimesis-Bildfolgen33. Maria ist links vor einem Gebäu­
de dargestellt und hält ein Gewand in ihren Händen. Sie wendet sich nach 
rechts den zwei Witwen zu, von denen die vordere das Kleidungsstück ent­
gegennimmt. Hinter dieser folgt die andere Witwe, an deren rechter Schulter 
ein Stück eines weiteren Gewandes erkannt werden kann. Die Szene der Ver­
teilung der Kleider an die trauernden Frauen begegnet in der Kirche der Ma­
riengeburt in Matejic (1356/57), in der Nikolauskirche Curtea de Arges (En­
de 14. Jh.) und in der Demetrioskirche in Palatitsia Emathias (1570). Diesen 
Darstellungen ist gemeinsam, dass die Gottesmutter nicht vor, sondern in ei­
nem Haus gezeigt wird. Darüber hinaus ist sie sitzend wiedergegeben, und die 
Witwen treten an sie heran3 4. Für die stehende Wiedergabe Mariens vor ei­
nem Gebäude lassen sich keine unmittelbaren Vergleichsbeispiele anführen. 

Die Szene der Versammlung der Apostel am Bett der Gottesmutter, bei 
der Maria den Jüngern in einem Gespräch ihr nahes Ende ankündigt (Abb. 
4), zählt zu den selten abgebildeten Ereignissen um den Tod der Gottesmut­
ter3 5. Im Zentrum der schlecht erhaltenen Darstellung sitzt Maria auf einem 
vertikal angeordneten Bett. Sie wendet ihren Oberkörper nach rechts, die 
Haltung ihrer Hände ist nicht mehr erkennbar. Von links und rechts beugen 
sich ihr zwei Gruppen von Aposteln entgegen, die brennende Kerzen in ihren 

31. Siehe Millet - Frolow, op.cit, Taf. 11,1. 
32. Dasselbe Begleitmotiv ist in der Ölbergszene in der Nikolauskirche in Curtea de 

Arges anzutreffen, siehe Tafralı, op.cit, Taf. LXII, 1. 
33. Zur Darstellung des Themas in der byzantinischen Monumentalmalerei siehe 

Wratislaw-Mitrovic - Okunev, op.cit, 158-161. 
34. In Matejic ist die Szene der Verteilung der Kleider mit der Episode der Todesan­

kündigung zu einer Komposition verschmolzen worden, denn es fliegt zusätzlich der Engel 
der Verkündigung von links oben auf Maria zu, siehe Wratislaw-Mitrovic - Okunev, op.cit, 
Taf. XIII, 2. In Curtea de Arges sitzt Maria auf einem Bett, an das nur eine Witwe heran­
tritt, sie Tafralı, op.cit, Taf. LXII,1. Die Darstellung in Palatitsia Emathias zeigt ebenfalls 
Maria auf einem Thron, dem sich drei Witwen nähern, siehe Tourta, op.cit, Taf. 108a. 

35. Zur Ikonographie der Szene siehe Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit, S. 124-
126, die einige abendländische Bildbeispiele anführt. 



68 Karin Kirchhainer 

Händen halten. Für die Ikonographie der Szene lassen sich in den bewahrten 

Darstellungen kaum Parallelen ausmachen. Eine verwandte Darstellung be­

findet sich im Katholikon des Nikolaus-Klosters in Galataki auf Euböa 

(1586), in der ebenfalls die Apostel von beiden Seiten an die auf dem Bett sit­

zende Maria herantreten36. 

Beim Aufbau der Komposition der Koimesis (Abb. 5) orientierten sich 

die Maler an der klassischen Ausformulierung der Szene, die in der palaiolo-

gischen Epoche abgeschlossen war37. Entsprechend liegt die Gottesmutter 

von links nach rechts gerichtet auf einem bildparallel angeordneten Bett, um 

das sich die Trauernden versammelt haben. Die Trauergemeine besteht aus 

elf Aposteln (der zum Begräbnis zu spät gekommene Thomas fehlt), drei Bi­

schöfen38 und mehreren Frauen. Hinter dem Totenlager steht der von einer 

Mandorla hinterfangene Christus, der von zehn Engeln begleitet wird und die 

Seele seiner Mutter bereits in Empfang genommen hat. Beiderseitig schlies-

sen sich zwei Gebäude an, in deren Fensteröffnungen die Büsten der Hym­

nenschreiber Johannes von Damaskus (links) und Kosmas von Maiouma 

(rechts) zu sehen sind. Die beiden Poeten zählen zum festen Bestandteil der 

36. Siehe T. Kanari, Les peintures du Catholicon du Monastère de Galataki en Eubée, 
1586. Le Narthex et la Chapelle de Saint-Jean-le-Précurseur, Athen 2003, S. 199 mit Abb. 104 
(Auf der Aufnahme ist nur der linke Teil der schlecht bewahrten Szene erkennbar). Eine 
ähnliche Ikonographie bietet das Fresko mit der Darstellung der Ankunft der Apostel in 
der Koimesiskirche in Gracanica (1321). Allerdings nähern sich hier alle Jünger von rechts 
dem Bett der Gottesmutter; außerdem sind in die Szene die beiden Witwen miteinbezogen, 
die am Kopfende zu Seiten Maria stehen, siehe Wratislaw-Mitrovic - Okunev, op.cit, Taf. 
ΙΧ,Ι oder V. L. Petkovic, La peinture Serbe du moyen âge, Band 1, Belgrad 1930, Taf. 46b. 
Eine vergleichbare Bildformulierung, bei der Maria auf einem Bett sitzend von verschie­
denen Personengruppen umgeben wird, liegt in der Südkapelle der Aphentiko-Kirche 
(Brontocheion) in Mistra (Mitte 14. Jh.) vor. Dabei handelt es sich um eine Szene, in der 
sich Maria von den ihr Nahestehenden verabschiedet, siehe Wratislaw-Mitrovic - Okunev, 
op. cit., Zeichnung 11 oder Dufrenne, op.cit, Zeichnung 2. Thronend wird Maria in der Sze­
ne im Narthex des Diliou-Klosters in Ioannina (1542/43) gezeigt, wobei die Apostel von 
rechts an sie herantreten. In der Kirche ist außerdem wiedergeben, wie sich Maria von den 
ihr nahestehenden Frauen verabschiedet. Bemerkenswert ist, dass diese post mortem Sze­
nen neben der Koimesis in einen Kindheitszyklus der Gottesmutter eingebunden wurden, 
siehe Th. Liba-Xanthake, OL τοιχογραφίες της Μονής Ντίλιου, Ioannina 1980, S. 151-158 
mit Abb. 63-65 oder M. Garidis - A. Paliouras (Hrsg.), Monasteries of the Island of Ioanni­
na, Painting, Ioannina 1993, S. 223f. mit Farbabb. 431-432. 

37. Zu diesem Typus und seiner Genese siehe grundlegend Schiller, Iconographie, Bd. 
4,2, op.cit, S. 92-95 und Kreidl-Papadopoulos, op.cit, Sp. 145-160 mit zahlreichen Hinwei­
sen auf die ältere Literatur. 

38. Es handelt sich um die drei heiligen Bischöfe Dionysios Areopagites, Hierotheos 
und Timotheos, die auch im Malerhandbuch für die Darstellung der Koimesis vorgesehen 
sind, siehe Papadopoulos-Kerameus, op.cit, S. 144 und Schäfer, op.cit, S. 127. Die Einbin­
dung von Bischöfen in die Szene soll auf der Interpretation einer Textstelle bei Dionysios 
Pseudo-Areopagites beruhen, nach der vier Bischöfe bei der Dormitio anwesend waren, 
siehe dazu Wratislaw-Mitrovic - Okunev, op.cit, 138f. 



«Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 69 

Szene und die von ihnen verfassten und auf ihren Schriftrollen eingetragenen 
Texte sind Gegenstand der liturgischen Feierlichkeiten zum Marientod39. 
Oberhalb der beiden Poeten folgt der Transport der Apostel in zwei von En­
geln getragenen Wolken, zwischen denen am oberen Bildrand die Himmels­
pforten zu sehen sind. Die Ikonographie der Szene, wie sie Konstantin und 
Athanasios schufen, ist geläufig und begegnet mit geringfügigen Abweichun­
gen in zahlreichen Denkmälern40. 

Die Darstellung der Grabtragung des Leichnams (Abb. 6) gehört zu den 
häufig abgebildeten post mortem Ereignissen41. In dem sich nach rechts be­
wegenden Leichenzug wird die auf einer Bahre liegende Maria von den Apo­
steln getragen. Angeführt wird die Prozession von drei heiligen Bischöfen 
und abgeschlossen von mehreren trauernden Männern; hinter der Tragbahre 
schließt sich eine nach rechts bewegende Engelschar an. Vor der Bahre ist die 
Jephonias-Episode abgebildet: Gezeigt wird, wie dem fanatischen Juden Je-
phonias, der den Katafalk der Gottesmutter umstoßen wollte, vom Erzengel 
Michael mit einem Schwert die Hände abgeschlagen werden42. Diese Szene 
erscheint oft auch als Nebenmotiv in der Komposition des Marientodes vor 
dem Sterbebett. In mehrszenigen Koimesis-Zyklen wird die Episode aller­
dings der translatio zugeordnet, da sie ihr thematisch angehört43. Die älteste 
ostkirchliche Darstellung der Grabtragung ist auf der Bronzetür Susdal 

39. Schon seit dem 11. Jahrhundert begegnen die Hymnenschreiber in der Darstel­
lung, und auch die Hermeneia sieht sie für die Wiedergabe der Koimesis vor, J. Myslivec, 
«Tod Mariens», Lexikon der christlichen Ikonographie, Band 4 (1972) Sp. 335; Johannes 
Damaskenos zitiert den Vers eines Heirmos, der beim Orthros des Koimesis-Festes verle­
sen wird: Θάμβος ην θεάσασθαι των ουρανών τον Παμ[βασιλέως] («Erstaunen war beim 
Sehen der Himmel des Königs der ganzen Schöpfung»). Kosmas von Maioumas Text be­
zeichnet die Ode eines Heirmos, die ebenfalls beim Orthros am 15. August gesungen wird: 
Γυναικά σε θνητήν, άλλ' ύπερφυώς καϊ Μητέρα («Du sterbliche Frau, aber auf wunder­
volle Weise Mutter»), siehe Μηναίον του Αυγούστου περιέχον άπασαν την ανήκονσαν 
αντώ Ακολονθίαν μετά της προσθήκης τον Τυπικού, Athen 1992, S. 150 und 151. Die bei­
den Texte werden gelegentlich auf den Schriftbändern der beiden Hymnenschreiber auf­
getragen, obwohl die Hermeneia andere Zitate vorsieht, Papadopoulos-Kerameus, op.cit, 
S. 144f. 

40. Siehe die Bildbeispiele bei Wratislaw-Mitrovic - Okunev, op.cit, 147-173 und 
Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit, S. 348-353. 

41. Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit, S. 126-128. Zum Bildthema siehe außerdem 
K. Simon, «Die Grabtragung Maria», Stadel Jahrbuch 5 (1926) 75-98 mit vorwiegend 
abendländischen Bildbeispielen. 

42. Zu dem Motiv, das zuerst in der Koimesis-Szene in der Panagia Mavriotissa in 
Kastoria (12. Jh.) belegt ist, siehe ausführlich Schiller, op.cit, S. 126f. und Kreidl-Papado-
poulos, op.cit, Sp. 155. A. W. Epstein sieht in der Wiedergabe der Jephonias-Episode in der 
Koimesis-Darstellung ein anti-semitisches Bildelement: «Frescoes of the Mavriotissa Mo­
nastery near Kastoria: Evidence of Millenarianism and Anti-Semitism in the Wake of the 
First Crusade», Gesta 26,1 (1982) 21-29. 

43. Kreidl-Papadopoulos, op.cit., Sp. 155. 



70 Karin Kirchhainer 

(1227-1237)44 anzutreffen, gefolgt von jener in der Peribleptoskirche in Ohrid 
(1295)45. Es schließen sich diverse Illustrationen in der spätbyzantinischen 
Wandmalerei an4 6. In der nachbyzantinischen Zeit fand das Thema keinen 
Anklang, die Maler gaben der Szene der Grablegung Mariens den Vorzug. 
Kern der erhaltenen palaiologischen Darstellungen der Grabtragung ist die 
Bahre mit dem Leichnam der Gottesmutter, der von den Aposteln befördert 
wird. Aufgefüllt wird die Szenerie durch Engel und weitere, den Leichenzug 
begleitende Trauernde, sowie durch die Jephonias-Episode. Die Anordnung 
der Figuren in der Komposition kann in Korrelation zum vorgegebenen Bild­
feld variieren. An der Komposition in der Athanasioskirche sticht der 
schwarz gefärbte Hintergrund ins Auge, wodurch dem Trauercharakter des 
Geschehens eine zusätzliche Intensität verliehen wird. 

Die Szene der Apostel am leeren Grab in Kombination mit der leiblichen 
Auffahrt der Gottesmutter (Abb. 7) ist jene Darstellung, die neben der Gra­
blegung Mariens, die in der Athanasioskirche nicht dargestellt ist, am häufig­
sten in Koimesis-Zyklen aufgenommen wurde47. Diese beständige Wiedergabe 
läßt sich dahin gehend erklären, daß die assumptio corporis bereits ab dem En­
de des 13. Jahrhunderts integrales Bildelement breit angelegter Koimesis-
Kompositionen ist und entsprechend oft Wiedergabe erfuhr. In der in einem ei­
genen Bildfeld eingepaßten Szene in der Athanasioskirche erscheint in der 
oberen Bildhälfte die in den Himmel fahrende Gottesmutter in einer von zwei 
schwebenden Engeln getragenen Gloriole. Von links fliegt der Apostel Thomas 
in einer von einem Engel geführten Wolke auf Maria zu, die ihm ihren Gürtel 
übergibt. Elf Jünger am leeren Grab sind in der unteren Bildhälfte in einer 
Landschaft positioniert. Vor ihnen ist bildparallel das leere Grab angeordnet, 
über das sie sich gestikulierend beugen. Bei der Gestaltung der Szene folgten 
die Maler einem Bildtypus, der seit der palaiologischen Epoche belegt ist und 
in der nachbyzantinischen Zeit weiter tradiert wurde48. Häufiger in der postby-

44. Siehe A. N. Ovchinnikov, Golden Gates in Suzdal, Moskau 1978, Abb. 49-50. 
45. Siehe Hallensleben, op. cit., Skizze auf S. 70. 
46. Siehe zum Beispiel die Szenen in der Pantokratorkirche in Decani (1335-1350), 

siehe Lafontaine-Dosogne, op. cit., Abb. 4 sowie in Markov Manastır bei Skopje (um 1375), 
siehe G. Millet - A. Frolow, La peinture du moyen âge en Yougoslavie, Band 4, Paris 1969, 
Abb. 106 auf Taf. 53. 

47. Zur Wiedergabe der Apostel am leeren Grab in der byzantinischen Wandmalerei 
siehe Wratislaw-Mitrovic - Okunev, op.cit, S. 158-160; Hallensleben, op. cit., S. 72-75 und 
Schiller, Iconographie, Bd. 4,2, op.cit, S. 119-121. 

48. Eine analoge Bildformulierung begegnet zuerst in der Verkündigungs-Kirche in 
Gracanica (1321), siehe Petkovic, op.cit, Taf. 47a oder Wratislaw-Mitrovic - Okunev, op. cit., 
Taf. IX,2. Vgl. auch die gleichartig formulierte Darstellung in der Nikolauskirche in Ljubo-
ten bei Skopje (1337), siehe Petkovic, op.cit, Taf. 132a oder Wratislaw-Mitrovic - Okunev, 
op.cit, Taf. X. In zwei gegenüberliegende Bildfelder eingepasst sind die Szenen der Auffahrt 



«Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 71 

zantinischen Wandmalerei ist allerdings die getrennte Wiedergabe von leib­
licher Auffahrt und der Apostel am leeren Grab. Dabei erscheint die Auffahrt 
mit der Gürtelübergabe oberhalb des Sterbebettes in Kompositionen des Ma­
rientodes, und die Jünger am leeren Grab sind meistens abgesondert am Außen­
rand dieser Darstellungen in einer Nebenszene wiedergegeben, wobei Thomas 
in beiden Komplementär-Episoden erscheint49. Seine doppelte Wiedergabe 
folgt den Anweisungen der Hermeneia, die vorgibt, dass Thomas bei der Auf­
fahrt den Gürtel nimmt und dann den übrigen Aposteln am Grab zeigt50. 

In der außergewöhnlichen Szene der Höllenfahrt Mariens (Abb. 8) ist 
die Hölle als rotes Felsmassiv gestaltet, aus dem sich zwei dunkle Höhlen öff­
nen. In der oberen schwebt die Gottesmutter mit empor gehaltenen Armen 
auf einer Wolke, die von zwei fliegenden Engeln getragen wird. Maria wen­
det sich nach links unten, von wo aus mehrere Köpfe von Verdammten zu ihr 
aufblicken. Links dieser Gruppe folgen in einem anderen Strafbezirk die 
Oberkörper von weiteren Verfluchten, die ihre Köpfe aus einem lodernden 
Feuer heraus auf die Gottesmutter richten. Die untere Öffnung der Hölle 
wird von zahlreichen Verdammten dominiert, die von Würmern und Schlan­
gen umgeben sind. 

Während die oben besprochenen Darstellungen des Koimesis-Zyklus 
auf frühen apokryphen Berichten zum Tod der Gottesmutter fußen, lässt sich 
für die Wiedergabe des Motivs der Höllenfahrt Mariens keine der tradierten 
Legendenvarianten anführen. Als prägend für die Ikonographie des Bildthe­
mas kann dagegen ein apokrypher Text gelten, in dem ein anonymer Autor 
ausführlich das Hinabsteigen der Gottesmutter in die Hölle schildert. Der Be­
richt ist in verschiedenen Versionen in mehreren Manuskripten überliefert 
und trägt den Titel Die Apokalypse der allerheüigsten Gottesmutter über die 
Hölle (Αποκάλυψις της ύπεραγιας Θεοτόκου περί της κολάσεως). In ande­
ren Fassungen wird der Text folgendermaßen benannt: Die Apokalypse der 
Jungfrau, die in die Hölle herabstieg und sah, wie die Sünder bestraft wurden 
(Αποκάλυψις της ύπεραγιας Θεοτόκου, ήτις κατέβη εις τον αδην και είδε 

πώς κολάζονται οι αμαρτωλοί)5 1. Die bewahrten Manuskripte stammen aus 

Mariens und der Apostel am leeren Grab in der Pantokratorkirche in Decani (1335-50), sie­
he Lafontaine-Dosogne, op.cit, Abb. 4. Vgl. auch die analoge Bildaufteilung im Neuen Ka-
tholikon des Metamorphosis-Klosters (1552) auf Meteora, siehe M. Chatzidakis - D. Sofia-
nos, The Great Meteoron, History and Art, Athen 1990, Abb. auf S. 117,119 und 121. 

49. Stellvertretend sei auf die Wandmalereien der Apostelkirche in Derbisiana (1764) 
verwiesen, siehe Konstantios, op.cit, Abb. 1. 

50. Siehe Papadopoulos-Kerameus, op.cit, S. 145 und Schäfer, op.cit, S. 127. 
51. Zum Text siehe M. R. James, Apocrypha anecdota. A Collection of Thirteen Apo­

cryphal Books and Fragments, Cambridge 1893, S. 109-126; H. Pernot, «Descente de la 
Vierge aux Enfers d'après les manuscrits Grecs de Paris», Revue des Études Grecques 13 



72 Karin Kirchhainer 

der nachbyzantinischen Zeit (15.-16. Jahrhundert), gehen aber vermutlich auf 
einen gemeinsamen Urtext zurück, dessen Entstehung deutlich früher ange­
setzt wird52. 

Der unbekannte Autor berichtet, dass die Gottesmutter beim Gebet am 
Ölberg dem Erzengel Michael gegenüber den Wunsch äußert, in die Hölle zu 
fahren, um die Leiden der Verdammten, über die sie sehr bekümmert ist, mit 
eigenen Augen zu sehen. Daraufhin begegnet Maria «dem Engel des Herrn» 
und 400 weiteren Engeln, die sie unter anderem mit folgenden Worten be­
grüßen: «[...] Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle, erreichend den Thron 
Gottes». Die Theotokos wird dann in Begleitung des Erzengels Michael 
durch die Hölle geführt und sieht die verschiedenen Torturen der Verdamm­
ten, die detailliert beschrieben werden. Die diversen Gruppen von Sündern 
sind von Dunkelheit umgeben, die durch die Anwesenheit der Gottesmutter 
gelüftet wird. Bei Marias Reise von einem Strafbezirk zum nächsten steigert 
sich ihr Mitleid zusehends, bis sie sogar Michael bittet, sie im Hades zu lassen, 
damit sie die Strafen der Christen teilen darf. Schließlich fährt sie von der 
Hölle an Gottes Thron und bittet diesen in Tränen um Barmherzigkeit für die 
Gepeinigten. Sie sagt, dass sie die Höllenstrafen gesehen hat und die Leiden 
jener, die sie preisen nicht mehr ertragen kann. Darauf hin entgegnet ihr 
Gott: «Hör, Allerheiligste, keinem, der dich anruft, wird sein Ansinnen ver­
sagt, weder im Himmel noch auf Erden; er wird durch Dich gerettet werden». 
«Für die Liebe meiner unbefleckten Mutter», sagt er «gewähre ich den Sün­
dern Ruhe vom Tag meiner Auferstehung bis Allerheiligen»53. Daraufhin 
wird Maria ins Paradies geleitet, wo sie sich an die Seite der Gerechten be­
gibt, und die Engel den Aposteln berichten, was sie Maria in der Hölle gezeigt 
haben54. 

Ein Vergleich des Textes mit der Wiedergabe der Höllenfahrt Mariens 

(1900) 233-257; H. Müller, «Die Offenbarung der Gottesmutter über die Höllenstrafen. 
Theologischer Gehalt und dichterische Form», Die Welt der Slaven 6 (1961) S. 26-39; G. Ga-
lavaris, «Mary's Descent into Hell: A Note on the Psalter Oxford, Christ Church Arch. W. 
Gr. 61», Byzantine Studies-Études Byzantines 4,2 (1977) S. 189-194; A. Semoglou, Le voya­
ge outre-tombe de la Vierge dans Γ art byzantin. De la descente aux enfers à la montée au ciel, 
Thessaloniki 2003, S. 115-125 mit zahlreichen Verweisen auf die ältere Literatur. 

52. Pernot, op.cit, 238 und Galavaris, op.cit, S. 190 vermuten die mittelbyzantinische 
Periode als Entstehungszeit des Urtextes. Dagegen siedelt Mimouni die Schrift bereits im 
5. Jahrhundert an: S. C. Mimouni, «Les Vies de la Vierge: état de la question, Apocrypha», 
Revue Internationale des Littératures Apocryphes 5 (1994) 101-112 bes. S. 108. 

53. Gemeint ist die Zeit von Ostersonntag bis zum ersten Sonntag nach Pfingsten, an 
dem die Ostkirche aller Heiligen gedenkt. 

54. Den griechischen Text in voller Länge geben Pernot, op.cit, 239-256 und Semoglu, 
op.cit, S. 115-125. Pernot, op.cit, 234-237, hat eine französische Zusammenfassung des 
Wortlautes angefertigt, einen englischen Abriss des Textes liefert Galavaris, op.cit, S. 191. 



«Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 73 

zeigt, dass die Formulierung des Bildthemas zweifellos von den Ausführun­
gen des anonymen Autors inspiriert sind. Die Darstellung zeigt die Reise der 
Gottesmutter durch die Hölle, wobei sie sich einer Gruppe von Verdammten 
entgegenneigt, deren Leiden sie aufgewühlt zu haben scheinen. Eine ähnliche 
Darstellung schufen Konstantin und Athanasios in ihren wesentlich später 
entstandenen Fresken im Xeropotamou-Kloster auf dem Berg Athos (1783). 
Dort begegnet die Szene in einer Lunette als Einzeldarstellung über einem 
Türsturz im Katholikon und ist nicht Bestandteil eines Marienzyklus (Abb. 
11). Abgebildet ist die Gottesmutter in einer Gloriole, die von mehreren En­
geln flankiert wird55. Maria und die Engel schweben auf einem Wolkenband, 
unter dem sich von links nach rechts drei voneinander abgetrennte Höllen­
bezirke öffnen. Während der mittlere Bereich als dunkle monochrome Fläche 
gestaltet ist, sind in den beiden äußeren Feldern Verdammte zu sehen, die an 
Seilen aufgehängt sind. 

Die beiden Höllenfahrt-Darstellungen machen deutlich, dass den Malern 
das Bildthema in mindestens zwei Varianten geläufig war. Eine dritte Formu­
lierung des Sujets aus dem 18. Jahrhundert kann in einer bulgarischen Buch­
malerei mit dem Leben von Basileios dem Jüngeren angetroffen werden. In 
einer Miniatur des Manuskriptes ist die Gottesmutter in Begleitung von zwei 
Engeln stehend auf einem Felsmassiv abgebildet (Abb. 12)56. Die drei Figu­
ren neigen sich nach unten, wo sich in dem Felsen eine dunkle Höhle öffnet, 
in der zahlreiche Verdammte zu sehen sind. Die meisten von ihnen erleiden 
ihre Qualen in einem Meer von Flammen, das sich im unteren Bereich der 
Öffnung ausbreitet. Über dem Feuermeer schließen sich einige weitere ge­
fesselte Figuren an, die an Gestängen hängen. 

Die drei oben beschriebenen Abbildungen zeigen die Fahrt der Gottes­
mutter in die Hölle bei der Betrachtung der Leiden beziehungsweise beim 
Besuch der Verdammten an den Orten ihrer Bestrafung. Ihnen gehen diver­
se mittelalterliche Darstellungen voraus, die verdeutlichen, dass die Vorstel­
lung von der Hadesfahrt Mariens aber schon länger verbreitet war. Allerdings 
schildern diese das Thema auf eine abweichende Art und Weise. Zu erwäh­
nen ist zunächst ein Relief auf einem Kapitell, das um 1170 für die Kreuz­
fahrerkirche der Verkündigung in Nazareth geschaffen wurde. Die Bildhauer­
arbeit zeigt die gekrönte Gottesmutter, die eine nimbierte Gestalt - wahr­
scheinlich einen Apostel - am Handgelenk durch die Hölle zieht; flankiert 
wird die Figurengruppe von zwei Dämonen57. Eine verwandte byzantinische 

55. Siehe Tsigaras, op.cit, S. 164 mit Abb. 141. 
56. Moskau, Historisches Museum, Handschriftenabteilung, muz. 350, 1. 147; M. V. 

Scepkina, Bolgarskaja miniatjura XIV veka, Moskau 1963, S. 162 mit Abb. auf S. 158. 
57. Zu der Darstellung auf dem Kapitell siehe ausführlich J. Folda, The Nazareth Ca-



74 Karin Kirchhainer 

Abbildung kann in einem Psalter in Oxford (Christ Church, cod. gr. 61) an­
getroffen werden, der 1391 gefertigt wurde. Auf fol. 102v des Manuskriptes ist 
die Gottesmutter wiedergegeben, die einen Mönch, der inschriftlich mit dem 
Namen Kaloeidas bezeichnet ist, am Handgelenk aus einem Sarkophag zieht. 
Maria führt ihn Christus entgegen, der thronend und segnend auf der gegen­
überliegenden Miniatur (fol. 103r) gezeigt wird58. Als weitere Illustration des 
Themas folgen zwei spätmittelalterliche Darstellungen, die auf einer russischen 
Ikone des beginnenden 15. Jahrhunderts begegnen, die im Moskauer Kreml 
aufbewahrt wird59. Auf der Tafel sind Szenen wiedergegeben, welche die ersten 
elf Strophen des Akathistos-Hymnos bebildern. Diesen Hymnos-Illustrationen 
sind begleitend einige Szenen anderer Thematik hinzugefügt, von denen zwei 
aufeinander folgende die Hadesfahrt der Gottesmutter schildern. In beiden 
Darstellungen steht Maria auf einem Suppedaneum vor der Hölle, die sich als 
dunkle Höhle in einem Gebirgsmassiv öffnet. In der ersten Szene zieht sie 
den im Hades knienden Adam am Handgelenk aus der Unterwelt, während 
sie in der zweiten Eva auf analoge Weise der Hölle entreißt60. 

Als Textquelle für die soeben angeführten mittelalterlichen Darstellun­
gen kommt ebenfalls der oben beschriebene anonyme Bericht über die Höl­
lenfahrt Mariens in Betracht61. Bedeutsam ist, dass das Motiv des Herabstei-
gens der Gottesmutter in die Hölle aus unterschiedlichen Regionen überlie­
fert ist und sowohl im byzantinischen wie im slawischen Bereich bekannt war. 
Dieses Phänomen lässt trotz der wenigen erhaltenen Bildbeispiele auf eine 
weite Verbreitung des Textes der Hadesfahrt der Theotokos schließen62. 

Was die Ikonographie dieser mittelalterlichen Abbildungen betrifft, so 
ist festzustellen, dass diese unzweifelhaft dem Bildtypus der Höllenfahrt Chri­
sti (Anastasis) entlehnt ist. Dabei entspricht die Haltung und Gestik der Got­
tesmutter jener des in die Hölle fahrenden Christus, der Adam am Handge­
lenk der Unterwelt entreißt63. Die Ikonographie dieser Darstellungen unter-

pitals and the Crusader Shrine of the Annunciation, University Park-London 1986, S. 43-50 
mit Taf. 26-31 sowie Semoglu, op.cit., S. 81f. mit Taf. 46. 

58. Zum Kodex siehe Ρ L. Vocotopoulos, «Ένα άγνωστο χειρόγραφο του κωδικο-
γράφου Ίωάσαφ και οι μικρογραφίες τοϋ Ψαλτηρίου Christ Church Arch. W. Gr. 61», 
ΔΧΑΕ 8 (1975/76) 179-198 und Galavaris, op.cit, S. 189-194 sowie A. Cutler, The Aristo­
cratic Psalters in Byzantium, Paris 1984, S. 111 Kat.-Nr. 55 mit der älteren Literatur. 

59. Zu der Ikone siehe jüngst ausführlich Spatharakis, op. cit., S. 98-106 mit zahlrei­
chen Abbildungen. 

60. Spatharakis, op.cit, Abb. 253, 255 und 256. 
61. Vgl. Galavaris, op.cit, S. 190-192; Folda, op.cit, S. 46; Spatharakis, op.cit, S. lOOf. 
62. Vgl. Galavaris, op.cit, S. 192; Spatharakis, op.cit, S. 101. 
63. Folda, op.cit, S. 45; Galavaris, op.cit, S. 191. Zur Darstellung der Höllenfahrt 

Christi und ihrer Genese siehe ausführlich A. Kartsonis, Anastasis. The Making of an Im­
age, Princeton, New Jersey 1986. 



«Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 75 

scheidet sich damit von den drei oben beschriebenen Abbildungen der Ha­
desfahrt Mariens aus dem 18. Jahrhundert. Demgemäß ist davon auszugehen, 
dass die postbyzantinischen Darstellungen der Höllenfahrt der Gottesmutter 
nicht auf den älteren mittelalterlichen Bildformulierungen fußen. Genau ge­
nommen liegen den mittelalterlichen und nachbyzantinischen Bildschöpfun­
gen der Hadesfahrt Mariens auch nicht dieselben Ideen zugrunde. Denn in 
den älteren Bildbeispielen führt oder zieht Maria eine Begleitfigur durch 
oder aus der Hölle, während sie bei den späteren Formulierungen in Beglei­
tung von Engeln die Qualen der Verdammten in den Strafbezirken schaut. 

Eine Frage, die sich aus den oben gemachten Ausführungen erhebt, ist, 
an welchen ikonographischen Vorlagen die nachbyzantinischen Darstellun­
gen der Höllenfahrt Mariens anknüpfen. Die bislang bekannten Beispiele 
sind im 18. Jahrhundert oder später entstanden64. Dabei bildet die Abbildung 
in der Athanasioskirche (1744) nach heutiger Kenntnis des Denkmälerbe­
standes den Beginn der chronologischen Reihe. Obwohl die Darstellung der­
zeit als die älteste gelten kann, ist weniger davon auszugehen, dass Konstan­
tin und Athanasios diesen Bildtypus erschufen. Sie knüpften vermutlich an äl­
tere Vorlagen an, die entweder verloren gegangen oder noch nicht durch die 
wissenschaftliche Literatur erschlossen sind. Unter Umständen kamen die 
Maler auf dem Berg Athos mit dem Sujet in Berührung, wo eventuell ver­
wandte Darstellungen existieren, deren Veröffentlichung noch aussteht. Zu­
mindest ist an den bislang bekannten Illustrationen des Themas ablesbar, dass 
es im 18. Jahrhundert in mehreren ikonographischen Varianten vorlag, was 
für eine gewisse Verbreitung des Sujets spricht. 

Unzweifelhaft kommt dem Thema der Höllenfahrt Mariens eine soterio-
logische Bedeutung zu. Denn die Gottesmutter ist diejenige, die großes Mit­
leid für die gepeinigten Seelen in der Hölle empfindet und am Thron Gottes 
als Mediatrix für die Sünder eintritt. In ihrer Einzigartigkeit leistet sie Für­
bitte, denn sie ist diejenige, die höher als alle anderen am Thron Gottes steht 
und Rettung aus der Dunkelheit der Hölle erwirken kann. Generell kommt 
ihr als Fürsprecherin für die gesamte Schöpfung eine besondere Dimension 
zu, da sie die Himmelsleiter ist, die den Weg der Menschen zu Gott ebnet, wo­
durch ihnen Erbarmen gewährt wird65. 

Die Höllenfahrt Mariens verfügt über einen ähnlichen soteriologischen 
Inhalt wie die Höllenfahrt Jesu, bei der Christus die Gerechten des Alten Te­
staments dem Hades entreißt. Bedeutsam ist in diesem Zusammenhang, dass 

64. Semoglou, op.cit, S. 82f. verweist noch auf eine armenische Mitra, die 1802 gefer­
tigt wurde, und das Thema zeigen soll. 

65. Die Interpretation Mariens als Himmelsleiter wird besonders in den Gesängen des 
Akathistos-Hymnos deutlich, siehe dazu ausführlich Kalokyres, op.cit, S. 58. 



76 Karin Kirchhainer 

beide Bildthemen in der Athanasioskirche so positioniert sind, dass sie beim 
Eintritt in die Kirche von den Gläubigen in einer Art Zusammenschau wahr­
genommen werden können. Während die Szene der Höllenfahrt Mariens auf 
der Nordwand des Mittelschiffs lokalisiert ist, wurde die Darstellung der 
Anastasis rechts oberhalb von ihr an der Nordwand des nördlichen Seiten­
schiffes angebracht. Damit sind beide Szenen direkt gegenüber dem Eingang 
positioniert, und durch die bildliche Verknüpfung der Themen wird den Ein­
tretenden in den Kirchenraum nachhaltig ihre Errettung durch Christus und 
seiner Mutter in Aussicht gestellt. 

Direkt oberhalb der Höllenfahrt Mariens schließt sich im Gewölbe die 
Darstellung des Kindermordes zu Bethlehem an (Abb. 9). Die Wiedergabe 
des Bildthemas in Verbindung mit dem Koimesis-Zyklus bezeugt eine außer­
gewöhnliche Zusammenstellung, denn in der Regel ist der in den nachbyzan­
tinischen Monumentaldekorationen häufig abgebildete Kindermord in die Il­
lustrationsfolgen der Festbildzyklen aufgenommen worden, in denen er zwi­
schen den Szenen der Geburt Jesu und seiner Darbringung im Tempel einge­
schoben ist66. Ferner begegnet das Thema in Bildsequenzen, die sich der 
Kindheit des Gottessohnes widmen67. Bei der Aufnahme der Szene in den 
Zyklus zum Todesgeschehen der Gottesmutter scheint es sich nicht um eine 
Verlegenheitslösung zu handeln, denn es hätten sich weitere Darstellungen 
zum Ableben Mariens, wie beispielsweise ihre Grablegung oder ihre Krö­
nung zur Himmelskönigin68 angeboten, die in der nachbyzantinischen Male­
rei oft wiedergegeben sind. Die Maler gaben aber stattdessen der Szene des 
Kindermords in Bethlehem den Vorzug. 

Die Darstellung des Kindermords (Mt 2, 16-18) in der Athanasioskirche 
knüpft an tradierte Bildformulierungen an, die im Wesentlichen aus folgenden 
drei Bestandteilen bestehen: aus Herodes, der den Befehl zum Morden gibt; 
aus den Knechten des Königs, die im Begriff sind, die Kinder zu ermorden oder 
die bereits getöteten Herodes vorweisen; und aus den Müttern, die versuchen, 

66. Ein Beispiel bietet das Freskenprogramm der Metamorphosis-Kirche in Veltsista 
(1568) in Epirus, siehe A. Stavropoulou-Makri, Les peintures murales de Γ église de la Trans­
figuration à Veltsista (1568) en Epire et Γ atelier des peintres Kondaris, Ioannina 22001, S. 47-
49 mit Abb. 14b. 

67. So beispielsweise in den Wandmalereien des Philanthropinon-Klosters in Ioanni­
na (16. Jh.), siehe M. Acheimastou-Potamianou, Η μονή των Φίλανθρωπηνών και η πρώ­
τη φάση της μεταβυζαντινής ζωγραφικής, Athen 1983, S. 57f. mit Abb. 37; Dieselbe, Ot 
τοιχογραφίες της Μονής Φίλανθρωπηνών στο νησί των Ιωαννίνων, Athen 2004, S. 47f. mit 
Abb. 18. 

68. Die Darstellung der Krönung Mariens fand stattdessen Aufnahme in das Bildpro­
gramm des Sanktuariums, wo sie neben Szenen der Wundertaten Christi im zentralen Ge­
wölbe des Bemas illustriert ist. 



«Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 77 

ihre Kinder zu schützen oder, wenn sie ihnen entrissen sind, wehklagen.69 Häu­
fig ist in die Darstellung - wie hier - die apokryphe Episode der Flucht Elisab­
eths mit dem Johannesknaben (PsJac 22,1-3) als Nebenszene integriert70. 

Unterhalb der figurenreichen Komposition des Kindermordes schließt 
sich links der Szene der Höllenfahrt Mariens auf einem Bogenfeld die Ein­
zeldarstellung des Propheten Jeremias an. Der Prophet wendet sich nach 
rechts und zeigt auf einen Rotulus, den er in der linken Hand hält (Abb. 8). 
Auf dem Schriftband wird Jer 31,15 beziehungsweise Mt. 2,18 paraphrasiert: 
„Eine Stimme hört man in Rama, Klagen und Weinen, und große Trauer"71. 
Der Text begegnet wiederholt in Verbindung mit der Darstellung des Kin­
dermordes und rekurriert auf das Klagen der Stammutter Rahel, die den Ver­
lust ihrer Kinder beweint und keinen Trost annehmen will72. Dabei gilt der 
Kindermord, der bei Mt 2,16-18 geschildert wird, als die Erfüllung der Weis­
sagung von Jer 31,1573. 

Aus welchen Motiven die Szene des Kindermordes dem Koimesis-Zy-
klus beigeordnet wurde, kann vorläufig nicht beantwortet werden. Dagegen 
scheint die Wiedergabe des Christus Anapeson (Abb. 10) zwischen der Sze­
ne der Todesankündigung und der Versammlung der Apostel offenbar durch 
tradierte Plazierungsgewohnheiten angeregt zu sein74. Es ist davon auszuge-

69. Zur Ikonographie der Darstellung siehe G. Millet, Recherches sur l'iconographie de 
l'évangile aux XlVe, XVe et XVle siècles d'après les monuments de Mistra, de la Macédoine et 
du Mont-Athos, Paris 21960, S. 158-163; G. Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst. Band 
1, Inkarnation - Kindheit - Taufe - Versuchung - Verklärung - Wirken und Wunder Christi, 
Gütersloh 1966, S. 124-126 (im Folgenden: Iconographie, Bd. 1); O. A. Nygren, «Kindermord, 
bethlehemitischer», Lexikon der christlichen Ikonographie, Band 2 (1972) Sp. 509-513. Zur 
den nachbyzantinischen Darstellungen des Kindermords und ihre Beeinflussung durch die 
abendländische Ikonographie der Renaissance siehe ausführlich A. Stavropoulou-Makri, 
«Le thème du Massacre des Innocents dans la peinture post-byzantine et son rapport avec 
l'art italien renaissant», Byzantion 60 (1990) 366-381 mit zahlreichen Verweisen auf die äl­
tere Literatur zum Thema (im Folgenden: «Le thème du Massacre des Innocents»). 

70. Zum Motiv der Flucht Elisabeths siehe A. Katsiote, Οι σκηνές της ζωής και ο ει­
κονογραφικός κύκλος του Αγίου Ιωάννη Προδρόμου στη βυζαντινική τέχνη, Athen 1998, 
S. 61-72. 

71. Φωνή εν Ραμα ήκούσθη, θρήνος καί κλαυθμος καί όουρμος πολύς. 
72. Ein repräsentatives Beispiel für die Verbindung des Textes mit dem Kindermord 

bietet die Szene im Metamorphosis-Kloster (1552) auf Meteora, siehe Chatzidakis - Sofia-
nos, op.cit, Abb. auf S. 125. Im Freskenprogramm in Markov Manastır bei Skopje (um 1375) 
ist die Abbildung der klagenden Rahel inmitten ihrer Kinder unmittelbar in die Komposi­
tion des Kindermordes eingebunden worden, siehe Stavropoulou-Makri, «Le thème du 
Massacre des Innocents», op.cit, Abb. 5. 

73. Schiller, Iconographie, Bd. 1, op.cit, S. 124. 
74. Zur Ikonographie und Bedeutung des Christus Anapeson in der ostkirchlichen 

Kunst siehe ausführlich D. I. Pallas, Die Passion und Bestattung Christi in Byzanz. Der Ri­
tus - das Bild, München 1965, S. 184-196; K. Wessel, «Christusbild», Lexikon zur byzanti­
nischen Kunst, Band 1 (1966) Sp. lOllf.; E. Lucchesi Palli, «Christus-Sondertypen», Lexi-



78 Karin Kirchhainer 

hen, daß das Christusbild an diesem Platz lokalisiert wurde, weil er der be­
vorzugte Ort für die Illustration des Themas ist. Die Darstellung des ruhen­
den Christusknaben ist regelmäßig über den Türen von Ausgängen anzutref­
fen, wobei sich das Tympanon oder der Türsturz über dem Durchgang vom 
Naos zum Narthex als der beliebteste Ort erweist75. Auch in der Hermeneia ist 
dieser Platz im Kirchenraum für die Anbringung des Anapeson vorgesehen76. 

Belegt ist das symbolische Christusbild Anapeson (der Niedergefallene) 
seit der spätbyzantinischen Zeit77, wobei sich mehrere ikonographische Vari­
anten für die Wiedergabe des Sujets herausgebildet haben78. In der Athana-
sioskirche ist eine erweiterte Form anzutreffen, in welcher der mit offenen 
Augen auf einer Kline ruhende Christusknabe von zwei Nebenfiguren flan­
kiert wird. Links von Jesus wurde seine Mutter plaziert, die sich ihrem Sohn 
betend entgegenneigt; rechts von Christus tritt ein Engel heran, der sich dem 
Liegenden entgegenneigt und ein Rhipidion hält. 

Textgrundlage für die Ikonographie des Christusbildes ist neben Gen 49, 
9 («Wie ein Löwe hat er sich hingestreckt und wie eine Löwin sich gelagert. 
Wer will ihn aufstören?») Psalm 121,4 («Siehe, der Hüter Israels schläft noch 
schlummert nicht.»). Außerdem gelten die Ausführungen im Löwenkapitel 
des «Physiologos» als wichtige Inspirationsquelle für die Abbildung Jesu als 
«Nichtschlafendes Auge»79. In diesem, auf spätantiker Zeit fußenden popu­
lären Volksbuch mit Abhandlungen über die Charaktere von Tieren, Bäumen 
und Steinen, wird der Löwe im ersten Kapitel als König der Tiere beschrie­
ben80. Unter Anknüpfung an Gen 49, 9 und Psalm 121, 4 sind die Eigen-

kon der christlichen Ikonographie, Band 1 (1972) Sp. 396-398; B. Todic, «Anapeson. Icono­
graphie et signification du thème», Byzantion 64 (1994) 134-165; E. Haustein-Bartsch, 
«"Siehe, der Hüter Israels schläft noch schlummert nicht". Zur Ikonographie des "Nicht­
schlafenden Auges" in der Kunst des christlichen Ostens», in: K. Ch. Felmy - E. Haustein-
Bartsch (Hrsg.), «Die Weisheit baute ihr Haus». Untersuchungen zu hymnischen und dida­
ktischen Ikonen, München 1999, S. 213-250 mit Hinweisen auf weitere Literatur. 

75. Haustein-Bartsch, op.cit, S. 230f. mit zahlreichen Beispielen für die Wiedergabe. 
76. Papadopoulos-Kerameus, op.cit, S. 219f.; Schäfer, op.cit, S. 182. 
77. Als bislang älteste erhaltene Darstellung in der Wandmalerei gilt jene in der 

Omorphe Ekklesia in Athen, die an das Ende des 13. Jahrhunderts datiert wird, siehe A. 
Vasilaki-Karakatsani, Ol τοιχογραφίες της "Ομορφης Εκκλησίας στην 'Αθήνα, Athen 
1971, S. 68-71 mit Taf. 43b und 46 sowie Todic, op.cit, Abb. 2. Nach Pallas, op.cit, S. 194, 
kommt die zweite Hälfte des 11. Jahrhunderts als Entstehungszeit für die Erschaffung des 
Christus Anapeson in Betracht. 

78. Haustein-Bartsch, op.cit, S. 220-230. 
79. Daneben gelten auch verschiedene liturgische Texte, die während der Fastenzeit 

verlesen werden, als Inspirationsquelle für die Darstellung. Zu den Texten und ihren Ein-
fluss auf die Darstellung siehe ausführlich Haustein-Bartsch, op.cit, S. 214-219 mit Quel­
lenangaben. 

80. Physiologos, Naturkunde in frühchristlicher Deutung, aus dem griechischen über­
setzt von U. Treu. Hanau 31998, S. 5-8. 



«Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 79 

Schäften des Löwen auf den Tod und die Auferstehung Jesu bezogen. Als ei­
ne der Eigenarten des Löwen wird dargelegt, dass seine Augen im Schlaf wa­
chend offen bleiben würden, so wie der Körper Christi am Kreuz geschlafen, 
seine Gottheit aber gewacht hätte. Als weitere Besonderheit ist herausge­
stellt, dass die Löwin ihre Jungen zunächst tot zur Welt bringe, diese aber am 
dritten Tage durch das Anhauchen ihres Vaters zum Leben erweckt würden, 
so wie der tote Jesus am dritten Tag durch seinem Vater erweckt wurde81. Das 
tote Löwenjunge wird also mit dem im Todesschlaf verharrenden Jesus nach 
seinem Kreuzestod parallelisiert. Analog zu diesem Vergleich ist mit dem 
Anapeson nicht nur der mit offenen Augen wachende Christus gemeint, son­
dern auch der im Todesschlaf befindliche. 

Die Anbringung des Christusbildes über dem Ausgang an der Westwand 
vieler orthodoxer Kirchen ist dahin gehend begründet worden, dass dem 
Anapeson durch den Vergleich mit dem wachsamen Löwen eine Schutzfunk­
tion für den Eingangsbereich zukomme. Ähnlich wie die Figuren der Erzen­
gel neben der Türe als Wächter postieren würden, könnte mit der Wiederga­
be des wachenden, nichtschlafenden Christus an dieser Stelle eine Art Hü­
terfunktion verbunden gewesen sein82. Es ist nicht ausgeschlossen, dass die 
regelmäßige Abbildung des Christusbildes über dem Eingang tatsächlich 
durch diese Gedanken angeregt wurde. Es sollte aber zusätzlich bedacht wer­
den, dass mit der Darstellung des Anapeson auch jener Christus gemeint ist, 
der sich im Todesschlaf befindet. Entsprechend könnte seine Wiedergabe 
über dem Türsturz an der Westwand dahin gehend motiviert sein, seine räum­
liche Nähe zur Komposition des Marientodes zu evozieren, denn sowohl in 
der Szene der Koimesis wie in dem Bild des Anapeson spielt das Thema des 
Todesschlafs die vordringliche Rolle: Während die Darstellung des Anapeson 
den im Todesschlaf befindlichen Gottessohn zeigt, wird die Gottesmutter 
beim Entschlafen wiedergegeben. Diese bildimmanente Übereinstimmung 
lässt darauf schließen, dass von einer beabsichtigten Übereinanderstellung 
von Christus Anapeson und der Koimesis Mariens ausgegangen werden 
kann83. 

Zusammenfassend lässt sich für den Koimesis-Zyklus in der Athanasio-
skirche festhalten, dass dieser aufgrund seiner narrativen Breite in der nach-

81. Ebenda, S. 6. 
82. So z. B. Haustein-Bartsch, op.cit, S. 220-222 und 230f. 
83. Vgl. E. Lucchesi Palli, op.cit, Sp. 398, die bereits die Vermutung äußerte, dass mit 

der Positionierung des Anapeson unter der Szene der Koimesis eine beabsichtigte Über­
einanderstellung der beiden Themen veranlasst werden sollte. 

Abbildungsnachweise* : 
Abb. 1-10: Photos Karin Kirchhainer. - Abb. 11: Repro nach Tsigaras (op.cit. in Anm. 

54) Abb. 141. - Abb. 12: Repro nach Scepkina (op.cit. in Anm. 55) Abb. S. 158. 

6 



80 Karin Kirchhainer 

byzantinischen Malerei eine Seltenheit darstellt. Zwar hatte sich für fast alle 
in den Zyklus aufgenommene Darstellungen bereits seit der spätbyzantini­
schen Zeit eine konstante Ikonographie herausgebildet, doch erfuhren nicht 
alle Szenen eine kontinuierliche Verbreitung bis in die nachbyzantinische 
Zeit hinein. Ausführliche Zyklen zum Marientod sind in der postbyzantini­
schen Wandmalerei nicht bewahrt, es begegnen nur vereinzelt zwei Begleit­
szenen innerhalb der Koimesis-Kompositionen. Entsprechend kam es zu kei­
ner beständigen Abbildung der meisten Nebenereignisse um den Tod der 
Gottesmutter. Der achtszenige Entschlafen-Zyklus in der Athanasioskirche 
bildet folglich in seiner Ausführlichkeit eine Besonderheit in der nachbyzan­
tinischen Kunst. Dabei kann die Frage, an welchen Vorlagen sich die Maler 
bei der Erschaffung des Zyklus angelehnt haben, vorläufig noch nicht beant­
wortet werden. Weniger wahrscheinlich ist, dass sich Konstantin und Atha-
nasios bei der Konzeption der Bildfolge an die mittelalterlichen Koimesis-Zy-
klen der serbischen Monumentalmalerei orientiert haben. Vielmehr ist davon 
auszugehen, dass auch in der nachbyzantinischen Zeit einige breiter angeleg­
te Bildfolgen zum Entschlafen der Gottesmutter existierten, die entweder 
nicht mehr erhalten sind, oder deren Publikation noch aussteht. Möglicher­
weise kamen die Maler auf dem Berg Athos oder in anderen Regionen, in de­
nen sie tätig waren, mit ausführlicheren Bildsequenzen zum Todesgeschehen 
Mariens in Berührung, nach deren Vorlagen sie arbeiteten. 

KARIN KIRCHHAINER 



ΠΕΡΙΛΗΨΗ 

Karin Kirchhainer, «Χαϊρε, πάντων υψηλότερα, εως τον θρόνου του 

Θεοϋ» - Παρατηρήσεις στον εικονογραφικό κύκλο της Κοιμήσεως της Θεο­

τόκου από τον ναό του Αγίου Αθανασίου στη Μοσχόπολη (Β. Ήπειρος). 

Στον ναό του Αγίου Αθανασίου στη Μοσχόπολη (σημ. Voskopoje) σώ­

ζεται ένας ιδιαίτερα σημαντικός εικονογραφικός κύκλος της Κοιμήσεως της 

Θεοτόκου, που φιλοτεχνήθηκε από τους ζωγράφους Κωνσταντίνο και Αθα­

νάσιο, οι οποίοι ολοκλήρωσαν την αγιογράφηση του μνημείου τον Οκτώ­

βριο του 1744. Η σημασία του κύκλου έγκειται στην έκταση του, καθώς α­

ποτελείται από οκτώ παραστάσεις, οι οποίες εικονίστηκαν στο κεντρικό κλί­

τος και καταλαμβάνουν το σύνολο του δυτικού τμήματος του ναού. Οι συν­

θέσεις που απαρτίζουν τον κύκλο είναι η Αναγγελία του θανάτου από τον 

αρχάγγελο Γαβριήλ (εικ. 2), η Προσευχή της Θεοτόκου στο όρος των Ελαί­

ων, η Διαμοίραση των ιματίων Της στις χήρες (εικ. 3), η Συνάθροιση των απο­

στόλων στην κλίνη της Παναγίας (εικ. 4), η Κοίμηση (εικ. 5), η Μεταφορά 

της σορού στον τάφο (εικ. 6), καθώς και οι απόστολοι στον άδειο τάφο σε 

συνδυασμό με τη Μετάσταση της Θεοτόκου (εικ. 7). Στο τέλος εικονίζεται η 

εις Αδου Κάθοδος της Θεοτόκου (εικ. 8), θέμα που με την αυστηρή έννοια 

δεν ανήκει σε αυτά που εντάσσονται στον κύκλο της Κοιμήσεως. 

Από τα τέλη του 13ου αι. παρατηρείται στη μνημειακή βυζαντινή ζω­

γραφική ότι η σημασία που δίδεται στις παραστάσεις που σχετίζονται με την 

Κοίμηση της Θεοτόκου αυξάνεται. Το γεγονός αυτό γίνεται φανερό από το 

ότι η κεντρική σύνθεση της Κοιμήσεως συνοδεύεται από δευτερεύουσες πα­

ραστάσεις, στις οποίες εικονίζονται γεγονότα που έλαβαν χώρα πριν αλλά 

και μετά από αυτή. Τα εν λόγω εικονογραφικά θέματα αρχικά εντάχθηκαν 

ως δευτερεύοντα επεισόδια στη σύνθεση της Κοιμήσεως, αλλά αργότερα ει­

κονίστηκαν ως ξεχωριστές παραστάσεις, οι οποίες μαζί με την κεντρική σύν­

θεση αποτελούν έναν ξεχωριστό εικονογραφικό κύκλο. Παρόλο που τέτοιοι 

κύκλοι απαντούν συχνά στην παλαιολόγεια μνημειακή ζωγραφική, και ιδι­

αίτερα στη Σερβία, στα μετά την Αλωση χρόνια το ενδιαφέρον για την απει­

κόνιση τους υποχωρεί αισθητά. 

Για τον ανεπτυγμένο κύκλο της Κοιμήσεως στον ναό του Αγίου Αθα­

νασίου δεν υπάρχει στα μεταβυζαντινά χρόνια κάποιο άμεσα συγκρίσιμο 

παράλληλο, και έτσι προκύπτει εύλογα το ερώτημα σε ποια πρότυπα βασί­

στηκαν οι ζωγράφοι για τη φιλοτέχνηση των παραστάσεων. Ήδη από την 



82 Karin Kirchhainer 

υστεροβυζαντινή εποχή είχε βέβαια καθιερωθεί σταθερή εικονογραφία για 

το κάθε θέμα που εντάχθηκε στον κύκλο, δεν παρατηρείται όμως για όλες τις 

παραστάσεις μια αδιάκοπη συνέχεια μέχρι τα μεταβυζαντινά χρόνια. Από 

τα χρόνια αυτά μάλιστα δεν έχουν διασωθεί ανεπτυγμένοι κύκλοι της Κοι­

μήσεως. Αντίθετα απαντούν μεμονωμένα επεισόδια, τα οποία κατά κανόνα 

εντάχθηκαν ως δευτερεύουσες παραστάσεις στη σύνθεση της Κοιμήσεως. 

Αυτή η λιτή απόδοση αντικατοπτρίζεται και στο κείμενο του Διονυσίου εκ 

Φουρνά, στο οποίο εκτός της Κοιμήσεως προβλέπονται δύο ακόμη σκηνές, 

συγκεκριμένα ο Ενταφιασμός και η Μετάσταση της Θεοτόκου. Δεν μπορεί 

κατά συνέπεια να γίνει λόγος για καθιερωμένη απεικόνιση της πλειονότητας 

των επεισοδίων που σχετίζονται με την Κοίμηση. Ο κύκλος με τις οκτώ σκη­

νές που απαντά στον ναό του Αγίου Αθανασίου παρουσιάζει ιδιαίτερο εν­

διαφέρον λόγω της έκτασης του, όμως παραμένει δύσκολος ο εντοπισμός 

των προτύπων που χρησιμοποιήθηκαν από τους ζωγράφους για τη δημι­

ουργία του. Δεν είναι ιδιαίτερα πιθανό οι Κωνσταντίνος και Αθανάσιος να 

βασίστηκαν σε παραστάσεις που προέρχονταν από αντίστοιχους κύκλους 

που απαντούν στη μεσαιωνική μνημειακή ζωγραφική της Σερβίας. Πιθανό­

τερο φαίνεται ότι παρόμοιοι κύκλοι υπήρχαν και στα μεταβυζαντινά χρό­

νια, οι οποίοι όμως δεν έχουν διασωθεί ή δεν έχουν ακόμη δημοσιευθεί. Δεν 

αποκλείεται οι ζωγράφοι να ήρθαν σε επαφή στο Αγιο Όρος ή σε άλλες πε­

ριοχές της δραστηριότητας τους με ανεπτυγμένους κύκλους της Κοιμήσεως, 

οι οποίοι λειτούργησαν ως πρότυπα για την καλλιτεχνική τους δημιουργία. 



«Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 83 

Abb. 1: Voskopoje, Athanasioskirche, Westwand. 
Μοσχόπολη, ναός του Αγίου Αθανασίου, δυτικός τοίχος. 

Abb. 2: Voskopoje, Athanasioskirche, Todesankündigung an Maria. 
Μοσχόπολη, ναός του Αγίου Αθανασίου, Αναγγελία του θανάτου στη Μαρία. 



84 Karin Kirchhainer 

Ш 4 y 

1 У 
F F 
Κ if 

\- jr Ψ/ У γ. V 

J' 

-, 

-

ff^M t J f B * 

ì|[* \ "'--· £ 

II 
-•χ 

' vi 

Abb. 3: Voskopoje, Athanasioskirche, Gebet Mariens am Ölberg, Verteilung der Kleider. 
Μοσχόπολη, ναός του Αγίου Αθανασίου, Προσευχή της Θεοτόκου στο όρος των 

Ελαιών, η Διαμοίραση των ιματίων της. 

Abb. 4: Voskopoje, Athanasioskirche, Versammlung der Apostel am Bett Mariens. 
Μοσχόπολη, ναός του Αγίου Αθανασίου, Συνάθροιση των αποστόλων στην κλίνη 

της Θεοτόκου. 



«Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 85 

Abb. 5: Voskopoje, Athanasioskirche, Koimesis. 
Μοσχόπολη, ναός του Αγίου Αθανασίου, Κοίμηση. 

Abb. 6: Voskopoje, Athanasioskirche, Überführung des Leichnams zum Grab. 
Μοσχόπολη, ναός του Αγίου Αθανασίου, Μεταφορά της σορού στον τάφο. 



86 Karin Kirchhainer 

Abb. 7: Voskopoje, Athanasioskirche, Apostel am leeren Grab, 
Leibliche Auffahrt Mariens. 

Μοσχόπολη, ναός του Αγίου Αθανασίου, Οι απόστολοι στον άδειο Τάφο, 
Μετάσταση της Θεοτόκου. 

Abb. 8: Voskopoje, Athanasioskirche, Höllenfahrt Mariens. 
Μοσχόπολη, ναός του Αγίου Αθανασίου, Η εις Αδου Κάθοδος της Θεοτόκου. 



«Gepriesen seiest Du, die höher ist als alle, erreichend den Thron Gottes» 87 

Abb. 9: Voskopoje, Athanasioskirche, Kindermord zu Bethlehem. 
Μοσχόπολη, ναός του Αγίου Αθανασίου, η Σφαγή των Νηπίων 

στη Βηθλεέμ. 

Abb. 1Θ: Voskopoje, Athanasioskirche, Christus Anapeson. 
Μοσχόπολη, ναός του Αγίου Αθανασίου, ο Αναπεσών. 



Karin Kirchhainer 

Abb. 11: Athos, Xeropotamou-Kloster, Fresko, Höllenfahrt Mariens. 
Αγων Όρος, 1. Μ. Ξηροποτάμου, τοιχογραφία, η ειςΑδου Κάθοδος της Θεοτόκου. 

Abb. 12: Moskau, Staatliches Museum, Buchmalerei, Höllenfahrt Mariens. 
Μόσχα, Κρατικό Μουσείο, Μικρογραφία, η ειςΑδου Κάθοδος της Θεοτόκου. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

