
  

  Makedonika

   Vol 27, No 1 (1989)

  

 

  

  Jesuit mission in Macedonia in the 17c and 18c 

  Μάρκος Ν. Ρούσσος-Μηλιδώνης   

  doi: 10.12681/makedonika.92 

 

  

  Copyright © 2014, ΜΑΚΕΔΟΝΙΚΑ 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Ρούσσος-Μηλιδώνης Μ. Ν. (1989). Jesuit mission in Macedonia in the 17c and 18c. Makedonika, 27(1), 32–62.
https://doi.org/10.12681/makedonika.92

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 22:06:14



ΑΠΟΣΤΟΛΗ ΙΗΣΟΥΪΤΩΝ ΣΤΗ ΜΑΚΕΔΟΝΙΑ ΤΟ 17ο ΚΑΙ 18ο ΑΙΩΝΑ

Δεν είναι η πρώτη φορά που δημοσιεύεται μελέτη στα «Μακεδονι­
κά» με θέμα την αποστολή των ρωμαιοκαθολικών μισιοναρίων του Τάγ­
ματος του Ιησού (Societas Jesu) στο χώρο της ελληνικής Μακεδονίας 
και ειδικότερα στη Θεσσαλονίκη. Το 1968, στον Η' τόμο του περιοδι­
κού αυτού συγγράμματος της Ε.Μ.Σ. (σελ. 185-210), δημοσιεύτηκε αξιό­
λογο άρθρο της Α. Ξανθοπούλου-Κυριακού, με αντικείμενο την «Περι­
γραφή της Θεσσαλονίκης στα 1734 από τον Père Jean-Baptiste Souciet». 
Στον ίδιο τόμο ο Κλεόβουλος Τσούρκας παρουσίασε περιληπτικά «Το 
οδοιπορικόν ενός Ιησουίτου ιεραποστόλου εις την "Ελλάδα” κατά το 
1712-1714».

Στην πρώτη μελέτη δημοσιεύτηκαν για πρώτη φορά στην ελληνική 
εδάφια της περί Θεσσαλονίκης πραγματείας του J. B. Souciet, η οποία 
περιέχεται στον Θ' τόμο (σελ. 256-320) του συλλογικού έργου «Nou­
veaux mémoires des missions de la Compagnie de Jésus dans le Levant», 
Παρίσι 1755 (Νέα υπομνήματα των ιεραποστολών του Τάγματος του Ιη­
σού στην Ανατολή). Το άρθρο του Κλ. Τσούρκα παρουσιάζει την έκθεση 
του π. Φραγκίσκου Tarillon περί της ιεραποστολής των Ιησουιτών στον 
ελληνόφωνο χώρο της οθωμανικής αυτοκρατορίας, η οποία δημοσιεύ­
τηκε το 1715 στον α' τόμο της σειράς «Nouveaux mémoires» (ό.π., σελ. 
3-125). Στην αποστολή Θεσσαλονίκης αναφέρονται τρεις σελίδες του 
άρθρου του Κλ. Τσούρκα.

Μια ακόμη ειδική, όπως και οι δύο προηγούμενες, μελέτη για τους 
Ιησουίτες της Μακεδονίας δημοσιεύτηκε στο ΙΑ' τόμο των «Μακεδονι­
κών» (σελ. 38-67) από τον Yves-Jean Dumon με τον τίτλο: «Το μητρώον 
βαπτίσεων της Καθολικής Εκκλησίας Θεσσαλονίκης (1702-1727)».

Η διαφορά της παρούσας μελέτης περί «Αποστολής των Ιησουιτών 
στη Μακεδονία το 17ο και 18ο αιώνα» σε σχέση με τις προηγούμενες 
συνίσταται στο γεγονός ότι για πρώτη φορά παρουσιάζεται στο σύνολό 
της η δραστηριότητα των μοναχών του Τάγματος του Ιησού στο βορειοελ­
λαδικό χώρο από της εγκαταστάσεώς τους στην Κωνσταντινούπολη την 
20-9-1609 έως το 1726, έτος αναχωρήσεως από τη Θεσσαλονίκη του μνη- 
μονευθέντος π. Φρ. Tarillon. Η δεύτερη περίοδος δράσεως των Ιησουιτών 
στη Μακεδονία (1726-73) θα εξεταστεί σε άλλη μελέτη.



Αποστολή Ιησουϊτών στη Μακεδονία 33

Σε ένα πρώτο, συντομότερο μέρος, θα γίνει λόγος για την «κινητή 
ιεραποστολή» των Ιησουιτών στη Μακεδονία, δηλαδή για τις επισκέψεις 
που πραγματοποιούσαν στο χώρο αυτό έως το 1706, έτος ιδρύσεως της 
μονής Θεσσαλονίκης. Το δεύτερο, κύριο, μέρος της μελέτης αυτής θα 
έχει για αντικείμενο τη δραστηριότητα της μονής Θεσσαλονίκης με 
ιδιαίτερη αναφορά στις «Εκθέσεις» που συνέταξαν για τη Μακεδονία οι 
ιερομόναχοι-Ιησουίτες π.π. Φραγκίσκος Richard και Φραγκίσκος Bra­
connier.

Ποιο, όμως, το Τάγμα του Ιησού; Το Τάγμα του Ιησού (απαντά και 
ως Εταιρεία, Αδελφότητα, Συντροφιά και Κοινωνία του Ιησού) είναι μία 
από τις πολυάριθμες μοναχικές κοινότητες της Ρωμαιοκαθολικής Εκ­
κλησίας, η οποία διακρίνεται για την ιεραποστολική της δραστηριότητα 
και την επίδοση των μελών της στις επιστήμες και τα γράμματα. Διαπρέ- 
πει επίσης στον εκπαιδευτικό τομέα. Οι αρχές του Τάγματος αυτού ανά­
γονται στο 1534. Το έτος εκείνο συσπειρώθηκε γύρω από το Βάσκο Ιγνά­
τιο Λοϋόλα μικρή ομάδα νέων, οι οποίοι, την ημέρα της Κοιμήσεως της 
Θεοτόκου, ορκίστηκαν στο ναό της Μονμάρτρης, στο Παρίσι, τη δια 
βίου τήρηση πτωχείας, παρθενίας και υπακοής. Το επόμενο έτος ο 
Ιγνάτιος συνέταξε για τους συντρόφους του τύπο κανονισμού, τον οποίο 
ενέκρινε την 27-9-1540 ο πάπας Παύλος Ελ Ακολούθησε η σύνταξη κατα­
στατικού για τη διοίκηση του νέου Τάγματος, το οποίο έλαβε το όνομα 
του Ιησού. Κατά το καταστατικό αυτό τα μέλη του Τάγματος, οι Ιησουίτες, 
διακρίνονται σε Σχολαστικούς ή Σπουδαστές, Πνευματικούς-Συμβοηθούς 
και Ομολογητές.

Οι σκοποί της Εταιρείας του Ιησού, η οποία διαδόθηκε με εκπλη­
κτική ταχύτητα στην Ευρώπη, Ασία και Αμερική, εκτίθενται σε δύο πρό­
σθετα καθοδηγητικά συγγράμματα του Ιγνατίου: τα Πνευματικά Γυμνά­
σματα ή Ασκήσεις και τη Γενική Εξέταση. Το πρώτο πραγματεύεται τον 
εξαγνισμό της ψυχής από αισθήματα και κλίσεις που δεν συμβιβάζονται 
με το θείο προορισμό της, και το δεύτερο την αναζήτηση της θείας θέ­
λησης μέσω της προσευχής και την εκλογή του είδους ζωής που καλείται 
από το Θεό να ακολουθήσει ο άνθρωπος.

Όταν πέθανε ο Ιγνάτιος το 1556, τα μέλη του Τάγματός του ανήρ- 
χοντο σε 1.000. Πρωταγωνιστές στον αγώνα της Ρωμαϊκής Εκκλησίας 
κατά της Μεταρρύθμισης, οι Ιησουίτες προκάλεσαν τη μήνη των αντι­
πάλων τους και το διασυρμό, εξαιτίας μεμονωμένων περιπτώσεων, του ο­
νόματος τους, το οποίο ταυτίστηκε αβάσιμα με τις έννοιες της υποκρισίας 
(ιησουιτισμός) και της χρήσης αθέμιτων μέσων για την επίτευξη συγκε­
κριμένων σκοπών (το αποδιδόμενο στους Ιησουίτες αξίωμα «ο σκοπός



34 Μάρκος Ρούσσος-Μηλιδώνης

αγιάζει τα μέσα»). Η σκληρή πολεμική των Προτεσταντών, αλλά και η 
τεράστια δύναμη που είχαν αποκτήσει σε ορισμένες καθολικές χώρες, 
ιδιαίτερα στη Γαλλία, οδήγησε τον πιεζόμενο από την πολιτική εξουσία 
Κλήμεντα ΙΔ' στη διάλυση των Ιησουιτών το 1773. Το 1814 ο πάπας Πίος 
Ζ' αποκατέστησε το Τάγμα του Ιησού, το οποίο, μέσα σε λίγες δεκαετίες 
ξαναβρήκε την παλαιά του αίγλη.

Έως το 1773, Γάλλοι κυρίως Ιησουίτες, είχαν ιδρύσει μονές στη 
Χίο (1595), Κωνσταντινούπολη (1609), Σμύρνη (1624), Νάξο (1627), Θή­
ρα (1642), Εύριπο (1643), Τήνο (1661), Θεσσαλονίκη (1706) και Σύρο 
(1744). Επί των ημερών μας λειτουργούν μονές του ιδίου Τάγματος στη 
Σύρο και Τήνο από το 1814, και στην Αθήνα από το 1914.

Ä. Η «κινητή αποστολή» των Ιησουιτών στη Μακεδονία (1609-1706)

«Κινητή αποστολή» (κατά το γαλλικό mission volante) καλούσαν 
οι Ιησουίτες τις επισκέψεις που πραγματοποιούσαν σε περιοχές της οθω­
μανικής αυτοκρατορίας, στις οποίες δεν υπήρχαν μονές του Τάγματός 
τους. Σκοπός των επισκέψεων αυτών ήταν η πνευματική εξυπηρέτηση 
των Καθολικών γηγενών και αλλοδαπών. Οι ξένοι ήταν κυρίως διπλωμα­
τικοί πράκτορες των δυτικών χωρών, έμποροι και πληρώματα ευρωπαϊ­
κών πλοίων. Σε πολλά επίσης λιμάνια της Ανατολής, κυρίως στην Κων­
σταντινούπολη, Σμύρνη και λιγότερο στη Θεσσαλονίκη, υπήρχαν δυτι­
κοί χριστιανοί, οι οποίοι εργάζονταν ως κωπηλάτες στις οθωμανικές 
γαλέρες. Οι Ιησουίτες που τους επισκέπτονταν τελούσαν τη λειτουργία 
σε ευρωπαϊκό προξενείο, όπου υπήρχε, ή σε σπίτι διακεκριμένου εμπό­
ρου. Για τις περιοχές, στις οποίες ταξίδευαν, και τους κατοίκους τους, 
που είχαν την ευκαιρία να γνωρίσουν από κοντά, έγραφαν «Εκθέσεις» 
με αποδέκτες τους προϊσταμένους τους στη Ρώμη και τη Γαλλία.

Το είδος της αποστολής αυτής εγκαινίασε στη Θεσσαλονίκη κατά τη 
δεκαετία 1610-20 ο ιδρυτής της μονής Κωνσταντινουπόλεως Φραγκίσκος 
de Canillac. Μετά την εγκατάστασή του στη Σμύρνη, το 1623, τις επισκέ­
ψεις στη Μακεδονία προς εξυπηρέτηση των ευάριθμων δυτικών εμπό­
ρων συνέχισαν οι συνάδελφοί του από τη μονή Κωνσταντινουπόλεως 
Ματθαίος Hardy και Ισαάκ d’Aultry. Μεγαλύτερες σε διάρκεια ήταν δύο 
επισκέψεις του I. d’Aultry στη Θεσσαλονίκη" το 1633 και 1650-1.

α. Ο π. Ισαάκ d’Aultry για τη Θεσσαλονίκη και το Άγιον Όρος

Γεννημένος στο Bar-Le-Duc της ΒΔ Γαλλίας τη 2-6-1595, ο I. d’Aultry 
εισήλθε στο Τάγμα των Ιησουιτών την 5-4-1614. Το 1625 διορίστηκε στη



Αποστολή Ιησουιτών στη Μακεδονία 35

μονή Κωνσταντινουπόλεως, της οποίας υπήρξε ηγούμενος για 10 χρόνια1. 
Τη Θεσσαλονίκη πρωτοεπισκέφτηκε στις αρχές του έτους 1633. Την 3 
Μαρτίου του ιδίου έτους ήταν ήδη σε θέση να απευθύνει στον πρωθη- 
γούμενο των Ιησουιτών στη Ρώμη π. Mutius Vitelleschi μια σύντομη ανα­
φορά περί Αγίου Όρους, στην οποία υπογραμμίζονται οι ευνοϊκές συν­
θήκες που είχαν δημιουργηθεί για τους Ιησουίτες μετά την εκλογή στον 
οικουμενικό θρόνο του μητροπολίτη Βέροιας Κυρίλλου, πρώην μαθητού 
του Ιησουίτη Διονυσίου Guiller. Στη συνέχεια δίδονται πληροφορίες 
για τις 20 μονές του Άθω και για τις καλές σχέσεις που διατηρούσε ο 
d’Aultry με μοναχούς Λαυριώτες.

Η έκθεση της 3-3-1663 συνέβαλε οπωσδήποτε στην απόφαση της 
Ρωμαϊκής Συνόδου για τη διάδοση της Πίστεως (Congregetio de Pro­
paganda Fide) να αποστείλει στις Καρυές το Νικόλαο-Καννάκιο Ρώσ- 
ση, πρώην μαθητή του «Αγίου Αθανασίου» της Ρώμης, ο οποίος δίδαξε 
σε ενδιαφερομένους Αγιορείτες ελληνικά και λατινικά γράμματα2. Μετά 
την αναχώρησή του από τον Άθω, το 1641, ο Ρώσσης συνέχισε τη διδα­
σκαλία του στη Θεσσαλονίκη, από όπου απήλθε το 1644. Πληροφορίες 
του για το Άγιο Όρος και τη Θεσσαλονίκη χρησιμοποίησε ο Βαλεντίνος 
Melcetti, σύμβουλος της Ιεράς Συνόδου, για τη διάδοση της Πίστεως σε 
θέματα των Ανατολικών Εκκλησιών. Κατά την έκθεση Melcetti του έ­
τους 1645, η οποία αναζωογόνησε το ενδιαφέρον του I. d’Aultry για τον 
Άθω, οι μοναχοί της χερσονήσου ανέρχονταν σε 7.000. Τελούσαν υπό 
την προστασία του βοσταντζή πασά, στον οποίο κατέβαλαν φόρο 7.000 
σκούδα το χρόνο. Ευκταίο θα ήταν να εγκατασταθούν στις Καρυές ελλη­
νομαθείς Ιησουίτες, οι οποίοι θα συνέχιζαν το έργο του Ν. Ρώσση. Υπο­
δεικνύονται τα ονόματα των Χίων Ιησουιτών Σεβαστιανού Μακρυπόδαρη 
και Φιλίππου Δαμαλά3.

Ενθουσιασμένος από την έκθεση Melcetti, ο π. d’Aultry ήρθε στο 
τέλος του 1649 στη Θεσσαλονίκη για να εξετάσει από κοντά τη δυνατό­
τητα εγκαταστάσεως συναδέλφων του στον Άθω. Για 14 μήνες φιλοξενή­
θηκε από το Γάλλο έμπορο Βαλτασάρ d’Alez.

1. Sommervogel Charles, Bibliothèque de la Compagnie de Jésus (Βιβλιο­
θήκη του Τάγματος του Ιησού), Βρυξέλλες-Παρίσι 1895. Ανατύπωση, Louvain 1960, 
τ. Α', στήλη 660.

2. Ζ α χ. Τ σ ι ρ π α ν λ ή, Το Ελληνικό Κολλέγιο της Ρώμης και οι μαθητές του. 
Πατριαρχικόν Ίδρυμα Πατερικών Μελετών, Θεσσαλονίκη 1980, σ. 432-4, αρ. 294.

3. Hoffmann Georg, Die Jesuiten und der Athos (Οι Ιησουίτες και ο Άθως). 
Εις «Monumenta Historica Societatis Jesu» (Ιστορικά μνημεία του Τάγματος του Ιη­
σού), τ. 8 (Ρώμη 1939), σ. 8-9.



36 Μάρκος Ρούσσος-Μηλιδώνης

Το σχέδιο ίδρυσης μικρού σταθμού των Ιησουιτών στον Άθω, για 
το οποίο είχε κάνει ήδη νύξη ο d’Aultry την 3-3-1633 και υποστήριζε 
η Ιερά Σύνοδος διαδόσεως της Πίστεως, ανταποκρινόταν στην επιθυμία 
του Λουδοβίκου ΙΔ', ο οποίος ευχόταν την επαναπροσέγγιση των Εκκλη­
σιών Ανατολής και Δύσης εις βάρος της Μεταρρύθμισης. Το ίδιο ευνοϊ­
κός ήταν και ο Μέγας Δούκας της Τοσκάνης Φερδινάνδος Β', ο οποίος 
μερικά χρόνια αργότερα και συγκεκριμένα την 21-11-1657 διαβεβαίωσε 
γραπτώς τους μοναχούς της Μεγίστης Λαύρας ότι εφόσον θα επέτρεπαν 
την εγκατάσταση Ιησουιτών σε χώρο της δικαιοδοσίας τους, θα είχαν 
την προστασία του από τους δυτικούς πειρατές1. Την ίδια διαβεβαίωση 
κατά τον d’Aultry έδωσε στους Λαυριώτες και το Τάγμα των Ιπποτών 
της Μάλτας. Την 7-10-1650, ο Ισαάκ d’Aultry, που είχε εν τω μεταξύ επι- 
σκεφθεί το Άγιον Όρος με δαπάνη της δούκισσας d’Aiguillon2, απηύ- 
θυνε στον πρωθηγούμενο των Ιησουιτών π. Piccolomini επιστολή, στην 
οποία τον πληροφορούσε ότι οι Λαυριώτες είχαν θέσει στη διάθεσή του 
το ναΐδριο της Αγίας Μαρίνας στη Θεσσαλονίκη και γειτονική ημιερει- 
πωμένη οικία. Εκεί τελούσε τη θεία λειτουργία και εξηγούσε το Ευαγγέ­
λιο σε Έλληνες και Λατίνους. Από την ίδια επιστολή πληροφορούμαστε 
ότι οι μοναχοί της Μεγίστης Λαύρας ήταν διατεθειμένοι να θέσουν στη 
διάθεσή του έκταση με ελαιώνα, αμπελώνα και ναΐδριο για να ιδρύσει 
σταθμό του Τάγματός του στον Άθω. Για τη Θεσσαλονίκη, γράφει, ότι 
κατοικείτο από 30.000 Εβραίους, Έλληνες και Τούρκους. Περισσότερο 
οργανωμένη η ισπανοεβραϊκή κοινότητα διέθετε 32 διδασκάλους και 
1.400 μαθητές. Από τα ιερά της πόλης μνημονεύεται ο Άγιος Γεώργιος 
(Ροτόντα), τον οποίο οι Τούρκοι είχαν μεταβάλει σε τζαμί, χωρίς όμως 
ουσιαστικές αλλοιώσεις3.

Στο επίμαχο θέμα εγκατάστασης των Ιησουιτών στον Άθω επανέρ­
χεται ο π. d’Aultry σε μία ακόμη έκθεση της 13-1-1651, προς το Γάλλο 
εκπρόσωπο των Ιησουιτών στη Ρώμη π. Φραγκίσκο Annat4. Από το έγ­
γραφο αυτό πληροφορούμαστε ότι το προς πώληση αντί 1.000 χρυσών 
σκούδων κτήμα της Μεγίστης Λαύρας βρισκόταν εντός των ορίων δι­

1. Hoffmann Georg, Die Jusuiten, ό.π., σ. 11-12. Έγγραφο στην ιταλική 
του Μ. Δούκα Τοσκάνης Φερδινάνδου Β' προς τους Λαυριώτες. Το πρωτότυπο εις 
MHS J Gallia 105 I, 35Γ.

2. Μαρία Μαγδαληνή de Vigneron d’Aiguillon (1604-75), δούκισσα, ανη- 
ψιά του Richelieu. Μεγάλη ευεργέτις των καθολικών ιεραποστολών. Βλ. Γαλλικό Βιο- 
γραφικό Λεξικό, Παρίσι 1933, τ. 1. στήλη 920.

3. Hoffmann Georg, Die Jesuiten, ό.π., σ. 11.
4. MHS J Gallia 102 334Γ-344ν.



Αποστολή Ιησουιτών στη Μακεδονία 37

καιοδοσίας της ίδιας μονής. Ενώ όμως ο επιστολογράφος φαινόταν να 
πιστεύει στο ενδεχόμενο εγκατάστασης συναδέλφων του στο Άγιον Ό­
ρος με την αιτιολογία ότι η παρουσία τους θα απήλλασε τους μοναχούς 
από τους δυτικούς πειρατές, ο προϊστάμενός του στην Κωνσταντινούπο­
λη π. Φραγκίσκος Martin δεν συμμεριζόταν την αισιοδοξία του.

Απογοητευμένος από την αποτυχία του ο π. I. d’Aultry επανήλθε 
στην Κωνσταντινούπολη. Από εκεί ταξίδεψε στη Νάξο, όπου υπηρέτησε 
έως το θάνατό του τη 16-1-1659. 'Εναν περίπου χρόνο πριν από το θάνα­
τό του, τη 17-3-1658, ο d’Aultry επισκέφτηκε το Άγιον Όρος για να βο­
λιδοσκοπήσει για μια ακόμη φορά τις πραγματικές προθέσεις των πατέ­
ρων σχετικά με την εκεί ίδρυση σταθμού των Ιησουιτών. Μετά λύπης του 
διαπίστωσε ότι οι Αγιορείτες δεν θα επέτρεπαν με κανέναν τρόπο την 
ίδρυση οποιοσδήποτε δυτικής μονής ή έστω και σχολείου στη χερσό­
νησο του Άθω. 12 χρόνια αργότερα, τον Αύγουστο του 1669, επανήλθε 
στο σχέδιο d’Aultry ο ηγούμενος στη μονή Ιησουιτών στον Εύριπο 
Φρακίσκος Richard.

β. Ο π. Φραγκίσκος Richard για το Άγιον Όρος (19-8-1669)

Μετά από 25ετή παρουσία στη Σαντορίνη και τη Χαλκίδα της Εύ­
βοιας (1643-69), ο γνωστός για το κλασικό σύγγραμμά του περί Σαντο­
ρίνης π. Φρ. Richard διεύρυνε το πεδίο της δράσης του στην ηπειρωτική 
Ελλάδα. Μάλιστα στη Θήβα κινδύνευσε να πληρώσει με τη ζωή του το 
μάθημα κατήχησης που είχε την τόλμη να δώσει στον Τούρκο αγά.

Για να ετοιμάσει την επίσκεψή του στο Άγιον Όρος το καλοκαίρι 
του 1669, ταξίδεψε ένα χρόνο πριν στη Ρώμη και Γαλλία, όπου συναντή­
θηκε με το Νεόφυτο Ροδινό, Κύπριο κληρικό και λόγιο, ο οποίος είχε 
διατρίψει παλαιότερα στον Άθω. Επισκέφτηκε επίσης τη μονή Φραγκι­
σκανών στην πόλη Νεβέρ, που είχαν μελετήσει το θέμα ίδρυσης δυτικής 
μονής στο Άγιον Όρος. Χρήματα για το ταξίδι—50 χρυσά σκούδα— 
έλαβε από τη δούκισσα d’Aiguillon, μεγάλη ευεργέτιδα του Τάγματος των 
Ιησουιτών.

Οι πληροφορίες που συνέλεξε ο π. Richard σχετικά με τις πιθανότη­
τες ευόδωσης του σχεδίου εγκατάστασης των Ιησουιτών στον Άθω δεν 
ήταν ενθαρρυντικές. Εκτός αυτού γνώριζε ότι και ο ίδιος προσωπικά δεν 
ήταν αρεστός στους Αγιορείτες. Η έκδοση της απολογητικής μελέτης 
του «Τάργα της Πίστεως» (1657-8), στην οποία υπογραμμίζονταν, κατά 
τη συνήθεια της εποχής, οι διαφορές του ελληνικού και λατινικού τυπι­
κού και δόγματος, είχε προκαλέσει τη βίαιη αντίδραση των Ορθοδόξων 
και μάλιστα των μοναχών, οι οποίοι έλαβαν, όπως έπρεπε να αναμένεται,



38 Μάρκος Ρούσσος-Μηλιδώνης

την αντεπίθεση. Τόσο μεγάλος ήταν ο σάλος που είχε προκληθεί από τη 
μελέτη αυτή, ώστε ο οικουμενικός πατριάρχης Παρθένιος Δ' ζήτησε να 
ρίπτονται στην πυρά όσα αντίτυπα έπεφταν στα χέρια των Ορθοδόξων. 
Μάλιστα στη Σαντορίνη η κατάσταση ήταν τόσο έκρυθμη, ώστε ο Γάλ­
λος πρέσβης στην Κωνσταντινούπολη Ιωάννης de la Haye-Vantelet α­
ναγκάστηκε να επέμβει υπέρ των εκεί Δυτικών.

Αμέσως μετά την επιστροφή του από τη Γαλλία, τον Ιούλιο του 1669, 
ο Φρ. Richard ταξίδεψε στο 'Αγιον Όρος, για το οποίο συνέταξε έκθεση 
από τον Εύριπο τη 18-8-1669, με αποδέκτη το Γάλλο προϊστάμενό του π. 
Κλαύδιο Boucher.

Στο πρώτο από τα τρία μέρη του υπομνήματος Richard για τον Άθω 
παρέχονται γενικές πληροφορίες για τις 22 μονές, από τις οποίες τρεις 
ανήκαν στους Ρώσους, Βουλγάρους και Σέρβους. Οι μοναχοί υπολογί­
ζονται σε 6.000, από τους οποίους το ήμισυ διέτριβε εκτός του Όρους. 
Στη συνέχεια περιγράφεται η μοναχική ζωή των Αγιορειτών και η κατά 
της Ρωμαϊκής Εκκλησίας κλίση τους, η οποία αποδίδεται στην επίδραση 
του «Νομοκανόνος».

Στο δεύτερο μέρος ο συγγραφέας αναφέρεται σε συναντήσεις του με 
τον επίσκοπο Σεραφείμ, τον ηγούμενο της Μεγίστης Λαύρας και άλλους 
αξιωματούχους. Αντικείμενο των συνδιαλέξεων αυτών ήταν ως επί το 
πλείστον οι διαφορές που χωρίζουν τις Εκκλησίες της Ρώμης και Κων­
σταντινούπολης, όπως η εκπόρευση του Αγίου Πνεύματος, το παπικό 
πρωτείο, η χρήση αζύμου άρτου στην καθαγίαση κ.ά.

Σε ένα τρίτο μέρος ο Richard ερευνά τους τρόπους προσέγγισης των 
δυτικών μοναχών με τους Αγιορείτες. Προτείνει να σταλούν στις Καρυές 
δύο Έλληνες θεολόγοι, απόφοιτοι του Ελληνικού Φροντιστηρίου της 
Ρώμης, οι οποίοι, εκτός από καλή θεολογική κατάρτιση, θα έπρεπε να 
έχουν γνώσεις ιατρικής. Οι από μέρους τους εξάσκηση της επιστήμης 
αυτής θα τους έδινε τη δυνατότητα να έρθουν σε επαφή με τους μοναχούς, 
οι οποίοι επισκέπτονταν τις Καρυές.

Αφού αποκλείει το ενδεχόμενο ίδρυσης λατινικής μονής στον Άθω, 
γράφει ο προσγειωμένος στην πραγματικότητα Γάλλος Ιησουίτης: «Κατά 
την επίσκεψή μου στη Γαλλία πληροφορήθηκα από τους Φραγκισκανούς 
του Νεβέρ ότι η Ιερά Σύνοδος σχεδιάζει να στείλει μοναχούς στο Άγιον 
Όρος. Θα πρέπει όμως να γνωρίζει ότι οι Αγιορείτες δεν θα δεχθούν 
με κανένα τρόπο την εγκατάσταση δυτικών μοναχών στον Άθω. Όμως, 
ακόμη και αν το επέτρεπαν, θα ήταν πολύ δύσκολο σε Γάλλους μοναχούς 
να προσαρμοστούν στον αυστηρό τρόπο ζωής των ασκητών, οι οποίοι 
κατοικούν στις πλαγιές του Όρους τρώγοντας ψωμί, χόρτα και ελιές.



Αποστολή Ιησουιτών στη Μακεδονία 39

Πιστεύω ότι ο καλύτερος τρόπος για να αποκτήσουμε την εκτίμηση των 
Ελλήνων μοναχών, θα ήταν να σταλούν δύο ενάρετοι και ζηλωτές νέοι 
θεολόγοι, τελειόφοιτοι του Ελληνικού Κολλεγίου, με ιατρικές γνώσεις. 
Προτείνεται να αγοραστεί γι’ αυτούς κτήριο στις Καρυές, ένα μεγάλο 
χωριό, στο οποίο κατοικούν καλόγεροι που κερδίζουν τη ζωή τους εργα­
ζόμενοι.

Κάθε Σάββατο έρχονται μοναχοί στις Καρυές από όλο το Άγιον 
Όρος για να κάνουν τις προμήθειές τους. Εδώ, οι δύο θεολόγοι θα δέχο­
νται ευκολότερα τις επισκέψεις των καλογήρων και θα μεταβαίνουν χω­
ρίς δυσκολία στα μοναστήρια τους. Παρέχοντας στους ασθενείς ιατρική 
περίθαλψη, θα μπορούν να εργαστούν για το πνευματικό τους καλό και 
για την εξάλειψη του σχίσματος. Αφού αποκτήσουν ως Έλληνες την 
εμπιστοσύνη των μοναχών, θα λάβουν την άδεια να διδάξουν ιδιωτικά σε 
συγγενείς των νέους, οι οποίοι διαμένουν στο Όρος»1.

Η έκθεση Richard για τη μοναστική πολιτεία του Άθω κλείνει με 
την περιγραφή δύο σεβαστούν κειμηλίων: της Παναγίας Πορταΐτισσας 
στη μονή Ιβήρων και της θαυματουργού κάρας του Αγίου Μιχαήλ εκ 
Συνάδων Φρυγίας. «Πριν τελειώσω την έκθεσή μου για τις είκοσι δύο 
μονές, θα περιγράφω στη Σεβασμιότητά σας δύο κειμήλια που με εντυ­
πώσιασαν ιδιαίτερα. Πρόκειται για μια πολύ παλαιά εικόνα της Παναγίας, 
η οποία, αφού ρίφθηκε στη θάλασσα από τους εικονομάχους της Κωνστα­
ντινούπολης, έπλευσε έως την ακτή της μονής Ιβήρων, όπου τη συνέλεξε 
ο ερημίτης Γαβριήλ βαδίζοντας πάνω στο νερό. Η εικόνα αυτή καλύπτε­
ται από μαργαριτάρια και άλλους πολύτιμους λίθους. Προς τιμή της ανά­
βουν πολλά χρυσά και ασημένια καντήλια, που πρόσφεραν ευεργετηθέ- 
ντες από τη χάρη της πρίγκιπες2.

Το άλλο θαυματουργό κειμήλιο, η κάρα του Αγίου Μιχαήλ, φυλάσ­
σεται στη μονή της Αγίας Λαύρας. Έχει τη δύναμη να διώχνει τους αρου- 
ραίους, τα έντομα και τις ακρίδες που καταστρέφουν αγρούς και αμπελώ­
νες. Στην Αμοργό, ο μητροπολίτης Παχώμιος μου αφηγήθηκε πως όταν 
κάποτε η Ρόδος κινδύνεψε να καταστραφεί από τα ζώα αυτά, μετέφερε 
από το Άγιον Όρος στην πληγείσα νήσο την κάρα του Αγίου. Πιστοί 
και άπιστοι διαπίστωσαν με πολύ θαυμασμό ότι κατά την περιφορά της

1. Την ιατρική ως μέσο προσέγγισης των Ελλήνων χρησιμοποίησαν πολλοί Γάλ­
λοι Ιησουίτες, όπως ο Γασπάρος Emmanuel στη Νάξο, ο Σίμων Fournier στη Σαντο­
ρίνη κ.ά.

2. Η Παναγία η Πορταΐτισσα μαζί με το «'Αξιόν Εστιν» του Πρωτάτου είναι οι 
δύο πλέον σεβαστές εικόνες του Αγίου Όρους. Η Πορταΐτισσα απαγορεύεται να απο­
μακρυνθεί για οποιονδήποτε λόγο από το Άγιον Όρος.



40 Μάρκος Ρούσσος-Μηλιδώνης

βρήκαν το θάνατο όλα αυτά τα βλαβερά ζώα. Πρόσφατα ο βοεβόδας της 
Βλαχίας Ματθαίος τη μετέφερε στην ηγεμονία του για τον ίδιο σκοπό. 
Όταν απέκτησε από τον Άγιο τη χάρη, για την οποία τον είχε επικαλε­
στεί, έκτισε στον περίβολο της Αγίας Λαύρας μια εκκλησία που φέρει 
το όνομά του. Την επισκέφθηκα καινούρια και όμορφα διακοσμημένη... 
Από τον Εύριπο, τη 18 Αυγούστου 1669. Δούλος σας ταπεινός και ευπει­
θής Φραγκίσκος Richard του Τάγματος του Ιησού».

Μια ακόμη έκθεση περί Αγίου Όρους, προερχόμενη από τους Ιη­
σουίτες της Χίου, ανάγεται στο τέλος του 17ου αιώνα. Έχει γραφεί λίγο 
πριν αποσπαστεί η μονή Χίου από την Ιταλία και υπαχθεί στους Γάλλους 
Ιησουίτες της Κωνσταντινούπολης το έτος 1696. Μετά από τις συνήθεις 
περιγραφές των μονών, ο ανώνυμος συγγραφέας, αφού προβάλει το αμείω­
το ενδιαφέρον του Τάγματός τους για το κέντρο του ελληνικού μοναχι­
σμού, επανέρχεται στο προσφιλές σ’ αυτό θέμα περί εγκαταστάσεως μονα­
χών του στον Άθω. Αυτή τη φορά, αντί των Γάλλων, προτείνονται Έλ­
ληνες και Ιταλοί μοναχοί της Χίου.

Β. Μόνιμη εγκατάσταση των Ιησουιτών στη Θεσσαλονίκη (1706-73)

α. Η Θεσσαλονίκη στο μεταίχμιο του 17ου και 18ου αιώνα
Η Θεσσαλονίκη του 1700 ήταν μια ραγδαία εξελισσόμενη εμπορική 

πολιτεία που κάποιος Ευρωπαίος επισκέπτης της εποχής εκείνης παρο­
μοίασε με τη βιβλική Βαβέλ. Στην προκυμαία και τις πλαγιές του Επτα- 
πυργίου ακούγονταν ανάμεικτα ελληνικά, ισπανοεβραϊκά, τουρκικά, 
βουλγαρικά και λίγα γαλλικά.

Από το 1685, λόγω της εγκατάστασης των πρώτων Γάλλων εμπόρων 
γύρω από τη σημερινή οδό Φράγκων, η Γαλλία διόρισε πρόξενό της τον 
Gleize. Οι δραστήριοι διάδοχοί του Arnaud (1699-1612) και Boemont ή 
Boismont (1712-24) ίδρυσαν υποπροξενεία της χώρας τους στην Καβάλα, 
Θάσο, Ζαγορά Πηλίου και Βόλο1. Η γαλλική αυτή παρουσία στα εμπο­
ρικά κέντρα της Μακεδονίας και Θεσσαλίας ευνόησε τη μόνιμη εγκα­
τάσταση Γάλλων επίσης Ιησουιτών στη Θεσσαλονίκη. Το ίδιο είχε συμ­
βεί στη Σμύρνη, όπου η ίδρυση μονής του ιδίου Τάγματος το 1624 ακο­
λούθησε το διορισμό του προξένου Napollon στη Νάξο, όπου ήρθαν οι 
Ιησουίτες αμέσως μετά το διορισμό ως προξένου της Γαλλίας του Φρα­
γκίσκου Κορονέλλου.

1. Le commerce de Salonique au XVIIIe siècle, par N. G. Svoronos (Το εμπόριο 
στη Θεσσαλονίκη το 18ο αιώνα), Παρίσι 1956, σ. 142.



Αποστολή Ιησουιτών στη Μακεδονία 41

Το 1690 Ιησουίτες της Κωνσταντινούπολης πραγματοποίησαν πο­
λύμηνη επίσκεψη στη Θεσσαλονίκη, για να προσφέρουν τις πνευματικές 
τους υπηρεσίες στους ευάριθμους Γάλλους εμπόρους και να εξετάσουν 
το ενδεχόμενο παραμονής δύο συναδέλφων τους. Η καλή υποδοχή που 
τους επιφύλαξαν οι Γάλλοι, Έλληνες, ακόμη και οι Τούρκοι της Θεσσα­
λονίκης, τους έκαναν να αποφασίσουν κατ’ αρχήν την ίδρυση μικρής 
μονής στη μητρόπολη του Θερμαϊκού. 'Ομως, για την υλοποίηση του 
σχεδίου τους, προτίμησαν να αναμείνουν την αύξηση του αριθμού των 
Καθολικών εμπόρων της πόλης1. Το 1706. όταν ο Ιησουίτης Φραγκίσκος 
Braconnier ήρθε να κατοικήσει μόνιμα, ο πληθυσμός της ανερχόταν σε 
35.000 κατοίκους2. Το ήμισυ αποτελείτο από Ισπανοεβραίους, οι οποίοι 
κατοικούσαν στις δυτικές συνοικίες. Διέθεταν σχολεία με 1.500 μαθητές 
και ασχολούνταν με το εμπόριο. Οι Έλληνες και Τούρκοι μοιράζονταν 
σε ίσο περίπου ποσοστό τον υπόλοιπο πληθυσμό. Οι πρώτοι κατοικούσαν 
στις περιοχές Αγίου Αθανασίου, Αγίου Παντελεήμονα και Λαγουδιανής. 
Οι Τούρκοι, κυρίως γαιοκτήμονες, διέμεναν στην περιοχή «Μπαΐρι»3.

Η υπογραφή της ρωσοτουρκικής συνθήκης του Πασάροβιτς, το 1718, 
έδωσε νέα ώθηση στην εμπορική κίνηση στο Αιγαίο και μάλιστα στη Θεσ­
σαλονίκη, που από το έτος εκείνο αρχίζει να εξελίσσεται σε σημαντικό 
κέντρο διαμετακομιστικού εμπορίου. Έτσι εξηγείται η ίδρυση προξε­
νείων της Αγγλίας, Ολλανδίας, Νεαπόλεως, Ραγούσας, Δύο Σικελιών και, 
μετά το 1750, υποπροξενείων Αυστρίας, Δανίας και Σουηδίας. Ανάλογη 
ήταν και η αύξηση των Ευρωπαίων εμπόρων, στην υπηρεσία των οποίων 
είχαν ταχθεί από το 1706 Γάλλοι Ιησουίτες.

β. Η μονή Ιησουιτών στη Θεσσαλονίκη (1706-73).
Τις πρώτες μέρες του 1706, Γάλλος έμπορος της Θεσσαλονίκης τα­

ξίδεψε στην Κωνσταντινούπολη, όπου επισκέφθηκε τη μονή Ιησουιτών 
στο Γαλατά και τον πρέσβη της Γαλλίας μαρκήσιο de Ferriol. Σκοπός

1. Henrion B., Histoire générale des missions catholiques (Γενική ιστορία των 
καθολικών ιεραποστολών), τ. 2, σ. 267.

2. Το 1430, όταν μετά από επταετή κυριαρχία των Ενετών περιήλθε η Θεσσαλονίκη 
στους Τούρκους, αριθμούσε 2.000 κατοίκους. Το 1530, μετά την εγκατάσταση 12.000 
Ισπανοεβραίων προσφύγων, ο αριθμός των κατοίκων της είχε περάσει τις 20.000. Στις 
αρχές του 18ου αιώνα πλησίαζαν τις 35.000. Βλ. «Νέα Εστία», Αφιέρωμα στη Θεσσα­
λονίκη, τ. 118, τεύχος 1430, σ. 164.

3. Για την περίοδο αυτή έχουμε ενδιαφέρουσες περιγραφές για τη Θεσσαλονίκη 
από τους περιηγητές Παύλο Lucas, Voyage du sieur Paul Lucas fait en MDCCX1V, 
Amsterdam MDCCXXV, σ. 37-9, και Βασίλειο Barskij το έτος 1724. Βλ. D. Hemmer- 
dinger-Iliadou, Relation de Basile Baskij, εις «Balkan Studies» 2 (1961) 293-7.



42 Μάρκος Ρούσσος-Μηλιδώνης

της επίσκεψης αυτής ήταν ο μόνιμος διορισμός ενός τουλάχιστον Ιη­
σουίτη στη Θεσσαλονίκη. Ο de Ferriol, που είχε ευνοήσει ιδιαίτερα τους 
μισιοναρίους εγκρίνοντας τη διάθεση σ’ αυτούς του 1/4 της φορολογίας 
των δυτικών πλοίων, δέχτηκε την πρόταση του Γάλλου εμπόρου και συνεν- 
νοήθηκε με του Ιησουίτες της Κωνσταντινούπολης για την αποστολή ενός 
πνευματικού στο προξενείο Θεσσαλονίκης.

Την 29-1-1706, ο επιλεγείς π. Φραγκίσκος Braconnier, ο οποίος υπη­
ρετούσε στην αποστολή της Ανατολής από το 1692, ταξίδεψε δια θαλάσ­
σης στη Θεσσαλονίκη, ενισχυμένος από τον de Ferriol με το ποσό των 
100 τουρκικών λιρών1. Σε σκόρπιες σημειώσεις του π. Braconnier περί 
«ιδρύσεως και προόδου της ιεραποστολής Θεσσαλονίκης», τις οποίες 
συνέλεξε και συνέταξε σε συνεχόμενο κείμενο το 1734 ο διάδοχός του π. 
Ιωάννης Βαπτιστής Souciet, γράφει για το ξεκίνημά του στη Μακεδονία: 
«Εγώ ο ίδιος δεν είχα σκεφτεί ότι κάποτε θα εργαζόμουνα στη Μακεδο­
νία. Σκεπτόμουνα να διασχίσω τη Γαλατία, Καππαδοκία και τις γειτονι­
κές επαρχίες για να προσφέρω τις υπηρεσίες μου στους Καθολικούς και 
σχισματικούς Αρμένιους, όταν κάποιος έμπορος που ήρθε από τη Θεσσα­
λονίκη στην Κωνσταντινούπολη με συμβούλευσε να μεταβώ στη Μακε­
δονία. Με πληροφόρησε ότι η πρωτεύουσα της επαρχίας αυτής και τα 
γειτονικά νησιά πρόσφεραν ευρύ πεδίο δράσης στο ζήλο μου και ότι το 
καλό που θα έκανα στις ψυχές θα ήταν πολύ μεγάλο. Την ίδια μέρα που 
μου έγινε η πρόταση αυτή, ανοίγοντας τις "Πράξεις των Αποστόλων" 
έπεσα στο έκτο κεφάλαιο, όπου γράφεται ότι ο ευρισκόμενος στη Μικρά 
Ασία απόστολος Παύλος είδε όνειρο ένα Μακεδόνα, ο οποίος τον παρα- 
καλούσε να περάσει στη χώρα του για να την ευαγγελίσει. Η ανάγνωση 
της περικοπής αυτής και η συνομιλία μου με το Γάλλο έμπορο το ίδιο 
πρωί μου φάνηκε σαν ειδοποίηση του Θεού. Από τότε δε σκεπτόμουνα 
παρά πώς να ακολουθήσω το δρόμο που μου είχε προετοιμάσει ο από­
στολος Παύλος.

Ο Γάλλος πρέσβης στην Κωνσταντινούπολη, που ενδιαφερόταν 
για τη διάδοση της πίστης μας και την τιμή του βασιλιά μας, προώθησε 
το σχέδιό μου και μου πρόσφερε χρήματα για να ανταπεξέλθω στα πρώτα 
έξοδα. Στη Θεσσαλονίκη, όπου έφτασα δια θαλάσσης, ο Γάλλος πρόξε­
νος με δέχτηκε με πολλή καλοσύνη. Μου ζήτησε να ιερουργώ και να κη­
ρύττω κάθε Κυριακή στο παρεκκλήσι του. Κάθε Δευτέρα και Παρασκευή 
θα μπορούσα να κηρύττω στους Λατίνους όλων των εθνοτήτων. Από την

1. Yves-Jean Dumo n, Το μητρώον βαπτίσεων της Καθολικής Εκκλησίας 
Θεσσαλονίκης (1702-27), εις «Μακεδονικά» ΙΑ' (1971) 40.



Αποστολή Ιησουιτών στη Μακεδονία 43

πρώτη μέρα ήρθαν να με ακούσουν πολλοί πιστοί. Οι Αρμένιοι, που δεν 
διάθεταν εκκλησία και ιερέα στη Θεσσαλονίκη, αύξησαν τους πιστούς 
μου. Το Πάσχα πολλοί προσήλθαν στα μυστήρια, αφού ετοιμάστηκαν 
κατάλληλα κατά την Τεσσαρακοστή. Παράλληλα κήρυττα σε χωρισμέ­
νους από την Εκκλησία της Ρώμης Έλληνες, οι οποίοι δεν έδιναν την 
εντύπωση να είναι μακριά από τη Βασιλεία των Ουρανών. Όλοι μου ζη­
τούσαν να μείνω στην πόλη τουλάχιστον ένα χρόνο. Ιδιαίτερα πιεστικός 
ήταν ο υπηρέτης του προξενικού παρεκκλησίου. Για να με πείσουν, μου 
έλεγαν ότι στην πόλη τους χρειαζόταν ένας πολύγλωσσος ιεραπόστολος1, 
επειδή οι Έλληνες και Αρμένιοι δεν γνώριζαν γαλλικά. Οι παρακλήσεις 
τους με λύγισαν, αν και ενδόμυχα εξακολουθούσα να πιστεύω ότι ήταν 
καλύτερο το αρχικό μου σχέδιο, που συνίστατο στην επίσκεψη περισσο­
τέρων τόπων κατά το σύστημα της κινητής ιεραποστολής. Με το επιχεί­
ρημα αυτό, κατά το επόμενο έτος επισκέφτηκα πολλές περιοχές, που εί­
χαν περισσότερη ανάγκη από την πρωτεύουσα»2 3.

Διαπρεπής αρχαιολόγος, νομισματολόγος και συλλέκτης αρχαίων 
επιγραφών της Μακεδονίας ο Φραγκίσκος Braconnier γεννήθηκε στο 
Cusey της Γαλλίας την 25 Ιουλίου 1656. Στο Τάγμα του Ιησού εισήλθε 
την 4η Οκτωβρίου 1674. Πριν ο ιεραποστολικός του ζήλος τον οδηγήσει 
στην Κωνσταντινούπολη, όπου έφτασε το Σεπτέμβριο του 1692s, δίδαξε 
ρητορική, φιλοσοφία και θεολογία στο Ιεροσπουδαστήριο του Στρα­
σβούργου. Υπηρέτησε επίσης ως διευθυντής στο Κολλέγιο των Ιησουι­
τών στο Επινάλ4. Από το 1692 έως το 1698 ασχολήθηκε με την εκπαίδευ­
ση των χριστιανών νέων στο Κολλέγιο του Αγίου Βενεδίκτου, στο Γα­
λατά της Κωνσταντινούπολης. Παράλληλα, ως γερμανόγλωσσος, υπη­
ρέτησε τους Γερμανούς καταδίκους των οθωμανικών γαλερών. Από το 
1698 έως το 1702 διηύθυνε την ιεραποστολή του Τάγματός του στην Τουρ­
κία. Το 1700 επισκέφτηκε τις μονές των Ιησουιτών στα νησιά του Αιγαίου. 
Αίγο πριν εγκαταλείψει την Κωνσταντινούπολη, το 1706, επανοικοδό- 
μησε, με οικονομική ενίσχυση του Εμπορικού Επιμελητηρίου της Μασ­

1. Ο Φρ. Braconnier μιλούσε τη γαλλική, γερμανική, λατινική, αρμενική, τουρκι­
κή και ελληνική γλώσσα. Ο J. B. Souciet και Κ. Sommervogel γράφουν ότι είχε εκπλη­
κτική ευχαίρεια στην εκμάθηση των γλωσσών.

2. Relation de l’etablissement et des progrès de la mission de Thessalonique, extraite 
des mémoires du Père Braconnier, par le P è r e Souciet, εις «Nouveaux mémoires des 
missions de la Compagnie de Jésus dans le Levant, τ. IX, Παρίσι 1755j σ. 323 κ.ε.

3. Χειρόγραφο ημερολόγιο του ταξιδιού του π. Braconnier από την Τουλών στην 
Κωνσταντινούπολη, στο Αρχείο Υπουργείου Εξωτερικών της Γαλλίας, Πρεσβεία Κων­
σταντινουπόλεως, έτος 1692.

4. Sommervogel, Bibliothèque, ό.π., τ. II, στήλη 79.



44 Μάρκος Ρούσσος-Μηλιδώνης

σαλίας, τμήματα της μονής και του ναού του Αγίου Βενεδίκτου, τα οποία 
είχαν υποστεί εκτεταμένες ζημιές λόγω πυρκαγιάς1. Πέρα από τα πνευμα­
τικά του καθήκοντα, ο Braconnier ασχολείτο με την αρχαιολογία και τη 
συλλογή επιγραφών και νομισμάτων, τα οποία προορίζονταν για το μου­
σείο του Λουδοβίκου ΙΔ'. Οι επιτυχίες του στον τομέα αυτό επέτρεψαν 
στον πρώην διευθυντή της Εθνικής Βιβλιοθήκης της Γαλλίας Ερρίκο 
Omont, να γράψει ότι ο π. Φρ. Braconnier, μαζί με τον πολυπράγμονα 
συνάδελφό του π. Πέτρο Besnier, διακρίθηκαν μεταξύ των Γάλλων της 
Ανατολής, κληρικών και διπλωματικών πρακτόρων, οι οποίοι συνέλεξαν 
επιγραφές και αρχαία αντικείμενα για το βασιλέα τους2.

Όμως, οι πρωτοβουλίες που λάβαινε ο π. Braconnier στον τομέα της 
αρχαιολογίας προκάλεσαν την αντιζηλία του Γάλλου πρέσβη μαρκησίου 
de Ferriol, ο οποίος, με επιστολή του στον υπουργό Εξωτερικών Λουδο­
βίκο de Pontchartrain, ζήτησε τη μετάκλησή του στο Παρίσι. Την 31- 
5-1702 ο υπουργός κάλεσε τον πρώην πνευματικό του Λουδοβίκου ΙΔ' π. 
Φρ. de la Chaise, να ενεργήσει για τη μετάθεση του π. Braconnier, «ώστε 
να λήξει το θέμα είτε με την επιστροφή του στη Γαλλία είτε με το διο­
ρισμό του σε άλλο γαλλικό σταθμό της Λνατολής»3. Μετά από σχετικές 
συστάσεις του π. la Chaise, ο π. Braconnier συμφιλιώθηκε με τον πρέσβη, 
ο οποίος μάλιστα του ανέθεσε να διευθετήσει προβλήματα που είχαν προ­
κόψει στην εκτέλεση της διαθήκης του πρίγκιπα Tekely, ευεργέτη των 
Ιησουιτών της Κωνσταντινούπολης.

Στη Θεσσαλονίκη όπου έφτασε ο π. Braconnier την 5-2-1706 έγινε 
δεκτός από τον πρόξενο Αντώνιο Arnaud (1699-1711). Μετά από τον εορ­
τασμό του Πάσχα στο παρεκκλήσιο του γαλλικού προξενείου, το οποίο 
βρισκόταν στη θέση του σημερινού νοσοκομείου Άγιος Παύλος, επί της 
οδού Φράγκων 17, ο Braconnier ταξίδεψε στη Σκόπελο, όπου λειτουργού­
σε στο γαλλικό υποπροξενείο.

«Η Σκόπελος, γράφει στη συνέχεια του ιδρυτικού της μονής Θεσσα­
λονίκης, είναι το πιο σημαντικό από τα νησιά των Σποράδων. Δεν είναι 
όμως τόσο γνωστή στους αρχαίους και νεότερους γεωγράφους. Η περι- 
φέρειά της πλησιάζει τα 30 μίλια. Καλλιεργείται πολύ καλά και έχει

1. Lettre d’un niissionaire de la Grèce au Père Fleuriau, εις A i m é - M a r t i n, Let­
tres édifiantes et curieuses, concernant l’Asie, l’Afrique et l’Amerique (Εποικοδομητικές 
και παράδοξες επιστολές αφορώσες στην Ασία, Αφρική και Αμερική), Παρίσι 1838, 
τόμοι 2" τ. Α', σ. 60.

2. Henri Omont, Missions archéologiques françaises en Orient au XVTI et XVI11 
siècles, Documents, édités par—, Παρίσι 1902, τόμοι 2· τ. A', σ. 274.

3. Henri Omont, Missions, ό.π., A', σ. 274, σημ. 3.



Αποστολή Ιησουιτών στη Μακεδονία 45

8-10.000 κατοίκους. Οι περισσότεροι μένουν σε μια αρκετά όμορφη πο­
λίχνη, η οποία δεν έχει ειδικό όνομα. 'Ακόυσα πως το νησί αυτό ήταν 
έρημο πριν δύο αιώνες. Ξανακατοικήθηκε με πρωτοβουλία του μάγειρα 
του σουλτάνου ή κατά μία άλλη εκδοχή από τον κυριότερο αρτοποιό 
της Κωνσταντινούπολης. Τα προνόμια που απολαμβάνει το νησί αυτό 
είναι άγνωστα σε άλλες περιοχές της οθωμανικής αυτοκρατορίας. Εδώ 
δεν κατοικούν άπιστοι (δηλαδή Τούρκοι). Οι Σκοπελίτες δικαιούνται να 
κάνουν χρήση των κωδώνων και να κατασκευάζουν σταυρούς στους δρό­
μους και στις κορυφές λόφων. Σε περίπτωση που καλέσουν για τις υπο­
θέσεις τους κάποιο καδή ή έρθει στο νησί Τούρκος δικαστικός με δική 
του πρωτοβουλία, οι υποχρεώσεις των Σκοπελιτών για τη συντήρησή 
τους αρχίζουν μετά την παρέλευση τριών ημερών. Στο νησί διαμένει 
Έλληνας επίσκοπος με δικαιοδοσία και στη γειτονική Σκιάθο. Η Σκό­
πελος παράγει λίγο σιτάρι και πολύ κόκκινο κρασί, το οποίο όμως δεν 
έχει ευχάριστη γεύση, επειδή, για να διατηρηθεί καλύτερα, φυλάσσεται 
σε βαρέλια με ρετσίνι. Όταν οι Ενετοί ήταν κύριοι της Πελοποννήσου, 
έπιναν πολύ από το κρασί αυτό, το οποίο εμπορεύονταν Γάλλοι. Σήμερα 
γίνονται εξαγωγές στην Κέρκυρα και τη Θεσσαλονίκη. Το λευκό κρασί 
και το τσίπουρο, που είναι εξαιρετικής ποιότητας, κατασκευάζονται σε 
μικρές ποσότητες. Η Σκόπελος καλύπτεται από κέδρους (cedres), πορτο­
καλιές και λεμονιές, που παράγουν εξαιρετικά φρούτα.

Στη Σκόπελο, που είχα διαλέξει ως κέντρο από το οποίο θα επισκε­
πτόμουν και άλλα μέρη, πέρασα οκτώ μέρες κηρύττοντας στους Γάλλους 
που έτυχε να βρίσκονται εκεί. Έπειτα έφυγα για το Νεγρεπόντε. Έτσι 
ονομάζεται σήμερα η Εύβοια των αρχαίων»1.

Από την Εύβοια, την οποία περιγράφει με περισσή ακρίβεια, ανα- 
φερόμενος και στο φαινόμενο της παλίρροιας του Ευρίπου, στο οποίο 
ο συνάδελφός του π. I. Π. Babin είχε αφιερώσει ειδική διατριβή πριν 45 
χρόνια, ο π. Braconnier συνέχισε το ταξίδι του στο Άγιον Όρος, όπου 
παρέμεινε κατά το μήνα Ιούλιο.

Την 7-9-1706 ο Braconnier έδωσε στον κόμητα de Pontchartrain τις 
πρώτες πληροφορίες για το μοναχισμό του Άθωνος. Στις μονές που επι- 
σκέφτηκε συνάντησε καλούς και απλούς ανθρώπους, οι οποίοι όμως εστε- 
ρούντο μορφώσεως. Στις συζητήσεις που είχε μαζί τους απέφυγε να θί­
ξει θέματα θεολογικού περιεχομένου. Στη μονή των 40 Μαρτύρων (Ξη- 
ροποτάμου) του ζήτησαν επιμόνως να εκφέρει τη γνώμη του για το Γρη- 
γόριο Παλαμά και τους Ησυχαστές. Διπλωματικότατα ο Braconnier τους

1. Nouveaux mémoires, ό.π., τ. IX, σ. 328.



46 Μάρκος Ρούσσος-Μηλιδώνης

παρέπεμψε στην κριτική που εξάσκησαν στην ησυχαστική κίνηση οι 
Έλληνες θεολόγοι. Την ίδια τακτική κράτησε στις Καρυές, όταν ο εκεί 
επίσκοπος του έθεσε ερωτήσεις σχετικά με το παπικό πρωτείο. Ο διάλο­
γος, παρατηρεί ο Braconnier, διεξήχθη χωρίς τη συνηθισμένη σ’ αυτές 
τις περιπτώσεις οξύτητα.

Ο Pontchartrain απάντησε την 7-4-1707: «Έλαβα την επιστολή σας 
της 7 παρελθόντος Απριλίου και το συνημμένο σ’ αυτήν υπόμνημα περί 
Αγίου Όρους, το οποίο ανέγνωσα στο βασιλέα. Η Α.Μ. θα επιθυμούσε 
να έχει περισσότερες πληροφορίες για τα θέματα στα οποία αναφέρεστε 
περιληπτικά, όπως για το είδος ζωής των μοναχών του Αγίου Βασιλείου, 
τα δόγματα που ακολουθούν και το άγνωστο εις ημάς τελετουργικό τους. 
Εφόσον σκοπεύετε να επανέλθετε κατά το τρέχον έτος, σας παρακαλώ 
να μην παραλείψετε να δώσετε τις πληροφορίες αυτές, ειδικότερα μάλι­
στα σε ό,τι αφορά στις βιβλιοθήκες του Αγίου Όρους»1. Επειδή για άγνω­
στους λόγους ο π. Braconnier δεν επισκέφτηκε τον Άθωνα κατά το έτος 
1707, ο υπουργός Εξωτερικών του Αουδοβίκου ΙΔ' επανήλθε στο αίτημά 
του την 21-3-17082. Στην πραγματοποιηθείσα τον Αύγουστο του 1709 
επίσκεψη του Braconnier στο Άγιον Όρος και τη σχετική αναφορά 
που απέστειλε στον κόμητα de Pontchartrain την 30-9-1709 επανέρχομαι 
διεξοδικά στη συνέχεια.

Μετά την πρώτη επίσκεψή του στο Άγιον Όρος τον Ιούλιο του 1706, 
ο Braconnier επανήλθε στη Σκόπελο. Εκεί τον ανέμενε βασιλικό διάταγ­
μα με το οποίο διοριζόταν επίσημα λειτουργός του Γάλλου προξένου 
της Θεσσαλονίκης (Chapellain Consulaire). Εσπευσμένα ανεχώρησε στη 
Θεσσαλονίκη, όπου ενώπιον του προξένου Arnaud και των μελών του 
«γαλλικού έθνους» ανέγνωσε το διορισμό του3.

Πρώτο μέλημα του νεοδιορισθέντος πνευματικού της μικρής γαλ­
λικής κοινότητας στη Μακεδονία ήταν η απόκτηση άδειας για την εγκα­
τάσταση ενός ακόμη Ιησουίτη στη Θεσσαλονίκη, ο οποίος θα ανελάμβα- 
νε την κινητή ιεραποστολή στη Θεσσαλία και Θράκη. Τη 18-1-1707 ο 
πρόξενος Arnaud έγραψε στους υπεύθυνους του Εμπορικού Επιμελητη­
ρίου της Μασσαλίας, από όπου προέρχονταν οι περισσότεροι Γάλλοι

1. Η. Ο mo nt, Missions archéologiques, ό.π., τ. A', σ. 275-6.
2. Απόσπασμα της επιστολής Pontchartrain προς τον Braconnier της 21-3-1708 

εις Ο mont, Missions archéologiques, ό.π., τ. A', σ. 276.
3. Χάρη στις «διομολογήσεις», τις οποίες υπέγραψαν μεταξύ των ετών 1536-45 

ο Σουλεϊμάν ο Μεγαλοπρεπής και ο Γάλλος βασιλέας Φραγκίσκος Α', οι Γάλλοι της 
οθωμανικής αυτοκρατορίας απέκτησαν δικαιώματα έθνους (milliet).



Αποστολή Ιησουϊτών στη Μακεδονία 47

της Θεσσαλονίκης, ότι η κοινότητά τους δεν είχε τη δυνατότητα να εξα­
σφαλίσει τη συντήρηση ενός ακόμη Ιησουίτη1.

Αν και δεν γνωρίζουμε την απάντηση που έλαβε ο πρόξενος Arnaud, 
είναι βέβαιο ότι τον Απρίλιο του 1707 έφτασε στην πόλη ο π. Ματθαίος 
Ξαβέριος Πιπέρης, ο οποίος παρέμεινε ανελλιπώς στη Θεσσαλονίκη του­
λάχιστον έως το τέλος του 1721. Το πληροφορούμαστε από κατάλογο 
των μελών της γαλλικής κοινότητας Θεσσαλονίκης, τον οποίο συνέταξε 
το Δεκέμβριο του 1721 ο πρόξενος Boismont.

Ενώ όμως ο π. Πιπέρης ήταν Έλληνας από την Τήνο, στον κατάλο­
γο Boismont καταγράφεται ως «προβηγκιανός», επειδή ανήκε στην επαρ­
χία των Ιησουιτών της Τουλούζης. Πριν έρθει στη Θεσσαλονίκη υπηρέ­
τησε στη μονή Χίου. Στο Τάγμα των Ιησουιτών ανήκε επίσης ο αδελφός 
του Ματθαίου Ξαβερίου, Ιάκωβος Πιπέρης, ο οποίος εργάστηκε ως εκπαι­
δευτικός στο Κολλέγιο του Αγίου Βενεδίκτου της Κωνσταντινουπόλεως2.

«Ο π. Ματθαίος Πιπέρης, γράφει ο Braconnier στις σημειώσεις για 
την ίδρυση και ανάπτυξη της ιεραποστολής Θεσσαλονίκης, έφτασε στη 
Μακεδονία τον Απρίλιο (1707). Μαζί προετοιμάσαμε το πρόγραμμα της 
δράσεώς μας, το οποίο συνίστατο στην ανελλιπή παραμονή ενός από τους 
δύο στη Θεσσαλονίκη, ενώ ο άλλος θα εξασφάλιζε την κινητή αποστο­
λή στις γύρω περιοχές. Για να δώσω το παράδειγμα επισκέφτηκα πρώ­
τος πολλά μέρη της Μακεδονίας».

Κατά τη διάρκεια της επισκέψεως αυτής ο π. Braconnier συνέταξε 
μια πολύ ενδιαφέρουσα αναφορά για την περιοχή της Καβάλας, των Φι­
λίππων και της Θάσου, η οποία πρωτοδημοσιεύτηκε το 1838 από τον 
Aimé-Martin και επανεκδόθηκε το 1902 από τον Ερρίκο Omont3.

Για πρώτη φορά μεταφράζονται στην ελληνική σημαντικά εδάφια 
του υπομνήματος αυτού, το οποίο, κατά τον Omont, αποτελεί σημαντική 
πηγή για τα αρχαία μνημεία της περιοχής και ιδιαίτερα για τις ελληνικές 
και λατινικές επιγραφές, οι οποίες αντεγράφησαν με μεγάλη ακρίβεια.

«Δεν θα μπορούσα να πιστέψω ότι η Μακεδονία είναι τόσο πυκνο- 
κατοικημένη και καλλιεργημένη, όπως το διαπίστωσα ταξιδεύοντας από 
τη Θεσσαλονίκη προς την Καβάλα. Σ’όλη αυτή την έκταση το έδαφος

.1. D e ni ο k r a t i a 11 i a d o u, Inventaire des documents des archives de la chambre 
du commerce de Marseille (Ευρετήριο των φυλασσόμενων στο Αρχείο του Εμπορικού 
Επιμελητηρίου της Μασσαλίας εγγράφων), Θεσσαλονίκη 17ος και 18ος αιώνας. Ίδρυ­
μα Μελετών Χερσονήσου του Αίμου, Θεσσαλονίκη 1981, σ. 17.

2. Le commerce de Salonique, ό.π., σ. 143.
3. Lettres édifiantes et curieuses, ό.π., τ. A', σ. 83-6. H. Omont, Missions archéo­

logiques, τ. B', σ. 1028-36.



48 Μάρκος Ρούσσος-Μηλιδώνης

μπορεί να συγκριθεί με τις καλύτερες επαρχίες της Γαλλίας. Παράγει 
εξαιρετικό κρασί και άφθονα σιτηρά: σίκαλη, κριθάρι, βρώμη, κέχρο, 
βαμβάκι και λίγο ρύζι. Η εναλλαγή βουνών και πεδιάδων, δασών και βο­
σκοτόπων, λιμνών και ποταμών, ομορφαίνει όλη την περιοχή. Σε μικρή 
απόσταση από τη Θεσσαλονίκη θα συναντήσετε δύο μεγάλες λίμνες, οι 
οποίες απέχουν μεταξύ τους ένα μίλι. Το μήκος των ακτών τους πλησιά­
ζει τις 1.012 λεύγες. Στα νερά τους ζουν τεράστιοι κυπρίνοι και πολλά 
εξωτικά πουλιά: ερωδιανοί, κύκνοι, αγριόπαπιες και ένα είδος πελαργών 
μεγαλύτερων σε μέγεθος από τους κύκνους. Κοντά σε μια από τις λίμνες 
αυτές ορθώνονται απότομοι βράχοι ύψους 12-15 ποδών. Τους εξήτασα με 
μεγάλη προσοχή για να εξακριβώσω, αν αποτελούσαν τμήμα κατεστραμ­
μένου οχυρού.

Η απόσταση που χωρίζει τη Θεσσαλονίκη από την Καβάλα δεν είναι 
μεγαλύτερη από 25-30 λεύγες. Όμως, ο ταξιδιώτης συναντά στην πορεία 
του περίφημους τόπους. Αναφέρω τα ερείπια των οχυρών της Ρεντίνας 
και Κοντέσσας που έδωσαν το όνομά τους στον κόλπο, ο οποίος σχημα­
τίζεται μεταξύ του Αγίου Όρους και της Καβάλας. Οι χάρτες της Γαλλίας 
τον σημειώνουν ως κόλπο της Ρεντίνας και της Προβηγκίας ως κόλπο 
της Κοντέσσας. Οι ντόπιοι, από γειτονικό οικισμό με μικρό φρούριο, 
τον ονομάζουν κόλπο του Ορφανού. Το κάστρο της Ρεντίνας ήταν κτι­
σμένο σε παραθαλάσσιο βράχο, προς τα ανατολικά του κόλπου. Η Κο- 
ντέσσα βρισκόταν επί της ακτής του κόλπου, στην ανατολική όχθη του 
Στρυμόνα. Βαθύς και εξαιρετικά βαλτώδης, ο ποταμός αυτός εμποδίζει 
την πρόσβαση στο φρούριο της Κοντέσσας, που δεν ήταν ωστόσο πολύ 
σημαντικό. Το πέρασμα της Ρεντίνας, μήκους 4-5 λευγών, είναι γνωστό 
για τις κλοπές που γίνονταν άλλοτε σ’ αυτό. Έτσι εξηγείται, γιατί σ’ όλο 
το μήκος του υπάρχουν μέχρι σήμερα φρουροί. Εμείς το διασχίσαμε 
χωρίς καμιά περιπέτεια. Την επιτυχία αυτή οφείλαμε στο γεγονός ότι 
κατά τους τελευταίους πολέμους μεσολαβήσαμε στους Ενετούς υπέρ 
των γηγενών, οι οποίοι από τότε μας θεωρούν φίλους τους. Θα πρέπει 
επίσης να σημειώσω ότι ως Γάλλοι είμαστε αγαπητοί σ’ όλη την περιο­
χή. Σε αντίθεση με τους Άγγλους και Ολλανδούς, η Γαλλία διαθέτει δι­
πλωματικούς πράκτορες. Τους Γερμανούς και Ενετούς, οι γηγενείς τους 
κατατάσσουν στην κατηγορία των εχθρών.

Σε απόσταση 4 λευγών από την Καβάλα, η Πρόβιστα είναι μια ση­
μαντική πολίχνη. Βρίσκεται σε μικρό φαράγγι, το οποίο περιβάλλεται 
από δύο πεδιάδες. Η μία, προς την κατεύθυνση του Ορφανού, έχει μήκος 
5 λεύγες και πλάτος 3 λεύγες. Περιλαμβάνει 40 περίπου οικισμούς. Η 
δεύτερη εκτείνεται προς τα βόρεια και είναι ακόμη πιο όμορφη. Το εύρος



Αποστολή Ιησουιτών στη Μακεδονία 49

της φτάνει σε μερικά σημεία τις 8 λεύγες. Περιβάλλεται από όμορφους 
λόφους με καλοκτισμένα χωριά. Χωράφια με σιτάρι και ρύζι καλύπτουν 
τη γύρω έκταση, η οποία αρδεύεται από ένα μικρό, ήσυχο ποτάμι και το 
Στρυμόνα, ο οποίος χωρίζει την πεδιάδα στα δύο.

Φίλιπποι. Σε πεδιάδα που απέχει 3 μίλια από την Πρόβιστα βρίσκο­
νται διάσπαρτα τα υπολείμματα μιας αρχαίας πολιτείας. Έχει σχήμα κυ­
κλικό και η απόσταση μεταξύ των δύο κυριοτέρων εισόδων της φτάνει 
τη μισή λεύγα. Για να τη διακρίνουν από τη Φιλιππούπολη της Θράκης, 
οι Τούρκοι την αποκαλούν μικρούς Φιλίππους. Μια φορά το χρόνο 
στους χώρους της νεκρής αυτής πολιτείας οργανώνεται σημαντική εμπο- 
ροπανήγυρις. Στην κορυφή λοφίσκου, προς τα βόρεια της πόλης, διακρί- 
νονται ερείπια πύργου που δε φαίνονται όμως να είναι πολύ παλαιά. 
Μεγαλύτερο ενδιαφέρον παρουσιάζουν τα υπολείμματα ειδωλολατρικού 
ναού στον περίβολο της πόλης. Μεταξύ άλλων περιλαμβάνουν 4 πεσσούς 
από καλής ποιότητας λαξευμένη πέτρα με ωραιότατες γλυπτές παραστά­
σεις. Στους πεσσούς αυτούς, που έχουν ύψος 20-25 πόδια, στηρίζεται επι­
στύλιο 9-10 ποδών. Προς τα νότια υπάρχει διάδρομος και προς τα βόρεια 
κιονοστοιχία υποβαστάζουσα τεμάχια αψίδας από πλίνθους και ελαφρές 
πέτρες. Το οικοδόμημα αυτό που δεν αποκλείεται να έμεινε ημιτελές, 
περιλάμβανε κατά πάσα πιθανότητα δύο ορόφους.

Προς τα δυτικά των ερειπίων αυτών διακρίνεται προθάλαμος και πλιν­
θόκτιστος είσοδος πάχους 4-5 ποδών. Ο διάκοσμος περιορίζεται σε πλέγ­
ματα φύλλων. Επιγραφές δεν υπάρχουν.

Στον ίδιο χώρο έχει ανασκαφεί τάφος από λευκό μάρμαρο. Στο κά­
λυμμά του υπάρχει ελληνική επιγραφή σε 9 γραμμές. Είναι όμως τόσο 
κατεστραμμένη, ώστε ακόμη και οι πιο ειδικοί δεν θα ήταν σε θέση να 
τη διαβάσουν σωστά. Άλλες επιγραφές εντόπισα στους πρόποδες του 
λόφου, για τον οποίο μίλησα. Μία είναι ελληνική και μία λατινική με 
πολύ ωραίους χαρακτήρες. Επίσης, στο λαξευμένο βράχο διακρίνονται 
ανάγλυφες μορφές, οι οποίες δεν είναι υψηλής τέχνης.

Καβάλα. Το φρούριο που δεσπόζει στο λόφο της Καβάλας είναι 
ανοχύρωτο. Περιλαμβάνει έναν απλό περίβολο με πύργους κτισμένους 
σε βράχο που προεκτείνεται προς την πλευρά της θάλασσας και καταλή­
γει σε ακρωτήριο, το οποίο απέχει 6 λεύγες από τη Θάσο. Ο βράχος αυτός 
θυμίζει άλογο με στραμμένα τα οπίσθια προς τη θάλασσα και το κεφάλι 
γυρισμένο προς τη μακεδονική ενδοχώρα. Ο χθαμαλός λόφος που ενώνει 
το βράχο με τη στεριά δεν θα ήταν δύσκολο να αποκοπεί απ’ αυτήν. Επί 
του ισθμού υπάρχει υδραγωγός στηριζόμενος πάνω σε τόξα 20-30 πο-

4



50 Μάρκος Ρούσσος-Μηλιδώνης

δών. Μέσω αυτού μεταφέρεται το νερό από τα γύρω βουνά.
Στο τμήμα που αντιστοιχεί στο σημείο του βράχου που μοιάζει με 

κεφαλή αλόγου έχει κτιστεί φρούριο για την προστασία του οικισμού 
από τα πυρά που θα ρίπτονταν από τους γειτονικούς λόφους σε περίπτω­
ση εχθρικής επίθεσης. Τα σπίτια είναι κτισμένα προς το μέρος της θά­
λασσας σε αμφιθεατρική διάταξη.

Κατά τον τελευταίο τουρκο-ενετικό πόλεμο, όταν άρχισαν να πέ­
φτουν οι πρώτες βολές, οι Οθωμανοί ζήτησαν να συνεννοηθούν με τους 
Ενετούς για να παραδώσουν τη θέση.

Το όνομα που δίνουν οι Έλληνες και οι Τούρκοι στην πόλη έχει 
δυτική προέλευση. Οφείλεται στους Γενουάτες, τους Βενετούς και τους 
Γάλλους αυτοκράτορες που κυριάρχησαν στην Κωνσταντινούπολη για 
60 χρόνια. Θα προσθέσω ότι τρεις καλοδιατηρημένοι ρωμαϊκοί τάφοι, 
που ανασκάφτηκαν τα τελευταία χρόνια στο κέντρο της πόλης, ενισχύουν 
την υπόθεση πως στην ίδια θέση υπήρχε αρχαία πολιτεία, συνώνυμη ίσως 
με τους Φιλίππους, των οποίων περιέγραψα τα ερείπια (ακολουθεί η με­
ταγραφή των 3 επιγραφών).

Θάσος. Στη Θάσο διατηρούνται πολλά αρχαία μνημεία. Δεν αναφέ- 
ρομαι βέβαια στα κτήρια των Γενουησίων, οι οποίοι εγκαταστάθηκαν 
στη νησί αυτό μετά τη συνθήκη που υπέγραψαν με τους αυτοκράτορες 
της Κωνσταντινούπολης, αλλά σε παλαιότερα μνημεία, με τα υλικά των 
οποίων κατασκευάστηκαν δυτικά οχυρά. Τα υλικά αυτά συνίστανται σε 
λίθους και μάρμαρα.

Μεταξύ άλλων έχουν διασωθεί σημαντικά τμήματα του λιμανιού 
με νεώριο και προκυμαία, η οποία καλύπτεται με λευκό μάρμαρο. Η γει­
τονική στην πόλη του νησιού πεδιάδα, μήκους ενός μιλίου, περιέχει ερεί­
πια κάθε είδους αρχαίων κτηρίων με τάφους και ελληνικές επιγραφές. 
Ένας από τους τάφους αυτούς έχει ύψος 12-15 πόδια. Είναι κτισμένος 
με 5 μεγάλους όγκους σκούρας πέτρας παρόμοιας με αυτή που συναντάμε 
στους Φιλίππους. Το κάλυμμα του μνήματος έχει μήκος 9,5 πόδια, φάρδος 
5 και πάχος 2. Οι 4 υπερυψωμένες γωνίες του είναι κατάλληλες για τη 
στήριξη αγαλματιδίων. Το εσωτερικό του τάφου έχει διαστάσεις 9x4,5 
πόδια. Στην ταφόπετρα υπάρχει η ακόλουθη επιγραφή:

ΜΑΚΕΔΟΝΙΑ ΑΡΙΣΤΟΔΗΜΟΥ ΓΥΝΗ ΔΕ ΠΑΙΣΤΡΑΤΟΥ 
ΠΑΙΣΤΡΑΤΟΣ ΔΙΟΝΥΣΙΟΥ Ο ΜΕΓΑΣ ΣΥΜΠΟΣΙΑΡΧΗΣ 

ΑΙΛΙΟΣ ΔΙΟΓΕΝΗΣ ΔΗΜΟΣΘΕΝΟΥΣ 
ΥΙΟΣ ΤΗΝ ΕΑΥΤΟΥ ΓΥΝΑΙΚΑ ΑΙΛ1ΑΝ 

ΜΑΚΕΔΟΝΙΑΝ ΤΗΝ ΑΝΘΟΦΟΡΟΝ ΚΑΙ ΔΙΣ 
ΑΡΧΕΙΤΙΝ ΚΑΙ ΤΕΙΜΟΥΧΟΝ ΚΑΙ ΔΙΑ ΒΙΟΥ 

ΣΤΕΦ ΑΝΗΦΟΡΟΝ



Αποστολή Ιησουιτών στη Μακεδονία 51

Στο κέντρο της νήσου σώζονται ερείπια πύργου με επιγραφές και 
γλυπτές παραστάσεις. Οι κακής γραφής ελληνικές και γοτθικές αυτές 
επιγραφές μας πληροφορούν ότι ο πύργος ανοικοδομήθηκε εκ βάθρων 
το έτος 6910, το οποίο αντιστοιχεί στο 1402 μ.Χ., εφόσον, κατά τους υπο­
λογισμούς των Ελλήνων, το έτος γεννήσεως του Χριστού ταυτίζεται με 
το έτος 5508 από κτίσεως κόσμου. Μια από τις ελληνικές επιγραφές συνο­
δεύεται από οικόσημο με σταυρό που φέρει στις 4 γωνίες τα γράμματα 
του λαβάρου του Μεγάλου Κωνσταντίνου Ι.Χ.Ν.Κ., τα οποία σημαίνουν 
ότι η νίκη ανήκει στο Χριστό.

Η γοτθική επιγραφή μνημονεύει επισκευή ή οχύρωση του πύργου, 
η οποία έγινε 32 χρόνια αργότερα και συγκεκριμένα την 10-4-1434. Στην 
ίδια μαρμάρινη επιγραφή υπάρχουν 3 ακόμη οικόσημα. Το πεδίο του κε­
ντρικού φέρει διάκοσμο ημικυκλίων και λάβαρο με χαραγμένο το γράμμα 
Β στις 4 γωνίες. Το εκ δεξιών οικόσημο φέρει πάσσαλο και το εξ αριστε­
ρών έχει τον ίδιο διάκοσμο με το κεντρικό οικόσημο χωρίς το λάβαρο.

Κατά τα άλλα, βρήκα τη Θάσο πολύ πιο σημαντική από ό,τι τη φα­
νταζόμουν. Έχει περίμετρο 80 μιλίων, άφθονα κρυσταλλένια νερά και ω­
ραία δάση. Αριθμεί 7-8.000 κατοίκους, οι οποίοι διαμένουν σε 12-15 χω­
ριά και κωμοπόλεις. Ο καπουδάν πασάς, στον οποίο υπάγεται το νησί, 
εισπράττει ετησίως φόρους 30.000 γροσίων. Καμιά από τις Κυκλάδες ή 
τις Σποράδες δεν προσφέρει στο ταμείο του τόσο πολλά χρήματα. Σιον 
πλούτο αυτό δε συμβάλλουν τα άλλοτε φημισμένα κρασιά που εξήπταν 
τα πάθη που καυτηρίασε στα κηρύγματά του ο άγιος Ιωάννης Χρυσό­
στομος. Μεγαλύτερη είναι η αξία του ελαιόλαδου, του κεριού, της ξυ­
λείας και ενός καρπού που χρησιμοποιείται στη Βενετία για τη βαφή ε­
ρυθρού χρώματος. Το θάμνο που παράγει τον καρπό αυτό οι Έλληνες 
αποκαλούν πρίνο.

Κατά την παράδοση, ο αιρεσιάρχης Νεστόριος, επίσκοπος Κων­
σταντινουπόλεως, πέθανε στη Θάσο, όπου είχε εξοριστεί από τον αυτο- 
κράτορα Θεοδόσιο το Νέο, επειδή αρνήθηκε να υποταχθεί στη σύνοδο 
της Εφέσου. Οι γηγενείς δείχνουν τον τάφο του και τα μνήματα δύο μα­
θητών του. Χωρίς επιγραφές, τα τρία αυτά μνήματα βρίσκονται σε από­
κρημνο σημείο που φέρει την ονομασία "Κακή Ράχη''».

Από την περιοδεία στην Καβάλα και Θάσο επανήλθε ο π. Braconnier 
το Σεπτέμβριο του 1707. Αμέσως μετά την επιστροφή του, ο συνάδελ­
φός του π. Πιπέρης ταξίδεψε για ένα τρίμηνο στη Θεσσαλία, όπου επι- 
σκέφτηκε τη Ζαγορά (Zagoura) του Πηλίου και την κοιλάδα των Τε- 
μπών, όπου όλοι σχεδόν οι κάτοικοι ήταν Έλληνες. Μετά την επιστρο­
φή του π. Πιπέρη στις αρχές του 1708, ο Braconnier νοίκιασε δωμάτιο



52 Μάρκος Ρούσσος-Μηλιδώνης'

στην ενορία Αγίου Αθανασίου. Εκεί ιερουργούσε και έκανε μάθημα σε 
παιδιά των Ελλήνων που τον επισκέπτονταν σε μεγάλο αριθμό. Το ταξίδι 
που είχε κάνει στο Άγιον Όρος, το οποίο σέβονται ιδιαίτερα οι χριστια­
νοί της Μακεδονίας, αύξανε την εκτίμηση που είχαν γι’ αυτόν. Βρέθηκε 
όμως και ένας Έλληνας μεταλλουργός, ο οποίος συκοφαντούσε τους Ιη­
σουίτες, γιατί δήθεν ο βασιίαάς της Γαλλίας είχε στείλει 4 από αυτούς 
στη Ρωσία, για να δολοφονήσουν τον τσάρο, προστάτη των Ορθοδόξων. 
Για την ψευδή αυτή φήμη διαμαρτυρήθηκε ο πρόξενος Arnaud.

Λίγο αργότερα, συνεχίζει ο Braconnier στο ιστορικό για την ίδρυση 
και ανάπτυξη της μονής Θεσσαλονίκης, ξέσπασε στην πόλη επιδημία 
πανώλους. Οι Γάλλοι έμποροι έφυγαν προσωρινά για τη Γαλάτιστα 
(Galasse), όπου ο π. Πιπέρης κατασκεύασε πρόχειρο παρεκκλήσιο για 
την τέλεση της λειτουργίας. Μετά δύο μήνες επανήλθαν στη Θεσσαλο­
νίκη .

Το Φεβρουάριο του 1709 είχαν ολοκληρωθεί οι εργασίες ανοικοδό­
μησης του οίκου των Ιησουιτών στη συνοικία των Φράγκων. «Εντυ­
πωσιασμένοι από το μέγεθος του κτηρίου, πολλοί Έλληνες ήρθαν να το 
επισκεφθούν. Η εργασία μας απέδιδε ανάλογους πνευματικούς καρπούς. 
Η αύξηση του αριθμού των Καθολικών αναπτέρωσε το ηθικό μας. Ευχό­
μουνα να εγκατασταθούν στην πόλη αυτή και τα περίχωρα 8 ή και 10 
Ιησουίτες. Όμως, οι ανάγκες των άλλων μονών και η τακτική των Τούρ­
κων που μας ανέχονταν μόνο σε ορισμένα μέρη, έκανε να ναυαγήσει το 
σχέδιό μας και να αρκεστούμε σε ό,τι είχαμε αποκτήσει έως τότε».

Την άνοιξη του 1709 ο Braconnier επισκέφτηκε για δεύτερη φορά 
τον Άθωνα. Της επισκέψεως αυτής προηγήθηκε επιστολή της 16-1-1709 
από τον κόμητα de Pontchartrain, με την οποία υπενθυμίζετο στο Γάλλο 
Ιησουίτη ότι ο Λουδοβίκος ΙΔ' ανέμενε νέο υπόμνημα περί Αγίου Όρους. 
Την 30 Σεπτεμβρίου του ιδίου έτους ο Γάλλος υπουργός των Εξωτερικών 
ανήγγειλε στον Braconnier τη λήψη του επιθυμητού υπομνήματος: «Διά­
βασα με πολύ ενδιαφέρον την περί Αγίου Όρους έκθεσή σας. Δικαιώ­
σατε τη γνώμη που είχα για τις ικανότητες και την ακρίβειά σας. Το υπό­
μνημα θα δημοσιευτεί, όταν και εφόσον εσείς το θελήσετε»1.

Η αναφορά Braconnier, που φέρει τον τίτλο «Συμβολή στην ιστορία 
των μονών του Αγίου Όρους», έχει, κατά τον εκδότη της Η. Omont, «το 
προνόμιο να είναι η πρώτη ακριβής και λεπτομερής περιγραφή του Άθω- 
νος, των μονών του και της ζωής των βασιλειανών μοναχών». Σ’ αυτήν 
ο συγγραφέας ακολουθεί ανάλογη έκθεση του Έλληνα Ιωάννη Κομνη-

1. Henri Omont, Missions archéologiques, ό.π., τ. A', σ. 274.



Αποστολή Ιησουιτών στη . Μακεδονία 53

νού που δημοσιεύτηκε το 1701 με τον τίτλο: «Προσκυνητάριον του Α­
γίου Όρους Άθωνος». Σε πολλά σημεία, ιδιαίτερα στο ιστορικό μέρος, 
ο Γάλλος Ιησουίτης αρκείται σε απλή μετάφραση του Κομνηνού, προ­
σθέτοντας όμως και δικές του εύστοχες παρατηρήσεις1.

Ως προς το περιεχόμενο, η αναφορά Braconnier περιλαμβάνει εισα­
γωγή εκ 3 σελίδων και 4 κεφάλαια: Κεφ. Α': Περί ιδρύσεως και σημε­
ρινής καταστάσεως των 22 μονών του 'Αθωνος: Αγίας Λαύρας, Αγίου 
Παύλου, Διονυσίου, Γρηγορίου, Σιμωνόπετρας, Σαράντα Μαρτύρων (Ξη- 
ροποτάμου), Αρχαγγέλων (Δοχειαρίου), Κωσταμονής (Κωνσταμονίτου), 
Ζωγράφου, Χιλανδαρίου, Θεοδοσίου (Εσφιγμένου), Παναγίας (Βατοπε­
δίου), Παντοκράτορος, Αγίου Νικολάου (Σταυρονικήτα), Ιβήρων, Πέτρου 
και Παύλου (Καρακάλου), Μεταμορφώσεως (Κουτλουμουσίου), Πρωτά­
του και Αγίας Άννης. Κεφ. Β': Κειμήλια Αγίου Όρους: λειτουργικά 
βιβλία, πολυέλαιοι, λειψανοθήκες, τίμιο ξύλο, σταυρός Αγίου Παύλου 
κ.λ. Κεφ. Γ': Ήθη και έθιμα των Αγιορειτών. Κεφ. Δ': Περί της πίστεως 
των μοναχών: ησυχαστική κίνηση, διαφορές λατινικού και βυζαντινού 
τυπικού, μετουσίωση, νηστεία, καθαρτήριο πυρ, όρκοι πτωχείας, υπα- 
κοής και αγαμίας, ολονυκτίες, ευπρεπισμός των ναών κ.ά.

Α'. Εισαγωγή : γενικά περί Αγιον Όρονς2

«Χωρίς αμφιβολία, το Άγιον Όρος είναι σήμερα ο ιερότερος τόπος 
της Ελληνικής Εκκλησίας στην Ευρώπη. Στην Ανατολή είναι γνωστός 
με την ελληνική ονομασία " Άγιον Όρος". Οι γεωγράφοι μας τον απο- 
καλούν στα ιταλικά "Monte Santo". Δε νομίζω να υπάρχει σε άλλο μέ­
ρος, ούτε και σ’ αυτήν τη χριστιανική Δύση, μεγαλύτερο ησυχαστήριο 
από τον Άθωνα, όπου υπάρχουν πολλά μοναστήρια, πολλοί καλόγεροι 
και ωραιότατες εκκλησίες.

Τα μοναστήρια είναι διάσπαρτα σε μια έκταση που περιβάλλεται 
από 20 λεύγες ακτών. Όλος αυτός ο χώρος κατοικείται αποκλειστικά 
από μοναχούς ή από δοκίμους, οι οποίοι ζουν εδώ με την προοπτική να 
γίνουν κάποτε μοναχοί. Το ησυχαστήριο αυτό προσφέρει όλα τα καλά 
σ’ αυτούς που έχουν εγκαταλείψει τον κόσμο. Με εξαίρεση μιας στενής

1. Το «Προσκυνητάριον» του Κομνηνού επανεκδόθηκε το 1708 από το Γάλλο Βενε­
δικτίνο Montfaucon στην «Palaeographia Graeca», σ. 441-490, και στη Βενετία το 1745 
και 1864.

2. Αντίγραφο της περί Αγίου Όρους αναφοράς του π. Braconnier από τον Villoi- 
son απόκειται στην Εθνική Βιβλιοθήκη της Γαλλίας, Supplement Grec 930 φ.φ. 1-24, 
Δημοσιεύτηκε στην «Bibliographie analytique» των Miller-Aubenas, τ. IV, σ. 940-954, 
1038-1044, 1074-1083, και τ. V, σ. 59-80.



54 Μάρκος Ρούσσος-Μηλιδώνης

λωρίδας γης στο βόρειο μέρος, περιβάλλεται παντού από θάλασσα. Δεν 
υπάρχει φυσικό λιμάνι, στο οποίο θα μπορούσαν να αγκυροβολήσουν 
με σιγουριά μεγάλα πλοία.

Το Όρος καλύπτεται από ωραία δάση και ποτίζεται από πολλές πη­
γές, των οποίων τα καθαρά νερά σχηματίζουν μικρά ποτάμια. Τα περισ­
σότερα από αυτά δεν στειρεύουν με τη μεγαλύτερη ξηρασία. Η καλλιερ­
γήσιμη έκταση καλύπτεται με αμπέλια, καρποφόρα δέντρα, σιτηρά και 
λαχανικά.

Λέγεται συνήθως ότι στις μονές και τα ησυχαστήρια του Άθωνος 
ζουν 10 έως 12.000 μοναχοί, χωρίς να υπολογίζονται οι ευρισκόμενοι 
εκτός του Όρους προς αναζήτηση χρημάτων ή για να διεκδικήσουν τα 
δικαιώματα των μονών. Εγώ υπολογίζω τον αριθμό σε 4.000. 20 από τις 
μονές εκπροσωπούνται στις Καρυές. Υπάρχουν όμως και 400-500 κελιά. 
Οι εκκλησίες και τα παρεκκλήσια υπερβαίνουν τα 400...».

Για τη μονή Διονυσίου, κτισμένη σε απότομο παραθαλάσσιο βράχο 
της νοτιοδυτικής ακτής του Άθω, γράφει ο Braconnier: «Δεν υπάρχει 
μονή στο Άγιον Όρος, της οποίας η ιστορία να ανταποκρίνεται καλύ­
τερα στην ιστορική αλήθεια όσο η μονή που φέρει το όνομα του Διο­
νυσίου, ερημίτου από την Κορυσσό, μια μικρή πολίχνη της ορεινής Κα­
στοριάς, στα σύνορα Μακεδονίας και Αλβανίας. Ο αναχωρητής αυτός, 
που ζούσε σε κελί της ιδίας περιοχής, ταξίδεψε στην Τραπεζούντα για 
να πείσει τον αδελφό του που ήταν αρχιεπίσκοπος στην πόλη αυτή, να 
του κτίσει ένα μοναστήρι. Επειδή ο αδελφός του δεν είχε τη δυνατότητα, 
ζήτησε τη βοήθεια του Αλεξίου Κομνηνού, αυτοκράτορα στην Κωνστα­
ντινούπολη .

Με πλούσια αυτοκρατορικά δώρα ήρθε ο Διονύσιος στο Άγιον Ό­
ρος, όπου έκτισε μια εκκλησία, η οποία σήμερα αποτελεί τμήμα του κα­
θολικού της μονής που φέρει το όνομά του. Από χρυσόβουλο του Αλεξίου, 
το οποίο φυλάσσεται στο αρχείο της ίδιας μονής, γνωρίζουμε ότι ήταν 
αφιερωμένη στον Πρόδρομο. Η εκκλησία αυτή ιδρύθηκε το 1380 μ.Χ. 
έτος, το οποίο οι Έλληνες ταυτίζουν με το 6888 από κτίσεως κόσμου. 
Κατά τους υπολογισμούς τους υποθέτουν ότι η χριστιανική περίοδος 
αρχίζει το 5508.

Οι πρίγκιπες της Βλαχίας υπήρξαν ακόμη πιο γενναιόδωροι για τη 
μονή Διονυσίου από το θεμελιωτή της Αλέξιο. Ο Νικόλαος Βασαράβας, 
τέταρτος βοεβόδας της επαρχίας αυτής, ανοικοδόμησε το μεγαλοπρεπή 
πύργο, πάνω στον οποίο χάραξε το όνομά του. Ο ίδιος κατασκεύασε το 
εντυπωσιακό υδραγωγείο με το οποίο μεταφέρεται άφθονο νερό στη μονή. 
Ακόμη περισσότερο τον ευγνωμονούν οι μοναχοί για την προσφορά της



Αποστολή Ιησουϊτών στη Μακεδονία 55

κάρας που πιστεύουν ότι είναι του Τιμίου Προδρόμου. Το 1580 ο βοε- 
βόδας Πέτρος διεύρυνε την εκκλησία και κάλυψε το εσωτερικό της με 
τις αγιογραφίες που θαυμάζουμε σήμερα»1.

Β'. Κειμήλια των εκκλησιών τον Αγιον Όρους: λειψανοθήκες

Γράφει για τις σταυροειδείς λειψανοθήκες του Όρους ο π. Bracon­
nier: «Σε πολλά μοναστήρια θα σας δείξουν λειψανοθήκες σε σχήμα 
σταυρού, εντός του οποίου έχουν τοποθετηθεί μικρά τεμάχια ξύλου που 
προέρχονται, όπως θα σας αφηγηθούν, από τον τίμιο σταυρό. Κατασκευα­
σμένες από χρυσό και άργυρο οι λειψανοθήκες αυτές διακοσμούνται με 
πολύτιμες πέτρες. Μια από αυτές, στη μονή της Αγίας Λαύρας, φέρει 
4 διαμάντια εντυπωσιακού μεγέθους, όχι όμως τόσο καλά επεξεργασμένα 
όπως στη Δύση. Πολύ ωραία είναι και η λειψανοθήκη που φυλάσσεται 
στη Μονή Αγίου Παύλου. Λέγεται ότι είναι δώρο του Μεγάλου Κωνστα­
ντίνου. Φέρει μικροσκοπικές παραστάσεις από τα 12 μυστήρια της ζωής 
του Χριστού: ενσάρκωση, γέννηση, προσκύνηση των μάγων, περιτομή, 
βάπτιση, μεταμόρφωση, είσοδο στην Ιερουσαλήμ, μυστικό δείπνο, σταύ­
ρωση, ανάσταση, ανάληψη και πεντηκοστή.

Ο χρυσός, ο άργυρος και οι πολύτιμοι λίθοι στολίζουν τα πλαίσια 
πολλών εικόνων του Αγίου Όρους. Πλάκες χρυσού ή αργύρου καλύπτουν 
τα σώματα των αγίων με εξαίρεση το πρόσωπο. Θαυμάσια είναι και τα 
στέμματα του Χριστού και της Παναγίας, τα οποία αστράπτουν από πο­
λύτιμες πέτρες. Τέσσερις από τις πιο φημισμένες εικόνες της κατηγορίας 
αυτής βρίσκονται στην Αγία Λαύρα».

Γ'. Περί της πίστεως των Αγιορειτών

Ιδιαίτερα φαίνεται να εντυπώσιασαν το Γάλλο μοναχό η τάξη και ο 
ευπρεπισμός των εκατοντάδων εκκλησιών του Αγίου Όρους, για τις 
οποίες γράφει μεταξύ άλλων: «Για να είμαι ειλικρινής ούτε η νηστεία 
και αυστηρότητα με την οποία ζουν οι μοναχοί, ούτε οι ώρες των ιεροτε­
λεστιών, ούτε η περισυλλογή και απομάκρυνσή τους από τα εγκόσμια 
με συνάρπασαν τόσο πολύ, όσο ο ζήλος με τον οποίο επιδίδονται εις τον

1. Αρχή περιγραφής μονής Διονυσίου από τον Ιωάννη Κομνηνό, έκδοση Βενε­
τίας 1864, σ. 55. «Την περικαλλή του Αγίου Διονυσίου μονήν έκτισεν ο αοίδιμος βασι­
λεύς Τραπεζούντος Αλέξιος Κομνηνός, επί έτους Χριστού ,ατπ'. δια παρακλήσεως 
του Αγίου Διονυσίου, όστις ην αδελφός μικρότερος του τηνικαύτα της Τραπεζούντος 
αρχιερατεύσαντος Θεοδοσίου. Ούτος ο Διονύσιος ην από τα όρια της Καστοριάς, εκ 
χώρας Κορυσσού...».



56 Μάρκος Ρούσσος-Μηλιδώνης

ευπρεπισμό και την καθαριότητα των ναών.
Αν συγκρίνουμε την ενδυμασία, την τροφή και την κατοικία των 

Αγιορειτών που θυμίζουν το πτωχότερο μοναχικό Τάγμα της Δύσης, δεν 
μπορούμε να μη θαυμάσουμε τη γενναιοδωρία με την οποία φροντίζουν 
τους ναούς των. Η επιμέλεια αυτή δείχνει περισσότερο από οποιανδή- 
ποτε άλλη πράξη πόσο ζωντανή είναι η πίστη και πόσο ευθείς οι σκοποί 
τους. Ο δίκαιος αυτός έπαινος έχει ιδιαίτερη σημασία και τίτλο τιμής 
για τους Αγιορείτες και μάλιστα όταν προέρχεται από μοναχό του λατι­
νικού τυπικού».

Ένα χρόνο μετά την περί Αγίου Όρους αναφορά, ο Braconnier 
έστειλε την 30-9-1710 στον προστάτη του κόμητα Pontchartrain επιστολή 
με επιγραφές που είχε συγκεντρώσει σε διάφορα μέρη της Μακεδονίας. 
Είναι το τελευταίο έγγραφο του Γάλλου Ιησουίτη με αρχαιολογικό πε­
ριεχόμενο, το οποίο μας είναι γνωστό. Στο εξής φαίνεται να περιορίζε­
ται στα θρησκευτικά του καθήκοντα και μάλιστα στην ίδρυση μεγαλύ­
τερου παρεκκλησίου για την αξιοπρεπέστερη τέλεση των ιεροτελεστιών. 
Στο θέμα αυτό είναι αφιερωμένο το τελευταίο μέρος του υπομνήματος 
του για την ίδρυση της μονής Θεσσαλονίκης.

Αν και πνευματικός του γαλλικού προξενείου, το οποίο δικαιολο­
γούσε την παρουσία του στη Μακεδονία, ο π. Braconnier, που όπως εί­
δαμε, είχε αντιμετωπίσει σοβαρά προβλήματα με το Γάλλο πρέσβη στην 
Κωνσταντινούπολη de Ferriol, επιδίωξε από μιας αρχής την ίδρυση α­
νεξάρτητης από το προξενείο μονής και παρεκκλησίου. Στο σχέδιο αυτό 
αντέδρασε τόσο ο πρόξενος Arnaud, όσο και ο διάδοχός του de Boismont 
(1712-24). Για να μην προκαλέσει την αντίδραση του Arnaud, ο διπλω­
μάτης Braconnier νοίκιασε το 1707 δωμάτιο στη συνοικία Αγίου Αθανα­
σίου παρά την Καμάρα, ενώ ο συνάδελφός του π. Πιπέρης εξακολουθούσε 
να κατοικεί και ιερουργεί στο προξενείο. Με τον τρόπο αυτό προπαρα- 
σκευάστηκε το έδαφος για την απαγγίστρωσή τους από το προξενείο.

Το Φεβρουάριο του 1709 ήταν έτοιμο το κτήριο της μονής που είχε 
κτιστεί στη συνοικία των Φράγκων, γνωστή και ως «Μάλτα σαράιγ» από 
τον Έλληνα Παλαιολόγο. Στο ισόγειο λειτουργούσε το παρεκκλήσιο 
του Αγίου Λουδοβίκου. Επειδή όμως ο χώρος ήταν περιορισμένος, ο 
δραστήριος Braconnier εξοικονόμησε χρήματα για τη μεγέθυνσή του που 
πραγματοποιήθηκε το 1712. Γράφει σχετικά με το έργο αυτό στο ιδρυτικό 
της μονής:

«Τη 15 Μαΐου (1711), ημέρα της Πεντηκοστής, λειτούργησε δη­
μόσια το νέο μας παρεκκλήσιο χωρίς να εκδηλωθεί καμία αντίδραση. 
Είχαμε κατασκευάσει το νέο μας κτήριο με τέτοιο τρόπο, ώστε να τελεί­



Αποστολή Ιησουιτών στη Μακεδονία 57

ται σ’ αυτό η θεία λειτουργία με μεγαλύτερη λαμπρότητα από ό,τι στο 
προξενείο. Γρήγορα όμως αποδείχτηκε ότι ο χώρος ήταν πολύ μικρός. 
Γι’ αυτό, το επόμενο έτος αρχίσαμε την κατασκευή νέου παρεκκλησίου, 
το οποίο τελείωσε σε 8 μήνες. Ούτε οι Τούρκοι ούτε οι Έλληνες μας έ­
φεραν δυσκολίες σ’ αυτό. Αντίθετα, ευχαριστήθηκαν, γιατί οι μαύροι 
πατέρες, όπως μας αποκαλούσαν, διέθεταν στην πρωτεύουσα της Μακε­
δονίας ένα αξιοπρεπές ίδρυμα. Όταν αρχίσαμε το έργο, δεν είχαμε ούτε 
τα μισά χρήματα που χρειάζονταν για την εκτέλεσή του. Οι πιστοί πρό- 
σφεραν το υπόλοιπο ποσό χωρίς να συνάψουμε δάνειο. Μερικοί Έλλη­
νες πρόσφεραν τον οβολό τους. Μάλιστα ένας από τους προεστούς των 
μας άφησε στη διαθήκη του 50 σκούδα.

Το παρεκκλήσιο αυτό έχει διαστάσεις 10-70 παλάμες μήκος, 25 φάρ­
δος και 30 ύψος. Είναι αφιερωμένο στον Άγιο Λουδοβίκο, ο οποίος απει­
κονίζεται στο ιερό, γονατιστός στα πόδια της Βρεφοκρατούσας. Τα ε­
γκαίνια έγιναν την ημέρα της Αμιάντου Συλλήψεως της Θεοτόκου (8 Δε­
κεμβρίου 1713)»1.

Ο εγκατεστημένος στη Φιλιππούπολη γιατρός Παύλος Lucas, που 
επισκέφτηκε τη Θεσσαλονίκη ένα χρόνο αργότερα, γράφει για το παρεκ­
κλήσιο των Ιησουιτών και τον ιδρυτή του: «Ο σουλτάνος, ύστερα από αί­
τηση του πρέσβη des Alleurs, παραχώρησε στον πρόξενο de Boesmont 
άδεια λειτουργίας δημοσίου παρεκκλησίου, στο οποίο λειτουργούν οι 
πατέρες Ιησουίτες. Ο π. Braconnier, διαπρεπής ιεραπόστολος του Τάγμα­
τός τους, προσφέρει μεγάλες υπηρεσίες στην πόλη και τα περίχωρα. 
Επισκέπτεται συχνά το φρούριο της Καβάλας. Ο ζήλος του τον οδήγησε 
στο Άγιον Όρος και τα νησιά του κόλπου της Θεσσαλονίκης. Θα ευ­
χόμουνα να εγκατασταθούν περισσότεροι Ιησουίτες στη Μακεδονία και 
την υπόλοιπη Ελλάδα, για να μεταδώσουν την ευλάβεια που δίδαξε άλ­
λοτε ο απόστολος Παύλος στις προς τους Θεσσαλονικείς και Φιλιππη- 
σίους επιστολές του»2.

Τον Ιούλιο του 1715 ο π. Braconnier διορίστηκε από τους προϊσταμέ­
νους του στην ιεραποστολή της Περσίας, στην πόλη Ισπαχάν. Δεν πρό- 
φθασε όμως να αναλάβει τα νέα του καθήκοντα. Καθ’ οδόν προς την Κων­
σταντινούπολη τον βρήκε ο θάνατος στον πύργο των Δαρδανελλίων. 
Ήταν η 1-2-1716. Νεκρολογία του έγραψε ο εκ των διαδόχων του στη

1. Lettres édifiantes, ό.π., σ. 92-3.
2. Voyage de sieur Paul Lucas fait en MDCCXIV par ordre de Louis XIV dans la 

Turquie, FAsie, Palestine, Haute et Basse Egypte, Amsterdam MDCCXX (Ταξίδι του κυ­
ρίου Παύλου Lucas με εντολή του Λουδοβίου ΙΔ' στην Τουρκία, Ασία, Παλαιστίνη. 
Άνω και Κάτω Αίγυπτο), Άμστερνταμ 1720, τόμοι 3· τ. Α', σ. 37-8.



58 Μάρκος Ρούσσος-Μηλιδώνης

μονή Θεσσαλονίκης π. I. B. Souciet: «Ο π. Φρ. Braconnier δεν ήταν από 
τους συνηθισμένους ανθρώπους. Διακρινόταν για τη γενναιοδωρία του 
και την αναζήτηση του καλύτερου αποτελέσματος σε ό,τι έκανε... Όταν 
επρόκειτο για τη σωτηρία των ψυχών, δεν τον πτοούσε ο κίνδυνος της 
αρρώστιας. Υπέφερε με υπομονή κάθε είδους αντιξοότητες. Όμως, όλα 
αυτά κλόνισαν την υγεία του. Στις αρχές του 1716 έφυγε με πλοίο για την 
Κωνσταντινούπολη, από όπου θα συνέχιζε το ταξίδι του στο Ισπαχάν. 
Καθ’ οδόν σταμάτησε στη Σκόπελο για να διευθετήσει ορισμένα θέματα 
με το νέο υποπρόξενο Gautier. Εκεί προσβλήθηκε από δυσεντερία. Συ­
νέχισε όμως το ταξίδι με την ελπίδα ότι θα έφτανε ζωντανός στην Κων­
σταντινούπολη για να πεθάνει στα χέρια των συναδέλφων του. Για να ο­
λοκληρώσει την εξάγνισή του και να τον ελευθερώσει από κάθε προσκόλ­
ληση στα γήινα, ο Θεός δεν το επέτρεψε. Έφθασε ημιθανής στον πύργο 
των Δαρδανελλίων, όπου έλαβε τα μυστήρια από έναν πατέρα Φραγκι­
σκανό, πνευματικό του Γάλλου προξένου. Αφού μίλησε για το θάνατό 
του με καθαρό πνεύμα και ηρεμία, πέθανε εν ειρήνη, γαλήνη και θεία 
αγάπη που μόνο η θρησκεία μπορεί να προσφέρει. Ενταφιάστηκε στο νε­
κροταφείο των Αρμενίων»1.

Ο π. Φραγκίσκος Tarillon διάδοχος του Braconnier (17Ί6-°6)

Διάδοχος του π. Braconnier υπήρξε ο π. Φρ. Tarillon, ηγούμενος της 
μονής Νάξου. Το διορισμό του στη Θεσσαλονίκη πληροφορήθηκε στο 
Παρίσι, όπου είχε μεταβεί το 1714, για να παρουσιάσει στον κόμητα 
Pontchartrain το έργο των Ιησουιτών στην Ανατολή. Το εξ 150 σελίδων 
υπόμνημα, που συνέταξε με την ευκαιρία αυτή την 1-3-1714, δημοσιεύ­
τηκε το επόιιενο έτος στο Παρίσι. Προσφωνώντας τον Pontchartrain στο 
περί Μακεδονίας κεφάλαιο, γράφει ο Tarillon για «το εκλεκτό αυτό δια­
μέρισμα της Ελλάδος»: «Θεωρώ καθήκον μου να σας διαβεβαιώσω για 
το ζήλο των Ιησουιτών, χάρη στον οποίο η Μακεδονία, το εκλεκτό αυτό 
διαμέρισμα της Ελλάδος, το οποίο φέρει στη μνήμη μας τόσο υψηλά ιδα­
νικά, δεν θα αργήσει να ανακτήσει το ζήλο του αληθούς χριστιανισμού, 
τον οποίο ενέπνευσε ο άγιος Παύλος με τους μόχθους και τις προς Θεσ- 
σαλονικείς και Φιλιππησίους επιστολές του»2.

Σχολιάζοντας το υπόμνημα Tarillon περί ιεραποστολής των Ιησουϊ-

1. Lettres édifiantes, ό.π., τ. Α', σ. 93. Εκτενής νεκρολογία του π. Braconnier από 
επιστολή ανώνυμου Ιησουίτη στον π. Θωμά-Κάρολο Fleuriau, εις Lettres édifiantes, 
ό.π., τ. Α', σ. 61.

2. Nouveaux Mémoires, ό.π., τ. Α', σ. 56.



Αποστολή Ιησουϊτών στη Μακεδονία 59

τών στην Ελλάδα, γράφει ο Κλ. Τσούρκας, ο οποίος αφιέρωσε ιδιαίτερη 
μελέτη σ’ αυτό: «Ο συγγραφέας π. Tarillon φαίνεται άνθρωπος εξαιρέτου 
μορφώσεως, γνωρίζων καλώς την ελληνικήν... Η αφήγησίς του είναι 
απλή και πολύ ευχάριστος, αιχμαλωτίζουσα από πρώτης στιγμής τον 
αναγνώστην. Και διατρίβει μεν δια μακρών ίσως, ως είναι φυσικόν, εις 
το προσηλυτιστικόν κυρίως έργον των ιησουϊτικών ιεραποστολών της 
Ανατολής, όμως εκ παραλλήλου μας δίδει λίαν ενδιαφερούσας πληροφο­
ρίας περί της πνευματικής ζωής των κατοίκων εκάστης πόλεως και νή­
σου τας οποίας επισκέπτεται, περί της δογματικής και εθνικής συνθέ- 
σεως του πληθυσμού, αλλά και περί της αντιδράσεως αυτού εις την προ­
σηλυτιστικήν προσπάθειαν των Καθολικών. Είναι λίαν χαρακτηριστι­
κόν το γεγονός ότι ουδαμού αναφέρει την λέξιν Σλαύος, ιδίως όταν γρά­
φει περί της Μακεδονίας, ενώ πάντοτε μνημονεύει πλην των Τούρκων, 
τους Αρμενίους και τους Εβραίους»1.

Και ο κάθε άλλο παρά ευνοϊκά προς τους ρωμαιοκαθολικούς «μι- 
σιοναρίους» διακείμενος Κ. Σιμόπουλος, εκθειάζει «τη μόρφωση και πα­
ρατηρητικότητα του Tarillon, ο οποίος καταγράφει πληροφορίες για την 
πνευματική ζωή των Ελλήνων, για τον πληθυσμό, για τη θρησκευτική 
και εθνολογική σύνθεση των κατοίκων»2.

Γεννημένος στο Παρίσι την 23-6-1666, ο Φρ. Tarillon εισήλθε στο 
Τάγμα του Ιησού τη 17 Αυγούστου 1685. Μετά τη χειροτονία του σε ιε­
ρέα το 1694, δίδαξε ρητορική και κλασικά γράμματα στο Κολλέγιο των 
Ιησουιτών, στο Παρίσι. Το 1699 ο συνάδελφός του π. Ροβέρτος Saulger, 
ο γνωστός ιστοριογράφος των δουκών και άλλων ηγεμόνων του ελληνι­
κού Αρχιπελάγους, τον κέρδισε για την ιεραποστολή της Ανατολής. Μαζί 
ταξίδεψαν από τη Μασσαλία στη Νάξο, όπου έφτασαν μέσω Σμύρνης, 
στις αρχές του 1700. Εκεί ο Saulger ηγουμένευσε έως το θάνατό του την 
19-11-1709. Τον διαδέχτηκε ο Tarillon έως το 1716, έτος διορισμού του 
στη Θεσσαλονίκη3. Μόνο από το Μάιο 1707 έως τον Αύγουστο του 1708, 
υπηρέτησε στη μονή Θήρας, όπου συνέταξε υπόμνημα περί της εκρή- 
ξεως του ηφαιστείου και της αναδύσεως «νέας νήσου» στον κόλπο της 
Σαντορίνης το Μάϊο του 17074.

1. Το οδοιπορικόν ενός Ιησουίτου ιεραποστόλου εις την «Ελλάδα» κατά το 1712- 
1714. Εις «Μακεδονικά» Η' (1968) 371.

2. Κυριάκου Σιμοπούλου, Ξένοι ταξιδιώτες στην Ελλάδα, 1700-1800, 
τ. Β', 1973, σ. 79.

3. Charles Sommervogel, Bibliothèque, ό.π., τ. VII, σ. 173-4.
4. Nouveaux mémoires, ό.π., τ. A', σ. 126-61: 'Εκθεση Tarillon περί ηφαιστείου 

Θήρας. Σελ. 161-73: Ανώνυμη αναφορά Ιησουίτου για το ίδιο θέμα.



60 Μάρκος Ρούσσος-Μηλιδώνης

Η παρουσία του Tarillon στη Θεσσαλονίκη μνημονεύεται για πρώτη 
φορά σε επιστολή του προξένου de Boismont προς το Γάλλο υπουργό 
Εξωτερικών κόμητα de Pontchartrain την 22-11-17161. Ένα μήνα αργό­
τερα, τη 17-12-1716, υπέγραψε τη βάπτιση του Ιωάννη, υιού του Φρ. Rous­
sel και της Δομ. Sossin, «en foy de quoy je me suis signé Franc. Tarillon 
S. J.»2. Κατά την επόμενη επταετία ο Tarillon μετέδωσε το μυστήριο του 
βαπτίσματος σε 22 παιδιά. Το τελευταίο βάπτισμα που υπογράφει την 20- 
12-1723 είναι της Μαρίας, θυγατρός του Ιακώβου Brun και της Μαγδα- 
ληνής Revs. Καθ’ όλο το 1724 δεν τελέστηκαν βαπτίσεις. Από την 7-5-
1725 έως την 31-12-1727 το μυστήριο χορήγησε 12 φορές ο π. Ιωάννης 
Βαπτιστής Gresset και μία φορά, την 13-6-1726, ο π. Ιωάννης Βαπτιστής 
Souci et.

. Έως την έλευση του Tarillon στη Θεσσαλονίκη; το 1716,. τις πράξεις 
βαπτίσεως υπογράφουν οι πατέρες Φρ. Braconnier (7 φορές), Πιπέρης (7 
φορές) και Pascal (3 φορές). Το γεγονός ότι ο τελευταίος ιεραπόστολος 
υπογράφει 3 συνεχόμενες βαπτίσεις, την 29-10-1714, 14-6-1715 και 2-7- 
1715, αποδεικνύει ότι τουλάχιστον κατά το χρονικό διάστημα που πα­
ρεμβάλλεται μεταξύ της πρώτης και τρίτης βαπτίσεως ανήκε στο δυνα­
μικό της μονής3.

Το φθινόπωρο του 1724 ο π. Tarillon επιχείρησε ανεπιτυχώς να με­
γεθύνει το παρεκκλήσιο της μονής του. Όπως όμως μας πληροφορεί 
ο πρόξενος de Boismont σε επιστολή της 7-10-1724 προς το Εμπορικό 
Επιμελητήριο Μασσαλίας το σχέδιο ναυάγησε λόγω αντίδρασης ορισμέ­
νων Ελλήνων4.

Δύο χρόνια αργότερα ο Tarillon βρισκόταν ακόμη στη Θεσσαλο­
νίκη. Ο νεοαφιγμένος τότε στην πόλη π. I. B. Souciet, ο γνωστός συγγρα­
φέας του ιστορικού της Θεσσαλονίκης, το οποίο μελέτησε όπως γρά­
φουμε στην εισαγωγή η Α. Ξανθοπούλου-Κυριακού, γράφει την 31-7-
1726 στον επίσης Ιησουίτη αδελφό του π. Στέφανο ότι ο Tarillon του α- 
πέστειλε κατάλογο με ελληνικά βιβλία5. Το Σεπτέμβριο του ιδίου έτους 
βρίσκομε τον π. Tarillon στη Νάξο, όπου χρημάτισε ηγούμενος έως το 
θάνατό του την 7-12-1735. Μόνο κατά μικρά διαστήματα απουσίασε από

1. A. Ν. Aff. Etr. B’ 991 (Archives Nationales, Affaires Etrangères).
2. Yves-Jean Dumon, Το μητρώον βαπτίσεων..., ό.π., σ. 62.
3. Στην Καθολική ενορία Αμιάντου Συλλήψεως της Θεοτόκου, στη Θεσσαλονίκη, 

σώζονται τα ληξιαρχικά βιβλία θανάτων της περιόδου 1702-29 και γάμων της περιόδου 
1702-48.

4. Demokratia fliadou, Inventaire des documents, ό.π.. σ. 17.
5. Henri O in o nt, Missions archéologiques, ό.π., σ. 725.



Αποστολή Ιησουιτών στη Μακεδονία 61

το νησί αυτό για να συμμετάσχει σε αποστολές στο Αιγαίο και ιδιαίτερα 
στη Σμύρνη.

Τον π. Tarillon διαδέχτηκαν στη Θεσσαλονίκη ο προαναφερθείς 
I. B. Souciet και ως ηγούμενος ο I. B. Gresset. Έως την απομάκρυνση 
των Ιησουιτών από τη Θεσσαλονίκη το 1773, λόγω της κατάργησης του 
Τάγματός τους από τον πάπα Κλήμεντα ΙΔ', στην πρωτεύουσα της Μα­
κεδονίας έργάστηκαν οι εξής ιερομόναχοι: Μελχιώρ Hermes (Αρμένιος 
από την Κωνσταντινούπολη), Μάρκος Αντώνιος Charroi (επί της ηγου­
μενίας του το 1740 προήχθη σε ενορία η Καθολική εκκλησία), Depres, 
Ιερώνυμος Άλβυς, Θηραίος, Νικόλαος και Ιερώνυμος Δελένδας, από τη 
Σαντορίνη, Ανδρέας Citty, Αλσατός, Ιγνάτιος Δαπέρης ή Δαπέης, Χίος, 
I. Β. Warthelle και Ρ. Φ. Guerin du Rocher (1767-73), ο οποίος υπέστη 
το μαρτυρικό θάνατο στο Παρίσι κατά την τρομοκρατία του έτους 1792.

Για τη δεύτερη περίοδο της δράσεως των π. Ιησουιτών στη Μακε­
δονία θα δημοσιευθεί, όταν θα έχουν συγκεντρωθεί τα απαραίτητα στοι­
χεία, μια δεύτερη μελέτη.

ΜΑΡΚΟΣ Ν. ΡΟΤΣΣΟΣ-ΜΗΛΙΔΩΝΗΣ



SUMMARY

Markos N. Roussos-Milidonis, Jesuit Mission in Mace­
donia in the 17 C and 18 C

With its foundation in 1540 by the Spaniard Ignatius Loyola, the So­
ciety of Jesus (Societas Jesu), showed great interest for the Christian world 
of the East. The first contacts of its members, the Jesuits, with the Greeks 
go back in the last quarter of the 16 C.

The Capitulations concluded in this period between France and the 
Sublime Porte thus allowing them to settle in Creta (1588) and Chios (1594). 
In the 17 C followed the foundations in Constantinople, Smyrne, Naxos, 
Euripos or Chalkis, Santorini and Tinos.

During the first decades of the 17 C, the Jesuits of Constantinople be­
gan visiting Thrace and Macedonia, where stayed over some European 
tradesmen. The most profitable of those «flying missions» was the one of 
Father Isaac d’Aultry (1550-1) who had connections with the monks of 
Mount Athos and especially with those of Megisti Lavra.

In 1706, Father François Braconnier settles down, with his Greek fel­
low member Father Mathieu-Xavier Piperis, in today’s Frankon street 
where the catholic church of the Virgin is, in the center of the town. Highly 
educated, an ardent archaeologist, Father Braconnier left behind an inte­
resting description of the region of Thessaloniki, Kavala, Thsasos and 
Mount Athos. Of this study I publish for the first time, in Greek transla­
tion some typical extracts.

Shorter but no less interesting, is the narration of his successor Father 
François Tarillon (1716-26) regarding the missionary activities of his Order 
in Macedonia, which he calls «privileged region of Greece». Tarillon as 
well as Father Jean-Baptiste Souciet, in Thessaloniki from 1726 to 1738, 
believed that Macedonia and its capital Thessaloniki had a typical Greek 
character.

The present study on the mission of the Jesuits in Northern Greece 
in the first third of the 17 C, closes with Father Souciet, whose description 
of the town of Thessaloniki in 1734, was presented to the readers in «Make- 
donika» (volume VIII, 1968) by A. Xanthopoulou-Kyriakou.

Another article, on the activities of the Jesuits in Thessaloniki from 
1738 to the abolition of their congregation by Pope Clement XIV in 1773, 
will be published in the next edition of «Makedonika». In this second part 
we will stress the educational work of the Jesuits, who excelled in this field. 
There will also be the subject of the founding of the Catholic Church in 
Frankon Street. Thus the readers of «Makedonika» will have an exact 
idea of the work accomplished by the Jesuits in Macedonia in the 18 C.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

