
  

  Μακεδονικά

   Vol 32, No 1 (2000)

  

 

  

  Απόπειρα τοπογραφικής προσέγγισης της
Θεσσαλονίκης του 1ου Μ.Χ. αιώνα 

  Μαρία Καζαμία-Τσέρνου   

  doi: 10.12681/makedonika.165 

 

  

  Copyright © 2014, ΜΑΚΕΔΟΝΙΚΑ 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Καζαμία-Τσέρνου Μ. (2000). Απόπειρα τοπογραφικής προσέγγισης της Θεσσαλονίκης του 1ου Μ.Χ. αιώνα. 
Μακεδονικά, 32(1), 59–82. https://doi.org/10.12681/makedonika.165

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 09/02/2026 10:43:54



ΑΠΟΠΕΙΡΑ ΤΟΠΟΓΡΑΦΙΚΗΣ ΠΡΟΣΕΓΓΙΣΗΣ ΤΗΣ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗΣ 
ΤΟΥ 1ου Μ.Χ. ΑΙΩΝΑ

Προκαλεί εντύπωση το γεγονός ότι το πέρασμα του Παύλου από τη Θεσ­
σαλονίκη άφησε πίσω του μια κοινότητα τύπον πάσιν τοϊς πιστεύουσιν εν τη 
Μακεδονίμ καί έν τη Άχαΐμ (Α' Θεσ. 1,7) αλλά δεν άφησε σημάδια ορατά 
της ζωής του μέσα στην πόλη στα μέσα του 1ου αι. μ.Χ. Αυτά φαίνονται να 
χάνονται κάπου μέσα στην ιστορία. Η ανάμνησή του βέβαια διατηρήθηκε ζω­
ντανή μέσα από τις διάφορες παραδόσεις1, που συνέδεσαν τον Απόστολο με 
ορισμένα σημεία της πόλης, χωρίς όμως τίποτα να έχει επιβεβαιωθεί ανα- 
σκαφικά. Είναι δύσκολο να αναπαραστήσουμε τη Θεσσαλονίκη του 1ου αι. 
μ.Χ. για να μπορέσουμε να ακολουθήσουμε τα βήματα του Παύλου αφού και 
η Θεσσαλονίκη, πόλη σημαντική σ’ όλη την ιστορική της πορεία, ακολούθησε 
τη μοίρα των πόλεων που ήταν κτισμένες ακριβώς πάνω στα ερείπια των 
προκατόχων τους, καλύπτοντας έτσι πολύτιμα δεδομένα για τις αρχαιότερες 
περιόδους. Όπως πολύ σωστά παρατηρεί ο Ν. Μουτσόπουλος2 είναι δύσκολο 
να αναγνωρίσει κανείς τη ρωμαϊκή οικιστική φάση της Θεσσαλονίκης γιατί η 
Θεσσαλονίκη είναι μία ιστορική πόλη, που συνεχίζει να ζει στον ίδιο χώρο, 
καλύπτοντας ή καταστρέφοντας παλαιότερες δομικές φάσεις.

Η πόλη των ρωμαϊκών χρόνων, κέντρο κοινωνικό και πολιτικό, με τον 
ετερόκλιτο πληθυσμό και την ελεύθερη διακίνηση των ιδεών ευτύχησε να απο- 
τελέσει τη «Χρυσή Πύλη» για τη διάδοση του χριστιανικού κηρύγματος. Η 
πνευματική καλλιέργεια των κατοίκων της συνέβαλε τα μέγιστα στην απο­
δοχή του Ευαγγελίου. Γράφει χαρακτηριστικά ο Μ. Δήμιτσας: Τοιαύτη μεν ή 
τών Θεσσαλονικέων ευσέβεια προς τους Θεούς καί αύτοκράτορας προ της τοϋ 
χριστιανισμού άνατολής ... επ’ ούδενί λόγω θρησκευτικών μάλλον κλειζεται ή 
Θεσσαλονίκη παρά πρώτον μέν επί τή άκρμ εύσεβείμ, μεθ ’ ης έδεξατο τά

1. Ν. Χριστοδούλου, «Ο Αγιος Παύλος εις Θεσσαλονίκην και το ναΐδριόν του», Μακεδονι­
κόν Ημερολόγιον (1950) 215-219· Γ. Στογιόγλου, Η εν Θεσσαλονίκη Πατριαρχική Μονή Βλατά- 
δων, Θεσσαλονίκη 1971· Ο. Meinardus, St Paul in Greece, Athens 1972- Γ. Βαφόπουλος, «Το πα­
ραμύθι της Θεσσαλονίκης», Ν. Εστία, Αφιέρωμα στη Θεσσαλονίκη, (1985), σσ. 14-36. Η Mary 
Adelaide Walker που επισκέφθηκε τη Θεσσαλονίκη το 1860 ομιλεί για έξι διαφορετικά σημεία 
της πόλης στα οποία λέγεται ότι κήρυξε ο Απ. Παύλος, Σ. Ταμπάκη, Η Θεσσαλονίκη στις περι­
γραφές των περιηγητών 12ος- 19ος αι. μ.Χ. Λατρευτικά μνημεία, Θεσσαλονίκη 1998, παράρ­
τημα, σ. 53.

2. Ν. Μουτσόπουλος, Θεσσαλονίκη 1900-1917, Θεσσαλονίκη 1980, σ. 8.



60 Μ. Καζαμία-Τσέρνου

πρώτα σπέρματα τής χριστιανικής πίστεως παρά τοϋ αποστόλου Παύλου*.
Το παλαβότερο βυζαντινό εκ Θεσσαλονίκης κείμενο πέρα από τα κείμενα 

των Πράξεων και των δύο επιστολών του Παύλου, που μνημονεύει το πέρα­
σμα του Παύλου από την πόλη, είναι κατά τον J. Μ. Spieser3 4 το γνωστό χω­
ρίο του Καμενιάτη (10ος αι.) Ημείς, ώ, φίλος, πατρίδος έσμέν Θεσσαλονί­
κης. Αυτήν γάρ γνωριοϋμαι σοι... Περιφανεστέρας δέ τήν ευσέβειαν, ήν εξ 
αρχής έδέξατο, καί δεξαμένη μέχρι τοϋ νυν διεσώσατο. Αυτόν γάρ αϋχει Θεσ­
σαλονίκη τον Παϋλον εχειν τής εύσεβείας διδάσκαλον, το σκεϋος τής εκλο­
γής, δς άπό Ιερουσαλήμ κύκλω καί μέχρι τοϋ Ίλλυρικοϋ τω ευαγγελικά) πε- 
ριλαβών κηρύγματι (κεφ. 3).

Ποια ήταν όμως η πολεοδομική φυσιογνωμία της πόλης που επισκέφθηκε 
ο Απόστολος Παύλος; Πού βρισκόταν η «συναγωγή» που κήρυξε; Αυτά είναι 
τα κύρια ερωτήματα που θα μας απασχολήσουν και θα προσπαθήσουμε, στο 
μέτρο του εφικτού, να δώσουμε κάποια απάντηση. Η έρευνα σχετικά με την 
τοπογραφία της αρχαίας Θεσσαλονίκης λόγω των νεωτέρων ανασκαφικών 
δεδομένων5 έδειξε ότι η πόλη δεν οργανώθηκε ρυμοτομικά κατά τη ρωμαϊκή 
περίοδο όπως είχε υποστηριχθεί παλαιότερα6. Η σημερινή άποψη είναι ότι η 
ρωμαϊκή πόλη διαμορφώθηκε ακολουθώντας σε γενικές γραμμές τις χαρά­
ξεις της ελληνιστικής7 (πίν. 1) η οποία, όσο τουλάχιστον μπορεί να διαπιστώ­
σει κανείς από τα λιγοστά ανασκαφικά δεδομένα8 απλωνόταν στο νότιο τμή­
μα της σημερινής πόλης9 και οργανώθηκε σύμφωνα με το ιπποδάμειο σύστη­
μα10. Δύο ήταν οι κύριες παράλληλες οδικές αρτηρίες της πόλης με κατεύ­
θυνση ανατολή-δύση, η μία στο ύψος της σημερινής οδού Αγ. Δημητρίου11

3. Μ. Δήμιτσας, Αρχαία Γεωγραφία της Μακεδονίας, Β ' Μέρος Τοπογραφία, 1874, (ανατ. 
Θεσσαλονίκη 1988), σσ. 310, 315.

4. J. Μ. Spieser, Thessalonique et ses monuments du IV au VI siècles. Contribution à l’étude d’ 
une ville paléochrétienne, Paris 1984, σ. 7 σημ. 2.

5. M. Vickers, «Towards a reconstruction of the town planning of roman Thessaloniki», Αρ­
χαία Μακεδονία, A ' Διεθνές Συμπόσιο IMXA, Θεσσαλονίκη 1970, σ. 240 (στο εξής: «Towards a 
reconstruction»)· του ίδιου, «Hellenistic Thessaloniki», JHSXCU 1972, σ.156 (στο εξής: «Helle­
nistic Thessaloniki»),

6. Η άποψη αυτή ανήκει στον Η. von Schoenebeck, «Die Stadtplanung des römischen Thessa- 
lonike», Bericht Uber den VI. internationalen Kongress Tur Archäologie (Berlin 1939), Berlin 1940, 
σ. 480.

7. Vickers, «Towards a reconstruction», ό.π., ο. 247- Φ. Πέτσας, «Αιγαί-Πέλλα-Θεσσαλονί- 
κη», Αρχαία Μακεδονία, A ' Διεθνές Συμπόσιο ΙΜΧΑ, Θεσσαλονίκη 1970, σ. 224 εξ.

8. Τα φθαρτά υλικά κατασκευής των κτιρίων, η θεμελίωση των μεταγενέστερων ρωμαϊκών 
και βυζαντινών οικοδομών, οι συνθήκες διενέργειας των σωστικών ανασκαφών αποτελούν με­
ρικές από τις κύριες αιτίες έλλειψης ικανών αρχαιολογικών μαρτυριών, Μ. Vitti, Η πολεοδο­
μική εξέλιξη της Θεσσαλονίκης. Από την ίδρυσή της έως τον Γαλέριο, Αθήνα 1996, σ. 23.

9. Vickers, «Towards a reconstruction», ό.π., σ. 240.
10. Ευ. Μαρκή, «Η Θεσσαλονίκη στην αρχαιότητα», Αρχαιολογία 7 (1983) 12 (στο εξής: 

«Θεσσαλονίκη»),
11. Midhat Pacha επί Τουρκοκρατίας, Ο. Tafrali, Topographie de Thessalonique, Paris 1913, σ.



Απόπειρα τοπογραφικής προσέγγισης της Θεσσαλονίκης του 1ου μ.Χ. αι. 61

και η δεύτερη στο ύψος της οδού Εγνατία12. Μεταξύ των δύο αυτών δρόμων 
οργανώθηκε το πολιτιστικό και θρησκευτικό κέντρο της πόλης. Εδώ δημιουρ- 
γήθηκε στο β' μισό του 2ου αι. μ.Χ. το εντυπωσιακό συγκρότημα της Αγο­
ράς13.

Το 1920 ο καθηγητής Πελεκίδης ανέσκαψε στην οδό Καραολή-Δημητρίου 
(Διοικητηρίου) το ιερό των Αιγυπτίων Θεών το Σεράπειο (2ος αι. π.Χ) η ταύ­
τιση του οποίου επιβεβαιώνεται και από τη μεταγενέστερη ανασκαφή του X. 
Μακαρόνα που έφερε στο φως και άλλα συναφή κτίρια λατρευτικού χαρα­
κτήρα14 (πίν. 2). Το Σεράπειο βρισκόταν στη ΝΔ πλευρά της αποκαλούμενης 
από τον Vickers «Ιερής περιοχής» της Ελληνιστικής εποχής15 (πίν. 3) η οποία 
εξακολούθησε να έχει αυτόν τον χαρακτήρα και επί Ρωμαιοκρατίας16. Στην 
περιοχή αυτή μαρτυρείται και η λατρεία του Υψίστου Θεού διότι σε αναθημα­
τικές επιγραφές σώθηκαν τα αποσπάσματα Θεώι Ύψίστωι κατ’ επιταγήν 
ΙΟΥΕΣ (1ος αι μ.Χ)17 και Θεώι Ύχρίστωι Μεγίστω(ι) Σωτήρι Γ. ’Ιούλιος

121· Γ. Θεοχαρίδης, Τοπογραφία καί πολιτική ιστορία της Θεσσαλονίκης κατά τον ΙΔ ' αιώνα, 
Θεσσαλονίκη 1959, σ. 13 (στο εξής: Τοπογραφία).

12. Η ονομασία Εγνατία δεν είναι ορθή γιατί, όπως απέδειξε ο X. Μακαρόνας, η via Egna- 
tia περνούσε έξω από την πόλη, Ch. Makaronas, «Via Egnatia and Thessalonike», Studies pre­
sented to D. M. Robinson I, St. Louis 1951, a. 318 εξ. Ο δρόμος αυτός κατά τη ρωμαϊκή εποχή ονο­
μαζόταν via Regia και decumanus maximus, X. Μπακιρτζής, «Περί του συγκροτήματος της αγο­
ράς της Θεσσαλονίκης», Αρχαία Μακεδονία, Β 'Διεθνές Συμπόσιο ΙΜΧΑ, Θεσσαλονίκη 1977, σ. 
266. Οι βυζαντινοί την αποκαλούσαν «λεωφόρο», I. Καμενιάτη, «Ε’ις τήν δλωσιν τής Θεσσαλο­
νίκης», PG 109, 537· Γρ. Παλαμάς, Ομιλία X LUI, PG 151, 544 οι Τούρκοι «Τζαντέ Γιόλ»· Θε­
οχαρίδης, Τοπογραφία, ό.π., σ. 11 και οι 'Ελληνες επί Τουρκοκρατίας «φαρδύ δρόμο»· Μ. Χα- 
τζηιωάννου, Αστυγραφία της Θεσσαλονίκης ήτοι τυπογραφική περιγραφή της Θεσσαλονίκης, 
Θεσσαλονίκη 1880 (ανατ. Θεσσαλονίκη 1976), σ. 4L Θεοχαρίδης, ό.π.· Α. Βακαλύπουλος, ιστο­
ρία της Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 1983, σ. 40. Ο Μ. Cousinery την αποκαλεί «via triumphalis», 
Μ. Cousinery, «Voyage dans la Macedoine, 1», Θεσσαλονίκην Φιλίππου Βασίλισσαν, Θεσσαλο­
νίκη 1985,σ. 15.

13. Μπακιρτζής, ό.π., σ. 257 εξ. Στον ίδιο χώρο υπήρχε προφανώς και η αγορά των Ελληνι­
στικών χρόνων όπως αποδεικνύεται από την ανακάλυψη κινητών ευρημάτων αυτής της επο­
χής, Tafrali, ό.π., σ. 126- Φ. Πέτσας, «Η αγορά της Θεσσαλονίκης», AAA 1 (1968) 160. Ο χώρος 
που κατέλαβε η αγορά οργανώθηκε οικιστικά μετά το 168 π.Χ., Γ. Βελένης - Π. Αδάμ-Βελένη, 
Αρχαία Αγορά Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 1997, σ. 10.

14. X. Μακαρόνας, «Ανασκαφή παρά το Σεράπειον», Μακεδονικά I (1940) 464-465 (στο 
εξής: «Ανασκαφή»)· R. Witt, «The egyptian cults in ancient Macedonia», Αρχαία Μακεδονία, A ' 
Διεθνές Συμπόσιο ΙΜΧΑ, Θεσσαλονίκη 1970, σ. 328 σημ. 13 (στο εξής: «The egyptian cults»).

15. Vickers, «Hellenistic Thessaloniki», ό.π., σ. 164.
16. Vitti, ό.π., σ. 89.
17. I. G. X, 2.1 αρ. 72- Ch. Avezou - Ch.Picard, «Inscriptions de Macedoine et de Thrace», 

BCH 1913, αρ. 8. H συγγραφέας υποθέτει ότι ο Ύψιστος Θεός θα μπορούσε να είναι ο Γιαχβέ 
των Ιουδαίων. Την ίδια άποψη διατυπώνει και ο Δ. Κανατσούλης, «Η Μακεδονική πόλις από 
της εμφανίσεώς της μέχρι των χρόνων του Μεγάλου Κωνσταντίνου», Μακεδονικά 4 (1955-1960) 
262 σημ. 1 (στο εξής: «Μακεδονική πόλις»). Βλ. και Ρ. Perdrizet, «Le cult de Nemesis, le θεός 
ύψιστος et le symbole sémitique des mains ouvertes et levees», BCH 38 (1914) 89-100 (στο εξής: 
«Nemesis»), Νεότεροι ερευνητές διατηρούν επιφυλάξεις για το αν θα πρέπει αβίαστα να συσχε-



62 Μ. Καζαμία-Τσέρνου

"Ωριος κατ’ δνειρονχρημαησθείς καί σωθείς...18.
Στη συμβολή των οδών Διοικητηρίου και Κρυστάλλη τοποθετήθηκε από 

τον Μπακαλάκη το ιερό του Διονύσου η λατρεία του οποίου υπερείχε των 
υπολοίπων λατρειών και το ιερό του είχε καταστεί ουσιαστικά ένα «προσκύνη­
μα» που παρέμεινε σε χρήση μέχρι τους αυτοκρατορικούς χρόνους19. Ανατο- 
λικότερα, στον χώρο όπου υπήρχε το Γυμνάσιο20 εντοπίσθηκε το ιερό της με­
ταγενέστερης βέβαια λατρείας του θεού Φούλβου (206-269)21. Στην ίδια περιο­
χή, γύρω από τον ναό του Αγίου Δημητρίου εντοπίσθηκε και η λατρεία του 
Καβείρου22, λατρεία που θεωρήθηκε διάδοχος της λατρείας του Διονύσου λό­
γω του οργιαστικού της χαρακτήρα23 αλλά και πρόδρομος της λατρείας του 
αγίου Δημητρίου ως προστάτη της πόλης24. Πρόσφατα με βάση κινητά ανα-

τισθεί η προσωνυμία αυτή με το Γιαχβέ ή το Δία ή με άλλον ειδωλολατρικό θεό, Ρ. Μ. Nigdelis, 
«Synagoge(n) und Gemeinde der Juden in Thessaloniki: Fragen aufgrund einer neuen jüdischen 
Grabinschrift der Kaiserzeit», Zeitschrift für Papyrologi und Epigraphik 102 (1994) 298 σημ. 5.

18. I.G. X, 2.1.67.
19. Ο συγγραφέας άλλωστε πιστεύει ότι η Θέρμη οφείλει το όνομά της στη λατρεία του 

«Θερμαίου» δαίμονα που ταυτίστηκε αργότερα με το Διόνυσο, Γ. Μπακαλάκης, «Ιερό Διονύσου 
και φαλλικά δρώμενα στη Θεσσαλονίκη», Αρχαία Μακεδονία, Γ ' Διεθνές Συμπόσιο ΙΜΧΑ, Θεσ­
σαλονίκη 1983, σ. 35 εξ. (στο εξής: «Ιερό Διονύσου»). Ο υστεροαρχαϊκός ιωνικός ναός που θεω­
ρήθηκε ως κέντρο της λατρείας του Διονύσου πιστεύεται σήμερα ότι σχετίζεται με τη λατρεία 
της Αινείας Αφροδίτης, Ε. Βουτυράς, «Η λατρεία της Αφροδίτης στην περιοχή του Θερμαίου 
κόλπου», Αρχαία Μακεδονία, ΣΤ' Διεθνές Συμπόσιο ΙΜΧΑ, τ. 2, Θεσσαλονίκη 1999, σ. 1340.

20. Το Γυμνάσιο των ελληνιστικών χρόνων πρέπει να ήταν κοντά στο ναό του Αγίου Δη­
μητρίου (ΒΔ) εκεί όπου αργότερα δημιουργήθηκε το πολυτελές συγκρότημα των Θερμών του Μα- 
ξιμιανού Γαλερίου, Στ. Πελεκίδης, «Από την Πολιτεία και την Κοινωνία της αρχαίας Θεσσαλο­
νίκης», ΕΕΦΣΠΘ Β ' (1934) 68 εξ.- X. Μακαρόνας, «Από τις οργανώσεις των νέων της αρχαίας 
Θεσσαλονίκης», ΕΕΦΣΠΘ 6 (1950) 293 εξ. (στο εξής: «Από τις οργανώσεις»)' Vickers, «Helleni- 
sticThessaloniki», ό.π., σ. 165- Στ. Πελεκανίδης, «Το θέατρον το καλούμενον στάδιον της Θεσσα­
λονίκης», Κέρνοςί 1972) 133- Vitti, ό.π., σσ. 96-98.

21.0 εντοπισμός βασίσθηκε σε 18 ενεπίγραφους βωμούς που δημοσίευσε ο Πελεκίδης, ό.π., 
σσ. 70-72, και σε τρεις επιγραφές που δημοσίευσε ο Μακαρόνας, «Από τις οργανώσεις», ό.π.

22 «του άγιωτάτου πατρίου θεού...» όπως χαρακτηρίζεται σε επιγραφή του 3ου μ.Χ αι. 
από επιτύμβιο μνημείο που ανακαλύφθηκε κοντά στην οδό Κασσάνδρου, Γ. Τουράτσογλου, «Του 
άγιωτάτου πατρίου Θεού Καβείρου...», Η Θεσσαλονίκη 1, 1985, σσ. 71-83.

23. Γ. Μπακαλάκης, «Θερμαίος», Εις μνήμην Γ. Οικονόμου, Μέρος Α", Α£(1953-54) 226- 
227 (στο εξής: «Θερμαίος»)· Vitti, ό.π., σ. 91.

24. Tafrali, ό.π., σ. 134· Γ. Θεοχαρίδης, Ιστορία της Μακεδονίας κατά τους Μέσους Χρόνους 
(285- 1354), Θεσσαλονίκη 1980, σ. 80 (στο εξής: Ιστορία της Μακεδονίας)· Βακαλόπουλος, ό.π., 
σ. 69' R. Witt, «The Kabeiroi in ancient Macedonia», Αρχαία Μακεδονία, B ' Διεθνές Συμπόσιο 
ΙΜΧΑ, Θεσσαλονίκη 1977, σσ. 79-80 (στο εξής: «The Kabeiroi»). Σε χάλκινο νόμισμα του 3ου αι. 
μ.Χ. που ανήκει σε ιδιωτική συλλογή της Θεσσαλονίκης εικονίζεται στον οπισθότυπο ο Κάβει- 
ρος πάνω στις επάλξεις των τειχών της πόλης. Επισημάνθηκε η συγγένεια του εικονογραφικού 
του τύπου μ’ αυτόν του Αγίου Δημητρίου (νέος, αγένειος, με χιτωνίσκο και μακρύ μανδύα από 
πάνω), Τουράτσογλου, «Του άγιωτάτου», ό.π. Στην πόλη μαρτυρείται και η λατρεία της θεάς 
Δήμητρας Καβειραίας ή Καβειρίας, Σ. Πινγιάτογλου, «Η λατρεία της θεάς Δήμητρας στην αρ­
χαία Μακεδονία», Αρχαία Μακεδονία, ΣΤ' Διεθνές Συμπόσιο ΙΜΧΑ, τ. 2, Θεσσαλονίκη 1999, 
σ. 913.



Απόπειρα τοπογραφικής προσέγγισης της Θεσσαλονίκης του Ιου μ.Χ. αι. 63

σκαφικά ευρήματα διατυπώθηκε η άποψη για την ύπαρξη Μιθραίου στο ύψος 
της σημερινής οδού Λαγκαδά έξω από τη Λιταία πύλη στον χώρο του δυτικού 
νεκροταφείου25. Η περιοχή όπου τοποθετείται το Μιθραίο είναι βέβαια εκτός 
των τειχών βρίσκεται όμως στη νοητή ευθεία της «ιερής περιοχής» της πόλης.

Η αναφορά μας στα γνωστά σε γενικές γραμμές στοιχεία για τις λα­
τρείες της εποχής της Ρωμαιοκρατίας στην πόλη της Θεσσαλονίκης έγινε 
αποκλειστικά για να επισημανθεί το γεγονός ότι ο χώρος βόρεια και βορειο­
δυτικά της αγοράς ήταν το θρησκευτικό κέντρο της ρωμαϊκής Θεσσαλονίκης. 
Νοτιότερα, ο κυρίως χώρος της αγοράς (πίν. 4), η οποία ανήκε ως γνωστόν 
στην κατηγορία των «κλειστών» αγορών με στοές δηλαδή και από τις τέσσε­
ρις πλευρές26 27, ήταν ο τόπος ένθα εγίνοντο αί συνελεύσεις τού λαού11. Το εν­
τυπωσιακό κλειστό συγκρότημα της Αγοράς δεν θα μπορούσε παρά να διαθέ­
τει και μία μεγαλοπρεπή είσοδο. Η γνωστή ως στοά των ειδώλων (Las Inca- 
ntadas, οι μαγεμένες) είναι σύμφωνα με τους ερευνητές και με βάση νεώτερα 
αρχαιολογικά στοιχεία η μνημειακή είσοδος της Αγοράς, η οποία άνοιγε στη 
βόρεια πλευρά της via regia και έβαινε παράλληλα προς αυτήν28. Η σχέση 
της θέσης της στοάς με το ερώτημα που μας απασχολεί έγκειται στο γεγονός 
ότι η στοά αυτή ανασκάφηκε στην αυλή μιας εβραϊκής οικίας όπως μας πλη­
ροφορούν οι W. Leake (1806)29, Μ. Cousinery (1820)30, Μ. Χατζηιωάννου 
(1880)31 και Ο. Tafrali (1913)32. Ο P. Perdrizet33 στη δημοσίευση του μνη­

25. Ρ. Pachis, «The cult of Mithras in Thessalonica», Studies in Mithraism (Rome 1994) 246.
26. Μπακιρτζής, ό.π., σ. 258.
27. Δήμιτοας, ό.π., σ. 339.
28. Ό.π., σ. 339- Μπακιρτζής, ό.π., α. 260 εξ. Για τη χρονολόγηση της στοάς υπάρχουν δύο 

προτάσεις: το 150-160 μ.Χ. και το 220-230 μ.Χ., L. Guerrini, «Las Incantadas di Salonicco», Ar­
cheologia Classica XIII (Roma 1961) 44-70· I. Baldassare, «Las Incantadas di Salonicco», Studi Mi- 
sceiianill (Roma 1974) 26, 28, 35 όπου και η παλαιότερη βιβλιογραφία για τη στοά. Ο Μ. Vitti 
στη διατριβή του σχολιάζει τις δύο διαφορετικές χρονολογήσεις αποδεχόμενος, αφού την τεκμη­
ριώσει αρχαιολογικά, τη δεύτερη, ό.π., σσ. 100-102. Η τοποθέτηση της στοάς των ειδώλων με κα­
τεύθυνση παράλληλη προς την «Εγνατία» οδό πιθανολογείται με βάση τις φωτοσκιάσεις στα 
σχέδια των Stuart - Revett και Fauvel σε συσχετισμό με την ώρα επίσκεψης του μνημείου από 
τους εν λόγω περιηγητές. Πρόκειται για άποψη του Α. Μέντζου την οποία παραθέτει και απο­
δέχεται ο Vitti, ό.π., σ. 94 σημ. 50. Πρβλ. και Α. Μέντζου, «Πρόταση για την ερμηνεία των “Ει­
δώλων” (Incantadas) της Θεσσαλονίκης με αφορμή νεότερα ευρήματα», ΑΕΜΘ 11 (1997) 379 εξ. 
και Α. Λιούτας - Μ. Μανδάκη, «Τρία σημαντικά αρχαιολογικά ευρήματα της εντός τειχών 
Θεσσαλονίκης από τις εκσκαφικές εργασίες για το δίκτυο φυσικού αερίου», ΑΕΜΘ 11 (1997) 
365 εξ.

29. «Το the westward of this arch, near the main street are the ruins of a portico... this monu­
ment is in the house of a Jew...», W. Leake, «Travels in northern Greece III, 1967», Θεσσαλονίκην 
Φιλίππου βασίλισσαν, Θεσσαλονίκη 1985, σσ. 33-34.

30. «Lesparties inferieures sont enfouies dans la maison d’un Juif...», Cousinery, ό.π., σ. 33.
31. Χατζηιωάννου, ό.π., σ. 55.
32. Tafrali, ό.π., σ. 130.
33. «...dans la cour de la modeste demeure d’un des Khakams, c’est-a-dire d’un des rabbins



64 Μ. Καζαμία-Τσέρνου

μείου επεσήμανε στο σχέδιο του Αγγλου ζωγράφου J. Stuart ότι στην αυλή του 
εβραϊκού σπιτιού αυτός που υποδέχεται τους ξένους είναι ένας ραββίνος 
(πίν. 5). Αρα δεν πρόκειται για την οικία ενός οποιουδήποτε εβραίου. Δύο 
πληροφορίες αντλούμε από τα παραπάνω στοιχεία πρώτον ότι μετά τη μα­
ζική εγκατάσταση των Ισπανοεβραίων στη Θεσσαλονίκη επί Βαγιαζήτ Β ' 
(1480-1512) στην περιοχή αυτή της αγοράς δημιουργήθηκε μία εβραϊκή πυ- 
κνοδομημένη συνοικία34 και δεύτερον ότι κάπου εκεί κοντά θα υπήρχε και η 
συναγωγή της35 η οποία θα έπρεπε να είχε πρόσοψη στον κεντρικό δρόμο 
αφού σύμφωνα με όσα λέει ο γάλλος μισιονάριος J. B. Souciet (1734)36 οι 
συναγωγές, σε αντίθεση με τους χριστιανικούς ναούς, είχαν το προνόμιο να 
έχουν πρόσβαση από τους κεντρικούς δρόμους. Το σπίτι του ραββίνου θα βρι­
σκόταν ίσως στον στενό δρόμο που φαίνεται να βγάζει στην Εγνατία οδό σε 
τοπόγραφικό σχέδιο της Θεσσαλονίκης πριν από την πυρκαιά του 1917 και 
ονομάζεται οδός Ειδώλων37 (πίν.6). Θα επανέλθουμε σ’ αυτή την εβραϊκή 
συνοικία όμως παρακάτω.

Επιστρέφουμε τώρα στη ρωμαϊκή πόλη για να θυμηθούμε ότι οι δύο κύ­
ριες πύλες του τείχους για την είσοδο εκ δυσμών ήταν η Χρυσή πύλη από την 
οποία άρχιζε η via regia και κατέληγε στην αντίστοιχη ανατολική Κασσαν- 
δρεωτική (πύλη της Καλαμαριάς) και η Λιταία (Γενή καπού) από την οποία 
ξεκινούσε η σημερινή οδός Αγίου Δημητρίου38 για να φθάσει μέχρι τη νέα 
Χρυσή Πύλη ή την πύλη των Ασωμάτων του ανατολικού τείχους39. Η Χρυσή 
πύλη (1ος αι π.Χ.) (πίν. 7) όπως αφήνει να εννοηθεί και το όνομά της ήταν η 
επίσημη πύλη της πόλης, η Porta Triumpalis, από όπου έμπαιναν θριαμβευ­
τές οι αυτοκράτορες40. Η Αιταία (πίν. 8) είχε πιο λιτή αρχιτεκτονική και η 
ονομασία της προέρχεται κατά μία άποψη από τη λέξη λιτή (προσευχή)41 
διότι ο χώρος κοντά στην πύλη εντός και εκτός των τειχών ήταν χώρος ιερών

de la juiverie salonicienne...», P. Perdrizet, «L’incantada de Salonique», Monuments et Mémoires 
31 (1930) 296 (στο εξής: «Incantada»).

34. Ό.π., ο. 305 εξ.
35.1. S. Emmanuel, Histoire des Israelites de Salonique, Paris 1936, σ. 140.
36. K. Σιμόπουλος, Ξένοι ταξιδιώτες στην Ελλάδα, τ. Β' (1700-1800), Αθήνα 1981, σ. 180· 

Ταμπάκη, ό.π., παράρτημα 23.
37. Μπακιρτζής, ό.π., σχ. 3.
38. Τα θεμέλια της πύλης ανασκάφηκαν στην οδό Αγίου Δημητρίου, Vitti, ό.π., 170, αρ. 34. 

Η οδός Αγίου Δημητρίου ακολουθεί την χάραξη της αρχαίας οδού σύμφωνα με νεότερα ανασκα- 
φικά στοιχεία, Ευ. Μαρκή, «Ο ανώνυμος σταυρικός ναός της οδού Αγίου Δημητρίου στη Θεσσα­
λονίκη», Η Θεσσαλονίκη 1 (1985) 160 (στο εξής: «Ανώνυμος σταυρικός ναός»),

39. Vickers, «Hellenistic Thessaloniki», ό.π., σ. 158- Μπακιρτζής, ό.π., αα. 266-267.
40. Ως Χρυσή πύλη είναι γνωστή στις βυζαντινές πηγές, Anonymus Vaticanus I, PG 116, 

1180· 1. Καμενιάτη, ό.π., P.G. 109,584.
41. Γι’ αυτό οι βυζαντινοί την γράφουν με ι, I. Καμενιάτη, ό.π.



Απόπειρα τοπογραφικής προσέγγισης της Θεσσαλονίκης του 1ου μ.Χ. αι. 65

τόσο ειδωλολατρικών42 όσο και χριστιανικών43. Ένας από αυτούς τους χρι­
στιανικούς ναούς ήταν αφιερωμένος στην αγία Ματρώνα. Ο ναός αυτός έχει 
κάποια σχέση με την παλιά εβραϊκή συνοικία και γι’ αυτό θα μας απασχολή­
σει παρακάτω.

Η ανακάλυψη ενός νέου μιλιάριου (πίν. 9) κοντά στην οδό Λαγκαδά οδή­
γησε τον X. Μακαρόνα44 σε ορισμένα ενδιαφέροντα συμπεράσματα. Το πρώ­
το, στο οποίο έχουμε ήδη αναφερθεί, είναι ότι η via Egnatia δεν συνέπιπτε με 
τη via regia και το δεύτερο ότι το ανατολικό τμήμα της via Egnatia, αυτό δη­
λαδή που συνέδεε τη Θεσσαλονίκη με την Καβάλα (Νεάπολη), ακολουθούσε 
την κατεύθυνση της σημερινής οδού Λαγκαδά και κατέληγε στη Λιταία πύλη. 
Η είσοδος επομένως του Παύλου ερχομένου από τους Φιλίππους θα πρέπει 
να έγινε από τη Λιταία πύλη. Προηγουμένως είχε περάσει από την Αμφίπολη 
και την Απολλωνία οι οποίες αποτελούσαν αποδεδειγμένα δύο σταθμούς 
(Mansio) της διαδρομής Φιλίππων-Θεσσαλονίκης45. Άλλωστε ο Παύλος ο 
οποίος ήταν ένας άνθρωπος απλός και ταπεινός, εάν επρόκειτο να επιλέξει 
κάποια είσοδο της πόλης δεν θα επέλεγε την επίσημη, μνημειακή χρυσή πύλη. 
Η διδασκαλία του μπορεί να αποκαλείται μεταφορικά «η χρυσή πύλη» της 
διάδοσης του χριστιανισμού στην Ευρώπη ο ίδιος όμως δεν χρησιμοποίησε 
αυτή την πύλη. Ακολουθώντας ο Παύλος τη via Egnatia εγκαινίασε τη δια­
δρομή την οποία θα ακολουθήσουν στα μεσαιωνικά χρόνια πολλοί άγιοι σε 
προσκυνηματικές ή ιεραποστολικές πορείες46.

Μετά από τη γενικότερη αυτή τοπογραφική εισαγωγή προχωρούμε στο ει­
δικότερο ερώτημα σχετικά με το πού θα πρέπει να αναζητήσουμε τη «συναγω­
γή» που δίδαξε ο Απ. Παύλος. Η προφορική παράδοση έχει συνδέσει, ως 
γνωστόν, το όνομα του Παύλου με διάφορες περιοχές της Θεσσαλονίκης. Ας 
αρχίσουμε από τα βόρεια. Το βόρειο παρεκκλήσι της Ιεράς Μονής Βλατάδων 
τιμάται στο όνομα των Αποστόλων Πέτρου και Παύλου διότι μία παράδοση 
θέλει τον Παύλο να έχει κηρύξει σ’ εκείνο το σημείο47. Άλλη παρεμφερής πα­

42. Pachis, ό.π.
43. Χατξηιωάννου, ό.π., ο. 34- Γ. Τσάρας, «Τυπογραφικά της Θεσσαλονίκης II», Μακεδονι­

κά 22 (1982) 48-49· Δ. Μακροπούλου, «Δύο πρόσφατα ανακαλυφθέντες παλαιοχριστιανικοί 
ναοί στο δυτικό νεκροταφείο της Θεσσαλονίκης», Αρχαία Μακεδονία, 6ο Διεθνές Συμπόσιο, τ. 2, 
ΙΜΧΑ 1996 (1999), σσ. 705-718.

44. Makaronas, ό.π., σσ. 381-398. Βλ. και A. Avramea, «Trace et fonction de la via Egnatia du 
Ile siècle avant J.C. au Verne apres J.C.», Symposium «The via Egnatia under Ottoman rule (1380- 
1699)», Rethymnon 1994 (Rethymnon 1996), n. 3 εξ.

45. P. Davies, «The Macedonian scene of Paul’s Journeys», Biblical Archaeologist 26 (1963) 
101-102- P. Pilhofer, Philippi. I. Die erste christliche Gemeinde Europas, Tubingen 1995, σ. 199 εξ.

46. E. Malamart, Surla route des saints byzantins, Paris 1993- N. Oikonomides, «The medieval 
Via Egnatia», Symposium «The via Egnatia under Ottoman rule (1380-1699)», Rethymnon 1994 
(Rethymnon 1996), σσ. 9-16.

47. Στογιόγλου, ό.π., σσ. 28-29- R. Janin, Les églises et les monastères des grands centres



66 Μ. Καζαμία-Τσέρνου

ράδοση αναφέρει ότι ο Παύλος πέρασε από εκείνο το σημείο κατά τη φυγά­
δευσή του από την πόλη και στάθηκε εκεί για να αναπαυθεί και να δροσιστεί 
από κάποια κοντινή πηγή. Η πηγή έμεινε έκτοτε γνωστή ως αγίασμα του Απ. 
Παύλου και στο χώρο εκείνο κοντά στο Δημοτικό νοσοκομείο, στους πρόπο- 
δες του Κεδρηνού λόφου η ευσέβεια των χριστιανών της πόλης ανήγειρε το 
1920 ναό αφιερωμένο στον απόστολο Παύλο48. Το αγίασμα αυτό μνημονεύε­
ται και από τον Χατζηιωάννου ai επισημότεροι ίεραί πηγα'ι τής Θεσσαλονί­
κης είσίν εξω τοϋ τείχους τούτων ή τοϋ αγίου Παύλου κείμενη εις τό ανατολι­
κόν μέρος. Για να τονίσει δε πόσο μεγάλη σημασία είχε για τους Θεσσαλονι- 
κείς η μνήμη του Αποστόλου παρατηρεί στη συνέχεια ότι ...τά θηλυκά δντα 
εχουσι τό προτέρημα τοϋ εχειν αγιάσματα ... τό μόνον αρσενικόν πρόσωπον 
οπερ ετυχε τής τιμής ταύτης είνε ό αχ. Παύλος.. ,49. Ο ίδιος συγγραφέας επη­
ρεασμένος προφανώς από τον Th. Tafel50 και μία πληροφορία του περιηγητή 
R. Pocock (1740), που αυτός παραδίδει, ομιλεί για ναό του Απ. Παύλου51. 
Πιο συγκεκριμένα, ο Pocock μνημονεύει μία δεύτερη εκκλησία (εννοώντας 
προφανώς την κρύπτη), μη επισκέψιμη, κάτω από το ναό του Αγίου Δημη- 
τρίου, την οποία δεν κατονομάζει αλλά λέει ότι εκεί δίδαξε ο Απ. Παύλος52. 
Την ίδια πληροφορία επαναλαμβάνουν και οι Clarke (1801) και Holland 
(1812) με τη διαφορά ότι ονομάζουν τη δεύτερη αυτή εκκλησία υπόγεια53 και 
ο δεύτερος δίνει ένα ακόμη στοιχείο ότι η εκκλησία αυτή λέγεται ότι κτίσθηκε 
στη θέση της πρώτης συναγωγής που δίδαξε ό Παύλος54.

Συνεπώς ο ναός για τον οποίο γίνεται λόγος σε έγγραφο της I. Μονής 
Διονυσίου του έτους 141555 προς τόν εν τή μεγάλη λεωφόρω όρωμένην στοάν, 
άνεγερθέντα άνωθεν ... θειον ναόν, τόν εις όνομα τιμώμενον τοϋ μεγάλου 
άποστόλου Παύλου, καί διδασκάλου τής Οικουμένης θα πρέπει να έχει κά­
ποια σχέση με τα λεγάμενα των περιηγητών. Στις λειτουργικές διατάξεις του 
αρχιεπισκόπου Συμεών (1429) γίνεται λόγος για ναό του αποστόλου Παύλου 
ως συγκειμένφ τφ ναφ τής ’Αχειροποιήτου και σύμφωνα με την παράδοση 
εκεί υπήρχε «la pierre sur la quelle saint Paul avait ete frappe»56.

byzantins, Paris 1975, σ. 405- H. V. Morton, In the steps of St. Paul, London 1963· Meinardus, ό.π., 
σ. 32.

48. Χριστοδούλου, ό.π., ο. 215 εξ- Meinardus, ό.π.
49. Χατζηιωάννου, ό.π., σσ. 65-66.
50. Th. Tafel, De Thessalonica ejusque agro, Berlin 1839.
51. Χατζηιωάννου, ό.π., σσ. 104-105.
52. Ταμπάκη, ό.π., παράρτημα 24.
53 Ό.π., σσ. 31, 36.
54 Ό.π., α. 36.
55. Ευ. Διονυσιάτη - Στ. Κυριακίδη, «Έγγραφα της Ιεράς μονής του Αγίου Διονυσίου αφο- 

ρώντα εις άγνωστους ναούς της Θεσσαλονίκης», Μακεδονικά 3 (1953-55) 367-368.
56. Janin, ό.π., σ. 405. Πρβλ I. Καραβιδόπουλος, «Η Θεολογική απάντηση του Αποστόλου 

Παύλου στη Ρωμαϊκή πολιτική πρόκληση της Θεσσαλονίκης», Χριστός και Ιστορία, Επιστημο­



Απόπειρα τοπογραφικής προσέγγισης της Θεσσαλονίκης του 1ου μ.Χ. αι. 67

Μία άλλη παράδοση διάχυτη στις περιγραφές των περιηγητών όπως των 
Souciet (1734) Prokesch von Osten (1828), Texier (1833-37), Dominicains d’ 
Arcueil (1894)57, R. Meyer (1898) και G. F. Abbot (1900)58 είναι αυτή που 
συνδέει τον Παύλο με το ναό του Αγίου Γεωργίου (Ροτόντα). Ο Cousinery πα­
ρεμβάλλει στο κείμενό του μία γκραβούρα του Fauvel από το ναό των Κά­
βειρων (πίν. 10), όπως τον αποκαλεί, και εφιστά την προσοχή σε μία τετρά­
γωνη βαθμιδωτή πέτρινη βάση από πράσινο μάρμαρο που βρισκόταν αρχικά 
μέσα στο ναό και τώρα βρίσκεται στην αυλή. Η πέτρα αυτή γράφει ο Cousi­
nery είναι κατά την παράδοση το βήμα απ’ όπου κήρυξε ο Απ. Παύλος59. 
Την ίδια πληροφορία επαναλαμβάνει και ο Μ. Δήμιτσας60 παραπέμποντας 
στον Tafel καθώς και ο Μ. Χατζηιωάννου61 ο οποίος προσδιορίζει ότι πρό­
κειται περί του άμβωνος του ναού που έφερε μάλιστα και ανάγλυφη παρά­
σταση με την προσκύνηση των μάγων62. Σπεύδει δε να παρατηρήσει ότι εάν 
πρέπει νά άναζητήσωμεν τό βήμα άφ’ οϋ εδίδαξεν ό ’Απόστολος Παϋλος, 
Χάβραν πρέπει να έρευνήσωμεν καί ούχ'ι εκκλησίαν, διότι εν τή συναγωγή 
των ’Ιουδαίων εδίδαξεν ό ’Απόστολος Παϋλος. Οί Θεσσαλονικείς βλέποντες 
τούς πρώτους αυτών αρχιερείς διδάσκοντες από τοϋ βήματος τούτου εν τή 
Παλαιό. Μητροπόλει, άνήνεγκον τον νουν αύτών μέχρι τοϋ πρώτου αρχιεπι­
σκόπου καί θύοντες εις τήν αισθηματικότητα αύτών έπλασαν καί αύτόν Παϋ- 
λον διδάξαντος από τοϋ ιστορικού άμβωνος63. Πιστεύω ότι η ερμηνεία που 
δίνει η Χατζηιωάννου είναι πολύ λογική και πιθανή. Μία ακόμη αιτία συσχέ- 
τισης του ονόματος του Παύλου με το ναό αυτό θα μπορούσε να θεωρηθεί, 
κατά τη γνώμη μου, το γεγονός ότι ο ναός ήταν αρχικά αφιερωμένος στη λα­

νικό Συμπόσιο προς τιμήν του Καθηγητή Σάββα Αγουρίδη, Θεσσαλονίκη 1993, σ. 224.
57. Στο κείμενό του γίνεται αναφορά σε ερειπωμένο ναό του Αγίου Παύλου βορειότερα από 

τη Ροτόντα ο οποίος είναι χαμένος μέσα στα ερείπια της παλιάς Θεσσαλονίκης.
58. Ταμπάκη, ό.π., παράρτημα 23,40, 43, 62, 66, 68.
59. Cousinery, ό.π., σσ. 20,21. Η πέτρα όμως αυτή έτσι όπως αποδίδεται στο σχέδιο του Fa­

uvel δεν θυμίζει σε τίποτα τον ριπιδιόσχημο άμβωνα της Ροτόντα, Ταμπάκη, ό.π., σ. 179.
60. Δήμιτσας, ό.π., σ. 343.
61. Χατζηιωάννου, ό.π., σ. 72.
62. Πράγματι ο άμβωνας του ναού του Αγίου Γεωργίου που σήμερα εκτίθεται στο Αρχαιο­

λογικό Μουσείο της Κωνσταντινούπολης φέρει αυτή την παράσταση, χρονολογείται όμως στον 
5ο-6ο αι. μ.Χ. Στον ίδιο το ναό σώζεται μόνον η βάση στο νότιο εξωτερικό περίβολο η οποία 
όμως δεν είναι από πράσινο θεσσαλικό μάρμαρο όπως ούτε και ο άμβωνας, Γ. Σωτηρίου, «Ο 
άμβων της Θεσσαλονίκης», ΕΕΒΣ 1 (1933) 418-424- Janin, ό.π., σ. 362. Πρβλ. και Μ. Vickers, 
«Cockerell at Thessaloniki», Balkan Studies 13 (1972) 51, 52, σημ.11 (στο εξής: «Cockerell»)· J. P. 
Sodini, «L’ambon de la rotonde Saintes Georges. Remarques sur la typologie et le décor», BCH 100 
(1976) 493-510- Χρ. Μαυροπούλου-Τσιούμη, «Τα βήματα του Αποστόλου Παύλου από τους 
Φιλίππους ως τη Βέροια. Προφορική παράδοση και αρχαιολογικές γνώσεις», A ' Παύλεια, 
Βέροια 1995, σ. 229.

63. Χατζηιωάννου, ό.π., σσ 78-79.



68 Μ. Καζαμία-Τσέρνου

τρεία των Κάβειρων64, προστατών θεών της ειδωλολατρικής Θεσσαλονίκης. 
Έχουν επισημανθεί σημεία επαφής ανάμεσα στη λατρεία τους και στη διδα­
σκαλία του Παύλου στις δύο προς Θεσσαλονικείς επιστολές65. Αναφέρω ένα 
ακόμη στοιχείο λαογραφικού χαρακτήρα που φανερώνει τη συνέχεια των πα­
ραδόσεων. Στο αγίασμα του Παύλου, για το οποίο μιλήσαμε πιο πάνω, την 
ημέρα της γιορτής του συνήθιζαν να ρίχνουν νομίσματα, συνήθεια που έχει 
τις ρίζες της στη λατρεία χθονίων θεοτήτων, όπως ήταν και οι Κάβειροι66.

Για την πρώτη Ιουδαϊκή κοινότητα της Θεσσαλονίκης δεν είναι γνωστά 
πολλά πράγματα και όσα γνωρίζουμε ανάγονται σε μεταγενέστερες περιό­
δους. Οι πρώτοι Ιουδαίοι έφθασαν στη Θεσσαλονίκη κάπου γύρω στο 145 
π.Χ. προερχόμενοι από την Αλεξάνδρεια67. Εκείνη την εποχή οργανώθηκε 
και η πρώτη εβραϊκή κοινότητα από ελληνόφωνους Ιουδαίους68 η οποία ονο­
μαζόταν κοινότητα Ρωμανιωτών Εβραίων από την ονομασία Ρωμανία του 
ανατολικού ρωμαϊκού κράτους. Η κοινότητα αυτή όπως και οι υπόλοιπες 
Ιουδαϊκές κοινότητες των Μακεδονικών πόλεων απολάμβανε επί ρωμαιοκρα­
τίας σχετική διοικητική αυτονομία και ελεύθερη άσκηση της λατρείας της69 70.

Το κείμενο των Πράξεων είναι το παλαιότερο που δίνει κάποιες πληρο­
φορίες για την κοινότητα των Ρωμανιωτών. Το επόμενο χρονολογικά κείμενο 
είναι πολύ μεταγενέστερο, ανήκει στον 7ο αιώνα. Η τοπογραφική πληροφορία 
που παρέχει παιδες Εβραίων άφθοροι κατά το λεγόμενον τών βρόχθων μέ­
ρος έθεάσαντο70 δεν μπορεί να αξιοποιηθεί γιατί η έρευνα δεν έχει ακόμη κα- 
ταλήξει για το πού βρισκόταν η συνοικία τών βρόχθων. Ο Βενιαμίν εκ Τουδέ- 
λας (1161-1162)71 αναφέρεται στη ρωμανιώτικη κοινότητα λέγοντας ότι αριθ­
μεί περί τους 500 Εβραίους που καταδυναστεύονται και ζουν ασκώντας χει­
ρωνακτικά επαγγέλματα χωρίς όμως να προσδιορίζει το πού είναι εγκατε­
στημένοι. Σ’ ένα αρκετά μεταγενέστερο δωρητήριο έγγραφο της Ιεράς Μονής

64. Δήμιτσας, ό.π., σσ. 342-343- Tafrali, ό.π., σ. 155.
65. Witt, «The Kabeiroi», ό.π., on. 78-79.
66. Χατζηιωάννου, ό.π., ο. 105.
67. J. Nehama, Histoire des Israelites de Salonique, I, Salonique 1935, a. 13- Emmanuel, ό.π., o. 

21- A. Nag, Οι συναγωγές της Θεσσαλονίκης. Μελετήματα γύρω από την ιστορία καί την παρά­
δοση των Εβραίων της Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 1985, σ. 18- W. Ellinger, Paulus in Griechen­
land, Stuttgart 1987, σ. 91· Δ. Παπαγιαννόπουλος, Ιστορία της Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 
1982, σσ. 135 εξ.- N. P. Stavroulakis - T. J. de Vinney, Jewish sites and synagogues of Greece, 
Athens 1992, σ. 159 εξ.· Η. Μεσσίνας, Ot συναγωγές της Θεσσαλονίκης και της Βέροιας, Αθήνα 
1997, σσ. 35-37.

68. Δ. Καναχσούλης, «Οι εβραϊκές κοινότητες στην Αρχαία Μακεδονία», Μακεδονικό Ημε­
ρολόγιο (1968) 167 (στο εξής: «Εβραϊκές κοινότητες»)- Βακαλόπουλος, ό.π., σ. 25 εξ.

69. J. Juster, Les Juifs dans l’Empire Romain I, N. York 1914, σ. 456 εξ.- Nehama, ό.π., σ. 22 εξ. 
Κανατσούλης, «Η Μακεδονική πόλις», ό.π., σ. 261 εξ.

70. P.G. 116, 332.
71. Σιμόπουλος, ό.π., τ. Α' (333 μ.Χ - 1700), σ. 221- Ταμπάκη, ό.π., παράρτημα 1.



Απόπειρα τοπογραφικής προσέγγισης της Θεσσαλονίκης του 1ου μ.Χ. αι. 69

Διονυσίου του 1420 γίνεται λόγος για ένα μονύδριο των Τεσσαράκοντα μαρ­
τύρων κείμενον εις την συνοικίαν της πόλεως, την λεγομένην τοϋ Όμφαλοϋ 
καί νοτιοδυτικούς της παλαιός πυρικαύστου εβραϊκής συνοικίας, πλησίον δέ 
τής λεωφόρου τής πόλεως. Η πληροφορία αυτή μας ενδιαφέρει άμεσα γιατί η 
εβραϊκή αυτή συνοικία δεν μπορεί παρά να είναι ρωμανιωτική εφόσον οι 
Ισπανοεβραίοι δεν έχουν έρθει ακόμη στην πόλη. Ο Γ. Θεοχαρίδης, που δημο­
σίευσε το έγγραφο72 συνδυάζοντας το γεγονός ότι συνοικία τοϋ Όμφαλοϋ 
κατά τους βυζαντινούς χρόνους απεκαλείτο ο χώρος νοτίως του Αγίου Δημη- 
τρίου, ο χώρος δηλαδή της βυζαντινής αγοράς, με το γεγονός της εύρεσης 
μιας Ελληνοσαμαρειτικής επιγραφής του 4ου-5ου αι.73 κοντά στην Παναγία 
Χαλκέων74, οριοθέτησε τη συνοικία στη δυτική πλευρά της αγοράς και βόρεια 
από την Παναγία Χαλκέων75. Με τον Θεοχαρίδη συμφώνησε και ο Spieser76. 
Ο Δημητριάδης σε γενικές γραμμές ακολούθησε τον Θεοχαρίδη μετατόπισε 
όμως τη θέση της συνοικίας βορειότερα, στην περιοχή του σημερινού Διοικη­
τηρίου77. Στα ίδια πλαίσια κινήθηκε και ο Μπακαλάκης, ο οποίος στην εισή­
γησή του για το Ιερό του Διονύσου, συσχέτησε το «ομφαλός» με σκόπιμη πα­
ραφθορά του κακόηχου «φαλλός» (φαλλικά δρώμενα) και όρισε την εβραϊκή 
συνοικία κοντά στο ιερό του Διονύσου, που βρισκόταν στη ΝΑ γωνία της 
«ιερής περιοχής» σύμφωνα με το τοπογραφικό σχέδιο του Vickers78.

Βρισκόμαστε δηλαδή στην περιοχή μεταξύ των οδών Συγγρού-Αντιγονι- 
δών-Φιλίππου79.

72. Γ. Θεοχαρίδης, «Άγνωστα τοπογραφικά της Θεσσαλονίκης εξ ανεκδότου εγγράφου της 
εν Αγίω Όρει Μονής Διονυσίου», Μακεδονικά 5 (1961-63) 1-14 (στο εξής: «Άγνωστα τοπογρα­
φικά»).

73. Η παρουσία της επιγραφής αποτελεί ίσως ένδειξη για την παρουσία σ’ εκείνο το σημείο 
Σαμαρειτικής συναγωγής, Μπ. Σιμπή, Οι Σαμαρείτες. Μια συναγωγή τους στη Θεσσαλονίκη, 
Θεσσαλονίκη 1971. Ίσως λοιπόν ο «πριν βέβηλος τόπος» της αναθηματικής επιγραφής στο 
υπέρθυρο της δυτικής εισόδου της Παναγίας Χαλκέων να μην είναι τα ερείπια της ρωμαϊκής 
αγοράς όπως υπέθεσε ο Ξυγγόπουλος, Συμβολαί εις την τοπογραφίαν της βυζαντινής Θεσσαλο­
νίκης, Θεσσαλονίκη 1949, σ. 16, αλλά η συναγωγή. Μπορεί να συνέβη και εδώ κάτι ανάλογο μ’ 
αυτό που συνέβη στην Κωνσταντινούπολη όταν η Πουλχερία το 442 μετέτρεψε σε χριστιανικό 
ναό (ναός των Χαλκοπρατείων) μία αρχαία συναγωγή κοντά στη χαλκευτική στοά, Galante 
Auraam, Histoire des Juifs de Constantinople, Instabul 1936, σ. 22 παραπομπή από A. Ναρ, Κει- 
μένη έπί ακτής θαλάσσης..., Θεσσαλονίκη 1997, σ. 30 σημ. 33 (στο εξής: Κείμενη).

74. Σ. Πελεκίδης, «Περί μιας στήλης», Πεπραγμένα 9ου Διεθνούς Βυζαντινολογικού συνε­
δρίου, Α', Αθήνα 1955, σ. 408, πίν. 84- B. Lifshitz - J. Schiby, «Une synagogue samaritaine a Thes- 
salonique», RB 75 (1968) 368-378.

75. Θεοχαρίδης, «Άγνωστα τοπογραφικά», ό.π., σ. 7 εξ.
76. Spieser, ό.π, σ. 87.
77. Β. Δημητριάδης, Τοπογραφία της Θεσσαλονίκης κατά την εποχή της Τουρκοκρατίας 

(1430-1912), Θεσσαλονίκη 1983, σ. 31 (στο εξής: Τοπογραφία Θεσσαλονίκης).
78. Vickers, «Hellenistic Thessaloniki», ό.π., 161, εικ. 4. Το Ιερό του Διονύσου η νεότερη έρευ­

να το τοποθετεί βορειότερα, δυτικά του Διοικητηρίου, Ε. Βουτυράς, ό.π., σ. 1338.
79. Μπακαλάκης, «Ιερό Διονύσου.», ό.π., σ. 41· Ευ. Χεκίμογλου, «Ο ομφαλός της Θεσσαλο-



70 Μ. Καζαμία-Τσέρνσυ

Ο Δημητριάδης και ορισμένοι άλλοι ερευνητές ταύτισαν τη συναγωγή των 
ρωμαϊκών χρόνων με τη συναγωγή «Ετς Αχαϊμ» (Δέντρο της ζωής)80 που 
ήταν κοντά στο παραθαλάσσιο τείχος81. Ο συγγραφέας έλαβε σοβαρά υπόψη 
αυτό που διάβασε στον Ιώσηπο ότι οι συναγωγές της Διασποράς έπρεπε να 
βρίσκονται κοντά σε νερό82. Η συναγωγή όμως «Ετς Αχαϊμ» μαρτυρείται 
κατά την περίοδο της Τουρκοκρατίας83. Οι εβραϊκές συνοικίες επί Τουρκο­
κρατίας απλώνονταν από την Εγνατία84 μέχρι τη θάλασσα και γύρω από την 
Παναγία Χαλκέων85. Η περιοχή του λιμανιού (του Μ. Κωνσταντίνου) ήδη 
από τον 14ο αι. αποτελούσε το οικονομικό κέντρο της πόλης και τόπο εγκα­
τάστασης της εβραϊκής κοινωνίας86. Ο Tafrali αναφέρεται αόριστα στην 
ύπαρξη παλιάς Ιουδαϊκής συνοικίας στην περιοχή του Ιπποδρομίου μεταφέ- 
ροντας πληροφορία του Γάλλου προξένου στη Θεσσαλονίκη Germain87.

Για να επανέλθουμε στο αρχικό ερώτημα επαναλαμβάνουμε για ακόμη 
μία φορά πόσο δύσκολο είναι να ανιχνευθεί ο πολεοδομικός ιστός για μια 
εποχή τόσο μακρυνή όσο η εποχή του Παύλου μιας πόλης με την αδιάκοπη 
ιστορική παρουσία στο ίδιο σημείο όπως η Θεσσαλονίκη. Αναγκαστικά έπρεπε 
να αντλήσουμε πληροφορίες από μεταγενέστερες πηγές εφόσον αυτές υπήρ­
χαν και αφού τις συσχετίσουμε με τα αρχαιολογικά δεδομένα να δώσουμε κά­
ποια απάντηση στο ερώτημα που αποτελεί και το θέμα αυτής της εργασίας.

Ως αφετηρία εκλάβαμε το γεγονός ότι ο Παύλος εισήλθε στην πόλη από 
τη Λιταία πύλη του δυτικού τείχους εφόσον σ’ αυτήν κατέληγε το ανατολικό 
τμήμα της Εγνατίας οδού. Τη Λιταία πύλη θα τη χαρακτηρίζαμε ως ιερή 
γιατί εκεί γύρω, όπως απέδειξε η αρχαιολογική σκαπάνη, ήταν συγκεντρωμέ­
να ιερά όλων των ιστορικών περιόδων της πόλης. Ο Παύλος λοιπόν, αμέσως 
μετά την είσοδό του, βρέθηκε πολύ κοντά στον ρωμαϊκό θρησκευτικό συγκρη­
τισμό. Δεν θα ήταν επομένως καθόλου περίεργο εάν και η «συναγωγή» των

νίκης», Θεσσαλονίκη, Τουρκοκρατία καί Μεσοπόλεμος, Θεσσαλονίκη 1995, σσ. 53-62.
80. Πφλ.Παρ. 3,18.
81. A. Nag, Κειμένη, σ. 26· Δημητριάδης, ό.π., σ. 367· Βακαλόπουλος, ό.π., σ. 46- Μπ. Σιμπή, 

«Αγκαδά σελ Πέσσαχ», Θεσσαλονίκη 1987, σ. 10.
82. Ιώσηπος, Ιουδαϊκή Αρχαιολογία 2,23.
83. Γράφει χαρακτηριστικά ο Χατζηιωάννου το 1879 «παράλυυς δέ εχομεν διότι δυστυχώς 

ή παραλία κατέχεται υπό των ’Ιουδαίων», Μ. Χατζηιωάννου, «Θερμαΐς ήτοι περί Θεσσαλονίκης, 
Μέρος A ' », Θεσσαλονίκην Φιλίππου Βασίλισσαν, εν Αθήναις 1879, σ. 77.

84. Ας θυμηθούμε το σπίτι του ραββίνου κοντά στη στοά των ειδώλων στη νότια είσοδο της 
ρωμαϊκής αγοράς.

85. Α. Σαμουηλίδου - Αιμ. Στεφανίδου-Φωτιάδου, «Η Θεσσαλονίκη κατά την Τουρκοκρα­
τία», Αρχαιολογία 7 (1983) 56-57. Ένας παλιός Θεσσαλονικιός, ο Γ. Βαφόπουλος θυμάται ότι 
επί Τουρκοκρατίας «η πιο χαρακτηριστική εβραϊκή συνοικία, ένα είδος “γκέτο"...έπιανε το τε­
τράγωνο των οδών Αγ. Δημητρίου, Αγ. Σοφίας, Εγνατίας, Βενιζέλον», Βαφόπουλος, ό.π.

86. Ε. Δημητριάδη, «Θεσσαλονίκη: Μια αναφορά στην πολεοδομική της εξέλιξη», Αρχαιο­
λογία 7 (1983) 104 εικ. 5 (στο εξής: «Θεσσαλονίκη: πολεοδομική εξέλιξη»),

87. Tafrali, ό.π., σ. 145.



Απόπειρα τοπογραφικής προσέγγισης της Θεσσαλονίκης του 1ου μ.Χ. αι. 71

Ιουδαίων βρισκόταν κάπου εδώ κοντά, στη δεύτερη κύρια οδική αρτηρία της 
πόλης τη σημερινή οδό Αγίου Δημητρίου. Τρεις αιώνες άλλωστε αργότερα ο 
διάδοχος του Παύλου, ο Αγιος Δημήτριος, διδάσκοντας νοτιότερα στη Χαλ­
κευτική στοά θα προσελκύσει πλήθος ειδωλολατρών από τα δυτικά της πό­
λης88. Η λεωφόρος συνεπώς του βυζαντινού εγγράφου της Μονής Διονυ­
σίου89 προς δύσιν καί μεσημβρίαν κείμενον τής παλαιός πυρίκαυστου Έβραΐ- 
δος ... καί οίονεί τής λεωφόρου μέσον θα πρέπει να ήταν η Αγίου Δημητρίου 
όπως σωστά υποστηρίζει ο Δημητριάδης90 και όχι η Εγνατία όπως πιστεύει ο 
Θεοχαρίδης91. Η πληροφορία επίσης του άλλου εγγράφου της ίδιας μονής 
(1415) για ύπαρξη μονυδρίου αφιερωμένου στον Απόστολο Παύλο νοτίως του 
Αγίου Δημητρίου και βορείως της Αγοράς92 σε συνδυασμό με τα λεγόμενα 
στο συναξάρι της Αγίας Ματρώνας η οποία θεράπαινα υπήρχε Παντίλλης τί­
νος Ίουδαίας, γυναικός στρατοπεδάρχου εν τή Σαλονικεων πόλει μας οδη­
γούν στο να τοποθετήσουμε την Ιουδαϊκή συνοικία κάπου μεταξύ της Λιταίας 
Πύλης και του ναού του αγίου Δημητρίου.

Για να γίνουμε πιο σαφείς: στο συναξάρι γίνεται αναφορά στα τείχη της 
πόλης και σε μία λεωφόρο93. Η Παντίλλη είναι Ιουδαία αλλά και γυναίκα 
στρατοπεδάρχου, ο οποίος θα πρέπει να είχε την έδρα του έξω από τη Λιταία 
πύλη πράγμα που συνάγεται αφενός μεν από το καθεστώς της civitas libera 
που ίσχυε για τη Θεσσαλονίκη και δεν επέτρεπε την παρουσία στρατιωτικής 
δύναμης μέσα στην πόλη94 αφετέρου δε από την ύπαρξη εκεί του Μιθραίου95. 
Η λεωφόρος επομένως και σ’ αυτό το κείμενο πρέπει να είναι η Αγίου Δημη­
τρίου και όχι η Εγνατία όπως πιστεύουν οι Tafrali και Janin96. Έτσι και η 
Ιουδαία Παντίλλη ζούσε κοντά στη συνοικία των ομοεθνών της εάν βέβαια 
ευσταθεί η υπόθεσή μας ότι αυτή εκτεινόταν στην περιοχή της οδού Αγίου

88. «Πολλών όέ αύτφ διά ταϋτα έκ τής των Ελλήνων πληθύος προσιόντων καί συνευρι­
σκόμενων εκ δυσμών του τής Μεγαλοφόρου έν τή έκεΐσε Χαλκευτική λεγομένη στοά, ένθα καί 
είώθει τάς συνόδους ποιεΐσθαι», P.G. 116, 1176Α.

89. Βλ. σσ. 68-69.
90. Δημητριάδης, Τοπογραφία Θεσσαλονίκης, ό.π., α. 30.
91. Θεοχαρίδης, «Αγνωστα τοπογραφικά», ό.π., α. 10.
92. Βλ. σ. 66.
93. «Αυτή θεράπαινα υπήρχε Παντίλλης τινός Ίουδαίας, γυναικός στρατοπεδάρχου έν τή 

Σαλονικέων πόλει. Ταύτης ή Παντίλλη τό λείψανον, διά τινός Στρατονίκυυ από του τείχους έν 
δέρει ένειλήσασα, ρίπτει κάτω, δπερ οί Χριστιανοί λαβόντες κατέθεντο πλησίον τής Λεωφόρου. 
Μετά δέ τόν διωγμόν, Αλέξανδρος, επίσκοπος ένδον τής πόλεως εύκτήριον οίκον δειμάμενυς, τό 
άγιον λείψανον κατέθηκεν», Β. Ματθαίου, Ο Μέγας Συναξαριστής της Ορθοδόξου Εκκλησίας, 
Γ ', 1960, σ. 446,27 Μαρτίου.

94. Ο στρατοπεδάρχης ίσως να ήταν ένα είδος στρατιωτικού με αστυνομικές δικαιοδοσίες 
(stationarius), Pachis, ό.π., σσ. 244-245.

95. Είναι γνωστό ότι ο Μίθρας ήταν θεότητα προσφιλής στους στρατιώτες των ρωμαϊκών 
λεγεώνων, Κανατσούλης, «Μακεδονική πόλις», ό.π., σ. 99.

96. Tafrali, ό.π., σ. 189- Janin, ό.π., σ. 396.



72 Μ. Καζαμία-Τσέρνου

Δημητρίου. Ίσως αυτή η Παντίλλη που τό λείψανον, διά τίνος Στρατονίκου 
από τον τείχους εν δέρει ένειλήσασα, ρίπτει κάτω, όπερ οί Χριστιανοί λαβό- 
ντες κατέθεντο πλησίον τής Λεωφόρου να ήταν σαν εκείνες τις ευσεβείς γυ­
ναίκες που μνημονεύονται στο κείμενο των Πράξεων (17,4). Ο «ευκτήριος οί­
κος» που ανήγειρε προς τιμήν της μάρτυρος ο Επίσκοπος Αλέξανδρος97 τον 
4ο αι. δυστυχώς δεν σώθηκε. Οι πηγές όμως μιλούν για ομώνυμη μονή του 
7ου αι. εκτός των τειχών. Ο Μ. Χατζηιωάννου επηρεασμένος από τον Tafra- 
Η98 γράψει: Έξωθεν τής πύλης ταύτης (εννοεί την Λιταία) νπήρχον αί έκ- 
κλησίαι τών 'Αγάπης, Ειρήνης, Χιόνης?9 καί μακρότερον Ματρώνης ,..100. Η 
Μαρκή ταύτισε με τη μονή τα ερείπια τείχους και πύργων στην περιοχή της 
Ν. Ευκαρπίας101. Μία νεότερη άποψη είναι αυτή του καθηγητή Μουτσόπου- 
λου ο οποίος στα ερείπια μιας τετράγωνης οχυρωματικής κατασκευής με γω­
νιακούς πύργους στο λόφο Καρά-Τεπέ λίγο πριν από το Φιλίππειο βλέπει τα 
ερείπια του μοναστηριού της Αγίας Ματρώνας102. Όποια και αν είναι η 
ακριβής θέση της Μονής αυτό που μας ενδιαφέρει εδώ είναι ότι οπωσδήποτε 
βρισκόταν είτε στο δυτικό μέρος των τειχών είτε στο βόρειο πάντως όχι κοντά 
στη Χρυσή πύλη και στην Εγνατία οδό. Στην περιοχή της Λιταίας πύλης και 
της γύρω περιοχής μας κατηύθυνε και μία πληροφορία των περιηγητών του 
19ου βέβαια αιώνα (Madox, Bowen κ.ά.) οι οποίοι ομιλώντας για τον άμβω­
να του ναού της Αγίας Σοφίας, την οποία επισκέφθηκαν διέσωσαν μία πε­
ρίεργη εκ πρώτης όψεως τοπική παράδοση ότι ο άμβωνας αυτός ήταν το βή­
μα του Αποστόλου Παύλου και μεταφέρθηκε εκεί από κάποιο δρόμο κοντά 
στο ναό των αγίων Αποστόλων ο οποίος ως γνωστόν απέχει ελάχιστα από 
την οδό Αγίου Δημητρίου και τη Αιταία πύλη103. Εάν όμως θεωρηθεί ότι ο 
χώρος στον οποίο κινήθηκε ο Απ. Παύλος και συνεπώς ο χώρος της αρχαίας 
«συναγωγής» βρισκόταν κάπου μεταξύ Λιταίας πύλης, ναού αγ. Δημητρίου

97. Πιθανολογείται ότι πρόκειται για τον επίσκοπο που έλαβε μέρος στην A ' Οικουμενική 
σύνοδο, Janirr Ο. Tafrali, Η Θεσσαλονίκη από τις απαρχές έως τον ΙΑ ' αιώνα, Paris 1913 (μετ. 
Αθήνα 1994), σ. 190· Α. Αγγελόπουλος, Η Εκκλησία της Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 1995, σ. 69.

98. Tafrali, Topographie, σ. 189.
99. Οι σωστικές ανασκαφές της 9ης Εφορείας Βυζαντινών Αρχαιοτήτων στη νεκρύπολη 

έξω από τα δυτικά τείχη (1993-95) αποκάλυψαν παλαιοχριστιανικό ναό ο οποίος χρονολογή­
θηκε στο α' μισό του 5ου αι. και ταυτίσθηκε μ’ αυτόν των τριών μαρτύρων, Μακροπούλου, ό.π., 
σ. 717.

100. Χατζηιωάννου, ό.π., σ. 34- Δημητριάδης, Τοπογραφία Θεσσαλονίκης, ό.π., σ. 386. 
Αντίθετη άποψη έχει ο Spieser μετατοπίζοντας τη θέση της μονής προς τα ανατολικά, Spieser, 
ό.π., σ. 28.

101. Ευ. Μαρκή, «Το σταυρικό μαρτύριο και οι χριστιανικοί τάφοι της οδού Γ' Σεπτεμ­
βρίου στη Θεσσαλονίκη», ΑΕ(1981) 60.

102. Ν. Μουτσόπουλος, «Η θέση της άγνωστης μονής της Αγίας Ματρώνας στη Θεσσαλο­
νίκη», Νέα Εστία (1985) 137-138.

103. Ταμπάκη, ό.π., σσ. 39, 49.



Απόπειρα τοπογραφικής προσέγγισης της Θεσσαλονίκης του 1ου μ.Χ. αι. 73

και ρωμαϊκής αγοράς τότε αποκτά νόημα αυτή η, κατά τα άλλα, δυσερμήνευ­
τη παράδοση. Ένα ακόμη στοιχείο αρκετά μεταγενέστερο βέβαια και αυτό 
που δεν αποκλείεται όμως να απηχεί παλαιότερη παράδοση και συνηγορεί 
για την τοποθέτηση της εβραϊκής συνοικίας βορείως της αγοράς είναι το βυ­
ζαντινό κείμενο του 9ου αι. που συσχετίζει την «οβριακή συνοικία» με το ιερό 
του Διονύσου. Όπως ήδη αναφέραμε, ο Μπακαλάκης με βάση αυτό το έγγρα­
φο οριοθέτησε τη συνοικία μεταξύ των οδών Συγγρού-Αντιγονιδών και Φιλίπ­
που104. Εάν δε λάβουμε υπόψη και τα γραφόμενα περί ναού του αγ. Παύλου 
νοτίως του Αγίου Δημητρίου105 τότε μπορούμε ίσως να προεκτείνουμε ανατο- 
λικότερα τα όρια της συνοικίας. Ο Σωτηρίου με βάση προφορικές παραδόσεις 
τοποθέτησε το βήμα της συναγωγής στην περιοχή των ανατολικών κοιμητη­
ρίων της Ευαγγελίστριας106.

Στον άξονα βορρά-νότου της Ρωμαϊκής αγοράς και στο ψηλότερο σημείο 
του πιθανολογείται η παρουσία και του Capitolium της Θεσσαλονίκης107. Άλ­
λωστε στη θέση του σημερινού Διοικητηρίου βρισκόταν επί Τουρκοκρατίας το 
«Κονάκι», το τούρκικο διοικητήριο που και αυτό με τη σειρά του είχε διαδε­
χθεί το βυζαντινό διοικητήριο. Η συγκεκριμένη λοιπόν περιοχή φαίνεται ότι 
είχε παράδοση ως έδρα «διοικητηρίων» η οποία πρέπει να ξεκίνησε από τα 
ελληνιστικά χρόνια, όπως έδειξαν οι πρόσφατες ανασκαφές στην πλατεία 
Διοικητηρίου108. Εδώ προφανώς θα ήταν και η έδρα των πολιταρχών ενώ­
πιον των οποίων οδηγήθηκε ο Παύλος που κήρυττε εκεί κοντά. Η περιοχή 
αυτή της Θεσσαλονίκης βορείως της αγοράς υπερέχουσα σαφώς υψομετρικά 
ευνοούσε την ίδρυση συναγωγής διότι σύμφωνα με ραββινικές πηγές, οι συνα­
γωγές έπρεπε να καταλαμβάνουν το ψηλότερο σημείο της πόλης109. Είναι 
βασικό να υπενθυμίσουμε ότι με τον όρο «συναγωγή» δεν είναι απαραίτητο 
γι’ αυτήν ειδικά την εποχή να υποδηλώνεται ένα κτίριο. Το πιθανότερο είναι

104. Βλ,σ. 62.
105. Βλ. σ. 66. Ως τόπος κηρύγματος του Παύλου δεν μπορεί να θεωρηθεί σε καμία περί­

πτωση ο χώρος κάτω από το ναό του αγίου Δημητρίου διότι οι ανασκαφικές έρευνες εκεί απε- 
κάλυψαν μόνο τα ερείπια ενός ρωμαϊκού λουτρού και τίποτα που να θυμίζει ιουδαϊκό χώρο 
λατρείας, Μαυροπούλου-Τσιούμη, ό.π.

106. G. Sotiriou, «Traditions et legendes concernant la predication et les souffrances de 
l’apotre Paul en Grece», Pauius-Heilas-Oikumene, An Ecumenical symposium, Athens 1951, σσ. 
172, 174. Την ίδια άποψη επαναλαμβάνει και ο Μ. Σιώτης, «Εικόνες από την επίσκεψη του απο­
στόλου Παύλου εις Θεσσαλονίκην», Γρ. Παλαμάς 35 (1953) 221.

107. Vickers, «Towards a reconstruction», ό.π., σ. 251. Ο Κικέρων, που έζησε εξόριστος στη 
Θεσσαλονίκη (58-57 π.Χ.), σε μία από τις επιστολές του αναφέρει το Quaestorium, «Thessaloni- 
cam me in quaestoriumque perduxit»· F. Papazoglou, «Les villes de Macedoine a l’epoque romai­
ne», BCH, Supplement, XVI (1988) 206, σημ.110.

108. A. Τασιά, «Ελληνιστικές οικιστικές φάσεις στο Διοικητήριο», Αρχαία Μακεδονία, 6ο 
Διεθνές Συμπόσιο, τ. 2,1ΜΧΑ, (Θεσσαλονίκη 1999), σσ. 1101-1106.

109. Juster, ό.π., σ. 459 σημ.1.



74 Μ. Καζαμία-Τσέρνου

ότι υπονοείται η συνάθροιση της κοινότητας γιατί στη Διασπορά ο συνήθης 
όρος για το κτίριο και ο παλαιότερος είναι «προσευχή»110, όρος ο οποίος 
μπορεί απλώς να αναφέρεται σε κάποιον υπαίθριο χώρο αφού οι Ιουδαίοι 
τουλάχιστον πριν από την καταστροφή του ναού (70 μ.Χ.) συνήθιζαν να συ­
γκεντρώνονται σε ανοικτούς χώρους111.

Οι παλαιότερες αρχαιολογικές μαρτυρίες για την παρουσία συναγωγής 
στην περιοχή της Μακεδονίας καθώς επίσης και στην Παλαιστίνη δεν χρονο­
λογούνται πριν από τον 3ο αι. μ.Χ. όπως για παράδειγμα η επιτύμβια επι­
γραφή (τέλη 3ου αι.) που βρέθηκε στο δυτικό νεκροταφείο των Φιλίππων, προ­
ηγούμενο σταθμό στην περιοδεία του Παύλου. Στην επιγραφή αυτή γίνεται 
λόγος για συναγωγή με την έννοια όμως της κοινότητας112. Πάντως η «συ­
ναγωγή» της Θεσσαλονίκης του 1ου αι. μ.Χ. πρέπει να ήταν μία113. Και μία 
λεπτομέρεια που ίσως έχει να μας πει κάτι για τη θέση της είναι πιστεύουμε 
ότι η συναγωγή της Δήλου του 1ου αι π.Χ. αλλά και αυτή των Σάρδεων του 
4ου αι. μ.Χ. ανασκάφηκαν κοντά στο Γυμνάσιο της πόλης114. Μήπως δεν 
πρόκειται για απλή σύμπτωση που ΒΔ του ναού του αγίου Δημητρίου τοποθε­
τείται από τους ερευνητές το Γυμνάσιο της Θεσσαλονίκης όπως ήδη έχουμε 
πει115;

Ο Παύλος σύμφωνα με το κείμενο των Πράξεων φιλοξενήθηκε στο σπίτι 
του Ιάσονα. Ο Ιάσων ήταν ένας εξελληνισμένος Ιουδαίος116, ο οποίος όπως 
γινόταν συνήθως στη Διασπορά, είχε εξελληνίσει το εβραϊκό του όνομα (ίσως 
Ιωσήφ)117. Επομένως το σπίτι του θα πρέπει να βρισκόταν εντός των ορίων 
της Ιουδαϊκής κοινότητας118 και σε κεντρικό μάλιστα σημείο της πόλης αν

110. Πρξ. 16,13. luster, ό.π., σ. 457- Nigdelis, ό.π., σ. 305. Βλ. και Δ. Καψάλα, «Όπου ην 
συναγωγή των Ιουδαίων...», Η' Σύναξη Ορθοδόξων Βιβλικών Θεολόγων, Ιερισσός 1997 (Θεσ­
σαλονίκη 2000), σ. 227.

111. Πλίνιος, Επστολές, 117.
112. Ch. Koukouli-Chrysanthaki, «Colonia Iulia Augusta Philippensis», Symposium on Philippi 

at the time of Paul and after his death, Kavala 1993, Harrisburg 1998, σσ. 28-35.
113. Nigdelis, ό.π., σ. 306.
114. A. Seager, «The synagogue at Sardis», Ancient Synagogues Revealed, ed. Lee I. Levine, 

1981, σσ. 178-184.
115. Βλ. σημ. 20.
116. Αυτό αποτελεί communis opinio μεταξύ των ερευνητών, R. F. Collins (ed.), The Thessa- 

lonian correspondence, Leuven 1990, σ. 39 εξ. όπου και η σχετική βιβλιογραφία.
117. Δ. Κανατσούλης, «Ο Απόστολος Παύλος εις την Μακεδονίαν και οι πρώτοι χριστια­

νοί», Γρηγόριος Παλαμάς 50 ( 1967) 466.
118. Θεωρούμε μάλλον απίθανη την άποψη ότι το σπίτι του Ιάσωνα ήταν στην Ανω Πόλη 

κάπου γύρω από το σημείο όπου υψώνεται η μονή Βλατάδων για τον απλούστατο λόγο ότι ο 
Παύλος, σύμφωνα με το βιβλικό κείμενο, εργαζόταν κατά τη διάρκεια της παραμονής του στην 
πύλη για να μην επιβαρύνει κανέναν, «νυκτός καί ημέρας εργαζόμενοι προς τό μή έπιβαρησαι 
τινά υμών» (Α' Θεσ. 2,9) πρβλ. και Β' Θεσ. 3,8. Αρα η οικία του Ιάσωνα δε θα μπορούσε να 
βρίσκεται μακρυά από το εμπορικό κέντρο της πόλης που εκείνη την εποχή ήταν η Αγορά, 
Meinardus, ό.π.



κρίνουμε από την οικονομική του δυνατότητα να καταβάλει το «ικανόν» για 
την απόλυση του Παύλου και των συντρόφων του αλλά και τη δυνατότητα να 
φιλοξενήσει τόσα άτομα (Παύλο, Σίλα και ίσως τον Τιμόθεο)· ήταν ευκατά­
στατος και ανήκε στις ανώτερες κοινωνικές τάξεις. Από αυτό λοιπόν το σπίτι 
φυγαδεύτηκε ο Παύλος και ακολουθώντας προφανώς τον κάθετο δρόμο που 
ανηφόριζε ανατολικά από τον Αγιο Δημήτριο119 πέρασε και από την πηγή 
(αγίασμα του Παύλου) και διέφυγε διά νυκτός στη Βέροια.

Συνοψίζοντας, πρέπει να πούμε ότι οι εχθρικές επιδρομές και οι αλεπάλ­
ληλες φυσικές καταστροφές (σεισμοί, πυρκαγιές) που έπληξαν την πόλη με 
αποκορύφωμα τη μεγάλη πυρκαγιά του 1917, που κατέστρεψε όλη σχεδόν την 
εβραϊκή συνοικία, δεν άφησαν πολλά περιθώρια για να ανιχνεύσει κανείς το 
πέρασμα του Παύλου από την πόλη. Η παντελής απουσία οικοδομικών λει­
ψάνων, επιγραφικών δεδομένων ή άλλων κινητών ευρημάτων αλλά και η μη 
παροχή συγκεκριμένων πληροφοριών σε κείμενα της εποχής του Παύλου ή 
λίγο μεταγενέστερα για την ακριβή θέση του βήματος του Αποστόλου μας 
ανάγκασαν να ανατρέξουμε σε νεότερες προφορικές παραδόσεις και γραπτές 
πηγές προκειμένου να εντοπίσουμε το χώρο όπου πρωτοακούσθηκε ο Λόγος 
του Θεού. Οι καρποί όμως της διδασκαλίας του ορατοί μέσα από το πλήθος 
των βυζαντινών και μεταβυζαντινών μνημείων της πόλης κρατούν ζωντανό 
τον Παύλο 2000 χρόνια μετά. Εάν δε θεωρήσουμε ότι ο ναός λίγο έξω (120 
μ.) από τα δυτικά τείχη στο ύψος περίπου της Λιταίας πύλης, στη συμβολή 
των οδών Λαγκαδά και Αγίου Δημητρίου τον οποίο δημοσίευσε και ταύτισε 
με το ναό των μαρτύρων Αγάπης, Ειρήνης και Χιόνης η Μακροπούλου120 
αποτελούσε σε πρώτη φάση μία κατ’ οίκον εκκλησία, η οποία βέβαια με βάση 
νομισματικό εύρημα χρονολογήθηκε στο α' μισό του 5ου αι. συνιστώντας έτσι 
επιβίωση ενός χαρακτηριστικού προκωνσταντίνειου λατρευτικού οικοδομήμα­
τος, τότε αυτό το κτίριο ίσως να είναι η παλαιότερη μαρτυρία για τη συγκρό­
τηση οργανωμένης πρωτοχριστιανικής κοινότητας εκεί όπου μπορούσε κανείς 
ακόμη να αφουγκραστεί τα βήματα του κορυφαίου Αποστόλου. Η επιθυμία 
λοιπόν του Παύλου ώστε γενέσθαι υμάς τύπον πάσιν τοίς πιστεύονσιν εν τη 
Μακεδονίρ καί εν τη Άχαΐρ, όπως έδειξε η μετέπειτα πορεία της χριστια­
νικής πόλης, έγινε πραγματικότητα.

Απόπειρα τοπογραφικής προσέγγισης της Θεσσαλονίκης του 1ου μ.Χ. αι. 75

119. Μαρκή, ό.π.,α. 15.
120. Μακροπούλου, ό.π., αα. 708-718.



SUMMARY

Maria Kazamia-Tsernou, An Attempt at a Topographical Approach to 
Thessaloniki of the 1st Century A.D.

In this paper we try to follow the steps of Paul in the city during his visit 
in 1st c. A.D. Unfortunately he left no traces behind. There are only oral tra­
ditions connecting him with various areas of the town (Vlatadon monastery, 
church of St. Georg - Rotonda).

Besides, it’s rather difficult to reconstruct the town planning of Roman 
Thessaloniki because this is a town with a continuous historical presence on 
the same site for more than 2.000 years.

As archaeologists believe today, the Roman city was developed following 
mainly the regular plan of the Hellenistic city built according to the Ippoda- 
mean plan. Two parallel streets run along the town in the direction east-west. 
They are a southern one, the Via Regia (known today as Via Egnatia) and the 
northern one (known today as St. Dimitrious str.). The corresponding gates for 
these streets in the west wall of the city are the southern Golden Gate and the 
northern Litean Gate. Between these two main streets is found the Hellenistic 
firstly and the Roman secondly Forum which consisted the cultural and reli­
gious center of the town. On the NW corner of it was situated the «sacred 
area» of the city.

Unfortunately we lack any information about the area where the Romanio- 
te community settled, when it was organized during the 2nd c. B.C. The oldest 
information comes from the text of the Acts (17,1). Paul entered the city by the 
Litean Gate because it was the terminus of the eastern section of the Via 
Egnatia as it is generally accepted today.

Two letters of 15th century that belong to the monastery of Dionysiou on 
Mount Athos give us some information about the presence of the old Jewish 
area near a main street as well as the existence of a church devoted to St. 
Paul, south of the church of St. Dimitrios.

The narration of the life of St. Matrona tells us about her being the 
servant of a Jewish woman named Pantilli, wife of a soldier who was living 
near the west walls of the city and precisely near the Litean Gate because the 
Mithraeum which is supposed to be in the neighborhood, presupposed, the 
presence of Roman military forces. These information connected with the text



Απόπειρα τοπογραφικής προσέγγισης της Θεσσαλονίκης του 1ου μ.Χ. αι. 77

of another letter (9th c.) who situated the Jewish area near the temple of Dio­
nysus lead us to the conclusion that the Jewish «synagogue» should be con­
sidered north of the Roman Forum, somewhere between the Litean Gate and 
the church of St. Dimitrios and not near the harbor as it is usually believed.

Thessaloniki suffered by many disasters caused either by nature or by 
men. However, the numerous Byzantine and post-byzantine churches that still 
remain today in the city prove the accomplishement of Paul’s wish as it’s 
expressed in A ' Thés. 1,7.



78 Μ. Καζαμία-Τσέρνου

Πίν. 1. Ρυμοτομικό σχέδιο της Ελληνιστικής Θεσσαλονίκης (αχ. Μ. Vickers).

Πίν. 2. Σχεδιάγραμμα της Ρωμαϊκής Θεσσαλονίκης (σχ. Μ. Vickers).



Απόπειρα τοπογραφικής προσέγγισης της Θεσσαλονίκης του 1ου μ.Χ. αι. 79

Πίν. 3. Τοπογραφικό διάγραμμα 
της Ελληνιστικής Θεσσαλονίκης 
(σχ. Μ. Vickers).

Πίν. 4. Τοπογραφικό διάγραμμα της 
αρχαίας Αγοράς της Θεσσαλονίκης 

(σχ. X. Μπακιρτζής).



80 Μ. Καζαμία-Τσέρνου

Πίν. 5. Η «στοά των Ειδώλων» (αχ. J. Stuart, 1752).

Πίν. 6. Τοπογραφικό σχεδιάγραμμα της Θεσσαλονίκης πριν το 1917 
(οχ. X. Μπακιρτζής).



Απόπειρα τοπογραφικής προσέγγισης της Θεσσαλονίκης του 1ου μ.Χ. αι. 81

Πίν. 7. Η «Χρυσή Πύλη» (φωτ. Μ. Cousinery).

Πίν. 8. Η Λααία Πύλη.



82 Μ. Καζαμία-Τσέρνου

/ » ALir T ,/»ΓΙ
ru<YPiu-M^-r' '■γο/

KP a70PU<AKa Ρά 
ΓοΥΑλ&Ό ΚΧ F'ANorce B /

KAIHAPW^OYAa tploc,
mAaIMiàNoc

A^NIKEW^nOAIC

MTOlC€77lA.

cEiâ!£U&NoJAePr«j

*C

A
Πiv. 9. Μιλιάριο οδού Λαγκαδά (φωτ. X. Μακαρόνας).

Πίν. 10. Ναός Αγίου Γεωργίου (σχ. Μ. Fauvel).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

