
  

  Μακεδονικά

   Vol 34, No 1 (2004)

  

 

  

  Das ossuarium des Petrus-und Paulus-Klosters in
Vithkuq (Nordepirus) und seine freskendekoration
(1750) 

  Karin Kirchhainer   

  doi: 10.12681/makedonika.872 

 

  

  Copyright © 2014, Karin Kirchhainer 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Kirchhainer, K. (2004). Das ossuarium des Petrus-und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) und seine
freskendekoration (1750). Μακεδονικά, 34(1), 149–208. https://doi.org/10.12681/makedonika.872

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 16/02/2026 17:53:10



DAS OSSUARIUM DES PETRUS- UND PAULUS-KLOSTERS 
IN VITHKUQ (NORDEPIRUS)

UND SEINE FRESKENDEKORATION (1750)

Östlich des südalbanischen (nordepirotischen) Dorfes Vithkuq liegt auf ei­
nem Berggipfel das Petrus- und Paulus-Kloster1. Dem Kloster wurde ein 
Beinhaus (οστεοφυλάκιο) angegliedert, das den Ärzteheiligen Kosmas und 
Damian geweiht ist. Dieses Gebäude zählt zu den wenigen Ossuarien des 18. 
Jahrhunderts, die noch über eine vollständig bewahrte Bildausstattung verfü­
gen. Den Fresken des Monumentes wurde bislang keine Studie gewidmet, 
kurze Erwähnung finden sie in einem Aufsatz von A. Papakozma, der sich 
primär der Baugeschichte des Petrus- und Paulus-Klosters widmet2.

Das Ossuarium wurde außerhalb des Klosterbezirks erbaut und liegt etwa 
20 m östlich der Umfassungsmauern nahe des ehemaligen Klosterfriedhofs, 
der sich südöstlich anschloss3. Die einschiffige Kirche ist aus unregelmäßigen 
Bruch- und Hausteinen gemauert (Abb. 1); ihre Länge beträgt im Äußeren 12 
m, während ihre Breite 4,60 m misst. Sie ist zweistöckig konzipiert und wurde 
wie viele Beinhäuser aus statischen Gründen an einem steilen Hang errichtet, 
da es einfacher ist, an abschüssigem Gelände ein Gebäude mit zwei Etagen zu 
konstruieren4. Ober- und Untergeschoss werden jeweils von einer Längstonne 
Uberfangen und sind unterschiedlich hoch. Während die untere Etage im Schei­

1. Die Geschichte von Vithkuq gleicht der des benachbarten Voskopoje (Moschopolis). Beide 
Orte waren ursprünglich kleine Siedlungen, die in nachbyzantinischer Zeit zu bedeutenden Handels­
und Kulturzentren in Nordepirus heranwuchsen und im 17. und 18. Jh. ihre Blütezeit erlebten. Am 
Karawanenweg zwischen Korytsa und Berat gelegen, bildeten sie wichtige Knotenpunke des 
Handels zwischen Venedig und Konstantinopel und gelangten zu beachtlichem Wohlstand, der sich 
in der Gründung zahlreicher Kirchen und Klöster niederschlägt. Ihren wirtschaftlichen Niedergang 
erfuhren beide Städte ab der zweiten Hälfte des 18. Jhs., da sie von verschiedenen Überfällen 
heimgesucht wurden. Zur Geschichte der beiden Städte und ihrer Kunstdenkmäler siehe G. Koch, 
Albanien. Kunst und Kultur im Land der Skipetaren, Köln 1989, S. 194-198 mit weiterer Literatur.

2. A. Papakozma, «Manastiri Shën Pjetër e Pavli në Vithkuq, datimi, urbanistka, arkitektura, 
mjeshtrit e ndërtimit» (Le monastère de Saint Pierre et Saint Paul à Vithkuq, sa datation, son urba­
nisme, son architecture et les maîtres constructeurs), Monumentet 25,1 (1983) 77-87.

3. Zur Lage des Beinhauses und zur Rekonstruktion des Klostergeländes siehe die Zeichnungen 
bei Papakozma, op.cit., Abb. 2. Das Ossuarium war dem Vorgängerbau des heutigen Katholikons 
angegliedert, der 1710 geweiht wurde und einer Zerstörung zum Opfer fiel. Das heutige Katholikon 
ist ab 1759 errichtet worden, Papakozma, op.cit., 78f.

4. N. Gkioles, «Ό ναός τού "Αι-Στρατηγοϋ στον "Αγιο Νικόλαο Μονεμβασίας», Λακωνικοί 
Σπουδαί 9 (1988) 423.



150 Karin Kirchhainer

telpunkt des Gewölbes eine Höhe von 2 m aufweist, beträgt die der oberen 
Etage 3,30 m. In einer nachträglichen Baumaßnahme ist der Kirche an der 
Nordfassade ein massiver Stützpfeiler vorgelagert worden, um sie vor einem 
drohenden Einsturz zu bewahren. Risse in den nördlichen Bereichen der 
Mauern bezeugen die Gefährdung des Mauerverbundes.

Das Obergeschoss des Gebäudes besteht aus drei Raumteilen (Fig. 1). Der 
östliche Bereich, der eine Tiefe von 1,80 m hat, ist durch eine Ikonostase vom 
westlichen abgetrennt und diente als Sanktuarium. In der Ostwand des Bemas 
ist eine Apsisnische mit zvVei kleinen Fenstern eingelassen, die von zwei wei­
teren Nischen unterschiedlicher Größe flankiert wird. Der sich westlich an­
schließende Hauptkirchenraum hat eine Länge von 5,80 m und verfügt über 
zwei kleine Fenster, die an der Nordwand ausgespart sind. Dem Naos wurde 
im Westen ein 3,40 m tiefer Narthex vorgelagert, der fensterlos ist und in 
dessen Westwand sich der Eingang des Gebäudes befindet. Von der Nordwand 
des Narthex führt eine Treppe in das Untergeschoss, dessen Dimensionen dem 
Obergeschoss abzüglich der Abmessungen des Narthex entsprechen. Die un­
tere Etage ist fensterlos, sie besitzt lediglich eine kleine Öffnung zur Belüf­
tung, die in der Mittelachse der Ostwand eingelassen wurde.

Die Architektur der Kosmas- und Damian-Kirche zeigt die typischen Cha­
rakteristika von Klosterbeinhäusern, die in der Regel zweistöckig konstruiert 
sind und nur Uber wenige Fenster verfügen5. Ober- und Untergeschoss dieser 
Kirchen sind meistens einschiffig und erfüllen unterschiedliche Funktionen. 
Während im Untergeschoss gewöhnlich die Gebeine verstorbener Klosterin­

5. Zur Entstehung der zweistöckigen Kirchen, die als Nachfolgebauten frühchristlicher 
Martyrien angesehen werden, siehe A. Grabar, «Les églises sépulcrales Bulgares», Bulletin de 
l'Institut Archéologique Bulgare 1 (1922) 103-135; G. Bal§, «Contribution à la question des églises 
superposées dans le domaine byzantin», Acres du IVe congrès international des études byzantines, 
Sofia 1934, Sofia 1936, S. 156-167; A. Grabar, Martyrium. Recherches sur le cuit des reliques et 
l'art chrétien antique, Paris 1946, S. 93. Speziell zu den Klosterbeinhäusern siehe A. Xyngopoulos, 
Τέσσερις μικροί ναοί της Θεσσαλονίκης, Thessaloniki 1952, S. 21-23; A. Κ. Orlandos, Μοναστη­
ριακή 'Αρχιτεκτονική, Athen 1958, S. 146-148. Eine Auflistung der erhaltenen byzantinischen 
Ossuarien gibt Ch. Bouras, Ne a Moni on Chios. History and Architecture, Athen 1982, S. 192 mit 
Literaturverweisen zu den jeweiligen Monumenten. Einen Überblick über sämtliche Beinhäuser der 
Athosklöster liefert P. Androudis, Les églises cimetériales monastiques du Mont Athos. Contribu­
tion à l'étude des églises funéraires byzantines et post-byzantines des Monastères de la Sainte 
Montagne (ΑΓΙΟΝ ΟΡΟΣ, Greece), Villeneuve d'Ascq 1999. Den Ossuarien auf dem Balkan 
widmet sich M. Stoyanova-Cucco, «Monastic Cemetery and Hospital Chapels of the Balkans. 
Functions and Iconographical Programs», Annali di Ca’ Foscari 31, fase. 1-2, Rom (1992) 281-308. 
Zu den zweistöckigen bulgarischen Kirchenbauten siehe jüngst B. Penkova, «Die sogenannten 
bulgarischen Grabkirchen. Funktion und Dekoration», G. Koch (Hrsg.), Byzantinische Malerei. 
Bildprogramme - Ikonographie - Stil. Symposion in Marburg 1997, Wiesbaden 2000, S. 245-256 mit 
älterer Literatur.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 151

sassen untergebracht werden, dient das Obergeschoss liturgischen Zwecken6. 
Hier finden Gedächtnisliturgien für die verstorbenen Mönche des Klosters 
statt, deren Gebeine im Untergeschoss ihren endgültigen Platz gefunden ha-, 
ben, nachdem sie nach drei bis vierjähriger Ruhezeit auf dem Klosterfriedhof 
ausgehoben und gereinigt in die Ossuarien überführt werden7. Die Beinhäuser 
fungieren also primär als Stätte der Totengedächtnispflege und nicht als 
Räume für die tägliche Eucharistiefeier8.

Überlieferte Klostertypika gewähren Einblicke in die liturgische Praxis 
byzantinischer Ossuarien. So ist beispielsweise im Typikon des Konstantinop- 
ler Pantokrator-Klosters (12. Jahrhundert) verankert, dass in dem Beinhaus 
des Klosters einmal wöchentlich, und zwar samstags, ein Priestermönch eine 
Messe für die verstorbenen Mönche der Klostergemeinschaft abzuhalten 
hatte. Für den jeweiligen Abend davor sieht das Typikon eine Vesperliturgie 
mit Nachtoffizium vor9. Auch aus nachbyzantinischer Zeit ist belegt, dass in 
den Klöstern die Totengedächtnis-Liturgien jeden Freitagabend und am Sams­
tagmorgen abgehalten wurden. Der russische Pilger und Mönch Vasilij Bars­
ki j, der 1744 den Heiligen Berg besuchte, bestätigt diese Praxis für die Athos- 
Klöster10. Neben diesen wöchentlich wiederkehrenden Gedenkfeiern werden 
unabhängig von den Wochentagen für die kürzlich verstorbenen Mönche Ge­
dächtnis-Liturgien anberaumt, die am dritten, neunten und vierzigsten Todes­
tag stattfinden11. Bei den jeweiligen Gedenkfeiern versammeln sich die Mön­
che im Beinhaus, wo der Priester die Namen der verstorbenen Brüder ver­
liest, derer gedacht werden soll. Im Anschluss wird den Liturgieteilnehmern 
vom Priester das κόλλυβον (eine aus Weizen zubereitete Speise) gereicht, das 
diese zum Andenken an die Verblichenen verzehren. Hinzu treten liturgische 
Gesänge (Kanon und Troparien) sowie eine Nachtfeier (παννυχίς)12. Ein ver­
gleichbarer ritueller Handlungsablauf kann für das Ossuarium des Petrus- und 
Paulus-Klosters rekonstruiert werden, das heute nicht mehr liturgisch genutzt 
wird. An die ehemalige Zweckbestimmung des Gebäudes erinnert nur noch 
eine Vielzahl an Gebeinen, die im Untergeschoss lagern.

6. Bouras, op.cit., S. 193; Stoyanova-Cucco, op.cit., 290; Androudis, op.cit., S. 235.
7. G. Babic, Les chapelles annexes des églises byzantines. Fonction liturgique et programmes 

iconographiques, Paris 1969, S. 45; Stoyanova-Cucco, op.cit.. 290; Androudis, op.cit., S. 231.
8. Stoyanova-Cucco, op.cit., 291.
9. J. Thomas - A. Constantinides Hero (Hrsg.), Byzantine Monastic Foundation Documents. A 

Complete Translation of the Surviving Founders’ Typika and Testaments, Bd. 2., Washington D.C. 
2000, S. 730 und S. 766. Der griechische Text ist abgedruckt bei Androudis, op.cit., S. 2291.

10. Androudis, op.cit., S. 237 und S. 260 mit Quellenangabe.
11. Babic, op.cit., S. 45; Stoyanova-Cucco, op.cit., 287; Androudis, op.cit., S. 237f.
12. Vgl. die bei Androudis, op.cit., S. 237f. angeführten Quellen, die darauf schließen lassen, dass 

in den Klöstern die Gedenkfeiern nur geringfügig voneinander abweichten.



152 Karin Kirchhainer

Über der inneren Eingangstüre der Kirche ist eine Stifterinschrift (68, 
Abb. 2) angebracht, die verschiedene Informationen zur Gründungsgeschichte 
des Ossuariums liefert:

f ETEI ΑΠΟ ΧΡ(ΙΣΤ)ΟΥ A ΨΛΣΤ ΑΝΗΓΕΡΘΗ ΕΚ ΒΑΘΡΩΝ Η ΣΕΒΑΣΜΙΑ ΜΟΝΗ 
ΑΥΤΗ // ΤΩΝ ΑΓΙΩΝ ΑΝΑΡΓΥΡΩΝ ΚΟΣΜΑ ΚΑΙ ΔΑΜΙΑΝΟΥ. ΑΡΧΙΕΡΑ- 
ΤΕΥΟΝΤΟΣ ΤΟΥ ΠΑΝΙΕΡΟΤΑΤΟΥ // ΚΑΙ ΑΟΓΙΩΤΑΤΟΥ ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΟΥ 
ΑΓΙΟΥ ΚΑΣΤΟΡΙΑΣ ΚΥΡΙΟΥ ΚΥΡΙΟΥ ΧΡΥΣΑΝΘΟΥ. ΗΓΟΥΜΕ //ΝΕΥΟΝΤΟΣ 
ΤΟΥ Π ΑΝΟΣΙΟΤΑΤΟΥ ΚΑΙ ΑΙΔΕΣΙΜΟΤΑΤΟΥ ΚΥΡΙΟΥ ΜΕΘΟΔΙΟΥ. //ΔΙΑ 
ΣΥΝΔΡΟΜΗΣ ΤΟΥ ΕΝ ΜΟΝΑΧΟΙΣ ΚΥΡΙΟΥ ΑΝΘΙΜΟΥ. ΚΑΙ ΔΙΑ ΕΞΟΔΟΥ, ΤΟΥ 
ΑΙΔΕΣΙ// ΜΩΤΑΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ ΠΑΠΑ ΚΥΡ ΙΩΑΝΝΟΥ. ΠΡΟΣΚΥ- 
ΝΗΤΟΥ ΕΚ ΤΗΣ ΑΗΔΟΝΟΧΩΡΟΥ. ΕΓΓΥΣ ΤΩΝ//ΣΕΡΡΩΝ. ΚΑΙ ΑΝΙΣΤΟΡΗΘΗ 
ΔΙΑ ΕΞΟΔΟΥ. ΤΩΝ ΕΝΤΙΜΟΤΑΤΩΝ ΑΡΧΟΝΤΩΝ ΚΥΡΙΟΥ // ΣΗΡΟΠΟΥΑΟΥ. ΕΚ 
ΤΗΣ ΑΗΔΟΝΟΧΩΡΟΥ. ΚΑΙ ΤΟΥ ΚΥΡ ΠΑΝΑΓΙΩΤΟΥ ΝΤΕ ΣΙΝΟΥ ΕΚ // ΒΗ- 
ΘΗΚΟΥΚΙΟΥ. ΕΙΣ ΜΝΗΜΟΣΥΝΟΝ ΤΟΥΣ ΑΙΩΝΙΟΝ. A ΨΝ. //
ΔΙΑ ΧΕΙΡΟΣ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥ ΚΑΙ ΑΘΑΝΑΣΙΟΥ ΑΠΟ ΚΟΡΥΤΖΑ. ΜΑΪΟΥ 18

Übersetzung:
Im Jahre Christi 1736 wurde auf den Fundamenten dieses heilige Kloster 

der Heiligen Anargyren Kosmas und Damian gebaut. Erzpriester war der 
geweihte und am meisten gelehrte Metropolit von Kastoria, Herr Chrysan- 
thos. Abt war der frommste und verehrungswürdigste Herr Methodius. Mit 
Beihilfe des Mönchs Herr Anthimos. Und mit Spenden des verehrungswürdig- 
sten heiligen Haushofverwalters Priester, Herr Johannes, Pilger aus Aidono- 
choro in der Nähe von Serres. Und es wurde ausgemalt mit Spenden. Der eh­
renhaften Würdenträger, Herr Siropoulos aus Aidonochoro. Und des Herren 
Panagioti de Sinou aus Vithkuq. Zu ihrem ewigen Gedächtnis. Aus der Hand 
von Athanasios und Konstantinos aus Korytsa, 18. Mai 1750.

In der Inschrift ist aufgeführt, dass die Kirche im Jahr 1736 während der 
Amtszeit des Metropoliten Chrysanthos von Kastoria errichtet wurde; als Abt 
fungierte ein gewisser Methodios. Es werden mehrere Stifter namentlich er­
wähnt, die sich durch finanzielle Zuwendungen an der Errichtung und Ausma­
lung des Monumentes beteiligt haben und deren Gedächtnis gepflegt werden 
soll. Bildnisse dieser Personen sind in der Kirche nicht vorhanden, ihre Na­
men finden sich aber in der Prothesisnische im Altarraum wieder. Dort wur­
den unterhalb des Bildes des Schmerzensmannes (32, Abb. 9) mehrere halb­
runde Schreibtafeln (δίπτυχα) aufgemalt, in denen die Namen von Verstor­
benen festgehalten sind. Neben der Erwähnung von mehreren Mönchen sind 
Gedächtnisaufrufe für die Stifter eingetragen13.

13. Von den Feldern sind nur die sechs linken mit Inschriften versehen worden. Ihr Inhalt lautet 
von links nach rechts:
1. Ίερέως [...] Μόσ... ευσεβή [...] μέ τον [...] καί τον [...].



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 153

In der Stifterinschrift werden neben den in der Kirche tätigen Malern auch 
Jahr und Tag der Vollendung der Ausmalung aufgeführt. Die Malereien be­
sorgten die Künstler Athanasios und Konstantin Zografi aus Korytsa, welche 
die Dekoration am 18. Mai 1750 fertiggestellt haben. Beide Maler sind wie­
derholt in Stifterinschriften von Kirchen bezeugt. Sie waren zwischen 1736 
und 1783 tätig und haben mehrere Kirchen in Mittel- und SUdalbanien (Nord­
epirus) sowie auf dem Berg Athos mit Fresken ausgestattet14. Vorwiegend 
wurden sie aber für die Dekoration der Kirchen in Vithkuq und Voskopoje 
(Moschopolis) verpflichtet15. Außerdem waren sie als Ikonenmaler aktiv16. 
Die beiden Brüder zählen zu den bedeutendsten Malern des 18. Jahrhunderts 
im epirotischen Raum. Sie stammten aus einem Dorf in der Nähe von Korytsa 
und ihr Nachname lautete eigentlich Vako, wegen ihres Berufes haben sie sich 
aber den Beinamen Zografi erworben17. Für den hohen Qualitätsstandart 
ihrer Malereien spricht, dass die beiden Künstler für die bildnerische 
Ausstattung mehrerer Kirchen auf den Berg Athos bestellt wurden18. Dorthin 
gelangten nur die talentiertesten Maler aus Epirus und Makedonien19.

2. Πρόσδεξε καί τον δοϋλον σου Σηρόπουλο Παναγιώτη.
3. ’Ιωσήφ, Συμεών, Παρθενίου, Κωνσταντίνου, ’Αγαπίου των Ίερομονάχων. Παναγιώτη, Νάνας, 
’Αναστασίας, Χριστίνης, Δεσποίνης, Φιλίππου.
4. Μνήσθητι, Κύριε, των δούλων σου Μεθοδίου, Ίερομονάχου Ταρασίον, Τιμοθέου, Αοσιθέου, 
Λαυρέντιου, Καλλινίκου, Συμεών των Ίερομονάχων.
5. Μνήσθητι, Κύριε, των δούλων σου Γερασίμου, Ανθίμου, Δαμιανού των μοναχών.
6. Μνήσθητι, Κύριε, των δούλων σου Παρθενίου, Ανθίμου των Ίερομονάχων.

14. Zum umfangreichen Werk der beiden Maler siehe M. Chatzidakis, "Ελληνες Ζωγράφοι 
μετά τήν Αλωση (1450-1830), Band 1, Athen 1987, S. 157f. (Athanasios); M. Chatzidakis - E. Dra- 
kopoulou, "Ελληνες Ζωγράφοι μετά τήν "Αλωση (1450-1830), Band 2. Athen 1997, S. 135f. (Kon­
stantin). Einen Überblick Uber die Tätigkeit der beiden Maler liefert T. Vinjau Caca, «Some Data 
about the Activity of Kostandin and Athanas Zografi from Korça and the Characteristics of their 
Art in the 18th Century», E. Drakopoulou (Hrsg.), Topics in Post-Byzantine Painting in Memory of 
Manolis Chatzidakis. Conference Proceedings 28-29 May 1999, Athen 2002, S. 203-216 ohne 
Literaturangaben.

15. Zu den Malereien der Kirchen in Voskopoje (Moschopolis) und Vithkuq siehe Koch, 
op.cit., S. 194-198; Vinjau Caca, op.cit., S. 204.

16. Zu den Ikonen der Zografi-BrUder siehe Vinjau Caca, op.cit., S. 203-216 mit zahlreichen 
Abbildungen.

17. Th. Popa, «Piktoret Korçare Kostandin, dhe Athanas Zografi dhe freskat e tyne me skenat 
e apokalipsit» (Les peintres Constantin et Athanase Zografi de Korçe et leurs fresques reproduisant 
les scenes de l’Apocalypse), Bulletin i Universitetit Shtetëror të Tiranës, Seria shkencat Shoqërore 
1 (1959) 44; Vinjau Caca, op.cit., S. 203.

18. Zu den von den Zografi-Brüdern ausgemalten Kirchen auf dem Berg Athos zählen das 
Katholikon (1746) und der Esonarthex (1765) des Klosters Philotheou, das Katholikon des Klosters 
Xeropotamou (1783) und die Skete des Klosters Xenophontos (1766), siehe Chatzidakis - Drako­
poulou, op.cit., S. 136 mit Literaturverweisen.

19. M. Chatzidakis, «Post-Byzantine Art 1430-1830», M. Sakellariou (Hrsg.), Macedonia. 
4000 Years of Greek History and Civilisation, Athen 1993, S. 422-425.



154 Karin Kirchhainer

In der Nische der Prothesis ist links der Darstellung des Schmerzesman­
nes eine weitere Inschrift angebracht worden (Abb. 9). Es handelt sich um 
eine Bittinschrift, die Uber sechs Zeilen verfugt, aus denen folgender Wortlaut 
entziffert werden kann:

1746, Αύγούστου 12 
t ΔΕΗΣΙΣ ΤΟΥ ΕΥΛΑΒΕ 
CT ΑΤΟΥ AOYAOY ΤΟΥ ΘΕΟΥ 
K YPIO Y X A ΤΖΗΩΑΝΝΟ Y 
EK [...] AHAONQXOPI ΕΓΓΥΣ 
ΤΩΝ CEPPQN

Die Inschrift erwähnt den frommsten Diener Gottes, den Herrn Chatzio- 
annou aus Aidonochoro bei Serres, der um Fürbitte ersucht, als Datum ist der 
12. August 1746 festgehalten. Adressiert ist der Wortlaut an den in der Pro­
thesis tätigen Priester, der den Pilger Chatzioannou im Rahmen der liturgie­
vorbereitenden Proskomidie in seinen Gedächtnisaufruf einbeziehen soll. Eine 
Inschrift mit fast identischen Wortlaut begegnet auf einer Ikone, die aus der 
Altarabschrankung des Ossuariums stammt und das Ärztepaar Kosmas und 
Damian zeigt. Sie wird dem Maler Konstantin Shpataraku20 zugeschrieben 
und im Museum für mittelalterliche Kunst in Korytsa aufbewahrt21. Die am 
unteren Rand der 1748 fertiggestellten Ikone angebrachte Inschrift nennt 
ebenfalls den Pilger Chatzioannou aus Aidonchoro, der um Fürbitte anruft22. 
Der Pilger Chatzioannou fungierte augenscheinlich als Stifter der Ikone und 
vermutlich auch der Malereien im Altarraum. Als Gegenleistung für seine fi­
nanzielle Unterstützung bei der Ausschmückung der Kirche erfuhr er seine 
Einbeziehung in die Kommemorations-Liturgien.

Beachtlich ist, dass in der Inschrift in der Prothesisnische das Jahr 1746 
festgehalten ist, während die Stifterinschrift an der Westwand des Naos das 
Jahr 1750 für die Fertigstellung der Malereien angibt. Diese zeitliche Diffe­
renz legt die Vermutung nahe, dass die Fresken im Altarraum mindestens vier 
Jahre vor denen des Naos abgeschlossen wurden. Unwahrscheinlich ist, dass 
die Maler vier Jahre für die Schaffung aller Malereien des Ossuariums benö­
tigt haben. Naheliegend erscheint vielmehr, dass die Fresken im Altarraum

20. Der Maler signierte mit Κωνσταντίνον ίεροδιακόνου έκ Σπαθεΐας («Konstantin Erzdia­
kon aus Spatheias»), siehe Chatzidakis - Drakopoulou, op.cit., S. 136. In der albanischen Forschungs­
literatur hat sich für den Künstler die Bezeichnung Konstantin Shpataraku etabliert, die im 
Folgenden weiter verwendet wird. Zu seinem Werk siehe Y. R. Drishti, Kostandin Shpataraku. 
Piktori i artit mesjetar Shqiptar, Tirana 1992.

21. Siehe Drishti. op.cit., Abb. 72.
22. Der genaue Wortlaut der Inschrift ist abgedruckt bei Th. Popa, Mbishkrime të kishave të 

Shqipërisë, Tirana 1998. S. 175 Nr. 351 (im Folgenden: Mbishkrime ).



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 155

schon länger fertiggestellt waren, bevor man mit in der Ausmalung des westli­
chen Bereichs der Kirche begann. Dass die Freskenausstattung des Bemas vor 
der des Naos entstanden ist, lässt sich auch an den Wandmalereien selbst be­
obachten. Denn es ist beispielsweise erkennbar, dass für beide Raumteile un­
terschiedliche Ornamentformen gewählt wurden. Außerdem lassen sich Diffe­
renzen im Malstil der beiden Raumteile feststellen23. Sichtbar ist, dass die 
Maler bei der Fertigung der Fresken westlich der Ikonostase neu angesetzt 
und diese später ausgeführt haben (Abb. 3). Die Ikonostase wurde 1748 fertig­
gestellt und mit Ikonen von Konstantin Shpataraku bestückt24.

BILDPROGRAMM

Im Ossuarium sind nur die Wandflächen von Sanktuarium und Naos mit 
Fresken versehen worden, Untergeschoss und Narthex wurden schmucklos be­
lassen. Die Wandflächen von Bema und Naos sind durch rote weißbegrenzte 
Streifen in mehrere Zonen unterteilt (Fig. 2). Im Gewölbescheitel ist über die 
gesamte Länge des Kirchenraumes ein schmales Friesfeld ausgespart, in das 
sieben Medaillons eingefasst sind, um die sich florale Rankenmuster legen. 
Der mittlere und etwas größere Tondo wurde dem Brustbild Christi (Abb. 3 
und 5) eingeräumt, während die übrigen Medaillons Büsten von Propheten fül­
len. Das sich unterhalb anschließende Register ist etwas höher gehalten und 
mit Szenen des Festbildzyklus besetzt. Unter den Bildern des Dodekaortons 
folgt wieder eine schmalere Bildzone, die Büsten von Heiligen aufnimmt. Die 
Brustbilder der Heiligen im Naos umschließen Tondi, um die sich Weinranken 
schlingen. Im Bema wurden die Heiligen dieser Zone in ein etwas höheres 
Register eingefasst und ohne Umrahmung aneinander gereiht. Unterhalb des 
Heiligenfrieses schließt sich wieder ein höheres Register mit weiteren Dar­
stellungen von Heiligen an, die ganzfigurig wiedergegeben sind. Das unterste 
Register ist als Ornamentzone gehalten. Farblich abgestufte Rhomben, die 
Marmor-Vertäfelungen imitieren, durchziehen den gesamten Kirchenraum.

23. Zur Differenz im Malstil der beiden Raumteile siehe weiter unten.
24. Auf der Königlichen Pforte ist die Signatur von Konstantin Shpataraku mit der Jahres­

angabe 1748 festgehalten. Zu der Inschrift siehe Popa, Mbishkrime, op.cit., S. 175 Nr. 349. Den 
Aulbewahrungsort der Ikone gibt Popa nicht an, vermutlich befindet sich die Königliche Pforte 
heute im Museum für mittelalterliche Kunst in Korytsa, wo mehrere Ikonen von Konstantin 
Shpataraku aufbewahrt werden. Ebenso unklar ist der Verbleib der Marien- und Christusikone, die 
ursprünglich neben der Titelheiligenikone in der Altarabschrankung eingelassen gewesen sein 
müssen. In der Sammlung in Korytsa befindet sich eine Christusikone des Konstantin Shpataraku aus 
dem Jahr 1748, deren Maße denen der Titelheiligenikone aus der Kosmas- und Damian-Kirche 
entsprechen, was darauf hindeutet, dass das Stück ursprünglich Bestandteil der Ikonostase war, 
abgebildet ist die Ikone bei Drishti, op.cit., Abb. 73.



156 Karin Kirchhainer

Die Bildausstattung des Altarraumes

Im Bema wird die Apsiskalotte von der Darstellung der Maria Blachemi- 
tissa (9, Abb. 7) eingenommen, unter der sich im Apsiszylinder die Liturgie 
der Kirchenväter (10-14, Abb. 8) anschließt. Den zelebrierenden Hierarchen 
folgen an der Südwand zwei weitere Liturgen als Mitfeiernde, deren Tituli 
verloren gegangen sind (16, 17). Der rechts Dargestellte kann aufgrund seiner 
Kopfbedeckung als Kyrillos von Alexandrien identifiziert werden25, die Iden­
tität des anderen Klerikers muss offen bleiben. Auf der östlichen Stirnwand ist 
beiderseitig der Apsiskalotte das Festbild der Verkündigung an Maria positio­
niert (37, 38). Zwischen den Figuren der VerkUndigungsszene wurde Uber dem 
Apsisbogenscheitel eine Illustration der dreigesichtigen Trinität (Trikephalos) 
angebracht, die von zwei schwebenden Engeln verehrt wird (8, Abb. 6). Un­
terhalb der VerkUndigungsszene schließen sich beiderseitig der Apsiskonche 
die Brustbilder von insgesamt vier Bischöfen an. Links sind Eleftherios (22) 
und Sylvester (23) dargestellt, denen rechts Germanos (24) und Nikolaus aus 
Megalopolis (25) folgen. In der Wandnische links der Apsis wird Christus als 
Schmerzensmann (Akra Tapeinosis) gezeigt (32, Abb. 9). Die Wandnische 
rechts der Apsis ist mit dem Brustbild von Johannes Eleimon besetzt (15), 
Uber dem sich am Bogenscheitel das Antlitz eines Engels anschließt (21). Auf 
den verbleibenden Wandflächen dieses Registers der Ostwand sind die Bild­
nisse von drei ganzfigurigen Diakonen angeordnet. Von links nach rechts fol­
gen Stephanos (18), Nikanor (19) und ein nicht mehr identifizierbarer Mess­
diener (20). An der Nordwand des Altarraumes ist im zweiten Register die 
Szene der Vision des Petrus von Alexandrien (33-35, Abb. 10) lokalisiert, Uber 
der sich die Brustbilder von drei Bischöfen anschließen. Von links nach rechts 
folgen Theophylaktos (29), Babylas (30) und Lazarus (31). Ihnen gegenüber 
wurden an der Südwand ebenfalls drei Bischöfe positioniert. Venatios (26), 
Tarasios (27) und ein nicht mehr identifizierbarer Kleriker (28) schließen sich 
von links nach rechts an. Die Sockelzone des Altarraums wurde für zwei 
szenische Darstellungen genutzt. Innerhalb des anikonischen Dekors ist im 
linken Bereich der Ostwand eine alttestamentliche Szene eingebunden wor­
den. Dargestellt ist die Ausspeiung des Jonas aus dem Rachen des Ketos (36). 
Links der Szene schließt sich auf der Nordwand die Figur eines großen Dra­

25. In der ostkirchlichen Malerei werden nur drei Bischöfe mit Kopfbedeckung versehen: 
Kyrillos von Alexandrien, Petrus von Alexandrien und Spyridon von Trimithon. Da Klemens auf der 
Nordwand dargestellt ist und Spyridon stets mit einer Hirtenmütze wiedergegeben wird, kann es 
sich bei dem auf der Südwand gezeigten Bischof nur um Kyrillos handeln. Zur Darstellung der 
Kirchenväter in der byzantinischen Kunst siehe A. Chatzinikolaou, «Heilige», Reallexikon zur 
byzantinischen Kunst, Band 2 (1971) Sp. 1038-1050.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 157

chen an, in dessen Rachen die Gestalt des Arius steckt (35). Das Verschlingen 
des Arius ist integraler Bestandteil der Szene der Vision des Petrus von Ale­
xandrien, deren Illustration sich in dem darüber liegenden Register an­
schließt.

Das Bildprogramm des Altarraumes ist konventionell gestaltet und be­
zeugt ein geläufiges Ausschmückungsmodell. Bei der Auswahl und Positionie­
rung der Bildthemen orientierten sich die Maler an Darstellungsgewohnheit­
en, die sich in Byzanz für die Dekoration der Bemata herausgebildet haben 
und auch in der nachbyzantinischen Zeit noch Gültigkeit beanspruchen26. Ent­
sprechend diesen Darstellungsgewohnheiten wurde die Apsiskalotte mit dem 
Bildnis der Gottesmutter besetzt, unter dem sich die liturgische Handlungs­
komposition der Liturgie der Kirchenväter anschließt. Weit verbreitet in den 
Altarräumen ist außerdem die Darstellung Christus als Schmerzensmann, die 
seit dem 13. Jahrhundert regelmäßig in der Prothesis auftritt und bevorzugt in 
der Nische an der Ostwand angebracht wird27. Nicht selten schließt sich in den 
nachbyzantinischen Denkmälern unter dem Schmerzensmann die Darstellung 
der Ausspeiung des Jonas in der Sockelzone an28. Das Thema gilt nach Mt 
12,40 als alttestamentliche Präfiguration der Auferstehung Christi und seine 
Konfrontation mit der Akra Tapeinosis kann als Hinweis auf die Überwindung 
des Todes gedeutet werden29. Aufs Engste verbunden mit dem Altarraum ist 
darüber hinaus die Szene der Vision des Petrus von Alexandrien, die ihren 
Platz bevorzugt an der Nordwand der Prothesis erhält30. Das sich unter der 
Vision anschließende Nebenmotiv des Verschlingen des Arius durch einen 
Drachen wird in den nachbyzantinischen Denkmälern sehr oft mit der Aus­
speiung des Jonas aus dem Rachen des Ketos gegenüberstellt. Beide Darstel­
lungen begegnen häufig nebeneinander in der Sockelzone in der Südostecke

26. Zu den Bildausstattungen byzantinischer Aitarräume siehe grundlegend S. E. J. Gerstel, 
Beholding the Sacred Mysteries. Programs of the Byzantine Sanctuary, Seattle - London 1999; A. 
G. Mantas. Τό εΐχονογραφικό πρόγραμμα τοϋ Ιερόν Βήματος των μεσοβυζαντινών ναών τής 
'Ελλάδας (843-1204), Athen 2001.

27. Zum Auftreten des Bildthemas in den Altarräumen siehe S. Dufrenne, «Images du décor de 
la prothèse», Revue des études byzantines 26 (1968) 297-310; M. Altripp, Die Prothesis und ihre 
Bildausstattung in Byzanz unter besonderer Berücksichtigung der Denkmäler Griechenlands, 
Frankfurt am Main 1998, S. 89-91 mit Verweisen auf die ältere Literatur. Einen Überblick Uber die 
ikonographische Entwicklung dieses Christusbildes gibt K. Gamber, Zeige uns, o Herr, deine 
Barmherzigkeit. Vom byzantinischen Prothesis-Bild zum spätmittelalterlichen Erbärmde-Christus, 
Regensburg 1986.

28. So zum Beispiel im Ossuarium des Rozen Klosters (1662), siehe M. Stojanova, «The Ceme­
tery Church of Rozen Monastery», Balkan Studies 28,1 (1987) Abb. 5.

29. Siehe hierzu ausführlich Stojanova, op.cit., 29 und 31.
30. Iv. Akrabova Jandova, «La Vision de saint Pierre d'Alexandrie en Bulgarie», Bulletin de 

l'Institut Archéologique Bulgare 15 (1946) 35; Altripp, op.cit., S. 165-168.



158 Karin Kirchhainer

des Sanktuariums31. Mit der visuellen Konfrontation der beiden Motive ist 
wahrscheinlich eine antithetische Gegenüberstellung intendiert, die auf Ret­
tung und Strafe verweisen soll: Während der irrgläubige Häretiker Arius ver­
stoßen und von dem Drachen verschlungen wird, erschließt sich für den recht­
gläubigen gottesfürchtigen Jonas die Rettung aus dem Rachen des Seeunge­
heuers32. Arius und Jonas fungieren als Vorbilder für die Gerechten und Sün­
der am Tag des Jüngsten Gerichts. Während die Rechtgläubigen -wie Jonas- 
den Tod durch Gottes Hilfe überwinden und zum ewigen Leben gelangen, 
droht den Ungläubigen -wie Arius- die ewige Verdammnis in der Hölle33. 
Die visuelle Verknüpfung der beiden Bildthemen ist also eschatologisch moti­
viert und eine verkürzte Vorausschau auf das, was die Menschheit bei der 
Zweiten Parusie erwartet.

Die Wiedergabe von Bischöfen und Diakonen im übrigen Bereich des 
Bemas entspricht ebenfalls den Darstellungsgewohnheiten für die Ausschmü­
ckung von Sanktuarien. Bischöfe und Diakone unterschiedlicher Identität 
füllen in der Regel die verbleibenden Wandflächen in den unteren Wand­
zonen, die nicht für die Anbringung von anderen Sujets genutzt werden. 
Ebenso ist an den erhaltenen Dekorationen zu beobachten, dass szenische 
Darstellungen, die den Festbildzyklus einleiten und abschließen dem Gewöl­
bebereich des Bemas zugeordnet werden.

Eine Besonderheit im Bildprogramm des Altarraumes stellt die Wieder­
gabe der dreigesichtigen Trinität am Apsisbogenscheitel dar (8, Abb. 6). In 
den Bildausstattungen von einschiffigen Kirchenräumen hatte sich in Byzanz 
die Konvention herausgebildet, an diesem Ort das heilige Mandylion als 
Symbol der göttlichen Inkarnation darzustellen34. Seit dem 12. Jahrhundert

31. So zum Beispiel im Katholikon des Rozen Klosters (1632), siehe G. Gerow - B. Penkova - 
R. Bozhinov, The Wall Painting of the Rozhen Monastery, Sofia 1993, Abb. auf S. 80 und 81. Ferner 
ist die Darstellung auch im Ossuarium desselben Klosters (1662) anzutreffen, siehe Stojanova, 
op.cit., Abb. 5.

32. Jonas hält eine Schriftrolle, auf der ein Text eingetragen ist, der auf sein Rettungs­
paradigma verweist: Έβόησα εν θλίψει μου πρός κύριον τον Θεόν καί είσήκονσέν μου. Der 
Wortlaut gibt Jon. 2,3 wieder: «Aus meiner Not rief ich zu dem Herrn, und er erhörte mich». In der 
Hermeneia wird dieser Text für die Schriftrolle des Propheten vorgeschrieben, siehe A. Papado- 
poulos-Kerameus, Διονυσίου τού εκ Φουρνά, ’Ερμηνεία της ζωγραφικής τέχνης, Sankt Petersburg 
1909, S. 78.

33. Es sei darauf hingewiesen, dass Arius in Kompositionen des Jüngsten Gerichts neben 
anderen Verdammten oft im Höllenschlund erscheint, so z.B. in der Darstellung im Phaneromeni- 
Kloster auf der Insel Salamina (1735), siehe Μ. K. Garidis, Études sur le Jugement Dernier post­
byzantin du XVe à la fin du XIXe siècle. Iconographie-Esthetique, Thessaloniki 1985, S. 110.

34. Zur Platzierung des Mandylions in einschiffigen Kirchenräumen siehe St. Papadaki- 
Oekland, «Το Αγιο Μανόήλιο ως το νέο σύμβολο σε ένα αρχαίο εικονογραφικό σχήμα». ΔΧΑΕ 14 
(1987/88) 284-286; K. Kirchhainer. Die Bildausstattung der Nikolauskirche in Thessaloniki. 
Untersuchungen zu Struktur und Programm der Malereien, Weimar 2001, S. 54 und S. 70-73 (im



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 159

wird dem Antlitzbild nahezu uneingeschränkt dieses Zwickelfeld zwischen den 
beiden Figuren der Verkündigungsszene eingeräumt35. Diese Bildfläche füllt 
das Mandylion in der Regel auch in den nachbyzantinischen Denkmälern36. In 
der Kosmas- und Damiankirche wurde das Antlitzbild durch die Komposition 
der dreigesichtigen Trinität ersetzt, was eine äußerst seltene Anordnungsvari­
ante vertritt.

Die dreigesichtige oder dreiköpfige Dreifaltigkeit ist ein bekanntes Bild­
thema der abendländischen Ikonographie, in der sie seit dem 12. Jahrhundert 
belegt ist und ab dem 14. Jahrhundert größere Verbreitung fand37. Als Sinn­
bild der göttlichen Trinität erlangte das Sujet im Westen künstlerische Bedeu­
tung, besonders oft wurde es von Künstlern der italienischen Renaissance 
illustriert38. Von den byzantinischen Malern wurde das Thema gegen Ende 
des 13. Jahrhunderts aufgegriffen, aber zunächst nur selten wiedergegeben39. 
Etwas geläufiger ist das Motiv in der nachbyzantinischen Zeit geworden40.

In Nordepirus ist die dreigesichtige Trinität zuerst in der Nikolauskirche 
in Shelcan und in Paraskevikirche in Valesh belegt41. Beide Kirchen wurden

Folgeden: Bildausstattung der Nikolauskirche).
35. Gerstel, op.cit., S. 68f.
36. Vgl. A. Semoglou, Le décor mural de la chapelle Athonite de Saint-Nicolas (1560). 

Application d'un nouveau langage pictural par le peintre thébain Frangos Catelianos, Villeneuve 
d’Ascq 1999, S. 28.

37. Zum Auftreten des Bildthemas und seiner Verbreitung in der Kunst siehe A. Hackel, Die 
Trinität in der Kunst. Eine ikonographische Untersuchung. Berlin 1931, S. 98-117; G. J. Hoogewerff, 
«“Vultus Trifrons” Emblema Diabolico. Immagine improba della Santissima Trinità (saggio iconolo­
gico)», Atti della Pontificia accademia romana di archeologia. Rendiconti 19 (1942/43) 205-245; G. 
Troescher, «Dreikopfgottheit (und Dreigesicht)», Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte, 
Band 4 (1958) Sp. 506-512; R. Pettazzoni, «The Pagan Origins of the Three-Heads Representations 
of the Christian Trinity», Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 9 (1946) 135-151; W. 
Kirfel, Die dreiköpfige Gottheit. Archäologisch-ethnologischer Streifzug durch die Ikonographie der 
Religionen, Bonn 1948, S. 147-158; H. Schade, «Drei Gesichter, Drei Köpfe», Lexikon der 
Christlichen Ikopographie, Band 1 (1974) Sp. 537-539 mit weiterer Literatur zum Thema.

38. Hackel, op.cit., S. 105-117; Pettazzoni, op.cit., 151; Hoogewerff, op.cit., 216-230.
39. Zu den erhalten spätbyzantinischen Darstellungen des Themas siehe R. M. Grujic, «Iko- 

nografska motiv slican induskom trimurtiu u staroj srpskoj likovnoj umetnosti», Tkaicicev Zbornik 
(Zagreb 1955) 99-109 sowie jüngst M. P. Païsidou, «Η ανθρωπόμορφη Αγία Τριάδα στον Αγιο 
Γεώργιο της Ομορφοκκλησιάς Καστοριάς», Αφιέρωμα στη μνήμη του Σωτήρη Κίσσα, Thessalo­
niki 2001, S. 373-394.

40. Zur Verbreitung des Sujets in der orthodoxen Malerei siehe ausführlich Grujic, op.cit., S. 
99-109 sowie M. Garidis, La peinture murale dans le monde orthodoxe après la chute de Byzance 
(1450-1600) et dans les pays sous domination étrangère, Athen 1989, S. 202, S. 205f (im Folgeden: 
Peinture murale).

41. Die Wandmalereien beider Kirchen sind bislang nur unzulänglich veröffentlicht worden. 
Eine knappe Beschreibung der Bildprogramme liefert Th. Popa, «Onoufre, une figure eminente de la 
peinture médiévale Albanaise», Studia Albanica 3,1 (1966) 297-301. Zu den Trikepalos-Dar- 
stellungen der Kirchen siehe Garidis, op.cit., S. 205 mit Abb. 209.



160 Karin Kirchhainer

1553/54 von dem Maler Onoufrios ausgestattet, der sich in der nachbyzantini­
schen Zeit zuerst mit der Wiedergabe der dreigesichtigen Trinität auseinan­
dergesetzt hat42. Vermutlich schöpfte Onoufrios aus westlichen Trikephalos- 
Darstellungen, die von Italien nach Nordepirus gelangt sein könnten43. Be­
merkenswert ist, dass das Bildthema nach Onoufrios auf albanischem Gebiet 
zunächst nicht weiter tradiert wurde. Weder sein Sohn Nikola, der mehrere 
Kirchen in Albanien und Westmakedonien ausgemalt hat, noch andere Künst­
ler haben sich bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts des Sujets angenommen. 
Erst Konstantin und Athanasios maßen der Darstellung der dreigesichtigen 
Dreifaltigkeit wieder Bedeutung bei und illustrierten sie am Apsisbogenschei­
tel der Kosmas- und Damian-Kirche.

Die Wiedergabe der dreigesichtigen Dreifaltigkeit am Apsisbogenscheitel 
ist wahrscheinlich auf die Intention zurückzuführen, dem Dogma der Trinität 
im Kirchenraum besonderen Ausdruck zu verleihen. Das Bild ist, obwohl es 
im Altarraum angebracht wurde, für jeden Eintretenden in den Kirchenraum 
unmittelbar sichtbar und an exponierter Stelle positioniert. In diesem Zusam­
menhang ist es relevant, dass das Thema der Dreifaltigkeit in der postbyzan­
tinischen Zeit im Vergleich zur spätbyzantinischen Periode an Bedeutung ge­
winnt. Denn es lässt sich beobachten, dass in Kirchen, die nach der Eroberung 
Konstantinopels ausgemalt worden sind, häufiger als vorher die Szene der 
Bewirtung der drei Engel durch Abraham, die als alttestamentliche Trinitäts­
allegorie gilt, in den Kirchenräumen illustriert wird44. Auch die neutestament­

42. Garidis, op.cit., S. 205f. Der Maler hat das Bildthema allerdings schon 1535 aufgegriffen 
und im Metamorphosis-Kloster in Zrze (bei Prilep) illustriert, siehe B. Babic, «Les fresques du 
peintre Onufrius sur les murs des églises de la region Prilep», Matica Srpska 16 (1980) 271-280 mit 
Abb. 8.

43. Garidis, op.cit., S. 206. G. Golobias nimmt an, dass Onoufrios seine künstlerische Ausbildung 
in Venedig erhielt, da in seinem Werk einige westliche Einflüsse zu erkennen sind. Durch die 
Analyse von Schriftquellen kommt der Autor zu dem Ergebnis, dass der Maler Mitglied der 
griechischen Brüderschaft in Venedig gewesen sein könnte, siehe G. Golobias, «Ή κτητορική 
επιγραφή τοϋ ναοϋ τών 'Αγίων ’Αποστόλων Καστοριάς καί ό ζωγράφος Όνούφριος», Μακε­
δονικά 23 (1983) 331-356. Μ. Chatzidakis äußert Zweifel an der These Golombias’ und weist 
darauf hin, dass das Werk des Onoufrios nur wenige westliche Einflüsse aufweist, die auf den 
Kontakt mit kretisch-venezianischen Ikonen zurückgehen könnten. Außerdem bemerkt er, dass im 
griechischen Institut in Venedig keine Ikone mit der Signatur des Onoufrios existiert, Chatzidakis - 
Drakopoulou, op.cit., S. 256f.

44. Beispiele bieten folgende Bildausstattungen: Nikolauskirche in Vitsa (1618/19), 
Menaskirche in Monodendri (1619/20), siehe A. G. Tourta, Ot ναοί του Αγίου Νικολάου στη Βί- 
τσα και του Αγίου Μηνά στο Μονοδένδρι. Προσέγγιση στο έργο των ζωγράφων από το 
Λινοτόπι, Athen 1991, Abb. 41b und 41c. Auf mehrere Beispiele in den Kirchen der Athos- und 
Meteoraklöster verweist D. Charalambous-Mouriki, «'Η παράστασις της Φιλοξενίας του ’Αβραάμ 
σέ μια εικόνα τοϋ Βυζαντινού Μουσείου», ΑΧΑΕ 4,3 (1964) 106. Als weitere Bildausstattung sei 
auf die Metamorphosiskirche in Veltsista (1568) verwiesen, siehe A. Stavropoulou-Makri, Les 
peintures murales de l’église de la Transfiguration à Veltsista (156S) en Epire et l'atelier des



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 161

liehe Dreifaltigkeit ist häufiger abgebildet als in der palaiologischen Epoche, 
in der das Thema nur vereinzelt in den erhaltenen Denkmälern erscheint45.

Unzweifelhaft sollte sowohl mit den biblischen Dreifaltigkeitsdarstel­
lungen als auch mit dem Motiv der dreigesichtigen Trias die göttliche 
Dreieinigkeit in den Kirchenräumen nachhaltig betont werden. Möglicher­
weise steht die häufige Visualisierung der Trinität in nachbyzantinischer Zeit 
in Verbindung mit der Absicht, die Kirchenbesucher in ihrem Glauben an den 
dreieinigen Gott zu bestärken. In einer Zeit, in der die islamischen Osmanen 
die Herrschaft Uber wesentliche Gebiete des ehemaligen Byzantinischen 
Reiches erlangt haben, bedurfte es vielleicht besonders der Bekräftigung des 
Trinitäts-Mysteriums, das von den Angehörigen des Islam bestritten wird und 
damit nachhaltig der Proklamation des christlichen Glaubens dient46.

Die Bildausstattung des Hauptkirchenraumes

Im Hauptkirchenraum ist im Zentrum des Gewölbescheitels ein Brustbild 
von Christus Pantokrator (1, Abb. 5) angebracht, das von einen runden, farb­
lich abgestuften Gloriole umfangen wird. Dem Christusbild schließen sich in 
östlicher und westlicher Richtung je drei Brustbilder von alttestamentlichen 
Personen in kleineren Tondi an. Im östlichen Bereich sind die Vorväter Jakob 
(5), Abraham (6) und Noah (7) positioniert. König David (2), Jeremias (3) und 
Zacharias (4) folgen auf dem westlichen Abschnitt des Gewölbes.

Die Aufmalung eines Friesfeldes im Gewölbescheitel, in dessen Zentrum 
ein Medaillon mit dem Brustbild von Christus Pantokrator ausgespart wurde, 
dem sich in östlicher und westlicher Richtung Tondi mit Propheten und Vorvä­
tern anschließen, entspricht den Ausschmückungsgewohnheiten von nachbyzan­
tinischen einschiffigen Kirchen mit Tonnengewölbe47. Mit dieser Anordnung 
sollte unzweifelhaft die fehlende Kuppelzone von Kreuzkuppelkirchen mit ih­
rem ikonographischen Programm kompensiert werden, das in der Regel Chri­

peintres Kondaris, loannina 22001, Abb. 9. Die Liste der Denkmäler, in denen die Dreifaltigkeits- 
Allegorie wiedergegeben ist, ließe sich weiter fortführen, verwiesen sei hier nur noch auf die 
Darstellung in der Johanneskirche in Boboshtica (bei Korytsa), deren Malereien wahrscheinlich aus 
dem 17. Jh. stammen und noch unpubliziert sind.

45. Dargestellt ist das Thema der neutestamentlichen Trinität zum Beispiel im Metamor- 
phosis-Kloster in Driovouno bei Kozani (1652), siehe Tourta, op.cit., Abb. 130a, weiterhin sei auf 
die Darstellung im Koimesis-Kloster in Makrivo (1792) in Epirus verwiesen, siehe D. N. Konsta­
ntes, Προσέγγιση στο έργο των ζωγράφων από το Καπέσοβο της Ηπείρου. Συμβολή στη μελέτη 
της θρησκευτικής ζωγραφικής στην Ήπειρο το Ι8ο και το α ' μισό του 19ου αιώνα, Athen 2001, 
Abb. 108b.

46. Vgl. hierzu ausführlich H. Belting. Das illuminierte Buch in der spätbyzantinischen 
Gesellschaft, Heidelberg 1970, S. 86f.

47. Vgl. Papadopoulos-Kerameus, op.cit., S. 224.



162 Karin Kirchhainer

stus Pantokrator mit seinem himmlischen Begleitpersonal umfasst48. Dieses 
Programm wurde in stark verkürzter Form auf das Friesfeld im Gewölbeschei­
tel übertragen, der den raumhöchsten Ort in tonnengewölbten Kirchen aus­
macht und sich daher als Auslegung der Himmelszone anbietet.

Der in der Gewölbezone angebrachte Festbildzyklus umfasst 14 Szenen. 
Nach der Verkündigung an der Ostwand (37, 38) schließt sich im Uhrzeiger­
sinn die Darstellung der Geburt Christi (39, Abb. 11) an, die das Bildfeld am 
östlichen Ende der Südwand füllt. Als weitere Szenen folgen an der Südwand 
die Darbringung Christi im Tempel (40), Taufe Jesu (41), Metamorphosis (42, 
Abb. 12), Erweckung des Lazarus (43, Abb. 13) und der Einzug Christi in Je­
rusalem (44). Die Erzählfolge des Zyklus wird am westlichen Ende der 
Nordwand mit der Szene des Letzten Abendmahls (45) fortgesetzt. Es folgen 
in östlicher Richtung die Darstellungen der Gefangennahme (46), Kreuzigung 
(47, Abb. 14), Beweinung (48, Abb. 15), Anastasis (49, Abb. 16) und Marien­
krönung (50, Abb. 17), die den Abschluss der Bildfolge an der Nordwand bil­
det. Als letzte Darstellung des Festbildzyklus ist die Komposition des Marien­
todes (51, Abb. 4) auf der Westwand oberhalb der Eingangstüre positioniert.

Die Auswahl und Platzierung der narrativen Darstellungen zeigt sich der 
gängigen Präsentationsweise von Festbildzyklen verpflichtet, die in den Kir­
chenräumen die oberen Wandflächen einnehmen. In die narrative Folge wer­
den in der Regel Ereignisse aus der Kindheitsgeschichte Christi, seiner Wun­
dertaten sowie seiner Passion und Auferstehung aufgenommen, wobei der 
Leidensgeschichte durch eine breitere Erläuterung nicht selten ein besonderer 
Stellenwert eingeräumt wird49.

Eine Besonderheit im Festbildzyklus der Kosmas- und Damian-Kirche 
bildet die Aufnahme der Komposition der Marienkrönung. Dargestellt ist die 
Krönung der Gottesmutter durch die heilige Dreifaltigkeit, die der Szene der 
Anastasis an der Nordwand folgt. Auf diesem Bildfeld wäre als Abschluss der 
Erläuterung des Erdenlebens Christi eigentlich die Abbildung der Himmel­
fahrt zu erwarten gewesen, die in den meisten Kirchendekorationen die chri-

48. Zum ikonographischen Programm von Hauptkuppeln byzantinischer Kirchen und seiner 
Entwicklung bis zum Ende der mittelbyzantinischen Epoche siehe N. Gkioles, Όβυζαντινός τροϋλ- 
λoç καί τό είκονογραφικό τον πρόγραμμα (μέσα 6ου αί.-Ι204), Athen 1990. Einen Überblick Uber 
die Kuppelausstattungen der spätbyzantinischen Zeit liefert T. Papamastorakis, Ο διάκοσμος τον 
τρούλου των ναών της παλαιόλογειας περίοδον στη Βαλκανική Χερσόνησο και την Κύπρο, 
Athen 2001.

49. Zu den byzantinischen Festbildzyklen siehe E. Kitzinger, «Reflections on the Feast Cycle in 
Byzantine Art», Cahiers Archéologiques 36 (1988) 51-73 sowie B. Schellewald, «Die Ordnung einer 
Bilderwelt. Bilder und Bildprogramme in Byzanz», Ausstellungskatalog Kaiserin Theophanu. 
Begegnung des Ostens und des Westens um die Wende des ersten Jahrtausends, Band 2, Köln 1991, 
S. 41-62. Beide Essays beinhalten Hinweise auf die ältere Literatur.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 163

stologische Bildfolge beschließt. In der Kosmas- und Damian-Kirche wurde 
aber die Darstellung der Himmelfahrt Jesu ausgelassen und dem Thema der 
Marienkrönung Priorität eingeräumt.

Die Marienkrönung durch die heilige Dreifaltigkeit ist eine mittelalter­
liche abendländische Bildschöpfung, die erst in der nachbyzantinischen Zeit in 
die ostkirchliche Ikonographie aufgenommen wurde, in der die westlichen 
Vorbilder künstlerisch umgesetzt wurden50. Mit der Einbindung des Bildthe­
mas in den Festbildzyklus der Kosmas- und Damian-Kirche sollte einerseits 
wiederholt der Trinitätsgedanke zum Ausdruck gebracht werden, da Gottvater, 
Sohn und das Symbol des Heiligen Geistes in der Bildschöpfung als Trias er­
scheinen. Andererseits zielt die Krönung Marias durch die heilige Dreifaltig­
keit auf die Erhöhung und Verherrlichung der Gottesmutter ab und verweist 
auf deren Präsenz im Himmel. Maria wird nach ihrem Tod in den Himmel 
aufgenommen und vollendet, indem sie mittels ihrer Erhöhung zur Himmel­
königin am Thron Christi steht und an dessen Erlösungswerk mitwirkt51. Mit 
der Komposition soll auf ihre Mittlerrolle im Himmel verwiesen werden, wo 
sie vor Gott als Mediatrix für die Menschheit eintritt52.

Das Thema der Marienkrönung ist eng mit dem der Koimesis Mariens 
verbunden. Dieses äußert sich unter anderem an der häufigen Verknüpfung 
beider Darstellungen in westlichen Marienzyklen, in denen sie oft den Ab­
schluss der narrativen Sequenz bilden. Nicht selten zeigen spätmittelalterliche 
Flügelaltäre im geschlossenen Zustand den Tod der Gottesmutter neben ihrer 
Krönung53. Für die Verbindung der zwei Marienthemen bestand offenbar eine 
Bildtradition, die wahrscheinlich auch Konstantin und Athanasios bekannt war, 
da sie beide Darstellungen im benachbarten Katholikon des Petrus- und Pau­
lus-Klosters übereinander illustriert haben. An der Westwand der Kirche, de­
ren Freskendekoration 1764 fertiggestellt war, erscheint in der Mittelachse 
über der Szene des Marientodes in kleinerem Format die Krönung der Got­
tesmutter durch die Heilige Dreifaltigkeit54. An diesem Bildort ersetzt die 
Marienkrönung quasi das Begleitmotiv der leiblichen Auffahrt der Gottesmut­
ter, das ansonsten bevorzugt an dieser Stelle abgebildet wird und die in den 
Himmel fahrende Maria zeigt, die dem herbeieilenden Apostel Thomas ihren 
Gürtel übergibt55. Diese Nebenszene tritt seit dem Ende des 13. Jahrhunderts

50. Zur Marienkrönung siehe ausführlich weiter unten.
51. G. Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Band 4,2 Maria, Gütersloh 1980, S. 115.
52. Schiller, op.cit., S. 153.
53. Vgl. Hierzu ausführlich Schiller, op.cit., S. 149f. mit Abbildungsbeispielen.
54. Die Malereien des Katholikons sind noch nicht publiziert. Anhand der Wiedergabe der 

Marienkrönung ist erkennbar, dass sich diese enger an abendländischen Darstellungen des Themas 
orientiert, da Maria kniend wiedergegeben ist.

55. Zum Motiv der Gürtelspende an Thomas siehe Schiller, op.cit., S. 119-121 sowie H.



164 Karin Kirchhainer

gelegentlich in Koimesis-Darstellungen auf und zählt in nachbyzantinischer 
Zeit zum konstanten Bildelement der Komposition56. Das Austauschen des 
Begleitmotivs der körperlichen Auffahrt der Gottesmutter durch die Bildschöp­
fung der Marienkrönung ließ sich zwanglos umsetzen, da beide Themen letz­
tendlich die Idee der leiblichen Auffahrt der Gottesmutter voraussetzen und 
damit auf ihre Gegenwart im Himmel verweisen.

Die Ubereinanderlagerung von Koimesis und Marienkrönung macht deut­
lich, dass die Maler die beiden Sujets gedanklich miteinander verknüpft ha­
ben, was sie im Katholikon des Petrus- und Paulus-Klosters visuell zum Aus­
druck brachten. Diese Möglichkeit der bildlichen Konfrontation war in .der be­
nachbarten Kosmas- und Damian-Kirche nicht gegeben, da der kleine Bau 
nicht Uber die notwendige Höhenausstreckung verfügt, um beide Marienthe­
men übereinander zu lokalisieren. Insofern wichen die Maler auf das Bildfeld 
an der Nordwand aus, auf dem die Komposition der Marienkrönung im narra­
tiven Verbund zwischen Anastasis und Koimesis vermittelt. Dementsprechend 
stellt die Wiedergabe der Krönungsszene an dieser Stelle eine Art Verlegen­
heitslösung dar, da sich ihre Illustration an der Westwand nicht verwirklichen 
ließ. Indes wurde auf die Wiedegabe der Himmelfahrt Jesu verzichtet, auf 
welche die Krönung der Gottesmutter aber verschlüsselt verweist. Das Bild 
zeigt die Präsenz Christi im Himmel und setzt damit seine Auffahrt nach 
Beendigung seines Heilswerkes voraus. Die Einbindung der Marienkrönung 
in die Darstellungsfolge des Dodekaortons vertritt ein seltenes Anordnungs­
beispiel und zeigt, wie elementar den Malern die Wiedergabe dieser Bild­
schöpfung war, die Dokument einer ausgeprägten Marienfrömmigkeit ist. Das 
Sujet war in der nachbyzantinischen ostkirchlichen Malerei populär und seine 
Abbildung begründet sich im Rahmen einer zunehmenden Glorifizierung der 
Gottesmutter. Nicht zuletzt geht die Wiedergabe der Krönungs-Darstellung 
auch auf den zunehmenden Einfluss seitens des westeuropäischen Barock auf 
die orthodoxe Malerei zurück, der sich in der Bevorzugung von mariologi­
schen Szenen äußert57.

In den Medaillons am Gewölbeansatz der Süd- und Nordwand sind aus­
schließlich Brustbilder von heiligen Märtyrern wiedergegeben. An der Süd­
wand westlich der Ikonostase ist das Brustbild des heiligen Menas (52) posi­

Hallensleben. Die Malerschule der Königs Milutin. Untersuchungen zum Werk einer byzantinischen 
Malerwerkstatt zu Beginn des 14. Jahrhunderts, Giessen 1963, S. 70-75.

56. Siehe beispielsweise die Koimesis-Darstellungen der Kapesovo-Maler in Epirus, Kon- 
stantios, op.cit., Abb. 15b, 16a, 17,28a, 99. 101a, 102b, 103a, 104b.

57. Vgl. D. D. Triantaphyllopulos, Die nachbyzantinische Wandmalerei auf Kerkyra und den 
anderen ionischen Inseln. Untersuchungen zur Konfrontation zwischen ostkirchlicher und 
abendländischer Kunst (15.-18. Jahrhundert), München 1985, S. 397.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 165

tioniert. Ihm schließt sich in westlicher Richtung die Darstellung eines jugend­
lichen Märtyrers an (53), dessen Titulus verloren gegangen ist. Danach folgte 
ursprünglich ein weiteres Brustbild (54), das nicht mehr bewahrt ist, da an 
diesem Abschnitt der Südwand ein Teil der Fresken abgebrochen ist. Mögli­
cherweise waren neben Menas Viktor und Vikentios wiedergegeben. Die drei 
Märtyrer verfügen Uber einen gemeinsamen Feiertag im orthodoxen Festka­
lender und werden in den Kirchenräumen oft als Dreiergruppe gezeigt58. Hin­
ter dem zerstörten Medaillon schließen sich in westlicher Richtung die Brust­
bilder der Heiligen Gervasios (55), Gymnasios (56), Kallistratos (57), Anem- 
podistos (58) und Elpidophoros (59) an. Auf der Nordwand folgen von Westen 
nach Osten die Büsten der Märtyrer Aphthonios (60, Abb. 20), Pegasios (61, 
Abb. 20), Akyndinos (62, Abb. 20), Mardarios (63), Orestes (64), Auxentios 
(65), Eustratios (66) und Eugenios (67).

Die in der Kosmas- und Damian-Kirche dargestellten Märtyrer vertreten 
eine gebräuchliche Auswahl und zählen zu den prominentesten Angehörigen 
dieser Heiligengattung. Ihr Bekanntheitsgrad zeigt sich in der Hermeneia, in 
der sie mit Aufführung ihrer Kennzeichen unter denjenigen Märtyrern aufge­
listet sind, die Dionysios von Phourna für die Wiedergabe in Kirchen vor­
sieht59. Anhand des Verteilungsplanes lässt sich feststellen, dass die meisten 
Heiligen nach Gruppenzugehörigkeit aneinandergereiht wurden, was auch in 
vielen anderen Bildausstattungen der Fall ist. So bilden die in Folge darge­
stellten Anempodistos, Elpidophoros, Apthonios, Pegasios und Akyndinos zu­
sammen die Gruppe der fünf heiligen Märtyrer von Persien, die seit der pa- 
laiologischen Epoche in einer Vielzahl von Monumentaldekorationen gemein­
sam anzutreffen sind60. Eustratios, Auxentios, Mardarios, Eugenios und Ore­
stes formieren die Gruppe der fünf Märtyrer von Armenien, die ab dem 11. 
Jahrhundert in der Monumentalmalerei populär werden61. Die Einbindung der 
persischen und armenischen Märtyrer in die Bildausstattung könnte in Ver­
bindung damit stehen, dass es sich bei dem Ossuarium um ein Ärzte-Pa-

58. E. C. Constantinides, The Wall Paintings of the Panagia Olympiotissa at Elasson in 
Northern Thessaly, Band I, Athen 1992, S. 236-238 mit mehreren Abbildungsbeispielen. Ein 
weiteres Beispiel bieten die Fresken der Marienkirche in Cerskë bei Leskovik. siehe K. Kirchhainer. 
«Die Fresken der Marienkirche in Cerskd bei Leskovik (Südalbanien). Ein Beitrag zur spät­
byzantinischen Monumentalmalerei im nördlichen Epirus», ΔΧΑΕ 24 (2004) S. 94.

59. Siehe Papadopoulos-Kerameus, op.cit., S. 157-160.
60. Zur Gruppe der persischen Heiligen siehe K. G. Kästner, «Acyndinus, Pegasius. Aphtho- 

nius, Elpidephorus und Anempodistus von Persien», Lexikon der christlichen Ikonographie, Band 5 
(1974) Sp. 23 sowie J. Albani, Die byzantinischen Wandmalereien der Panagia Chrysaphitissa- 
Kirche in Chrysapha/Lakonien, Athen 2000, S. 72 mit weiterer Literatur.

61. Zur Gruppe der Märtyrer von Armenien siehe .1. Boberg. «Eustratius, Auxentius (As- 
sentius), Eugenius, Mardarius und Orestes von Armenien», Lexikon der christlichen Ikonographie, 
Band 6 (1974) Sp. 200f. sowie Constantinides, op.cit., S. 1991'. mit weiterer Literatur.



166 Karin Kirchhainer

trozlnium handelt. Sowohl die persischen als auch die armenischen Märtyrer 
sind im Quellen-Anhang der Hermeneia unter der Gruppe der unentgeltlich 
heilenden Ärzte aufgelistet62.

In der Reihe der stehenden Figuren sind Repräsentanten mehrerer Heili­
gengattungen wiedergegeben. Am östlichen Ende der Südwand vor der Ikono­
stase wurden die Bildnisse der Apostelfürsten Petrus (69) und Paulus (70) posi­
tioniert. die sich einander zuwenden und gemeinsam ein Kirchenmodell tra­
gen. Nach den Aposteln folgt in westlicher Richtung der Priestermärtyrer Mo- 
kios (71), hinter dem sich die Ärzteheiligen Hermolaos (72), Kyros (73), Jo­
hannes (74), Panteleimon (75) und Tryphon (76) anschließen (Abb. 22). Am 
westlichen Ende der Wand ist der Märtyrer Niketas (77) platziert. Der linke 
Wandabschnitt auf der Westwand wurde dem Arztheiligen Thallelaios (78) 
und dem Erzengel Michael (79) eingeräumt (Abb. 21). Auf dem rechten Wand­
bereich schließen sich die Mönchsbildnisse von Theodosios dem Kloster­
gründer (80) und Ephraim dem Syrer (81) an. Das westliche Ende der Nord­
wand wurde der Darstellung der Vision des Heiligen Pachomios (82, 83) Vor­
behalten. In östlicher Richtung folgt das Bildnis des Slawenapostels Naum 
(84), dem sich der Neomärtyrer Nikodemus von Berat (85, Abb. 19) an­
schließt, der halbfigurig oberhalb eines Fensters wiedergegeben wurde. Die 
heiligen Mönche Antonios (86), Euthymios (87) und Sabbas (88) besetzen den 
folgenden Wandabschnitt (Abb. 19). Hinter ihnen wird oberhalb eines Fensters 
das Brustbild des Märtyrers Charalampos (89) gezeigt, dem am östlichen 
Ende des Naos die Darstellung des Slawenapostels Klemens von Ohrid (90) 
folgt (Abb. 18).

Im Chor der Heiligen in der Kosmas- und Damian-Kirche sind fast alle 
Heiligengattungen erfasst63. Priorität wurde den heiligen Märtyrern einge­
räumt, deren Bildnisse besonders zahlreich vertreten sind. Der Wiedergabe 
von Märtyrern wird in den Bildprogrammen von Klosterkirchen meistens ein 
hoher Stellenwert eingeräumt. Sie gelten als vollendete Nachahmer und Blut­
zeugen Christi und damit als Muster der Glaubensstärke. In diesem Sinne 
fungieren sie als wirksame Leitbilder für die Klosterinsassen, die ihre Nach­
folge anstreben. Das gleiche gilt für die Heiligenkategorie der Mönche, die 
ebenfalls durch mehrere Vertreter repräsentiert wird. Sie verkörpern als Ur­

62. Siehe Papadopoulos-Kerameus, op.cit., S. 278.
63. Zu den verschiedenen Heiligengattungen der Orthodoxie und ihrer Wiedergabe in der 

byzantinischen Kunst siehe Chatzinikolaou, «Heilige», op.cit., Sp. 1034-1093, sowie R. Hamann- 
Mac Lean, Grundlegung zu einer Geschichte der mittelalterlichen Monumentalmalerei in Serbien 
und Makedonien, Giessen 1976, S. 160-176. Einen Überblick Uber die in Albanien verehrten Heiligen 
und ihrer Wiedergabe gibt R. Elsie, «The Christian Saints of Albania», Balkanistica 13 (2000) 35-57.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 167

bilder monastischen Lebens das asketische Ideal und sind anschauliche Vorbil­
der für die Mönche, die sich als ihre zeitgenössischen Nachfolger dem 
Mönchsideal verpflichtet haben.

Die Abbildung mehrerer Ärzteheiliger erklärt sich aus dem Faktum, dass 
die Kirche den Anargyroi Kosmas und Damian geweiht ist. Den beiden pro­
minentesten Anargyroi Kosmas und Damian ist allerdings keine Darstellungs­
fläche im Ossuarium eingeräumt worden. Da in der Ikonostase, von der nur 
noch das Gestell in situ erhalten ist, eine Ikone mit dem Ärztepaar eingelas­
sen war, wurde ihre Abbildung auf den Wandflächen wahrscheinlich deswegen 
ausgelassen, weil man eine Wiederholung ihrer Porträts vermeiden wollte64.

Auf die Heiligenauswahl der Kosmas- und Damian-Kirche hat auch die 
regionale Heiligenverehrung eingewirkt. Die Wiedergabe der Slawenapostel 
Naum und Klemens von Ohrid begründet sich aus der Tatsache, dass Vithkuq 
zum Erzbistum und Kulturkreis von Ohrid zählte, in dem die beiden Heiligen 
äußerst populär sind65. Als Mitbegründer der slawischen Kirche zählen Naum 
und Klemens zu der Gruppe der sogenannten Siebenzähligen Heiligen ("Αγιοι 
Έπτάριθμοι), die in Makedonien und Mittelalbanien besondere Verehrung 
genießen, wo sie sehr oft dargestellt sind66. Nicht selten werden seit dem 17. 
Jahrhundert alle sieben Heilige als eine Gruppe abgebildet, häufiger begeg­
nen aber Einzelporträts ihrer Vertreter67.

Auch die Einbindung des Priesters und Märtyrers Charalampos in das 
Bildprogramm scheint auf regionale Heiligenverehrung zurückzugehen. Die 
Darstellung des Pestheiligen ist zwar seit dem 10. Jahrhundert im orthodoxen 
Kulturraum allgemein üblich68, doch genießt Charalampos in Westgriechen­
land und Nordepirus außerordentliche Verehrung69. Sein Bildnis ist in den

64. Die Ikone befindet sich heute im Museum für mittelalterliche Kunst in Korytsa, siehe 
Drishti, op.cit., Abb. 72.

65. M. D. Peyfuss, Die Druckerei vom Moschopolis, 1731-1769. Buchdruck und Heiligen- 
verehrung im Erzbistum Achrida, Wien 21996, S. 166-171. Zur Darstellung der beiden Heiligen und 
ihrer Ikonographie siehe C. Grozdanov, Les portraits des Saints de Macédoine du IX au XVIII 
siècle, Skopje 1983, S. 90-112,279-287.

66. Peyfuss, op.cit., S. 172.
67. Zur Wiedergabe der Siebenzähligen Heiligen im 17. und 18. Jh. siehe Peyfuss, op.cit.,'S. 

172-178 und Grozdanov, op.cit., S. 113-124,287f.
68. Siehe I. Ramseger, «Charalampius (Haralambie) von Magnesia», Lexikon der christlichen 

Ikonographie, Band 5 (1974) Sp. 4851'.
69. Die Verehrung des Heiligen geht auf einen Pestausbruch zurück, der kurz vor der Mitte 

des 17. Jhs. besonders die westgriechischen Hafenstädte erfasst hatte. Im Zuge dieser Epidemie 
erhielt Charalampos die Funktion eines Retters und erfuhr als Pestheiliger zunehmend Verehrung, 
die sich auch auf das Gebiet des nördlichen Epirus ausgebreitet hat. Zur Verehrung des Heiligen und 
seiner Darstellung in der Ikonenmalerei siehe M. Vassilaki, «Εικόνα τοΰ άγιου Χαραλάμπους», 
ΑΧ AE 13 (1985/86) 247-260.



168 Karin Kirchhainer

Kirchen der Gegend und besonders im benachbarten Voskopoje (Moschopolis) 
weit verbreitet70.

Im Rahmen einer spezifischen lokalen Heiligenverehrung begründet sich 
die Wiedergabe des Neomärtyrers Nikodemus. Er erlitt sein Martyrium im 
Jahre 170971 und wurde von dem Ohrider Erzbischof Joasaph (1718-1745) hei­
lig erklärt72. Laut seiner Lebensbeschreibung in einer Akoluthie, die 1742 in 
Moschopolis gedruckt wurde, stammte Nikodemus aus Vithkuq und kam in Be­
rat zu Tode; er wird in beiden nordepirotischen Orten als Stadtheiliger ver­
ehrt73. Nikodemus zählt zu der großen Gruppe der Neomärtyrer74, die nach 
anfänglicher Konvertierung zum Islam ihre Auffassung änderten und wieder 
den christlichen Glauben annahmen75. Dieses Neubekenntnis zum Christentum 
kam nach islamischem Recht einem schweren Vergehen gleich76. Nikodemus 
wurde wegen seines Glaubens zu Tode gefoltert und schon bald als Neomärty­
rer verehrt. Sein Kult hat sich in Nordepirus und Makedonien sehr schnell 
verbreitet. Das älteste überlieferte Porträt des Neomärtyrers ist aus dem Jahr 
1741 bewahrt77, in den Kirchen zwischen Vithkuq und Ohrid ist Nikodemus 
mehrfach dargestellt78. Schließlich wurde sein Porträt auch auf dem Berg 
Athos eingeführt, wo es in mehreren Klöstern anzutreffen ist79. Es sei darauf 
hingewiesen, dass der Kult der Neomärtyrer, von denen aus der Zeit zwi­
schen 1453 und 1867 bislang 172 namentlich bekannt sind, eine große politi­
sche Bedeutung hatte und während der osmanischen Herrschaft zusehends

70. Peyfuss, op.cit., S. I04f.
71. Meistens wird als Todesdatum das Jahr 1709 angegeben, teilweise werden in den Quellen 

auch die Todesdaten 1714 oder 1722 genannt, M. Garidis - Th. Paliouras, «Συμβολή στήν εικο­
νογραφία νεομαρτύρων», Ηπειρωτικά Χρονικά 22 (1980) 201 mit Anm. 4.

72. Grozanov, op.cit., S. 298.
73. Peyfuss, op.cit., S. 180, Garidis - Paliouras, op.cit., 201 verweisen auf eine Quelle, in der als 

Nikodemus’ Geburtsort Elbasan angegeben wird.
74. Zum Phänomen des Neomärtyrertums in osmanischer Zeit siehe I). J. Constantelos, «The 

“Neomartyrs” as Evidence for Methods and Motives Leading to Conversion and Martyrdom in the 
Ottoman Empire», Greek Orthodox Theological Review 23 (1978) 216-234 mit Verweisen auf die 
ältere Literatur. Mit der Ikonographie der Bildnisse von Neomärtyrern beschäftigen sich Garidis - 
Paliouras, op.cit., 169-205.

75. In den Quellen wird sein Martyrium in unterschiedlichen Varianten geschildert, zu den 
verschiedenen Darstellungen siehe Peyfuss, op.cit., S. 127L; Garidis - Paliouras, op.cit., 201 f.; Groz- 
danov, op.cit., 233L, jeweils mit Quellenangaben.

76. Peyfuss, op.cit., S. 128.
77. Das Porträt des Neomärtyrers findet sich auf fol. 2r. der “Stemmatografija”, einer 

Kupferstich-Sammlung des Grafikers Christophoros Zefarovic, in der Heilige des Erzbistums Ohrid 
wiedergegeben sind, siehe Grozdanov, op.cit., Abb. 84.

78. Peyfuss, op.cit., S. 128 und 180f. mit Abbildungsbeispielen.
79. Beispiele bieten die Malereien in der Sava-Kapelle des Klosters Chilandar (1779), siehe 

Grozdanov, op.cit., Abb. 93 und die Fresken im Exonarthex des Xeropotamou-Klosters (1783), siehe 
S. Kissas, «Rezension zu Grozdanov», op.cit., Cyrillomethodianum 11 (1987) 250 Abb. 1 und 2.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 169

Verbreitung fand80. Die Neomärtyrer gelten als namhafte zeitgenössische 
Idealbilder der christlichen Glaubensstärke und eignen sich dazu die Bereit­
schaft zum Kampf gegen die Osmanen wach zu halten81. Entsprechend kann 
das Bildnis des erst kürzlich durch die Osmanen zu Tode gekommenen Niko­
demus im Freskenprogramm der Kosmas- und Damian-Kirche gedeutet wer­
den. Er fungiert als Muster der Glaubensstärke und eignet sich als lokaler 
Blutzeuge als Leitbild für die Klosterinsassen, ihren Glauben zu bewahren 
und nachhaltig für ihn einzutreten.

Das Dekorationsprogramm der Kosmas- und Damian-Kirche bietet im 
Ganzen gesehen nur wenig Besonderheiten. Bei der Ausmalung orientierten 
sich die Maler an die gängigen Ausschmückungsschemata, die sich in Byzanz 
während des Mittelalters für die Ausgestaltung einschiffiger Kirchen heraus­
gebildet haben und in der nachbyzantinischen Zeit weiterhin Gültigkeit bean­
spruchen82. Bemerkenswert an der Freskenausstattung ist allerdings, dass sich 
ihre Bildauswahl nicht ausdrücklich der Zweckbestimmung eines Ossuariums 
verpflichtet zeigt. Signifikant ist eine gewisse Uneindeutigkeit der ausgewähl­
ten Bildthemen im Sinne eines auf die Raumfunktion hin ausgerichtetes Pro­
gramms. Ein Vergleich mit anderen postbyzantinischern Klosterbeinhäusern 
ergibt, dass sich für deren bildnerische Ausstattung kein festumrissenes Pro­
gramm herausgebildet hat, vielmehr lässt die Bildauswahl nur selten Rück­
schlüsse auf die Funktion der Bauten zu. Anhand der erhalten Wandmalereien 
nachbyzantinischer Ossuarien kann festgestellt werden, dass diese unter­
schiedlich ausgeprägt sind83. Beispielsweise zeigen die erhaltenen postbyzan­
tinischen Bildausstattungen der Athos-Beinhäuser keine Homogenität bezüg­
lich ihrer ausgewählten Bildthemen, sondern Abweichungen in vielen Punk­
ten84. Gemeinsam ist diesen Dekorationssystemen, dass bei ihrer Konzeption 
der Wiedergabe von Einzelporträts Priorität eingeräumt wurde. Neben den 
Bildnissen von biblischen Personen sind zahlreiche Heilige unterschiedlicher 
Kategorien abgebildet, während der Illustration christologischer Darstel­

80. Peyfuss, op.cit., S. 108f. Eine Liste der 172 Neomärtyrer gibt Constantelos, op.cit., S. 231-
234.

81. Peyfuss, op.citS. 109.
82. Zu den Biidausstattungen einschiffiger Kirchen siehe Kirchhainer, Bildausstattung der 

Nikolauskirche, op.cit., S. 31-54.
83. Auch die überlieferten Ausschmückungen mittelalterlicher Beinhäuser bezeugen keine 

Einheitlichkeit bezüglich ihrer Bildauswahl, siehe dazu den Überblick bei Androudis, op.cit., S. 257- 
281.

84. Bewahrt sind die nachbyzantinischen Bildausstattungen folgender Ossuarien: Kloster 
Dionysiou (1627), Stavronitika (1789), Karakallou (1768), Gregoriou (1739), siehe Androudis, 
op.cit., S. 80-83 mit Dekorationsplan 55 (Dionysiou), S. 103-109 mit Dekorationsplan 75 (Sta­
vronitika), S.116-124 mit Dekorationsplan 82 (Karakallou), S. 130-137 mit Dekorationsplan 91 
(Gregoriou).



170 Karin Kirchhainer

lungen weniger Bedeutung beigemessen wurde. Die Akzentsetzung auf die 
Wiedergabe von Heiligenporträts erklärt sich aus der Gegebenheit, dass die 
meisten Ossuarien der Athos-Klöster mit bewahrter Bildausstattung «Allen 
Heiligen» (ΤΩΝ ΑΓΙΩΝ ΠΑΝΤΩΝ) geweiht sind85. Auch im Bildprogramm des 
Beinhauses des Rozen-Klosters in Bulgarien (1662) äußert sich die Dedikation 
in der Auswahl der Darstellungen. Das Ossuarium wurde Johannes dem 
Täufer geweiht, dessen Vita im obersten Malereiregister mit zwölf Szenen 
geschildert wird. Hinzu treten in den unteren Zonen Einzelporträts Heiliger 
unterschiedlicher Kategorien, Darstellungen des Festbiidzyklus wurde 
dagegen keine Bildfläche eingeräumt86. Ein der Kosmas- und Damian-Kirche 
vergleichbares Bildprogramm begegnet in der Friedhofskapelle des Leimonos- 
Klosters auf der Insel Lesbos, das in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhundert 
entstanden ist. Die der Geburt Mariens gewidmete Kapelle zeigt Uber einem 
Register mit stehenden Heiligen eine Zone, die Szenen des Dodekaortons 
eingeräumt wurde87.

Die Freskenausstattungen der erhaltenen postbyzantinischen Beinhäuser 
lassen erkennen, dass diese Uber keine standardisierten Programme verfugen. 
Im Gegensatz zu den Dekorationsplänen von Hauptkirchenräumen, bei denen 
sich ein bestimmter Kanon an Darstellungsthemen herausgebildet hat, sind 
die Freskenausstattungen von Ossuarien individueller gestaltet und zeigen sich 
keinem fest umrissenen Themenrepertoire verpflichtet. Dass sich für ihre 
Ausschmückung kein bevorzugtes und wiederkehrendes Bildvokabular heraus­
gebildet hat, könnte in Verbindung dazu stehen, dass nicht jedem Kloster ein 
Ossuarium angegliedert war. Beinhäuser sind Üblicherweise mit sehr großen 
Klöstern verbunden, in denen separate Friedhofskirchen für die Gebeine der 
verstorbenen Mitglieder der Mönchsgemeinschaft eingerichtet wurden88. Für 
kleinere Klöster waren eigene Ossuarien dagegen nicht obligatorisch. In die­
sen fanden die Gebeine oft in einem unterirdischen Raum unter dem Katholi- 
kon ihre letzte Ruhestätte89. Es ist nicht auszuschließen, dass aufgrund der 
Tatsache, dass die Existenz von Beinhäusern nicht die Regel war, sich kein

85. Eine Ausnahme stellt das Beinhaus des Stavronitika-Klosters dar, das dem Heiligen 
Demetrios geweiht ist. Hier sind zusätzlich einige Begebenheiten aus der Vita des Heiligen 
wiedergegeben, siehe Androudis, op.cit., S. 109.

86. Zum Bildprogramm des Ossuariums siehe Stojanova, op.cit., 25-50.
87. Von den Szenen des Festbildzyklus sind nur noch die Darstellungen der Verkündigung am 

Apsisbogen und die der Koimesis an der Westwand erhalten. Zur Bildausstattung der Friedhofs­
kapelle siehe G. Gounaris, Μεταβυζαντινές τοιχογραφίες στή Λέσβο (16ος-17ος ai), Athen 1999, 
S. 32-46.

88. Vgl. Bouras, op.cit., S. 192.
89. Sowohl unterhalb von Narthices als auch von Sanktuarien sind Kammern mit Gebeinen 

anzutreffen, Androudis, op.cit., S. 278.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 171

festumrissenes Bildrepertoire für ihre Ausmalung ausgebildet hat. Oder an­
ders gesagt: Da nicht sehr viele Ossuarien errichtet und ausgeschmückt wur­
den, kam es nicht zu einer Konzentrierung auf einen bestimmten Darstel­
lungskanon.

IKONOGRAPHIE
Festbildzyklus

Auf dem linken Bildteil der Verkündigung an Maria ist der nach rechts 
gewendete Gabriel in Seitenansicht wiedergegeben. Er erhebt seine rechte 
Hand zum Gruß, während seine Linke einen Blütenzweig hält. Die sich auf 
dem rechten Bildfeld anschließende Gottesmutter wendet sich dem himm­
lischen Boten zu. Maria hält in ihrer linken Hand eine geöffnete Schrift­
rolle90, während sie ihre Rechte vor ihre Brust gelegt hat. Von beiden 
Verkündigungsfiguren sind nur die Oberkörper ab Kniehöhe abgebildet, was 
aus Platzmangel resultiert, da die Szene in ein sehr niedriges Bildfeld einge­
passt werden musste.

Die Szene der Verkündigung ist durch eine knappe Formulierung gekenn­
zeichnet und auf ihre wesentlichen Bestandteile reduziert91. Das Geschehen 
spielt sich vor einer monochromen Hintergrundfolie ab, keinerlei architektoni­
sche Elemente tragen zur Bereicherung der Szenerie bei. Einige Bestandteile 
der Komposition bezeugen Einflüsse der abendländischen Ikonographie. Das 
Abweichen von den byzantinischen Bildvorlagen manifestiert einerseits an der 
Figur des Erzengels, der die frohe Nachricht nicht mit einem Botenstab, son­
dern mit einem Blütenzweig Uberbringt92 93. Andererseits hält die Gottesmutter 
ihre rechte Hand nicht zum Gruß erhoben, sondern führt sie in Demutshaltung 
vor ihre Brust. Ihre linke Hand umfasst außerdem nicht das Attribut der Pur­
purspindel, sie hält vielmehr ein Schriftband92. Auch die vorgeneigte fast ho­
ckende Körperhaltung der beiden Figuren entspricht westlichen Darstellungs­
mustern94.

90. Auf dem Rotulus ist Lk 1,38 festgehalten: Ιδού ή δούλη κυρίου γένοιτό μοι κατά τό ρήμά 
σου (Siehe, ich bin des Herrn Magd; mir geschehe nach deinem Wort!).

91. Zur Darstellung der Verkündigung in der byzantinischen Kunst siehe G. Millet, Recherches 
sur l'iconographie de l’Évangile aux XlVe, XVe, XVIe siècles d’après les monuments de Mistra, de 
la Macédoine et du Mont Athos, Paris 1917, S. 67-92.

92. Zum Einfluß der westlichen Ikonographie auf die Verkündigungsdarstellungen siehe K. 
Kalokyris, Ή Θεοτόκος εις την εικονογραφίαν 'Ανατολής καί Δύσεως, Thessaloniki 1972, S. 119f.

93. Zur Formulierung des Bildthemas in der abendländischen Kunst siehe grundlegend J. H. 
Emminghaus, «Verkündigung an Maria», Lexikon der christlichen Ikonographie, Band 4 (1974) Sp. 
422-437.

94. Besonders in italienischen Darstellungen begegnet diese Körperhaltung der Figuren, siehe 
G. Prampolini, L’Annunciazione nei pittori primitivi Italiani, Mailand 1939, mit zahlreichen 
Abbildungsbeispielen.



172 Karin Kirchhainer

Im Zentrum der Komposition der Geburt Christi (Abb. 11) erhebt sich ein 
Felsenberg, in dem sich eine Höhle öffnet, auf die sich drei Strahlen erstre­
cken, die von einem halbkreisförmigen Himmelssegment ausgehen, das sich 
am mittleren oberen Bildrand befindet. In der Geburtsgrotte wird links auf ei­
nem Lager liegend das neugeborene Christuskind gezeigt, Uber dem sich ein 
Ochse und ein Esel beugen. Rechts schließt sich die kniende Gottesmutter an, 
die sich mit geöffneten Händen dem Jesuskind entgegen neigt. Links der 
Höhle ist der sitzende Joseph angeordnet, der sich Christus und Maria zuwen­
det. Oberhalb von Joseph erscheinen in einer Felsspalte die drei Magier als 
Halbfiguren. Auf dem verbleibenden linken oberen Bildfeld wurde der Chor 
der lobpreisenden himmlischen Heerscharen angeordnet, der aus drei Engeln 
besteht. Rechts der Geburtshöhle befindet sich die Nebenszene der Verkündi­
gung an die Hirten.

Auch die Szene der Geburt Christi ist durch eine knappe Formulierung ge­
kennzeichnet. Dieses wird unter anderem an der Auslassung der Nebenszene 
der Waschung des Neugeborenen deutlich, die in den meisten byzantinischen 
Darstellungen als Begleitmotiv erscheint95. In der Ikonographie der Szene 
zeigen sich ebenfalls Einwirkungen aus der westlichen Ikonographie. Diese 
manifestieren sich in der Haltung der Gottesmutter, die nicht sitzend an der 
Krippe oder ruhend auf einer Kline gezeigt wird, sondern sich in kniender 
Haltung dem Christuskind zuwendet96. Dieses Motiv wurde zuerst von den 
kretischen Malern in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts in die ostkirchli­
che Ikonographie eingeführt und in der Folgezeit weiter tradiert97. Auch Dio- 
nysios von Phourna schlägt in seiner Hermeneia die kniende Haltung für die 
Gottesmutter vor98.

Die Komposition der Darbringung Christi im Tempel wird im Bildzen­
trum von einem Altar mit Ziborium bestimmt, hinter dem sich über die ge­
samte Bildbreite Architekturformationen anschließen. Zu beiden Seiten des 
Altartisches sind jeweils zwei Personen angeordnet. Rechts des Altares steht 
die Gottesmutter, der Joseph mit den Opfertauben folgt. Links vom Altar steht 
der Hohepriester Symeon, der das Christuskind auf seinen Armen hält, das er 
Maria entgegenstreckt, die ihre Arme zum Empfang bereithält. Hinter Sy­
meon schließt sich am linken Bildrand die Prophetin Hanna an.

95. P. Wilhelm, «Geburt Christi», Lexikon der christlichen Ikonographie, Band 2 (1974) Sp.
100t.

96. Zur Wiedergabe der Geburtsdarstellung in der byzantinischen Kunst siehe Millet, op.cit., 
S. 93-169; G. Ristow, «Geburt Christi», Reallexikon zur byzantinischen Kunst, Band 2 (1971) Sp. 
637-662 mit Verweisen auf die ältere Literatur.

97. Zur Aufnahme und Verbreitung des Motivs in die ostkirchlichen Geburtsdarstellungen 
siehe ausführlich Triantaphyllopulos, op.cit., S. 76-78.

98. Siehe Papadopoulos-Kerameus, op.cit., S. 86.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 173

Bei der Formulierung des Bildthemas haben sich die Maler an der Dar­
stellungsvariante orientiert, die in der ostkirchlichen Kunst am häufigsten für 
die Illustration der Szene gewählt wurde. Dabei handelt es sich um das soge­
nannte symmetrische Kompositionsschema, bei dem die Figuren in Zweier­
gruppen den Altar flankieren. Dabei stehen links des Altars in der Regel Sy- 
meon und Hanna, während rechts Maria und Joseph positioniert sind".

Die Szene der Taufe Jesu wird von einer stilisierten Felsenkulisse be­
stimmt, aus der sich in der Mitte eine Flusslandschaft öffnet, in der Christus 
auf einem Schemel steht. Er wendet sich im Segensgestus Johannes dem Täu­
fer zu, der rechts von ihm auf einem Felsplateau steht und seine rechte Hand 
auf das Haupt Jesu legt, um das Taufsakrament zu vollziehen. Den rechten 
Bildbereich nehmen drei Engel ein, die sich in vorgeneigter Haltung dem Ge­
schehen zuwenden. Uber dem Haupt Christi wird die Taube als Symbol des 
Heiligen Geistes gezeigt, die von einer gezackten Gloriole hinterfangen wird. 
Zu den Füßen Jesu sind im Fluss mehrere Fische wiedergegeben; unter ihnen 
befinden sich die auf einem Wal reitende Personifikation des Meeres sowie 
die Personifikation des Jordans, der eine Amphore trägt.

In der Darstellung setzt sich die traditionelle Ikonographie des Themas 
fort, die ihre Ausprägung in der mittelbyzantinischen Zeit erfahren hat und in 
ihren Grundzügen nur wenigen Veränderungen unterworfen war99 100. Allerdings 
wird das Geschehen seit der palaiologischen Epoche nicht selten durch mehr 
Figuren und Nebenszenen bereichert, worauf die Zografi-Brüder verzichtet 
haben101.

In der Darstellung der Metamorphosis (Abb. 12) bildet ein schematisierter 
Berg den Kompositionskern, vor dessen Gipfel der verklärte Christus 
schwebt. Seine Gestalt wird von einer runden Gloriole hinterfangen, die nach 
außen in Zacken ausläuft. Zu Seiten der Gloriole sind links Elias und rechts 
Moses angeordnet. Sie stehen jeweils auf einem spitz zulaufenden Felsen und 
wenden sich Christus zu. Im Bildvordergrund folgen in bewegter Haltung von 
links nach rechts Petrus, Jakobus und Johannes. Auf jeden der Apostel er­
streckt sich von Christus ausgehend ein Strahl.

Auch die Szene der Metamorphosis ist auf ihre elementare Bestandteile

99. Zur Ikonographie der Darbringungsszene siehe Constantinides, op.cit., S. 115-117 mit 
älterer Literatur. Zur Entstehung des Bildthemas siehe D. C. Shorr, «The Iconographie Develop­
ment of the Presentation in the Temple», Art Bulletin 28 (1946) 17-32.

100. Einen Überblick Uber die Wiedergabe des Themas in der orthodoxen Malerei geben 
Millet, op.cit., S. 170-215 und G. Ristow, Die Taufe Christi, Recklinghausen 1965. Vgl. außerdem 
Triantaphyllopulos, op.cit., S. 135-141 mit älterer Literatur.

101. Siehe beispielsweise die komplexe Taufszene im Kloster Grecanica (um 1320) mit zahl­
reichen Nebenpersonen und Begleitmotiven, Millet, op.cit., Abb. 172.



174 Karin Kirchhainer

begrenzt102. Die Maler haben von der Einbindung von Nebenepisoden abge­
sehen, dass heißt, sie folgen dem sogenannten archaischen Typus, der in der 
palaiologischen und nachbyzantinischen Kunst fortlebte103. Interessant an der 
Abbildung des Themas ist die rote gezackte Gloriole, die in den Transfigurati- 
ons-Darstellungen des 18. Jahrhunderts verbreitet war104.

Im linken Bereich der Szene der Erweckung des Lazarus (Abb. 13) erhebt 
sich ein steiles Gebirge, vor dem im Bildvordergrund eine Figurengruppe von 
links nach rechts schreitet. Die Gruppe wird von Christus angeführt, dem die 
zwölf Apostel folgen, von denen nur die beiden vorderen ganz sichtbar sind, 
während sich die Köpfe der übrigen nach hinten staffeln. Rechts von Christus 
sitzt in einem Sarkophag der in Mumienbinden gewickelte Lazarus. Er richtet 
seinen Blick auf Jesus, der ihm seine Rechte entgegenstreckt. Links von Laza­
rus ist ein Diener platziert, der im Begriff ist, die Mumienbinden von dem 
Körper des Erweckten zu lösen. Ein weiterer Gehilfe im vorderen rechten 
Bildfeld ist damit beschäftigt, die Verschlussplatte des Sarkophages wegzu­
schaffen. Links von ihm schließen sich die beiden Schwestern des Lazarus an, 
die sich vor Christus niedergeworfen haben. Im rechten Bildhintergrund er­
hebt sich die Stadtmauer von Bethanien, vor der eine Gruppe von Hebräern 
herantritt, die ihren Blick auf die Wundertat richten.

Ikonographisch gehört die Darstellung dem sogenannten Sarkophag-Typus 
an, der seit dem 13. Jahrhundert vorwiegend in Makedonien und auf dem 
Berg Athos verbreitet wurde und in der nachbyzantinischen Kunst weiter­
lebt105. Die Komposition zeichnet sich durch eine spannungsgeladene Kulisse 
aus. Diese wird durch mehrere diagonale Linien evoziert, die sich gegenein­
ander absetzen und dreieckige Formationen bilden.

Im Zentrum des Einzugs Christi in Jerusalem ist der von links nach rechts 
reitende Christus auf einem Esel wiedergegeben. Er wendet sich den ihm fol­
genden Aposteln zu, von denen nur die beiden vordersten sichtbar sind. Von 
den übrigen Jüngern sind nur Abschnitte der sich überlappenden Nimben sicht­
bar. Christus und die Apostel werden von einer steil aufragenden Bergkulisse 
hinterfangen, vor der im Bildvordergrund zu den Füßen des Esels vier Kinder 
verteilt sind. Die beiden linken Kinder sind in einem Ringkampf verwickelt.

102. Zur Ikonographie des Bildthemas siehe Millet, op.eit., S. 216-231; J. Myslivec, «Ver­
klärung Christi», Lexikon der christlichen Ikonographie. Band 4 (1974) Sp. 416-421; Constandinides, 
op.cit., S. 119 mit älterer Literatur.

103. Vgl. Triantaphyllopulos, op.cit., S. 142f. mit Belegen.
104. Siehe z.B. die Szene im Katholikon des Gregoriou-Klosters auf dem Berg Athos, die von 

1779 von dem Maler Gregorios gefertigt wurde, N. Zias - S. Kadas, Ιερά Μονή Όσιου Γρηγορίου 
Άγιου Όρους. Οί τοιχογραφίες του Καθολικού, Berg Athos 1998, Abb. 38.

105. Millet, op.cit., S. 239; Triantaphyllopulos, op.cit., S. 82 mit Verweisen auf die ältere 
Literatur und Bildbeispielen.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 175

während eines der rechts platzierten einen Mantel unter dem Esel ausbreitet. 
Das vierte Kind wendet sich nach rechts einer Gruppe von Männern zu, die 
zur Begrüßung Christi aus dem Stadttor von Jerusalem heraustreten. Zwi­
schen der Stadtkulisse von Jerusalem und Christus ragt eine Palme empor, in 
deren Krone ein weiteres Kind steht.

Die Szene zeigt sich den gängigen Bildformulierungen des Themas ver­
pflichtet und knüpft an Vorbilder an, die in der palaiologischen Epoche ent­
wickelt wurden. Kennzeichnend für die spätbyzantinischen Bildbeispiele sind 
unter anderem der sich zu seinen Jüngern zurückwendende Christus und die 
Genreszene der ringenden Kinder106.

Die Szene des Letzten Abendmahls wird im Bildzentrum von einem halb­
runden Tisch bestimmt, auf dem verschiedene Speisen und Essgeschirr verteilt 
sind. Um die Tafel herum sitzen Christus und die Apostel auf einer Bank. 
Christus nimmt die Mitte des Tisches ein, zu seiner Linken sitzt sein Lieb­
lingsjünger Johannes, der sich an die Brust seines Herrn lehnt. Die übrigen 
Apostel sind gleichmäßig zu beiden Seiten des Tisches platziert und miteinan­
der im Gespräch vertieft. Aus ihrer Reihe ragt an der rechten Seite Judas her­
aus, der in bewegter Haltung mit einer Hand zu einer Schüssel greift, die vor 
ihm auf dem Tisch steht. Der Bildhintergrund wird von einer Architekturku­
lisse bestimmt.

An der Darstellung ist erkennbar, dass sie sich dem voll entwickelten Ty­
pus anschließt, der in Byzanz seit dem Ende des 13. Jahrhunderts geläufig 
wurde und in der postbyzantinischen Zeit fortlebt107. Charakteristisch für die­
sen Typus ist, das Christus im Zentrum der Tafel gezeigt wird, während er in 
den früheren Darstellungen in der Regel an der linken Seite des Abendmahlti­
sches auf einer Kline sitzt108.

Das Ereignis der Gefangennahme Christi spielt sich vor dem Hintergrund 
einer kargen Hügellandschaft ab. Im Zentrum des Bildvordergrundes steht 
Christus, an den von links Judas herantritt. Judas legt seine Arme um Jesus 
und vollzieht durch einen Kuss den Verrat. Von beiden Seiten näheren sich 
mehrere Männer, die teilweise mit Stöcken und Schwertern bewaffnet sind, 
die sie empor halten. Hinter Judas steht ein Mann, der mit seinem Schwert 
von oben auf Christus ausholt. Oberhalb des Mannes erhebt sich eine große 
Laterne, die darauf verweist, dass das Geschehen zu nächtlicher Stunde er­

106. Zur Formulierung des Bildthemas siehe Millet, op.cit., S. 255-284; Constantinides, op.cit., 
S. 123-125 mit Verweisen auf die ältere Literatur.

107. Millet, op.cit., S. 286-309; K. Wessel, «Abendmahl», Reallexikon zur byzantinischen 
Kunst, Band 1 (1966) Sp. 1-11.

108. Albani, op.cit., S. 62. Zur Veränderung und Umgestaltung der Sitzhaltung Christi siehe 
auch Wessel, op.cit., Sp. 9.



176 Karin Kirchhainer

folgte. Im rechten unteren Bildteil kniet Petrus Uber Malchus und trennt die­
sem mit einem Messer das Ohr ab.

Ikonographisch ist die Darstellung typisch. Sie wiederholt das Grund­
schema für die Wiedergabe des Themas, das sich in mittelbyzantinischer Zeit 
herausgebildet hat, weiter tradiert und nur geringfügig in Details verändert 
wurde. Diese Bildformulierung ist dadurch gekennzeichnet, dass in ihr die 
Szenen des Verrats, der Gefangennahme und der Malchus-Episode miteinan­
der kombiniert sind, wobei der Judaskuss das Hauptmotiv bildet109.

Das Zentrum der Komposition der Kreuzigung Christi (Abb. 14) bildet 
ein in der Mittelachse aufgerichtetes Kreuz, an dem der Leichnam Jesu fest­
genagelt hängt. Das Kreuz erhebt sich auf dem Berg Golgatha, in dem sich 
eine Höhle öffnet, die den Schädel Adams beherbergt. Der Gekreuzigte wird 
von zwei Personengruppen flankiert. Zu seiner Rechten ist im Vordergrund 
die Gottesmutter wiedergegeben, die im Begriff ist, nach hinten zu fallen und 
von einer Frau gestützt wird, die hinter ihr folgt. Den beiden Frauen schließen 
sich vier weitere weibliche Gestalten an, von denen nur die sich überlappen­
den Nimben sichtbar sind. Zur Linken Christi ist Johannes positioniert, neben 
dem der Hauptmann Longinus steht. Im Hintergrund der Kreuzigungsszenerie 
ist die Stadtmauer von Jerusalem abgebildet.

Die Darstellung der Kreuzigung knüpft an den traditionellen ikonographi- 
schen Typus mit wenigen Figuren an, der auch in der nachbyzantinischen Zeit 
noch verbreitet war110. In der Betonung der Dramatik zeigt sich die Szene pa- 
laiologischen Vorbildern verpflichtet, bei denen die Tragik des Geschehens 
stärker betont wird, indem zum Beispiel die vor Schmerzen ermattete Maria 
gehalten werden muss111. In den nachbyzantinischen Abbildungen wird diese 
dramatische Haltung der Gottesmutter bisweilen stark überspitzt ins Theatra­
lische gesteigert112.

Im Vordergrund des Bildes der Beweinung Christi (Abb. 15) ist ein 
rechteckiger Salbungsstein angeordnet, der fast die gesamte Bildbreite ein­
nimmt. Auf dem Stein liegt auf einem Tuch der von links nach rechts gerich­
tete Leichnam Jesu, Uber den sich mehrere Personen beugen. Das linke Ende 
des Salbungsstein nimmt die sitzende Maria ein, die ihre Arme um das Haupt 
ihres Sohnes legt. Hinter der Gottesmutter folgen sechs stehende Frauen, von

109. Millet, op.cit., S. 326-344; J. Prolovic, Die Kirche des Heiligen Andreas an der Treska. 
Geschichte, Architektur und Malerei einer palaiologenzeitlichen Stiftung des serbischen Prinzen 
Andreas, Wien 1997, S. 154-156 mit älterer Literatur zum Thema.

110. M. Mrass, «Kreuzigung Christi», Reallexikon zur byzantinischen Kunst, Band 5 (1995) 
Sp. 350-354 mit älterer Literatur.

111. Prolovic, op.cit., S. 133 mit Bildbeispielen.
112. Siehe zum Beispiel das Kreuzigungsbild im Katholikon des Gregorióu-Klosters auf dem 

Berg Athos (1779), Zias - Kadas, op.cit., Abb. 131.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 177

denen nur die beiden vorderen voll sichtbar sind. Rechts des Salbungssteines 
schließen sich drei männliche Figuren an. Rechts hockt Joseph von Arimathia, 
der mit seinen Händen die Füße Jesu umfasst. Hinter dem Salbungsstein beugt 
sich Johannes zu Christus herab und legt seine Wange an die linke Hand des 
Toten. Hinter Johannes und Joseph erscheint am rechten Bildrand der auf eine 
Leiter gestutzte Nikodemus, der seinen Blick auf Christi richtet. Im Bildmit­
telgrund wurde vor einer Gebirgslandschaft ein monumentales Kreuz aufge­
stellt.

Ikonographisch folgt die Szene palaiologischen Vorbildern113. Bezeich­
nend für die spätbyzantinischen Darstellungen ist eine Steigerung der Anzahl 
der Figuren, die sich vornehmlich in dem Anwachsen der Myrrhophoren zu 
erkennen gibt. Dazu kommen Begleitmotive wie das aufgerichtete Kreuz und 
die Hinzufugung einer Leiter, auf die sich Nikodemus stützt114. Bemerkens­
wert an der Komposition ist die zurückhaltende Gestik und Mimik der Ma­
rien, deren Trauer recht verhalten zum Ausdruck kommt. Diesbezüglich 
weicht die Darstellung von vielen Abbildungen der spät- und postbyzantini­
schen Zeit ab, in denen die Ergriffenheit der Myrrhophoren durch schmerz­
verzerrte Gesichter und ausdrucksvolle Klagegesten vermittelt wird115.

In der Komposition der Höllenfahrt Christi (Abb. 16) nimmt der in einer 
Mandorla stehende Christus das Bildzentrum ein. Der Erlöser steht auf den 
Uberkreuzten Höllenpforten, unter denen links die Gestalt des Hades sichtbar 
wird. Christus umfasst mit beiden Händen die in Sarkophagen knienden Vorel­
tern an ihren Händen, um sie aus der Vorhölle herauszuziehen. Hinter dem 
rechts von Christus befindlichen Adam folgen drei weitere Gerechte, von 
denen nur die Oberkörper von Isaias und Johannes Prodromos zu erkennen 
sind. Eva schließt sich zur Linken Christi an, hinter ihr stehen sechs Vorväter, 
von denen nur die Könige David und Salomon sowie Samuel erblickt werden 
können, die im Vordergrund stehen. Die Mandorla wird im oberen Bereich 
von zwei Engeln mit den Leidenswerkzeugen flankiert, zwischen denen ein 
kleines Kreuz erscheint. Links und rechts der Engel erheben sich spitz zulau­
fende Felsmassive.

Die Szene knüpft an dem sogenannten synthetischen Typus an, der um 
1300 in Byzanz entwickelt wurde und während der Turkokratie fortlebt116.

113. Zur Entstehung des Bildthemas in der byzantinischen Kunst siehe K. Weitzmann, «The 
Origin of the Threnos», Essays in the Honor of Erwin Panofsky, New York 1961, S. 476-490.

114. Constantinides, op.cit., S. 126-128 mit Hinweisen auf die ältere Literatur.
115. Siehe die Bildbeispiele bei Millet, op.cit., Abb. 543-562.
116. Zur Entstehung und Verbreitung des Bildtypus siehe E. Deliyanni-Dori, «Παλαιολόγεια 

εικονογραφία. Ό “σύνθετος” είκονογραφικός τύπος της ’Ανάστασης», ΑΝΤΙΦΩΝΟΝ, Αφιέρωμα 
στον καθηγητή N. R. Δρανδάκη, Thessaloniki 1994, S. 399-435 mit älterer Literatur zum Thema.



178 Karin Kirchhainer

Kennzeichnend für diesen Typus ist eine Aufteilung der Darstellung in zwei 
horizontale Bereiche. Im unteren Teil erscheint die eigentliche Höllenfahrt 
Christi, während im oberen das Golgathakreuz wiedergegeben ist, das von 
den Leidenswerkzeugen flankiert wird, die bisweilen von Engeln getragen 
werden. Teilweise wird im oberen Bereich auch eine von Engeln begleitete 
Hetoimasiä gezeigt117.

Im Zentrum der Marienkrönung durch die Dreifaltigkeit (Abb. 17) steht 
im unteren Bildfeld die kleinformatig wiedergegebene Maria auf eine Wolke 
und hält ihre Arme überkreuzt vor ihrer Brust. Zu ihrer Linken sitzt Gottva­
ter auf einer Wolke, während Christus zu ihrer Rechten auf einer Wolke 
thront. Vater und Sohn sind in liturgisches Ornat gehüllt und wenden sich in 
leichter Seitenansicht einander zu. Sie halten gemeinsam eine Krone über 
dem Haupt der Gottesmutter, ihre freien Hände sind zum Segensgestus erho­
ben. Zwischen ihren Häuptern wurde die Taube als Symbol des Heiligen Gei­
stes in einem Kreis aufgemalt, von dem sich Strahlen in Richtung der Gottes­
mutter erstrecken.

Die Krönung der Gottesmutter ist eine abendländische Bildschöpfung des 
12. Jahrhunderts, die ab dem 13. Jahrhundert größere Verbreitung erfuhr118. 
Zunächst wurde die Krönung Marias durch Christus wiedergegeben, ab etwa 
1400 ist die Krönung durch die Heilige Dreifaltigkeit nachzuweisen, die all­
mählich zur vorherrschenden Darstellungsform der Marienkrönung avan­
cierte119. In der byzantinischen Malerei ist dieses Sujet nicht belegt, erst in 
nachbyzantinischer Zeit hielt die Krönung der Gottesmutter durch die Trinität 
Einzug in die östliche Ikonographie120, in der die westlichen Vorbilder künst­
lerisch umgesetzt wurden121. Im Werk der Zografi-Brüder begegnet das 
Thema mehrmals. Sie haben es auch im Katholikon des Petrus- und Paulus-

117. Siehe die Bildbeispiele bei Deliyanni-Dori, op.cit., Textabb. 1-5, sowie Abb. 1-5 im 
Tafelteil. Die Begleitmotive in der oberen Zone entstammen Darstellungen des Jüngsten Gerichts 
und verweisen auf die zweite Wiederkunft Christi. Der synthetische Typus umschreibt die 
Höllenfahrt Christi als Einleitung zum Jüngsten Gericht; er drückt die Hoffnung aus, dass die 
Gläubigen wie die Gerechten des Alten Testaments Erlösung finden und ihren ewigen Frieden im 
Paradies erhalten, Deliyanni-Dori, op.cit., S. 41 Iff.

118. Zur Entstehung des Bildthemas und seiner ikonographischen Entwicklung siehe 
ausführlich G. Schiller op.cit., S. 114-118 (Marienkrönung durch Christus) sowie S. 147-154 
(Marienkrönung durch die Trinität).

119. Schiller, op.cit., S. 150.
120. G. Nandri§, Christian Humanism in the Neo-Byzantine Mural-Painting of Eastern Europe, 

Wiesbaden 1970, S. 229. Ein frühes Bildbeispiel liefern die moldauischen Fassadenmalereien der 
Klosterkirche in Sucevila, die ab 1595 gefertigt wurden. Dort ist die Marienkrönung auf der Süd- 
fassade der Kirche wiedergegeben, siehe R. Fabritius, Aussenmalerei und Liturgie. Die streitbare 
Orthodoxie im Bildprogramm der Moldaukirchen, Düsseldorf 1999, Abb. 109.

121. Zur Umsetzung der westlichen Vorlagen am Beispiel der Marienkrönung in Sucevija siehe 
Nandri§, op.cit., S. 230f.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 179

Klosters (1764) und in der Athanasioskirche in Voskopoje (Moschopolis) (1745) 
angebracht. Dabei gaben sie die Krönungsszene in mehreren Variationen 
wieder. In der Krönungsszene im benachbarten Katholikon wurde die Got­
tesmutter in kniender und nicht in stehender Haltung wiedergegeben. Die 
Darstellung in der Athanasioskirche in Voskopoje (Moschopolis) zeigt die 
Krönung in erweiterter Form. Sie wird von mehreren Engeldiakonen flan­
kiert, die sich in vorgeneigter Haltung der Krönung mit liturgischen Fächern 
zuwenden122. Konstantin und Athanasios schöpften also aus verschiedenen 
Bildvorlagen, was belegt, dass das Bildthema im westmakedonischen Raum 
und in Nordepirus in unterschiedlichen Variationen verbreitet gewesen sein 
wird.

In der Mittelachse der Darstellung des Marientodes (Abb. 4) befindet sich 
im Bildvordergrund ein Totenbett, auf dem der Leichnam der Gottesmutter 
von links nach rechts gerichtet liegt. Um das Lager herum sind die trauernden 
Apostel in drei Gruppen verteilt. Vier der Jünger wurden links dem Totenbett 
und fünf rechts davon angeordnet; zwei weitere folgen hinter dem Lager. Hin­
ter ihnen steht in der Mittelachse des Bildhintergrundes Christus in einer 
Mandorla, der von zwei kerzentragenden Engeln flankiert wird. Christus hält 
in seinem linken Arm die Seele der Gottesmutter in Gestalt eines Wickelkin­
des. Die Trauergemeinde wird von weiteren Personen bereichert. Zu beiden 
Seiten Christi schließen sich unterhalb der Engel drei Hierarchen an, von 
denen einer links und die beiden anderen rechts angeordnet sind. Außerdem 
folgen mehrere Frauen den Aposteln im linken und rechten Bildteil, von denen 
nur Abschnitte von Köpfen sichtbar sind. Vor dem Totenbett ist rechts von ei­
nem Kerzenleuchter ein Engel dargestellt, der die Hände des Jephonias ab­
schneidet. Eine schematisch aufgefasste Architekturkulisse bildet den Hinter­
grund der Szenerie.

Das Thema der Koimesis haben die Maler in komprimierter Form ohne 
die Einbindung von Komplementärszenen ausgestaltet. Sie knüpfen an den 
einfachen klassischen Bildtypus an, der sich nach der Beilegung des Bilder­
streites herausgebildet hat und auch in der postbyzantinischen Zeit noch vor­
kommt123. Dieser Typus vereinigt die beiden Hauptereignisse um den Tod der 
Gottesmutter, nämlich ihr Entschlafen im Kreis der Trauergemeine und die 
Entgegennahme ihrer Seele durch Christus. Für die Einbindung von Ne­
benszenen, wie beispielsweise den Wolkentransport der Apostel oder der leib­

122. Eine Publikation der Fresken der Athanasioskirche steht noch aus. Die Krönungsszene ist 
auf dem nördlichen Abschnitt des Tonnengewölbe des Bemas wiedergegeben.

123. Einen Überblick Uber die Darstellung des Bildthemas in der byzantinischen Malerei liefert 
K. Kreidl-Papadopoulos, «Koimesis», Reallexikon zur byzantinischen Kunst, Band 4 (1990) Sp. 136- 
182 mit älterer Literatur.



180 Karin Kirchhainer

liehen Auffahrt der Gottesmutter, die seit der spätbyzantinischen Zeit auftre- 
ten, fehlte in dem niedrigen Bildfeld der Platz124. Lediglich die Aufnahme der 
Jephonias-Episode im Vordergrund, die seit dem 12. Jahrhundert bisweilen 
vor der Lager Marias dargestellt wird, zeugt von einer breiteren Ausschmü­
ckung des Todesgeschehens.

Liturgische Kompositionen

Im Zentrum der Liturgie der Kirchenväter (Abb. 8) wird im Apsisscheitel 
der ab Hüfthöhe wiedergegebene Christus in Frontalansicht auf einer Wolke 
gezeigt, der beide Arme segnend erhebt. Christus schließen sich vier Kir­
chenväter an, die paarweise zu seinen beiden Seiten angeordnet wurden. Ihm 
folgen links Basileios der Große und Johannes Theologos, während rechts des 
Apsisscheitels Johannes Chrysostomos und Nikolaus von Myra platziert wur­
den. Die Bischöfe wenden sich in Seitenansicht und Prozessionsbewegung auf 
Christus zu. Sie sind in bischöfliches Ornat gehüllt und tragen als Obergewand 
ein mit Perlen und Blüten geschmücktes Phelonion, Uber das ein mit Kreuzen 
besticktes Omophorion gelegt wurde. Als Attribute halten sie geöffnete 
Schriftrollen in ihren Händen125.

Auswahl und Wiedergabe der an der Liturgie teilnehmenden Kirchenväter 
folgt den Konventionen, die sich seit dem 12. Jahrhundert für ihre Wieder­
gabe in der Szene herausgebildet haben126. Abweichend von dem tradierten 
Darstellungsschema ist allerdings das Mittelmotiv der Komposition, da Chri­
stus nicht liegend auf einer Patene gezeigt wird, sondern als Halbfigur aus ei­
ner Wolke herausragt und seine Arme segnend erhebt. Bei diesem Motiv 
lehnten sich die Maler an eine Christusdarstellung an, die zuerst im 14. Jahr­
hundert auftritt und in nachbyzantinischen Kompositionen der Kirchenväter-

124. Zur Erweiterung der Darstellung seit dem Ende des 13. Jhs. durch Nebenszenen siehe H. 
Hallensieben, op.cit., S. 68-75.

125. Die auf den Schriftbändern eingetragenen Texte sind nur noch teilweise lesbar. Nikolaus 
von Myra zitiert den Beginn eines Fürbittgebetes der Anaphora: Έξαιρέτως τής παναγίας άχρά- 
ντου, ύπερενλογιιμένης ... (Insbesondere für unsere allheilige, makellose Gottesgebärerin ...). Der 
Text auf dem Rotulus von Johannes Chrysostomos gibt den Beginn des Fürbittgebetes zur zweiten 
Antiphon wieder: "Οτι σόν τό κράτος καί σοϋ εστιν ή βασιλεία ... (Denn dein ist die Kraft und die 
Herrschaft ...). Zu den verschiedenen Inschriften auf den Schriftbändern der Kirchenväter siehe G. 
Babic - Ch. Walter, «The Inscriptions Upon Liturgical Rolls in Byzantine Apse Decoration», Revue 
des études byzantines 34 (1976) 269-280 sowie S. Gerstel, «Liturgical Scrolls in the Byzantine 
Sanctuary», Greek. Roman, and Byzantine Studies 35 (1994) 195-204.

126. Zur Wiedergabe der Komposition in der byzantinischen Kunst siehe grundlegend H.-J. 
Schulz, Die byzantinische Liturgie. Glaubenszeugnis und Symbolgehalt, Trier 21980, S. 173-182; Ch. 
Konstantinidi, Ο Μελισμός. Οι συλλειτουργούντες ιεράρχες μπροστά στην Αγία Τράπεζα με τα 
Τίμια Δώρα ή τον Ευχαριστιακό Χριστό, Phil. Diss. Athen 1991.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus)

Liturgie verbreitet wurde und Christus halbfigurig und segnend in einem 
Kelch zeigt127. In diesen Darstellungen wird der eucharistische Christus bis­
weilen als ό ζωηφόρος άρτος (lebensspendendes Brot) bezeichnet128. Die 
Zografi-Brüder modifizierten dieses Motiv, indem sie Christus nicht in einem 
Kelch, sondern in einer Wolke zeigen.

Im rechten Teil der Vision des Petrus von Alexandrien (Abb. 10) steht der 
kleinformatig wiedergegebene Christus nach links gewendet. Er wird als 
Knabe in einer Tunika gezeigt und erhebt seine Rechte im Segensgestus. 
Seine Segnung richtet sich an Petrus von Alexandrien, der den linken Bildbe­
reich einnimmt. Der in liturgisches Ornat gehüllte Petrus wendet sich Christus 
in Seitenansicht zu. Zwischen den Figuren wurden zwei Inschriften ange­
bracht, in denen der Dialog zwischen Petrus und Christus aufgezeichnet ist129. 
Unterhalb von Petrus wird in der Sockelzone der Kopf eines Drachens ge­
zeigt, aus dessen Rachen der Oberkörper des Arius herausragt.

Die Darstellung ist konventionell gestaltet und weist keine Besonderhei­
ten auf130. Seit seiner Verbreitung in der palaiologischen Epoche war das 
Bildthema nicht sehr vielen Veränderungen unterworfen. An einigen Kompo­
sitionen macht sich eine komplexere Wiedergabe der Szenerie bemerkbar, 
was sich zum Beispiel darin äußern kann, dass Christus auf einem Altar ge­
zeigt oder von einer Gloriole hinterfangen wird131. Außerdem ist nicht immer 
die Figur des Arius hinzugefügt.

Biblische Personen

Das zentrale Medaillon des Gewölbescheitels wird von der Büste des 
Christus Pantokrator (Abb. 5) eingenommen, der in Chiton und Himation ge-

127. M. Mavroidi, in: A Mystery Great and Wondrous. Year of Salvation 2000. Exhibition ot 
Icons and Ecclesiastical Treasures, Athen 2002, S. 462 mit weiterführender Literatur.

128. Siehe z.B. die Abbildung im Diakonikon des Katholikons des Rozen-Klosters in Bulgarien 
(1632), Gerow - Penkova - Bozhinov, op.cit., Abb. auf S. 79 oder die Darstellung in der Kloster­
kirche Kataphygi (Aitoloakarnania) aus der Mitte des 18. Jhs., A. D. Paliouras, Βυζαντινή Αιτω­
λοακαρνανία. Συμβολή στη βυζαντινή και μεταβυζαντινή μνημειακή τέχνη, Athen 1985, S. 248 
mit Abb. 251.

129. In dem Zwiegespräch fragt Petrus: Τίς σου τόν χιτώνα, Σώτερ, óiefAev?(Wer hat Dir, ο 
Heiland, dein Kleid zerrissen?) Christus antwortet: Άρειος ό άφρων καί παγκάκιστος, Πέτρε 
(Arius der Unvernünftige und Schlechteste, o Petrus). Der Dialog zwischen Christus und Petrus 
gehört zum konstanten Bestandteil des Bildes und wird auch in der Hermeneia für die Szene 
vorgeschrieben, siehe Papadopoulos-Kerameus, op.cit., S. 219.

130. Zur Entstehung und Ikonographie der Darstellung siehe grundlegend G. Millet, «La Vision 
de Pierre d’Alexandrie», Mélanges Charles Diehl. Band 2, Paris 1930, S. 99-115; Akrabova 
Jandova, op.cit., 24-36; Altripp, op.cit., S. 164-168 mit älterer Literatur.

131. Zur Bedeutung der Szene siehe Ch. Walter, Art and Ritual ot the Byzantine Church, 
London 1982, S. 94 und213f. sowie Altripp, op.cit., S. 167.



182 Karin Kirchhainer

hlillt ist. Er drückt mit seiner linken Hand einen geschlossenen Kodex an 
seine Brust und erhebt seine Rechte im Segensgestus. Christus ist den tradier­
ten Pantokratordarstellungen entsprechend bärtig und langhaarig wiedergege­
ben. Umrahmt wird seine Erscheinung von einer runden Gloriole, die sich aus 
mehreren Kreisen in unterschiedlichen Farben zusammensetzt, die aus klei­
nen Rhomben gebildet wurden.

Das Bild des Pantokrators132 ist konventionell gestaltet und folgt den An­
weisungen der Hermeneia für die Wiedergabe von Christus im Kuppelze­
nit133. Ikonographisch verwandt ist die Darstellung mit zeitgleichen Pantokra­
torbildnissen auf dem Berg Athos. Enge Parallelen lassen sich beispielsweise 
zur Christusbüste im Kuppelzenit des Gregoriou-Klosters auf dem Berg Athos 
ziehen134.

Christus Pantokrator wird von sechs Brustbildern von alttestamentlichen 
Personen in Tondi umgeben. Dargestellt sind David, Jeremias, Zacharias, Ja­
kob, Abraham und Noah. Sie wurden mit Ausnahme von David, der in ein kai­
serliches Gewand gehüllt ist, mit Chiton und Himation bekleidet und tragen 
unterschiedliche Attribute. Die Propheten David, Jeremias und Zacharias hal­
ten jeweils einen geöffneten Rotulus mit Schriftzitaten135. Dem Patriarchen 
Abraham wurde eine geschlossene Schriftrolle beigegeben, während der Erz­
vater Noah mit beiden Händen die Arche umfasst. Lediglich dem Patriarchen 
Jakob wurde kein Attribut zugeordnet, er erhebt seine beiden freien Hände im 
Gebetsgestus.

Bei der Wiedergabe der Bildnisse der alttestamentlichen Gestalten orien­
tierten sich die Maler weitestgehend an den Vorgaben der Hermeneia136. Le­
diglich das Porträt des jung gezeigten Zacharias wird nicht den Anweisungen 
des Malerhandbuches gerecht, nach dem der Prophet als langhaariger Greis 
abgebildet werden soll137. Es sei darauf hingewiesen, dass sich für die Cha­

132. Einen Überblick über die ostkirchlichen Pantokratorbildnisse gibt K. Wessel, «Das Bild 
des Pantokrator», Polychronion. Festschrift Für Franz Dölgerzum 75. Geburtstag, Heidelberg 1966, 
S. 521-535. Zur Entstehung des Pantokratorbildes siehe ausführlich N. Gkioles, Ό βυζαντινός 
τροϋλλος, op.cit., S. 55-68 mit älterer Literatur.

133. Papadopoulos-Kerameus, op.cit., S. 215.
134. Siehe Zias - Kadas, op.cit., Abb. 3.
135. Der Text auf Davids Schriftband zitiert Psalm 45,7: Ό θρόνος σου, ό Θεός, είς τόν αιώνα 

τοΰ αίώνος (Dein Thron, ο Gott, bleibt immer und ewig). Jeremias’ Rotulus gibt folgenden 
Wortlaut wieder: Οϋτος ό Θεός ημών καί ον λογισθήσεται ετερος (Er ist unser Gott und wir 
glauben an niemanden anderen). Die Hermeneia sieht diese Prophetie auf die Geburt Christi für den 
Rotulus von Jeremias vor, siehe Papadopoulos-Kerameus, op.cit., S. 274. Das Zitat auf der 
Schriftrolle von Zacharias ist verloren gegangen. -

136. Papadopoulos-Kerameus, op.cit., S. 73-79.
137. Eine umfassende Untersuchung zu Einzelbildern von Propheten in der ostkirchlichen 

Kunst steht noch aus. Einen Überblick über die Prophetenbildnisse in der frühchristlichen Kunst gibt



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 183

rakterisierung der meisten Propheten in Byzanz keine kanonischen Typen 
herausgebildet haben, vielmehr scheint das Aussehen der Figuren nicht fixiert 
gewesen zu sein138.

Die am Apsisbogenscheitel gezeigte dreigesichtige Trinität (Trjkephalos) 
setzt sich aus drei bärtigen Christusgesichtern zusammen, die von einem 
Kreuznimbus hinterfangen werden (Abb. 6). Das Antlitz des dreigesichtigen 
Christus verfügt über vier Augen, drei Nasen und drei Münder, die von einer 
Stirn zusammengefasst werden. Die langen Plaare Jesu fallen zu beiden Sei­
ten seines Hauptes herunter.

Für die Wiedergabe der dreigestaltigen Trinität haben sich in der ostkirch­
lichen Ikonographie unterschiedliche Varianten herausgebildet139. Die älte­
sten byzantinischen Trikephalos-Bilder zeigen vorwiegend Figuren, aus deren 
Oberkörper drei hintereinander gestaffelte Köpfe herausragen140. In der 
nachbyzantinischen Zeit gingen die Maler immer mehr dazu über, nur noch 
einen Kopf mit drei ineinander verwobenen Antlitzen darzustellen. Dabei 
konnte die heilige Dreifaltigkeit sowohl durch drei Engelgesichter, drei Chri­
stusgesichter als auch durch drei Antlitze von Gottvater wiedergegeben wer­
den141. Bei der Illustration in der Kosmas- und Damian-Kirche orientierten 
sich die Maler an den Christustypus von Mandylion-Darstellungen, was sich 
an den langen Haaren zu erkennen gibt, die zu beiden Seiten des Kopfes her­
unterfallen. Vermutlich wollten sie mit dieser Anknüpfung den überlieferten 
Bildgewohnheiten gerecht werden, nach denen diese Wandfläche mit dem 
Mandylion besetzt wird. Ungeklärt bleiben muss, ob sich die Zografi-Brüder 
bei der Formulierung der Darstellung an einem zeitgenössischen Vorbild ori­
entiert haben, oder ob ihnen ältere Trikephalos-Schöpfungen des Onoufrios 
bekannt gewesen sind, die sie weiter entwickelten142. Möglicherweise kamen

P. Sevrugian, «Prophetendarstellungen in der frühchristlichen Kunst», Frühmittelalterliche Studien 
26 (1992) 65-81. Der Typologie der Prophetenbildnisse in der Buchmalerei widmet sich J. Lowden, 
Illuminated Prophet Books. A Study of Byzantine Manuscripts of the Major and Minor Prophets, 
London 1988, S. 49-63.

138. Lowden, op.cit., S. 51. Vgl. auch D. Mouriki, in: H. Belting - C. Mango - D. Mouriki, The 
Mosaics and Frescoes of St. Mary Pammakaristos (Fethiye Camii) at Istanbul, Washington D. C. 
1978, S. 48-54.

139. Zur Ikonographie der Trikephalos-Darstellungen in der ostkirchlichen Kunst siehe Grujic, 
op.cit., S. 99-109; Garidis, Peinture murale, op.cit., S. 202, 205f. sowie jüngst Païsidou, op.cit., S. 
373-394.

140. Siehe z.B. die Abbildungsbeispiele bei Grujic, op.cit., Abb. 13a und 13b und Païsidou, 
op.cit., Abb. 14 und 15.

141. Zu den verschiedenen Darstellungsvarianten siehe Grujic, op.cit., S. 99-109 sowie Garidis, 
Peinture murale, op.cit., S. 205f.

142. Zu den Trikephalos-Darstellungen des Onoufios siehe weiter oben mit Abbildungsver­
weisen in Anm. 41 und 42.



184 Karin Kirchhainer

sie auf dem Berg Athos mit dem Bildthema in Berührung, da es dort späte­
stens seit 1739 belegt ist143.

Die in der Apsiskalotte wiedergegebene Maria (Abb. 7) wird halbfigurig 
gezeigt und hält ihre Arme in symmetrischer Haltung zum Gebet erhoben. 
Maria ist mit einem Maphorion bekleidet; vor ihrem Oberkörper wurde das 
Brustbild des Christus Emmanuel angeordnet, der seine Rechte segnend er­
hebt und in seiner linken Hand einen geschlossenen Rotulus hält.

Die Darstellung der Gottesmutter folgt dem Typus der sogenannten Bla- 
chernitissa, der auch als Platytera bezeichnet wird. Kennzeichnend für dieses 
Marienbild ist, dass die Gottesmutter beide Arme zum Gebet erhebt und vor 
ihrem Oberkörper das Brustbild von Christus Emmanuel, in der Regel in ei­
nem Clipeus, erscheint144. Diese Mariendarstellung war in der postbyzantini­
schen Monumentalmalerei besonders populär und begegnet in verschiedenen 
Variationen145. So kann zum Beispiel Christus Emmanuel ohne Tondo wie­
dergegeben sein oder mit beiden Armen segnend gezeigt werden146.

Heilige

Die Wiedergabe der Einzelfiguren im unteren Bildregister und im Heili­
genfries orientiert sich an den Darstellungskonventionen, die sich für die je­
weiligen Heiligen im Laufe der byzantinischen Zeit herausgebildet haben147. 
Entsprechend sind die dargestellten Bischöfe im Altarraum jeweils mit Phelo- 
nion und Omophorion bekleidet und tragen ein geschlossenes Evangelienbuch 
in ihren Händen. Als Nichtteilnehmende an der Liturgie der Kirchenväter sind 
sie als Repräsentanten der orthodoxen Kirche aufzufassen, die sie mitgestaltet 
haben148. Die Diakone sind ihrem Rang entsprechend jeweils mit einem

143. Nach einer Beschreibung von A. N. Didron befindet sich eine der Kosmas- und Damian- 
Kirche verwandte Trikephalos-Darstellung im Ossuarium des Gregoriou-Klosters, siehe A. N. 
Didron, Iconographie chrétienne, Paris 1843, S. 584. Darüber hinaus ist das Thema im Diakonikon 
der Kirche des Hl. Sava (1739) im Chilandar-Kloster belegt, siehe Grujic, op.cit., Abb. 16a.

144. Zur Entstehung und Verbreitung der Maria Blachernitissa siehe grundlegend G. M. 
Lechner, «Maria», Reallexikon zur byzantinischen Kunst, Band 6 (1997) Sp. 54-58 mit zahlreichen 
Abbildungsverweisen und älterer Literatur.

145. A. Stavropoulou-Makri, Les peintures murales de l’église de la Transfiguration à Veltsista 
(1568) en Epire et l'atelier des peintres Kondaris, Ioannina 22001, S. 29f. mit weiterer Literatur.

146. Ohne Clipeus begegnet Christus Emmanuel z.B. in der Kosmas- und Damian-Kapelle 
(1732) im bulgarischen Rozen-Kloster, siehe Gerow - Penkova - Bozhinov, op.cit., Abb. auf S. 121. 
Mit beiden Armen segnend wird Christus Emmanuel in der Apostelkirche in Kastoria (1547) 
gezeigt, siehe G. Gounaris, Οί τοιχογραφίες των Αγίων 'Αποστόλων καί τής Παναγίας Ρασίώ- 
τισσας στην Καστοριά, Thessaloniki 1980, Taf. lb.

147. Zur Wiedergabe der Heiligen in der byzantinischen Kunst siehe Chatzinikolaou, op.cit., 
Sp. 1034-1093.

148. Zur Wiedergabe der Bischöfe in der byzantinischen Kunst siehe Chatzinikolaou, op.cit.,



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 185

Sticharion bekleidet, Uber das auf der linken Schulter ein Orarion gelegt 
wurde. Sie umfassen mit ihrer linken Hand ein Evangelienbuch, während sie 
in ihrer Rechten ein Weihrauchfass tragen, das auf ihre Funktion als Messdie­
ner verweist149. Petrus und Paulus sind wie üblich in Chiton und Himation ge­
hüllt und halten das Modell einer Kirche, das sie als Begründer der christli­
chen Kirche ausweist. Die beiden ApostelfUrsten werden in der ostkirchlichen 
Kunst fast immer paarweise wiedergegeben, wobei zunächst nur Petrus mit 
dem Attribut der Kirche versehen wird und Paulus ein Evangelienbuch 
trägt150. In der nachbyzantinischen Malerei umfassen sie das Kirchenmodell 
oft gemeinsam151. Die heiligen Ärzte (Abb. 22) tragen mit Ausnahme von 
Hermolaos, der entsprechend seines Standes in ein priesterliches Gewand ge­
hüllt ist, als Untergewand einen Chiton, über den eine Chlamys gelegt wurde. 
Den Ärzten wurden als Attribute verschiedene Arztinstrumente beigegeben, 
die sie in ihren Händen halten. Als einziger Anargyroi ist Thallelaios (Abb. 
21) mit dem Handkreuz der Märtyrer versehen152. Die heiligen Mönche in 
der Nordwestecke des Kirchenraumes tragen über ihrer Kutte einen knielan­
gen Mantel, der am Hals zusammengehalten ist. Mit ihrer linken Hand um­
fassen sie Schriftrollen, deren Texte die Mönche zu Enthaltsamkeit und gottes- 
fürchtigem Leben auffordern (Abb. 19)153. Als einziger Mönch ist Pachomios 
ohne Mantel und Schriftrolle ausgestattet. Er wendet sich einem Engel in 
Mönchshabit zu, der rechts von ihm wiedergegeben ist. Dargesteiit ist die Vi­

Sp. 1038-1049. Einen Überblick über die liturgischen Gewänder gibt Walter, op.cit., S. 9-26.
149. Zur Ikonographie der Diakone siehe J. Boberg - M. Lechner, «Diakone», Lexikon der 

christlichen Ikonographie, Band 6 (1974) Sp. 49-53 mit älterer Literatur.
150. Zur Wiedergabe der ApostelfUrsten in der byzantinischen Malerei siehe Constantinides, 

op.cit., S. 240-242 mit Hinweisen auf die ältere Literatur und Abbildungsbeispielen.
151. So z.B. im Parekklesion des Barlaam-Klosters auf den Meteora-Felsen, siehe E. D. 

Sampanikou, Ο ζωγραφικός διάκοσμος του παρεκκλησίου των Τριών Ιεραρχών της Μονής 
Βαρλαάμ στα Μετέωρα (1637), Trikala 1997, S. 206-208 mit Abb. 439 und weiteren Bildbeispielen.

152. Zur Darstellungstradition der heiligen Ärzte siehe grundlegend A. MUsseler, «Ärzte, 
heilige», Lexikon der christlichen Ikonographie, Band 5 ( 1974) Sp. 255-259 mit älterer Literatur.

153. Auf dem Rotulus von Theodosios dem KlostergrUnder ist folgender Text festgehalten: 'Εάν 
μή άποτάξησθε τοϊς :τάσι του κόσμου, οι) δύνασθε γενέσθαι μοναχοί (Wenn ihr nicht allem in der 
Welt entsagt, so könnt ihr nicht Mönche werden). Die Schriftrolle von Ephraim dem Syrer zitiert 
den Wortlaut: Μακάριος όντως ό εχων υποταγήν άγαθήν, μιμητής γάρ έστι τοϋ παναγάθου ημών 
δεσπότου (Wirklich selig ist, wer guten Gehorsam Ubt, weil er ein Nachahmer des höchsten guten 
Gottes ist). Auf Antonios’ Rotulus steht geschrieben: Εγώ ούκέτι φοβούμαι τόν Θεόν, άλλ’ αγαπώ 
αυτόν· ή γάρ τελεία αγάπη έξω βάλλει τόν φόβον (Ich habe keine Angst mehr vor Gott, sondern ich 
hebe ihn, denn die perfekte Liebe lässt Angst verschwinden). Sabbas hält eine Schriftrohe mit 
folgendem Wortlaut: Τείχισον τό κελλίον σου. ώ μοναχέ, καί άλλου κελλίον μή παράβαλε 
(Ummauere deine Zelle, Mönch, und vergleiche sie nicht mit der Zehe eines anderen). Die auf den 
Schriftrohen eingetragenen Texten geben die Zitate wieder, die in der Hermeneia tur die jeweiligen 
Mönche vorgesehen sind, siehe Papadopoulos-Kerameus, op.cit., S. 292-295. Als einziger Mönch 
wurde Euthymios mit einem geschlossenen Rotulus ausgestattet.



186 Karin Kirchhainer

sion des Pachomios, bei der dem Mönch ein Engel erscheint, der ihn beauf­
tragt, ein Kloster zu gründen154. Diese Szene wird seit dem 13. Jahrhundert 
häufig in den Chor der Heiligen eingebunden und bevorzugt in der Nordwe­
stecke der Kirchenräume illustriert155. Außer Hermolaos (Abb. 22) erscheinen 
in der unteren Zone des Naos der Heilige Charalampos (Abb. 18) und der 
Priestermönch Mokios in priesterlicher Gewandung. Sie erheben ihre rechte 
Hand im Segensgestus und umfassen mit ihrer Linken ein Evangelienbuch.

Bischof Klemens von Ohrid (Abb. 18) ist als einziger Geistlicher im Kir­
chenraum in einen mit Edelsteinen verzierten Sakkos gehüllt, während die 
anderen Bischöfe mit dem traditionellen Bischofsgewand, bestehend aus Phe- 
lonion und Omophorion, bekleidet sind. Möglicherweise sollte Klemens mit­
tels seiner prächtigeren Gewandung eine besondere Geltung innerhalb des 
Heiligenchores verschafft werden. Der Sakkos diente in Byzanz zunächst dem 
Kaiser als Prunkgewand, bevor er vermutlich im 11. Jahrhundert in den litur­
gischen Gebrauch überging156. Das Tragen des Sakkos war ab dem 13. Jahr­
hundert nur Patriarchen und privilegierten Bischöfen gestattet, bevor er nach 
dem Fall von Konstantinopel zum gebräuchlichen bischöflichen Kleidungsstück 
wurde157. Dass Klemens von Ohrid als einziger Bischof in der Kirche mit ei­
nem Sakkos abgebildet ist, spiegelt seine privilegierte Stellung innerhalb des 
Heiligenchores und bezeugt seine herausragende Bedeutung für die Region 
und das Kloster, das zum Erzbistum Ohrid zählte158. Als gerüsteter Krieger 
mit erhobenem Schwert wird der Erzengel Michael (Abb. 21) gezeigt, eine 
Darstellungsform, die häufig begegnet und dazu dient, seine Rolle als Führer 
der himmlischen Heerscharen hervorzuheben159, ln voller Rüstung erscheint 
Michael oft an den Eingängen der Kirchenräume und kann als «Türwächter» 
aufgefasst werden160.

154. In der Szene ist dem Engel eine Schriftrolle mit folgendem Text beigegeben: Παχώμίε, 
Παχώμίε, έν τοντφ τφ σχήματί σωθήσεται πάσα σάρξ (Pachomios, Pachomios, in diesem Gewände 
wird alles Fleisch gerettet werden). Der Wortlaut folgt in leicht modifizierter Form den An­
weisungen des Malerhandbuches, Papadopoulos-Kerameus, op.cit., S. 163.

155. Zur Visionsszene siehe Constantinides, op.cit., S. 219f. mit Abbildungsbeispieien und 
weiterer Literatur zum Thema.

156. J. Braun, Die liturgische Gewandung im Occident und Orient nach Ursprung und Ent­
wicklung, Verwendung und Symbolik, Freiburg im Breisgau 1907, S. 302.

157. B. Schnitzer, «Von der Wandmalerei zur “Gewandmalerei”. Stationen eines Medien­
wechsels in der spätbyzantinischen Kunst», Zwischen Apostelgrab und Zeigestock. Festschrift für 
Hans Georg Thümmel zum 65. Geburtstag, Greifswald 1997, S. 46 mit Quellenangaben.

158. Zur Bedeutung und Darstellung des Ohrider Lokalheiligen siehe Grozdanov, op.cit., S. 90- 
104, S. 279-286.

159. M. Tatic-Djuric, Das Bild der Engel, Recklinghausen 1962, S. 35.
160. Michael hält einen Rotulus mit dem Text: Στώμεν καλώς, στώμεν μετά φόβον όεΰτε 

προσκυνήσωμεν τφ βαστλεΐ ημών Θεφ (Lasst uns herrlich stehen, lasst uns stehen mit Furcht, hier 
lasst uns anbeten Gott, unseren König). Der Text gibt in modifizierter Form Psalm 95,6 wieder, in



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 187

Die im Ossuarium dargestellten Märtyrer wurden nach einem einheit­
lichen Prinzip abgebildet (Abb. 20). Uber ihrem Chiton tragen sie eine mit 
Perlen verzierte Chlamys und als Kennzeichen ihrer Märtyrerwürde halten 
sie jeweils ein Handkreuz vor ihrer Brust. Der Neomärtyrer Nikodemus von 
Berat (Abb. 19) wird als Mönch mit Kutte und Mantel gezeigt. Er umfasst mit 
seiner Rechten ein Handkreuz, während er seine linke Hand im Gebetsgestus 
erhoben hat. An den überlieferten Darstellungen des Märtyrers läßt sich er­
kennen, dass sich für seine Wiedergabe ein festgelegter Typus herausgebildet 
hat. Nikodemus wird stets als Mönch mittleren Alters mit dunklem Haar und 
Bart gezeigt. In seiner Rechten trägt er ein Handkreuz, das auf seinen Märty­
rertod anspielt161.

DIE CHARAKTERISTIKA DER FRESKEN UND IHRE STELLUNG INNERHALB 
DER WANDMALEREIEN DES 18. JAHRHUNDERTS

Bei der Gestaltung ihrer Kompositionen lehnten sich Konstantin und 
Athanasios überwiegend an ältere Bildformulierungen der spätbyzantinischen 
Zeit an, die im 18. Jahrhundert noch Gültigkeit besaßen162 * * *. Darüber hinaus 
sind aber auch Elemente der abendländischen Ikonographie in die Malereien 
eingeflossen. Diese Einwirkung zeigt sich zum einen an der Adaption west-

der Hermeneia ist der Psalmvers für Michael in der Szene der Verstoßung des Luzifer vorgesehen, 
Papadopoulos-Kerameus, op.cit., S. 46.

161. Zur Wiedergabe des Neomärtyrers in der nachbyzantinischen Malerei siehe Garidis - 
Paliouras, op.cit., S. 202f. mit Abb. 30; Grozdanov, op.cit., S. 233f. mit Abb. 82, 84 und 93.

162. Eine umfassende Studie über die ostkirchliche Malerei des 18. Jhs. steht noch aus. Bei der 
Erforschung der nachbyzantinischen Malerei wurde bislang der Schwerpunkt auf die Untersuchung 
der Entwicklungsgeschichte der sogenannten kretischen Schule gelegt, die als Gipfel künstlerischen 
Schaffens nach der Eroberung von Konstantinopel angesehen wird. Kreta war nach 1453 das 
künstlerische Zentrum, an dem die Kunstproduktion anderer Regionen gemessenen wird. Die 
Malerei nach dem Fall Kretas (1669) stand bisher nur eingeschränkt im Interesse der Forschung. 
Einen kritischen Überblick über die bis 1985 erschienene Literatur zur postbyzantinischen 
Wandmalerei liefert Triantaphyllopulos, op.cit., S. 61-65. Der bei Triantaphyllopulos aufgeführten 
Literatur hinzuzufügen ist der Aufsatz von T. Gouma Peterson, «The Survival of Byzantinism in
18th Century Greek Painting», Allen Memorial Art Museum Bulletin 29,1 (1971) 11-59 mit 
weiterer Literatur. Es sei darauf hingewiesen, dass in den letzten Jahren über monographische 
Darstellungen einzelner Freskenensembles hinausgehend erste Studien erschienen sind, in denen 
versucht wird, einen Überblick Uber die Wandmalereien verschiedener Städte bzw. Regionen oder
Malerwerkstätten zu geben. Neben der Arbeit von Triantaphyllopulos seien hier beispielhaft 
folgende Publikationen genannt: A. G. Tourta, Οι ναοί τον Αγίου Νικολάου στη Βίτσα και του 
Αγίου Μηνά στο Μονοδένδρι. Προσέγγιση στο έργο των ζωγράφων από το Λινοτόπι, Athen
1991; D. Ν. Konstantes, Προσέγγιση στο έργο των ζωγράφων από το Καπέσοβο της Ηπείρου. 
Συμβολή στη μελέτη της θρησκευτικής ζωγραφικής στην Ήπειρο το 18ο και το α ' μισό του 19ου 
αιώνα, Athen 2001; Μ. P. Païsidou, Οι τοιχογραφίες του 17ου αιώνα στους ναούς της Καστο­
ριάς. Συμβολή στη μελέτη της μνημειακής ζωγραφικής της δυτικής Μακεδονίας, Athen 2002.



190 Karin Kirchhainer

Naos zum Einsatz kam. Die Draperien der Gewänder sind weniger plastisch 
gestaltet und kennzeichnen sich durch härtere lineare Übergänge, so dass die 
Figuren insgesamt starrer wirken. Schließlich ist festzustellen, dass sich die 
Fresken im Sanktuarium in einem wesentlich schlechteren Erhaltungszustand 
befinden. Die Oberfläche der Malereien ist stark abgeblättert (Abb. 6-11, 17), 
was darauf schließen lässt, dass dort eine weniger ausgereifte Maltechnik zur 
Anwendung kam. Der stilistische Unterschied zwischen den Fresken in Bema 
und Naos könnte durch die zeitliche Differenz begründet sein, die zwischen 
der Ausmalung der beiden Raumteile liegt (1746/1750). Vermutlich war die 
Maltechnik der Zografi-Brüder bei der Entstehung der Fresken im Altarraum 
noch nicht ganz ausgereift, da sie diese vier Jahre vor den Malereien im Naos 
gefertigt haben, als sie noch am Beginn ihrer Schaffenszeit standen. Bestäti­
gung erfährt diese These, wenn man sich die Fresken der Marienkirche in Ar- 
denica betrachtet, die 1744 von Konstantin und Athanasios fertiggestellt wur­
den. In diesen Malereien begegnen dieselben Farben wie im Altarraum von 
Vithkuq. Kalte und gedämpfte Töne bestimmen die Palette; daneben wurde 
reichlich Rot verwendet, das die Fresken dominiert166. Darüber hinaus ver­
fuhren die Maler in Ardenica noch deutlicher mit linearen Gestaltungsmitteln, 
was sich unter anderem an den Draperien der Gewänder ablesen lässt. 
Schließlich sind die Gesichter der Figuren ebenso wenig sanft modelliert wie 
die der Heiligen im Bema von Vithkuq. Auch in Ardenica können die sehr 
dunklen Ränder erkannt werden, die einen harmonischen Farbübergang zu den 
Innenflächen der Gesichter vermissen lassen. Da die künstlerische Aktivität 
der Maler um 1740 begann, befanden sie sich bei der Fertigung der Fresken 
im Altarraum noch in einer Entwicklungsphase, wodurch der weniger ausge­
reifte Malstil begründen sein könnte.

Wenig Bedeutung maßen die Maler der Gestaltung von Architektur und 
Landschaft bei, die formelhaft die Szenerien hinterlegen. Landschaftliche 
Elemente zur Szenengestaltung erscheinen in der Regel nur dann, wenn sie 
ikonographisch bedingt sind wie beispielsweise in den Szenen der Geburt oder 
Taufe. Dabei wird das Ambiente oft nur schematisch wiedergegeben und ist 
auf seine wesentlichen Merkmale beschränkt. Das Geschehen spielt sich in 
kargen Felslandschaften ab, in denen nur wenige pflanzliche Elemente zur 
Bereicherung beitragen. Die in Brauntönen gehaltenen stilisierten Felsforma­
tionen wurden aus kubischen Formen gebildet, die gegeneinander abgesetzt 
sind, wie unter anderem in der Szene der Lazarus-Erweckung. Ebenso spar­
sam wie die Landschaft sind die Architekturkulissen in den Szenen gestaltet.

166. Siehe G. K. Giakoumes - G. Blassas, Μνημεία Ορθοδοξίας στην Αλβανία, Athen 1994, 
Abb. 161.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 191

Schmuckarme Architekturelemente reihen sich aneinander und lassen eine 
phantasiereiche Gestaltung vermissen. Unter Umständen steht die knappe 
Formulierung der umgebenden Kulisse in Relation zu den sehr kleinen Bild­
feldern, in welche die Kompositionen eingepasst werden sollten, so dass nur 
wenig Platz für architektonische und landschaftliche Elemente blieb. Bestäti­
gung findet diese Vermutung in der Freskenausstattung der benachbarten Pe­
trus- und Paulus-Kirche, in der Konstantin und Athanasios großzügigere 
Kompositionen mit mehr architektonischen und landschaftlichen Elementen 
schufen167. Diese Kuppelbasilika verfügt über wesentlich größere Ausmaße, 
so dass die Maler die Wände in großformatigere Bildfelder aufteilen konnten. 
Mangelnder Platz bedingte vermutlich auch, erläuternde Nebenszenen mit 
mehr Figuren in die narrative Darstellungen aufzunehmen. Konstantin und 
Athanasios verzichteten fast gänzlich auf die Einbeziehung von Nebenepiso­
den und schufen Darstellungen mit wenigen Figuren, die harmonisch im Bild­
raum verteilt wurden. Dagegen tendieren die szenischen Darstellungen im 
Katholikon mehr zur Narrativität. Für diese Kirche schufen die Maler groß­
zügigere detailreichere Kompositionen mit Komplementärszenen und Neben­
personen.

Charakteristisch für die Malereien von Konstantin und Athanasios ist de­
ren Vorliebe für ornamentale Gestaltung. Besonders florale Motive kehren in 
ihren Fresken immer wieder und nehmen innerhalb der Kirchendekorationen 
einen hohen Stellenwert ein. Sowohl die Medaillons in der Gewölbezone als 
auch die im Heiligenfries werden von floralen Rankenmustern umgeben, die 
detailfreudig gestaltet sind. Vegetabile Elemente wie Weinranken, Blätter 
und Blüten zählen zum konstanten Formenrepertoire der Maler, das sie teil­
weise auch für die Verzierung der Kleidungsstücke einsetzen. Einige dieser 
Ornamente haben ihre Ursprünge in der abendländischen Malerei. Die ortho­
doxen Maler der postbyzantinischen Zeit schöpften verstärkt aus den westli­
chen Dekorationsformen, die ihnen über graphische Vorlagen vermittelt wur­
den168. Teilweise knüpften die Künstler aber auch an die Formensprache der 
islamischen Malerei an, deren Ornamentformen seit dem 16. Jahrhundert auf 
dem Balkan zunehmend an Bedeutung gewannen169. Festgestellt werden kann, 
dass die dekorativen Elemente, die Konstantin und Athanasios bei der Ausge­

167. Siehe Giochalas - Ebert, op.cit., Abb. 563-770.
168. Zur Adaption westlicher Ornamentformen durch die nachbyzantinischen Maler siehe 

Triantaphyllopulos, op. cit, S. 1911'. mit Literaturverweisen. Zur Verbreitung der Ornamentik Uber 
druckgraphische Vorlagen siehe O. Gratziou. Die dekorierten Handschriften des Schreibers 
Matthaios von Myra (1596-1624). Untersuchungen zur griechischen Buchmalerei um 1600, Athen 
1982, passim.

169. Gratziou, op.cit., S. 135f.



192 Karin Kirchhainer

staltung des Ossuariums einsetzten, unter anderem in zeitgleichen Malereien 
der Athos-Klöster wiederkehren und zum gängigen Formenrepertoire der Mo­
numentalmalerei in Epirus und Makedonien des 18. Jahrhunderts gehörten170.

Die künstlerischen Gestaltungsmittel der Zografi-Brüder begegnen in 
zwei Kirchen wieder, die auf der griechischen Seite des Prespa-Sees erhalten 
geblieben sind. Dort sind in der Panagia Porphyra und der Kirche des Hagios 
Germanos Freskenensembles bewahrt, die enge Beziehungen zu den Male­
reien von Konstantin und Athanasios aufweisen. Es handelt sich jeweils um 
die dritte Ausmalung, die zur Amtszeit des Erzbischofs Parthenios von Prespa 
vorgenommen wurde171. Die Fresken der Panagia Porphyra sind inschriftlich 
in das Jahr 1741 datiert, während das Entstehungsjahr der Malereien von Ha­
gios Germanos durch eine Inschrift als 1743 ausgewiesen ist172. Obwohl die 
Inschriften einige Informationen zu den Stiftungen liefern, geben sie keine 
Angaben zu den ausstattenden Malern. Aufgrund von stilistischen Überein­
stimmungen wird angenommen, dass beide Ausmalungen von demselben un­
bekannten Meister vorgenommen wurden173.

In beiden Freskendekorationen zeigen sich sehr enge Beziehungen zu den 
Malereien in der Kosmas- und Damian-Kirche. Es begegnet dieselbe Orna­
mentik wie in Vithkuq, was unter anderem an der ornamentalen Gestaltung 
der Sockelzone und an der Wiedergabe der Weinranken im Heiligenfries 
deutlich wird174. Deutliche stilistische Übereinstimmungen zeigen sich auch in 
der linearen Bildung der Draperien und der plastischen Modellierung der Ge­
sichter175. Darüber hinaus gibt es augenscheinliche Parallelen in der ikono- 
graphischen Konzeption der Festbildszenen. Als Beispiel sei auf die Komposi­
tionen der Gefangennahme, Kreuzigung und der Koimesis verwiesen, in 
denen die Figuren auf fast identische Art ins Bild gesetzt wurden176. Auch ihre 
Körperhaltungen und Bewegungen kehren in der Kosmas- und Damian-Kirche

170. Eine fast identische Ornamentik begegnet zum Beispiel in der Freskenausstattung im 
Katholikon des Gregoriou-Klosters auf dem Berg Athos (1779), siehe Zias - Kadas, op.cit., mit 
zahlreichen Abbildungen.

171. in der Panagia Porphyra wurden nur der Altarraum und die Südwand mit einer dritten 
Malschicht ausgestattet, während die Kirche des Heiligen Germanos vollständig mit einer dritten 
Malschicht versehen ist. Zu den Malereien beider Kirchen siehe St. Pelekanides, Βυζαντινά καί 
μεταβυζαντινά μνημεία τής Πρέσπας, Thessaloniki 1960, S. 22-48 und S. 96-108; Th. Papazotos, in: 
D. Evgenidou - 1. Kanonidis - Th. Papazotos, Die Kunstdenkmäler in Prespa-Gebiet, Athen 1996, S. 
36-39 und S. 68-71.

172. Die griechischen Inschriften finden sich mit deutscher Übersetzung bei Papazotos, op.cit., 
S. 36-39 und S. 71.

173. Papazotos, op.cit., S. 39 und S. 71.
174. Siehe Pelekanides, op.cit., Abb. 6, 10, 31-33; Papazotos, op.cit., Abb. 17.
175. Siehe Pelekanides, op.cit., Abb. 6-11, 31-33; Papazotos, op.cit., Abb. 17.
176. Siehe Pelekanides, op.cit., Abb. 7, 9, 11.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 193

wieder. Besonders deutlich ist dieses an den Kreuzigungs-Darstellungen ab­
lesbar, in denen sich die Körperhaltungen der Figuren (besonders der drama­
tisch aufgefassten Marien) bis ins Detail gleichen. Nicht zuletzt zeigen sich 
auch in den Schriftzügen der Tituli deutliche Parallelen, denn die Buchstaben 
sind auf identische Art und Weise gebildet und miteinander verbunden wor­
den177.

Alle aufgelisteten Gemeinsamkeiten in den drei Freskenausstattungen las­
sen darauf schließen, dass sie von denselben Künstlern gefertigt worden sind, 
als die Konstantin und Athanasios angesehen werden können. Die Zografi- 
Brüder könnten also auch im nahegelegenen Prespa-Gebiet tätig gewesen 
sein. Endgültige Klarheit Uber diese Frage können aber erst eine genaue Do­
kumentation und Analyse der Fresken der Kirchen Panagia Porphyra und Ha- 
gios Germanos bringen, die bislang noch aussteht.

Als problematisch erweist sich der Versuch, innerhalb des malerischen 
Werks der Zografi-Brüder eine Fländescheidung vorzunehmen. Die Fresken 
im Naos des Ossuariums vermitteln einen homogenen Gesamteindruck, so 
dass es mit Schwierigkeiten verbunden ist festzustellen, welcher von den bei­
den Maler welche Partien der Dekoration gefertigt hat. Erst eine Ubergrei­
fende Studie, die das gesamte Werk der Zografi-Brüder unter Einbeziehung 
ihrer Ikonenmalerei analysiert, wird klären können, wo sich die jeweiligen 
Anteile von Konstantin und Athanasios manifestieren.

KARIN KIRCHHAINER

177. Siehe Pelekanides, op.cit., Abb. 4, 7, 8, 34; Papazotos, op.cit., Abb. 17.

* Abbildungsnachweise:
Sämtliche Abbildungsvorlagen entstammen dem Bildarchiv Foto Marburg (Aufnahmen Paul 

Haag).



ΠΕΡΙΛΗΨΗ

Karin Kirchhainer, Το οστεοφυλάκιο της Μονής Πέτρον και Παύλον στο 
Βιθκούκι και ο γραπτός τον διάκοσμος (1750)

Θέμα της παρούσας μελέτης αποτελούν οι τοιχογραφίες του ναού των 
αγίων Κοσμά και Δαμιανού, ο οποίος λειτουργούσε ως οστεοφυλάκιο της 
Μονής των αποστόλων Πέτρου και Παύλου στο Βιθκούκι (Βόρεια Ήπειρος). 
Το διώροφο, καμαροσκεπές κτίσμα οικοδομήθηκε με λαξευμένους λίθους στα 
1736, σύμφωνα με την κτητορική επιγραφή που βρίσκεται στον δυτικό τοίχο, 
και ο γραπτός του διάκοσμος ολοκληρώθηκε στα 1750. Η εικονογράφηση πε­
ριορίστηκε στο Βήμα και τον κυρίως ναό, ενώ το υπόγειο, στο οποίο φυλάσ­
σονταν τα οστά των μοναχών μετά την εκταφή, καθώς και ο νάρθηκας πα- 
ρέμειναν ακόσμητοι. Οι τοιχογραφίες φιλοτεχνήθηκαν από τους αδελφούς 
Κωνσταντίνο και Αθανάσιο από την Κορυτσά, οι οποίοι εργάστηκαν τον 18ο 
αιώνα στην περιοχή της Βορείου Ηπείρου και της Δυτικής Μακεδονίας. Ο 
διάκοσμος σώζεται σε σχετικά καλή κατάσταση, και μόνο κάποιες μορφές 
αγίων παρουσιάζουν φθορές.

Το εικονογραφικό πρόγραμμα του ναού διατάσσεται σε πέντε ζώνες. Κα­
τά μήκος του κέντρου της καμάρας τοποθετήθηκε μια σειρά από μετάλλια με 
προτομές του Χριστού Παντοκράτορα και προφητιόν, ενώ παρακάτω ιστορή­
θηκαν συνολικά δεκατέσσερις παραστάσεις από τον χριστολογικό κύκλο. Ακο­
λουθεί μια στενή ζώνη με μετάλλια, στα οποία περιέχονται προτομές μαρτύ­
ρων, ενώ άγιοι σε φυσικό μέγεθος εικονίστηκαν στην επόμενη ζώνη. Η εικο­
νογράφηση τελειώνει με μια ζώνη που περιλαμβάνει διακοσμητικά θέματα.

Στο τεταρτοσφαίριο της αψίδας του Βήματος εικονίστηκε η Θεοτόκος στον 
τύπο της Βλαχερνίτισσας, ενώ τον ημικύλινδρο καταλαμβάνει το θέμα του 
Μελισμού μεταξύ συλλειτουργούντων Ιεραρχιόν. Στο μέτωπο του τόξου της 
αψίδας ιστορήθηκε μια σπάνια παράσταση με τον Χριστό Τρικέφαλο, ο 
οποίος πλαισιώνεται από δύο σεβίζοντες αγγέλους. Η κόγχη της πρόθεσης 
κοσμήθηκε με την Ακρα Ταπείνωση, ενώ στον βόρειο τοίχο ακολουθεί το Όρα­
μα του Πέτρου Αλεξανδρείας. Στις υπόλοιπες προσφερόμενες για γραπτό 
διάκοσμο επιφάνειες του Βήματος εικονίστηκαν άγιοι επίσκοποι και διά­
κονοι.

Στη δημιουργία των συνθέσεων οι ζωγράφοι Κωνσταντίνος και Αθανά­
σιος ακολουθούν κατά κύριο λόγο παλαιότερα πρότυπα της υστεροβυζαντινής



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 195

περιόδου, ενώ παράλληλα υιοθετούν στοιχεία και από την τέχνη της Δύσης. 
Οι δυτικές επιδράσεις εντοπίζονται τόσο στην ένταξη δυτικών θεμάτων στο 
εικονογραφικό πρόγραμμα του ναού, όπως η στέψη της Θεοτόκου και ο Τρι- 
κέφαλος Χριστός, όσο και στην εισαγωγή δυτικής προέλευσης λεπτομερειών 
σε αφηγηματικές συνθέσεις, με χαρακτηριστικά παραδείγματα την παράστα­
ση του Ευαγγελισμού και της Γέννησης του Χριστού. Στα βασικά όμως ση­
μεία οι καλλιτέχνες παραμένουν πιστοί στη βυζαντινή παράδοση και οι δυ­
τικές επιδράσεις στο έργο τους είναι περιορισμένες.

Τεχνοτροπικά οι τοιχογραφίες εντάσσονται στην καλλιτεχνική δημιουργία 
του 18ου αιώνα, εποχή που χαρακτηρίζεται από γραμμική πτυχολογία και 
προτίμηση στη διακοσμητική απόδοση των θεμάτων. Οι όγκοι σχηματίζονται 
με την παράθεση λεπτών πτυχών, κάτω από τις οποίες διακρίνονται τα σώ­
ματα και οι κινήσεις τους. Τα πρόσωπα των μορφοτν χαρακτηρίζονται από 
λεπτότητα στο πλάσιμο, ενώ τα σαρκιόματα αποδίδονται με ομοιογενείς χρω­
ματικές διαβαθμίσεις. Οι ζωγράφοι δεν ενδιαφέρονται ιδιαίτερα για την από­
δοση των αρχιτεκτονημάτων και του τοπίου, και τα στοιχεία αυτά συμπερι- 
λαμβάνονται στις συνθέσεις μόνο όταν η εικονογραφία τους το απαιτεί. 
Εντυπωσιακή, τέλος, στις τοιχογραφίες είναι η χρωματική αρμονία. Με τη 
χρήση πολυάριθμων φωτεινών αποχρώσεων του λευκού, του κυανού, του 
πράσινου, του κόκκινου και της ώχρας, το σύνολο του διακόσμου δημιουργεί 
στον θεατή αίσθηση λεπτότητας, η οποία επιτείνεται από την κυριαρχία των 
απαλών χρωμάτων.



196 Karin Kirchhainer

Fig. 1. Grundriss.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 197

1. Christus Pantokrator
2. David
3. Jeremias
4. Zacharias
5. Jakob
6. Abraham
7. Noah
8. Christus Trikephalos von Engeln flankiert
9. Maria Blachernitissa
10. Gregorios Theologos
11. Johannes Chrysostomos
12. Basileios der Große
13. Nikolaos von Myra
14. segnender Christus
15. Johannes Eleimon
16. nicht identifizierbarer Kirchenvater
17. Kyrillos von Alexandrien
18. Stephanos
19. Nikanor
20. nicht identifizierbarer Diakon
21. Antlitz eines Engels
22. Eleftherios
23. Sylvester
24. Germanos
25. Nikolaos aus Megalopolis
26. Venatios
27. Tarasios

28. nicht identifizierbarer Bischof
29. Theophylaktos
30. Babylas
31. Lazarus
32. Christus als Schmerzensmann
33. Vision des Petrus von Alexandrien, Christus
34. Vision des Petrus von Alexandrien, Petrus
35. Vision des Petrus von Alexandrien, Arius im Rachen 

des Drachen
36. Ausspeiung des Jonas aus dem Rachen des Ketos
37. Verkündigung an Maria, Gabriel
38. Verkündigung an Maria, Maria
39. Geburt Christi
40. Darbringung Christi im Tempel
41. Taufe Jesu
42. Metamorphosis
43. Erweckung des Lazarus
44. Einzug Christi in Jerusalem
45. Letztes Abendmahl
46. Gefangennahme Jesu
47. Kreuzigung Christi
48. Beweinung Christi
49. Anastasis
50. Marienkrönung durch die Trinität
51. Koimesis
52. Menas
53. Viktor?
54. Vikentios?
55. Gervasios
56. Gymnasios
57. Kallistratos
58. Anempodistos
59. Elpidophoros
60. Aphthonios
61. Pegasi os
62. Akyndinos
63. Mardarios
64. Orestes
65. Auxentios
66. Eustratios
67. Eugenios
68. Stifterinschrift
69. Petrus
70. Paulus
71. Mokios
72. Hermolaos
73. Kyros
74. Johannes
75. Panteleimon
76. Tryphon
77. Niketas
78. Thallelaios
79. Erzengel Michael
80. Theodosios
81. Ephraim
82. Vision des heiligen Pachomios, Pachomios
83. Vision des heiligen Pachomios, Engel
84. Naum
85. Nikodemus der Neomärtyrer
86. Antonios
87. Euthymios
88. Sabbas
89. Charalampos
90. Klemens von Ohrid



193 Karin Kirchhainer

Abb. 1. Außenansicht von Südwesten.

Hi
F^UJSäSMW

tff.Teìhmi-βΨΔΤ· mlèrwkMBfcH HôfiflC.MWMOJÉH &Th . j 
1 ZNfiïÔMWlïiïoNmMd &ΜΛ1Μ. ι&ώίΜΤώOHTc s«l faraw|ί '

l&JtolTÒTfìwÉΠ0/ίί%ά:ΰΜΚΜΛΐοψΪΜ. ΗψΚ
Né Eonm wm no ci ôiff àùi^cjm tà w KvF0M eojfö· 1 

j il ri mi Mo m w é mo m. j& m ff6?-*1/ ;
j PIOTAI àtvmNÓM β M fW fFofeiNl^teAi/JdiP^.CIfeSHl 
I C€ßw- 1'Μη%ΓΜ11Μ10Μ· ÌbNTlJnOT^Hif^TmMy I
I CHß'fR/jfr. fcKÄVMWÄOK·| ΛίΤκΆ^ΠιίΝ/ίίΤοόΤΤΝΡ ÉK

eh θη rato, êmv m ci non mi é o nh V
> ™ίϊΓ·' ^

Aftb. 2. StFtungsinschrift.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkoq (Nordepirus) 199

Abb. 3. Blick in den Naos 
von Westen.

Abb. 4. Blick in den Naos von Osten.



200 Karin Kirchhainer

Abb. 5.
Christus Pantokrator.

Abb. 6. Christus Trikephalos.



Abb- 7. Maria Blachemitissa.

Abb. 8. Liturgie der Kirchenväter (Ausschnitt).



2C2 Karin Kirchhainer

Abb. 10. Vision des Petrus von Alexandrien.

Abb. 9.
Christus als Schmerzensmann.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 203

Abb. 11. Geburt Christi.

Abb. 12. Metamorphosis.



204 Karin Kirchhainer

Abb. 14. Kreuzigung Christi.

Abb. 13. Erweckung des Lazarus.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus) 205

Abb. 16. Anastasis.



206 Karin Kirchhainer

Abb. 17. Marienkrönung.

Abb. 18. Hg. Euthymios, Sabbas, Charalampos und Klemens von Ohrid.



Das Ossuarium des Petrus- und Paulus-Klosters in Vithkuq (Nordepirus)

Abb. 19. Hg. Nikodemus von Berat, Antonios, Eutbynios und Sabbas.

Abb. 20. Hg. Aphtcnios, Pegasios und Akyndinos von Persien.



Karin Kirchhainer208

Abb. 22. Hg. Hermolaos, Kyros und Johannes.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

