
  

  Μακεδονικά

   Τόμ. 34, Αρ. 1 (2004)

  

 

  

  Η "ιστορική τοιχογραφία" του ναού του αγίου
Δημητρίου 

  Αριστοτέλης Μέντζος   

  doi: 10.12681/makedonika.873 

 

  

  Copyright © 2014, Αριστοτέλης Μέντζος 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Μέντζος Α. (2004). Η "ιστορική τοιχογραφία" του ναού του αγίου Δημητρίου. Μακεδονικά, 34(1), 209–227.
https://doi.org/10.12681/makedonika.873

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 07/02/2026 17:05:48



Η «ΙΣΤΟΡΙΚΗ ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΑ» ΤΟΥ ΝΑΟΥ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΔΗΜΗΤΡΙΟΥ

Οι έρευνες στον ναό του αγ. Δημητρίου αμέσως μετά την πυρκαγιά του 
1917 αποκάλυψαν ψηφιδωτά και τοιχογραφίες σκεπασμένες ως τότε από τα 
τουρκικά επιχρίσματα. Από τις τοιχογραφίες που ήρθαν στο φως ιδιαίτερο 
ενδιαφέρον παρουσιάζει μια σύνθεση στον νότιο τοίχο του ναού, που είναι 
γνωστή ως «ιστορική τοιχογραφία»1. Η σύνθεση που εκτείνεται σε δύο τμή­
ματα συνολικού μήκους 1,50 μ. στην εσωτερική παρειά του τοίχου δεν ανήκει 
στον αρχικό διάκοσμο του ναού, διότι στην αρχαιότερη οικοδομική φάση του 
πεντάκλιτου ναού υπήρχαν κατά μήκος του τοίχου μεγάλα δίλοβα παράθυρα 
στη θέση της τοιχογραφίας2 (εικ. 1). Στο πλαίσιο μιας μεταγενέστερης δια­
σκευής του ναού, το παράθυρο που υπήρχε στο σημείο αυτό καταργήθηκε και 
στη θέση του ανοίχθηκε θύρα, πάνω από την οποία έγινε η τοιχογραφία, έχο­
ντας στο μέσον της το τόξο του υπερθύρου3. Στα χρόνια της Τουρκοκρατίας 
μέρος του αριστερού πίνακα καταστράφηκε από τη διάνοιξη μηνοειδούς πα­
ραθύρου στο τύμπανο του τόξου της θύρας, όταν αυτή φράχθηκε.

Η ερμηνεία του θέματος των πινάκων έχει προκαλέσει πολλές συζητήσεις 
που συνεχίζονται ως σήμερα με αμείωτο ενδιαφέρον. Όλες σχεδόν οι απόψεις 
συγκλίνουν στο ότι οι σκηνές απεικονίζουν την επίσκεψη αυτοκράτορα σε μια 
πόλη και το θέμα των πινάκων είναι ιστορικό4. Στη δημοσίευση του ναού από 
τους Γ. και Μ. Σωτηρίου, περιγράφονται οι πίνακες5:

Εις το άριστερόν ... τμήμα παρίσταται θριαμβευτική είσοδος αντοκράτο- 
ρος εις πόλιν. Προπορεύονται με ταχείαν κίνησιν τρεις έφηβοι,, ... Ό αύτο- 
κράτωρ έφιππος μέ φωτοστέφανον καί ταινίαν εις τήν κεφαλήν, ενδεδυμένος 
απλήν στολήν, έν ειδει περισκελίδος, καί βραχείαν χλαμύδα6, υψώνει τήν δε­

ι. Η αποκάλυψη της τοιχογραφίας μετά την πυρκαγιά του 1917 εκτίθεται από τον Γ. 
Σωτηρίου, «Έκθεσις περί τών εργασιών τών έκτελεσθεισών έν τη ήρειπωμένη εκ της πυρκαϊάς 
βασιλική του 'Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης κατά τα έτη 1917-1918», Συμπλήρωμα Άρχ. 
Δελτίον 4 (1918)26 κ.ε.

2. Γ. και Μ. Σωτηρίου, Ή βασιλική τον 'Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης, Αθήνα 1953, σσ. 
207-209.

3. Ό.π., σ. 80, εικ. 24. Ο Γ. Βελένης στο «Έφιππος άγιος στην ιστορική τοιχογραφία του 
Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης», Συμπόσιο Ε.Ι.Ε., Ο Βυζαντινός άγιος, Αθήνα 2003 (υπό δημο­
σίευση- ευχαριστώ τον συγγραφέα, που έθεσε στη διάθεσή μου δοκίμιο της ανακοίνωσής του), πι­
στεύει ότι η θύρα υπήρχε εξαρχής κάτω από την τοιχογραφία.

4. Συνόψιση των απόψεων που διατυπώθηκαν κατά καιρούς βλ., J. D. Breckenridge, «The 
“Long Siege” of Thessalonika: Its Date and Iconography», BZ 48 (1955) 116-122 (στο εξής: «The 
“Long Siege”»).

5. Γ. και Μ. Σωτηρίου, ό.π., σ. 207.
6. Ο ιππέας φορεί επίσης, εσωτερικά της χλαμύδας κοντομάνικο ορθόσημο χιτώνα, για τον



210 Αριστοτέλης Μέντζος

ξιάν χεΐραν ευλογών. 'Ακολουθούν τρεις έφιπποι καί δύο πεζοί με άσπίδας, 
... Εις το βάθος παρίσταται άρχιτεκτόνημα εκ δύο παραλλήλων γραμμών καί 
σειράς ορθογωνίων μετά αετωμάτων, κοσμούμενων διά ρόμβων καί ανθρω­
πίνων παραστάσεων- εις τά διάμεσα τών ορθογωνίων είκονίζεται σκηνή κυνη­
γιού καί επιγραφή ελλιπής: ... Τό δλον στεγάζεται διά κεράμων, άπό τών 
όποιων άναθρώσκουν φλόγες καί πυκνός καπνός. 'Αριστερά υπήρχε επιγρα­
φή στυληδόν καθόρίζουσα τό οικοδόμημα, εξ ής διεσώθη ή κατάληξις ... ΚΗ. 
(εικ. 2).

Εις τό δεξιόν ήμισυ τής ιστορικής σκηνής, πέραν τού διανοιχθέντος πα­
ραθύρου, είκονίζεται τό εσωτερικόν τής βασιλικής τού άγιου Αημητρίου, ώς 
δηλοΐ επιγραφή άνωθεν τής καιομένης στέγης: Η ΑΓΙΑ ΕΚΑΙΣΙΑ Η ΕΝ ΤΩ 
Σ(ΤΑΔΙΩ). Εκ τής βασιλικής διεσώθη τμήμα τής Αψίδος, μετά τού αετώμα­
τος άριστερά, καί τά υπερώα, ένθα γυναίκες διωκόμενοι καί άκοντιζόμεναι 
υπό βαρβάρων συνωθοϋνται προς τό ιερόν Βήμα, ύψώνουσαι ίκετευτικώς τάς 
χεϊρας. "Ομοιαι σκηναί έλάμβανον χώραν καί εις τό καταστραφέν κάτω 
μέρος τής βασιλικής- δεξιά διακρίνεται βάρβαρος είσορμών με άκόντιον εις 
τήν χείρα, άριστερά δε άγγελος, τού όποιου διακρίνονται ή κεφαλή καί αί 
πτέρυγες, κατέρχεται εκ τού ιερού Βήματος, ϊνα σώση τούς διωκομένους καί 
διώξη τούς εισορμήσαντας βαρβάρους (εικ. 3).

Η ερμηνεία του θέματος των πινάκων προκάλεσε ζωηρή συζήτηση μεταξύ 
των Βυζαντινολογίαν, χωρίς να υπάρξει συμφωνία απόψεων σε όλα τα ση­
μεία. Όλοι συμφωνούν ότι ο εικονιζόμενος στο αριστερό τμήμα ιππέας είναι 
αυτοκράτορας7. Κοινή είναι, επίσης, η συμφωνία ότι πρόκειται για θριαμβική 
είσοδο, adventus, ενός αυτοκράτορα σε πόλη, που είναι για τους περισσότε­
ρους η Θεσσαλονίκη8· στα σημεία αυτά διαφοροποιούνται, όπως θα δούμε 
παρακάτω, οι Γ. Θεοχαρίδης και Γ. Βελένης.

Δύο είναι τα κομβικά σημεία της ερμηνευτικής συζήτησης: α) Η ταύτιση 
του χώρου, όπου συμβαίνει το, ή τα περιστατικά και β) η ταύτιση του αυτο- 
κράτορα-ιππέα. Οι πιο πολλοί ερευνητές δέχθηκαν την ερμηνεία που πρώτος 
εισηγήθηκε ο A. Vasiliev9, υιοθετώντας μια υπόθεση του Kantorowitcz10: ότι 
δηλαδή είκονίζεται η είσοδος στη Θεσσαλονίκη του αυτοκράτορα Ιουστινιανού

οποίο βλέπε παρακάτω, και μακρύ χειριδωτό χιτώνα κάτω από τον κοντό.
7. Η ταύτιση του ιππέα με αυτοκράτορα από τον Γ. Σωτηρίου στη γαλλική έκδοση του 

Οδηγού του Βυζαντινού Μουσείου (1932), όπου εκτέθηκε αντίγραφο της αριστερής σκηνής.
8. Εκτός από τον Γ. Θεοχαρίδη, «Ή 'Αγία εκκλησία ή εν τω Σταδίω (;). Νέαι απόψεις επί 

παλαιού προβλήματος», Μελετήματα στη μνήμη Βασιλείου Λαούρδα, Θεσσαλονίκη 1975, σσ. 203- 
239.

9. A. Vasiliev, «L’entrée triomphale de l’empereur Justinien II à Thessalonique en 688», 
Miscellanea G. de Jerphanion, OCP 13 (1947) 355-368.

10. E. Kantorowitcz, «The King’s Advent and the enigmatic Doors of Santa Sabina», The Art 
Bulletin 26 (1944) 216 σημ. 63.



Η «ιστορική τοιχογραφία» του ναού του αγίου Δημητρίου 211

Β'. Το αδύνατο σημείο αυτής της ερμηνείας είναι ότι διατυπώθηκε παίρνο­
ντας υπόψη μόνον τη σκηνή αριστερά, διότι μόνον αυτή γνώριζε το 1936 ο 
Grabar11 ο οποίος εισήγαγε, ουσιαστικά, τη συγκεκριμένη σκηνή στη βιβλιο­
γραφία και τη χρονολόγησε γενικά στους 7ο-8ο αιώνες. Αργότερα, ο Σ. Κυ- 
ριακίδης12 υιοθέτησε την άποψη του Vasiliev και, προσπαθώντας να εντάξει 
την εικόνα στα ιστορικά περιστατικά του 7ου αιώνα, θέλησε να ερμηνεύσει τη 
δεξιά σκηνή ως εισβολή των Στρυμονιτών Σλάβων, κατόπιν των γεγονότων 
του φόνου του Περβούνδου (2η Συλλογή Θαυμάτων, Θαύμα 4ο). Σε δημοσίευ­
μά του ύστερα από αυτό του Κυριακίδη, ο Α. Ξυγγόπουλος ταύτισε τον ναό 
της δεξιά σκηνής με τον Αγιο Δημήτριο και το οικοδόμημα στα αριστερά, πί­
σω από την αυτοκρατορική πομπή, με το Στάδιο της πόλης13. Ο ίδιος, αργό­
τερα υιοθέτησε την ερμηνεία των Κυριακίδη - Vasiliev για την ταύτιση της 
μορφής του αυτοκράτορα διευκρινίζοντας ότι τα δύο μέρη της τοιχογραφίας 
μπορεί να μην συνδέονται θεματικά14. Οι σκηνές, όμως, δεν μπορούν να 
αποσυσχετιστούν διότι έγιναν ταυτόχρονα, με την ευκαιρία της ίδιας επέμβα­
σης στον νότιο τοίχο, έχουν τις ίδιες διαστάσεις, κοινά τεχνοτροπικά χαρα­
κτηριστικά και περιβάλλονται από κοινό πλαίσιο. Συνόψιση και κριτική των 
απόψεων που παρουσιάστηκαν παραπάνω κάνει ο J. D. Breckenridge15, ο 
οποίος επισημαίνει τις αδυναμίες της ερμηνείας που συνδέει την τοιχογραφία 
με τον Ιουστινιανό Β ' και τις σλαβικές επιδρομές, πιστεύει ότι πρέπει να 
αποσυνδεθεί η παράσταση της δεξιάς εικόνας από τον ναό του αγίου Δημη­
τρίου, αλλά καταλήγει σε ερμηνευτικό αδιέξοδο. Ανάλογο σκεπτικισμό εκφρά­
ζει επίσης ο P. Lemerle· απορρίπτει την ταύτιση του ιππέα με τον Ιουστινιανό 
Β ' και τη χρονολόγηση της τοιχογραφίας στον 7ο αιώνα, την οποία θεωρεί 
πρώιμη16.

Πιστεύω ότι η ερμηνεία του A. Vasiliev, όπως συμπληρώθηκε από τους 
Κυριακίδη και Ξυγγόπουλο, ότι, δηλαδή, παριστάνεται η είσοδος στην πόλη 
του Ιουστινιανού Β ' το 688/89 δεν μπορεί να γίνει δεκτή για τους παρακάτω 
λόγους: α) Υπάρχει φυσιογνωμική διαφορά του εικονιζόμενου αυτοκράτορα

11. A. Grabar, L’empereur dans l’art byzantin, Παρίσι 1936, σσ. 131, 234 σημ. 4, πίν. VII 2. Ο 
G., ερμήνευσε τη σκηνή ως ειρηνική, θριαμβευτική είσοδο αυτοκράτορα, βασιζόμενος στη γαλλική 
έκδοση του Οδηγού του Βυζαντινού Μουσείου του 1932.

12. Σ. Κυριακίδης, Μακεδονικά! (1941-1952) 761 κ.ε.
13. Ο Ξυγγόπουλος εννοεί το γνωστό στάδιο από το μαρτύριο του αγίου Δημητρίου: 

Συμβολαί εις τήν τοπογραφίαν της βυζαντινής Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 1949, σ. 25 κ.ε. (στο 
εξής: Συμβολαί).

14. Ά. Ξυγγόπουλος, Ό είκονογραφικός κύκλος τής ζωής τού αγίου Δημητρίου, Θεσσαλο­
νίκη 1970, σσ. 56 κ.ε.

15. Breckenridge, «The “Long Siege”», ό.π., 116-122.
16. P. Lemerle, Les plus anciens recueils des miracles de Saint Démétrius, τομ. 2, Παρίσι 1981, 

σ. 132 σημ. 210. Σύμφωνα με τον Breckenridge, ό.π., 121 σημ. 4, ο Lemerle παλαιότερα έτεινε να 
συμφωνήσει με τη χρονολόγηση των Σωτηρίου.



212 Αριστοτέλης Μέντζος

με τα γνωστά νομισματικά πρώιμα πορτραίτα του Ιουστινιανού Β · ο ιππέας 
της εικόνας παριστάνεται σε ηλικία σαράντα και πλέον ετών, ενώ ο Ιουστι­
νιανός ήταν το 688/89 πολύ νεότερος, δεκαεννέα ετών, και, επιπλέον, εικονί- 
ζεται στα νομίσματα εκείνης της περιόδου αγένειος17. Άλλωστε και ο ίδιος ο 
Vasiliev18 είχε εκφράσει επιφυλάξεις για την ηλικία του εικονιζόμενου αυτο- 
κράτορα. β) Η υπόθεση του Κυριακίδη, ότι στο κείμενο του 2ου Βιβλίου των 
Θαυμάτων του Αγίου Αημητρίου, ειδικά στο 4ο Θαύμα, περιέχονται πληροφο­
ρίες για εχθρική είσοδο (;) Σλάβων στη Θεσσαλονίκη και εκδίωξή τους από 
αγγέλους δεν ευσταθεί πλέον μετά την έκδοση, το 1981, των κειμένων από 
τον P. Lemerle, διότι πουθενά στα κείμενα των Θαυμάτων δεν αναφέρεται η 
είσοδος Σλάβων στη Θεσσαλονίκη19.

Διαφοροποιημένη άποψη εξέφρασε ο Γ. Θεοχαρίδης20, ο οποίος συμπλή­
ρωσε την επιγραφή στη δεξιά εικόνα ως Ή αγία εκκλησία ή εν τφ Σιρμίω και 
υποστήριξε ότι στους πίνακες εικονίζεται η ανακατάληψη του Σιρμίου από 
τους Βυζαντινούς το 1015 και η είσοδος στην πόλη του Βασιλείου Βλ Σχολιά­
ζοντας την άποψη του Θεοχαρίδη, έχουμε να παρατηρήσουμε ότι: Η σωζό- 
μενη στην αριστερή εικόνα κατάληξη ...ΚΗ υποδεικνύει τη Θεσσαλονίκη ως 
τόπο της δράσης των πινάκων επίσης, ο εικαστικός διάκοσμος του ναού του 
αγ. Δημητρίου κατά κανόνα συνδέεται με τη Θεσσαλονίκη και η κατάληψη 
του Σιρμίου είναι απίθανο να έχει εικονιστεί στον ναό, όπως δεν εικονίστηκε 
καμιά από τις πολλές ανακαταλήψεις πόλεων από τον αυτοκράτορα Βασί­
λειο Β'. Αλλά και η διατύπωση της επιγραφής με τη χρήση του οριστικού 
άρθρου, ΕΝ ΤΩ Σ..., δεν ευνοεί την υπόθεση ότι ακολουθούσε όνομα πόλης. 
Είναι επίσης ασύνηθες να παριστάνεται ο αυτοκράτορας σε εκστρατεία άο­
πλος, συνοδευόμενος από άοπλη επίσης συνοδεία. Από την άλλη πλευρά 
είναι επίσης αδικαιολόγητο να απεικονίζονται δηώσεις των βυζαντινών στρα­
τευμάτων και η συνδρομή αγγέλων προς τους εχθρικούς/;) κατοίκους· άλλω­
στε, δεν στηρίζεται ιστορικά η πληροφορία ότι οι κάτοικοι του Σιρμίου προέ- 
ταξαν αντίσταση στον Βασίλειο. Τέλος, οι γνώσεις μας για την τεχνοτροπία 
του πρώτου μισού του 11ου αιώνα είναι αρκετά ακριβείς, ώστε μπορούμε με 
ασφάλεια να αποκλείσουμε την εκτέλεση του έργου στην εποχή αυτή21.

17. J. D. Breckenridge, «The Numismatic Iconography of Justinian II», NNM 144, Numismatic 
Notes and Monographs, New York 1959. Επίσης, W. Hahn, MIB 3, Βιέννη 1981, πίν. 38.

18. Vasiliev, ό.π.
19. Αναλυτική παρουσίαση και σχολιασμό των σχετικών γεγονότων βλέπε στο Θ. Κορρές, 

«Παρατηρήσεις σχετικές με την πέμπτη πολιορκία της Θεσσαλονίκης από τους Σλάβους (676- 
678)», Βυζαντιακά 19 (1999) 139-165.

20. Θεοχαρίόης, ό.π., σσ. 203-239.
21. Αρκεί να συγκρίνουμε την τοιχογραφία μας με το διάκοσμο της Παναγίας των Χαλ- 

κέων (1028), ή τις τοιχογραφίες των παραθύρων του νάρθηκα της Αγίας Σοφίας (+-1035) για 
να μείνουμε στην ίδια πόλη.



Η «ιστορική τοιχογραφία» του ναού του αγίου Δημητρίου 213

Πολύ πρόσφατα διατυπώθηκε από τον Γ. Βελένη22 η άποψη ότι στους πί­
νακες εικονίζεται η αναχώρηση του μοναχού, εξόριστου στη Θεσσαλονίκη και 
εκθρονισμένου αυτοκράτορα Αρτεμίου - Αναστασίου Β', όταν ξεκινούσε για 
την Κωνσταντινούπολη κατά τη συνομωσία κατά του Λέοντα Γ' (719). Η 
πρόταση βλέπει στους πίνακες την απεικόνιση του, αγιοποιημένου κατά τη 
γνώμη του Βελένη, μοναχού και πρώην αυτοκράτορα. Σύμφωνα με την ιστο­
ρία της περιόδου, ο Αρτέμιος, έχοντας παραιτηθεί από τον θρόνο και όντας 
εξόριστος στη Θεσσαλονίκη, εμπλέχθηκε σε συνομωσία εναντίον του Λέοντα 
με συνομώτες αυλικούς αξιωματούχους, τον αρχιεπίσκοπο Θεσσαλονίκης και 
τους Βουλγάρους του Τέρβελι. Ξεκίνησε από τη Θεσσαλονίκη για να καταλά­
βει την Κωνσταντινούπολη23, αλλά η συνομωσία αποκαλύφθηκε, οι Βούλγα­
ροι προσχώρησαν στον Λέοντα και οι συνομώτες συνελήφθησαν και εκτελέ- 
στηκαν24. Η υπόθεση του Βελένη παρουσιάζει μεγαλύτερες δυσκολίες από τις 
προηγούμενες. Καταρχήν εικονογραφικές: α) Η φυσιογνωμία του ιππέα της 
τοιχογραφίας διαφέρει σημαντικά από τα νομισματικά πορτραίτα του Ανα­
στασίου Β '25. β) Ο ιππέας στην εικόνα αριστερά προϋπαντείται και δεν προ- 
πέμπεται. Αυτό συνάγεται από τη διάταξη των μορφών, που βλέπουν και τεί­
νουν προς το εσωτερικό της σκηνής. Είσοδο δηλώνει, επίσης και η κατεύθυν­
ση της κίνησης των μορφών προς τα δεξιά, γ) Ο φωτοστέφανος δεν είναι 
αποκλειστικό παρακολούθημα των αγίων, τουλάχιστο ως και στη μέση βυ­
ζαντινή περίοδο, δ) Η ενδυμασία του ιππέα δεν είναι μοναστική. Είναι λιτή, 
διακρίνεται ωστόσο ένα λευκό διάδημα στο κεφάλι του26. Το μαύρο χρώμα 
του εξωτερικού ρούχου είναι μάλλον ξεθωριασμένο πορφυρό και το ίδιο το 
ρούχο είναι χλαμύδα, που δεν φορούν οι μοναχοί.

Από ιστορική σκοπιά, η αγιοποίηση του Αρτεμίου - Αναστασίου Β ' μετά 
το τέλος της πρώτης περιόδου της εικονομαχίας, δεν μαρτυρείται στις εκκλη­
σιαστικές πηγές, παρότι αυτές είναι αρκετά κατατοπιστικές σε ότι αφορά 
τους εικονολάτρες. Αλλωστε οι εικονομαχικές διαθέσεις του Λέοντα εκδηλώ­
θηκαν σε χρόνο σαφώς μεταγενέστερο από τη συνομωσία και την καταστολή

22. Βελένης, ό.π.
23. Βλέπε σχετικά Μ. Ιωαννίδου-Γρηγορίου, «Τα “μονόξυλα”, οι Σλάβοι και οι Βούλγαροι 

στο κίνημα του Αρτεμίου-Αναστασίου Β' (719)», Βυζαντιακά 19 (1999) 169-179.
24. Θεοφ. Χρον. 400.18-401.3, (έκδ.) C. de Boor, Theoplwnis Chronographia, 1-2, Hildesheim 

1963.
25. Βλέπε, MIB 3, πιν. 50.
26. Σύμφωνα με τον Ά. Ξυγγόπουλο, Ή βασιλική τοϋ Άγιον Δημητρίου Θεσσαλονίκης, 

Θεσσαλονίκη 1946, σ. 47 (στο εξής: Ή βασιλική τοϋ 'Αγίου Δημητρίου). Το, κατά τον Ξυγγό­
πουλο, στενό λευκό διάδημα δεν σχετίζεται με τα διαδήματα της όψιμης αρχαιότητας, πρβ., R. 
Delbriieck, Spaetantike Kaiserportraets, Βερολίνο-Λειψία 1933, σ. 65 κ.ε. Πιθανώς πρόκειται για 
το διάδημα που μνημονεύει ο Κωνσταντίνος Πορφυρογέννητος στο Περί Βασιλείου τάξεως, 
Reiske I. 10, σ. 86 4-5,: (ιππεύει)... ό βασιλεύς... καί στέφεται τό άσπρον στέμμα... Βλέπε σχετικά 
παρακάτω.



214 Αριστοτέλης Μέντζος

της. Παραπέρα, η υπόθεση ότι οι βάρβαροι της δεξιά εικόνας είναι Βούλγα­
ροι μισθοφόροι του αυτοκράτορα, που μπήκαν στη Θεσσαλονίκη κατ’ εντολή 
του Λέοντα Ισαύρου για να συλλάβουν τον αρχιεπίσκοπο Θεσσαλονίκης, δεν 
μαρτυρείται στις πηγές και δεν δικαιολογείται από τα ιστορικά γεγονότα: 
Σύμφωνα με τον Θεοφάνη27, οι Βούλγαροι ακολούθησαν τους στασιαστές ως 
έξω από την Κωνσταντινούπολη· εκεί τους προσεταιρίστηκε ο Λέων και η συ­
νωμοσία κατέρρευσε. Οι ιστορικές αφηγήσεις δεν δικαιολογούν την υπόθεση 
ότι οι Βούλγαροι συνέλαβαν τον αρχιεπίσκοπο στη Θεσσαλονίκη, μέσα στον 
μητροπολιτικό ναό(!), διότι όπως προκύπτει από την αφήγηση του Θεοφάνη, 
οι συνομώτες, μαζί με τον επίσκοπο της Θεσσαλονίκης, όταν συνελήφθησαν 
βρίσκονταν με τον στρατό τους έξω από τα τείχη της πρωτεύουσας. Η πρό­
ταση του Βελένη προσφέρει ασφαλώς και θετικά στοιχεία: Είναι ορθή η παρα­
τήρησή του ότι ο αυτοκράτορας και η συνοδεία του στην αριστερά σκηνή 
εικονίζονται σε σχέση με το ανατολικό τείχος της πόλης και την Κασσανδρεω- 
τική πύλη. Είναι, επίσης, χρήσιμη η συναγωγή ότι οι δύο σκηνές σχετίζονται, 
χωρίς ν’ αποτελούν η μια άμεση συνέχεια της άλλης. Εξίσου ορθή είναι η 
διαπίστωση ότι η ταύτιση του ναού της δεξιάς σκηνής με τον ναό του αγίου 
Δημητρίου δεν στηρίζεται πουθενά. Τέλος, έχει ενδιαφέρον η επισήμανση του 
Βελένη, ότι η τοιχογραφία ζωγραφήθηκε πάνω από την κυριότερη και ίσως τη 
μοναδική είσοδο του ναού από τη νότια πλευρά. Ας σημειωθεί ότι η ερμηνεία 
από τον Βελένη της σειράς κατασκευών, πίσω από την κορυφή της γραμμής 
του τείχους, ως σαρκοφάγων ή ταφικών οικίσκων δεν είναι πιθανή: Η 
παλαιότερη ερμηνεία του αρχιτεκτονήματος από τον Ξυγγόπουλο28 ως κτι­
ρίου δημοσίων θεαμάτων είναι πιθανότερη για τους εξής λόγους: Οι κατα­
σκευές δεν είναι ασύνδετες αλλά ανήκουν σε ένα κτίριο, επάνω από το οποίο 
εικονίζεται ενιαία κεραμοσκεπή· το σύνολο των κατασκευών ανήκει στην 
ανωδομή-επίστεψη του ενιαίου κτιρίου πίσω από την αυτοκρατορική πομπή 
και, τέλος, οι παραστάσεις μέσα στα τετράγωνα διάχωρα εικονίζουν πράγμα­
τι θηριομαχίες (εικ. 2). Πιστεύω, μάλιστα, ότι, σε συνδυασμό με τη διαπίστω­
ση ότι η σκηνή εκτυλίσσεται μπροστά στην Κασσανδρεωτική πύλη, μπορεί το 
κτίριο που εικονίζεται πίσω από την πομπή να ταυτισθεί με τον Ιππόδρομο 
της Θεσσαλονίκης και ειδικότερα με την πρόσοψη προς τη Λεωφόρο όπου 
βρισκόταν το κτίριο των αφετών, «το κάγκελλο», ίχνη του οποίου αποκαλύ­
φθηκαν πρόσφατα29.

27. Θεοφ. Xqov., ό.π., 400.23-401.3
28. Ξυγγόπουλος, Συμβολαί, ό.π., σ. 24.
29. Βλέπε σχετικά την πρόσφατη ανακάλυψη ιχνών του κτιρίου από την Ε. Μαρκή στο: Ε. 

Μαρκή - Ε. Πελεκανίδου - I. Κανονίδης - Ν. Καρύδας, «Η Θεσσαλονίκη κατά τους παλαιοχρι­
στιανικούς χρόνους», Θεσσαλονικέων Πόλις 3 (1997) 44-55, κυρίως σ. 47 πίν. 2.



Η «ιστορική τοιχογραφία» του ναού του αγίου Δημητρίου 215

Παρατηρούμε ότι ως προς το εικονογραφικό και τεχνοτροπικό μέρος, οι 
απόψεις που κατά καιρούς διατυπώθηκαν σχετικά με τη χρονολόγηση της 
«ιστορικής» τοιχογραφίας είναι ασαφείς και αντιφατικές: Ο Grabar πρότεινε 
χρονολόγηση στους 7ο-8ο αιώνα χωρίς επιχειρηματολογία30. Ο Ξυγγόπουλος 
δέχεται μια χρονολόγηση στον 7ο αιώνα, στηριζόμενος, αλλού μεν στην άπο­
ψη του Grabar31 32, αλλού δηλώνοντας ότι ... ή τέχνη τής τοιχογραφίας μάς 
αναγκάζει νά τήν τοποθετήσουμε στον αιώνα αύτόν72. Χρονολόγηση στους 
7ο-9ο αιώνες έδωσε, επίσης, ο Kantorowitcz33, βασιζόμενος σε εικονογραφι- 
κές παρατηρήσεις και πρότεινε την ταύτιση του ιππέα με τον Ιουστινιανό Β'. 
Την ταύτιση ακολούθησαν οι Vasiliev και Κυριακίδης βασιζόμενοι αποκλει­
στικά σε ιστορικά κριτήρια. Ο Breckenridge, παρά τις επιφυλάξεις του για 
την ταύτιση του ιππέα με τον Ιουστινιανό Β ' και γενικά γιά την ερμηνεία της 
δεξιάς σκηνής, αποδέχεται τη χρονολόγησή της στον 7ο-8ο αιώνα34 35. Οι Γ. και 
Μ. Σωτηρίου που είχαν την ευκαιρία να μελετήσουν λεπτομερειακά το έργο 
στη δημοσίευση του ναού συνέκριναν την εικονογραφία και τεχνοτροπία της 
τοιχογραφίας με μικρογραφίες χειρογράφων του τέλους του 9ου αιιόνα, συγ­
κεκριμένα του Par. Gr. 510. αναγνωρίζουν στη σύνθεση ...τόν ελεύθερον, 
άκριβή καί ταχνν τρόπον τής άποδόσεως των χαρακτηριστικών του προσώ­
που, ... τήν ελαφράν, άνευ σκιάς πλάσιν καί τήν διά λευκών κατά τό πλεΐ- 
στον γραμμών μαλακήν πτυχολογίαν75. Τα στοιχεία αυτά πραγματικά χαρα­
κτηρίζουν την τοιχογραφία, όσο και τη μικροτεχνία των λεγάμενων αυλικών 
χειρογράφων της μακεδονικής αναγέννησης, (είναι περίεργο ότι τα ίδια σχε­
δόν χαρακτηριστικά ο Breckenridge αποδίδει στα επαρχιακά έργα της βυζα­
ντινής ζωγραφικής του 7ου αιώνα36). Σε συνέπεια με τις παραπάνω διαπι­
στώσεις οι Σωτηρίου διατύπωσαν την άποψη ότι τα εικονιζόμενα γεγονότα 
σχετίζονται με βαρβαρική επιδρομή κατά της Θεσσαλονίκης. Υπέθεσαν, επο­
μένως, ότι η δεξιά σκηνή μπορεί να αναφέρεται στην κατάληψη της Θεσσα­
λονίκης από τους Σαρακηνούς το 904 και ότι ο αυτοκράτορας της αριστερής 
σκηνής είναι ο Λέων ο Σοφός. Εξέφρασαν, όμως, παράλληλα και μια επιφύ­
λαξη για την ταύτιση διότι, όπως επεσήμαναν, ούδεμία μαρτυρία υπάρχει

30. Grabar, ό.π., σσ. 131,234 σημ. 4.
31. Ξυγγόπουλος, Συμβολαί, ό.π., ο. 25.
32. Ξυγγόπουλος, Η βασιλική του Αγίου Δημητρίου, ό.π., σ. 48.
33. Kantorowitcz, ό.π., σ. 216.
34. Breckenridge, «The “Long Siege”», ό.π., ο. 122.
35. Γ. και Μ. Σωτηρίου, ό.π., σ. 209.
36. Breckenridge, «The “Long Siege”», ό.π., σ. 122: ...which reveal a style, cursory and orna­

mental, with a minimum of plastic modeling, and an easy use of the conventions of spatial organiz­
ation, wholly in keeping with what we know of provincial Byzantine art in the seventh century. Θα 
ήταν ενδιαφέρον να γνωρίζαμε ποια είναι αυτά τα επαρχιακά έργα βυζαντινής ζωγραφικής 
στον 7ο αιώνα.



216 Αριστοτέλης Μέντζος

περί έπισκέψεώς του (τοϋ Λέοντα) εις την Θεσσαλονίκην37.
Όπως είναι φανερό από την ως εδώ συζήτηση, οι πληροφορίες της ίδιας 

της τοιχογραφίας είναι ανεπαρκείς για τη διαφώτιση του ιστορικού νοήματος 
που αυτή περικλείει. Η ερμηνεία της μπορεί να βοηθηθεί από την ακριβέστερη 
χρονολόγηση της σύνθεσης, η οποία ως τώρα κυμαίνεται από τα τέλη του 7ου 
στον 8ο ή στον 9ο αιώνα, με επικρατέστερη την άποψη των Σωτηρίου στον 
πρώιμο 10ο αιώνα. Επομένως, μια ασφαλής προσέγγιση στο ζήτημα αυτό 
μπορεί να αναζητηθεί από τη χρονολόγηση της οικοδομικής επέμβασης η 
οποία επέτρεψε τη δημιουργία της τοιχογραφίας (πρβλ. τη συζήτηση στην αρ­
χή της μελέτης). Όπως λοιπόν αναφέρθηκε παραπάνω, η επέμβαση στο ισό­
γειο του νότιου τοίχου κατά την οποία προέκυψε ο χώρος για την τοιχογρα­
φία φαίνεται πως ήταν τμήμα μιας ευρύτερης επισκευής, που περιλάμβανε 
την αναδιοργάνωση των προσβάσεων στον ναό από την ανατολική και νότια 
πλευρά και την ανακατασκευή του ανώτερου τμήματος του βόρειου και νότιου 
τοίχου του ναού, με την προσθήκη υπερώων πάνω από τα πτερύγια και τα 
δεύτερα πλάγια κλίτη38. Όπως έχει διαπιστωθεί από τους Σωτηρίου, η στάθ­
μη του εξωτερικού χώρου, ιδίως του δρόμου νότια του ναού, βρισκόταν πολύ 
χαμηλότερα από τη στάθμη του ίδιου του ναού, στο επίπεδο της κρύπτης. 
Σύμφωνα με τα ίχνη που αποκαλύφθηκαν μετά το 1917 στον νότιο τοίχο, στη 
μεν στάθμη του ισογείου ανοίγονταν παράθυρα, ενώ στο χαμηλότερο επίπεδο 
υπήρχε αναλημματικός τοίχος. Συνέπεια αυτού ήταν να μην έχει ο ναός 
άμεση πρόσβαση από τη νότια πλευρά. Η κύρια πρόσβαση βρισκόταν στο νό­
τιο άκρο της ανατολικής πλευράς, όπου μνημειακή κλίμακα γεφύρωνε την 
υψομετρική διαφορά μεταξύ του κτιρίου και του εξωτερικού χώρου39. Σε με­
ταγενέστερη περίοδο η στάθμη του δρόμου ανυψώθηκε και το επίπεδο της 
κρύπτης και της στοάς στη ΝΑ πλευρά του ναού καταχώθηκε· τότε δημιουρ- 
γήθηκε ανώγεια εξωτερική ξύλινη στοά στη στάθμη του ναού κατά μήκος του 
νότιου τοίχου40. Η ΝΑ πρόσβαση αχρηστεύθηκε και πάνω στην κλίμακα κτί­
στηκε ο ναΐσκος του αγίου Ευθυμίου, ενώ δημιουργήθηκε νέα πρόσβαση στο 
σημείο σύνδεσης της νότιας πλευράς του ναού με το νότιο πτερύγιο41, όπου

37. Γ'. και Μ. Σωτηρίου, ό.π., σ. 209. Επίσης, K. Kalokyris, «La basilique Saint Démétrius de 
Thessalonique», XI Corso di Cultura (Ravenna 1964) 231.

38. Γ. και Μ. Σωτηρίου, ό.π., ο. 103 και εικ.7.
39. Ο.π., σ. 91 και εικ. 61. Οι Σωτηρίου υπολόγισαν την υψομετρική διαφορά μεταξύ εσω­

τερικού και εξωτερικού χώρου στο σημείο της πύλης, σε 3,50 μ. Η διαφορά από τον νότιο δρόμο 
θα ήταν ακόμη μεγαλύτερη.

40. Για τη στοά, βλ.. Γ. Σωτηρίου, «’Από τά ερείπια τού ναού τοϋ Άγιου Δημητρίου», 
Γρηγόριος Παλαμάς2 (ΙΘ' ) (Ιαν. 1918) 18 κ.ε.

41. Η ακαταστασία του εξωτερικού τοίχου στο σημείο αυτό και η παρουσία των θόλων στο 
επίπεδο της κρύπτης συνηγορούν ότι στο βυζαντινό κτίριο υπήρχε προβολή που φιλοξενούσε 
είσοδο και πιθανώς το αναφερόμενο από τον Συμεών Θεσσαλονίκης κωδωνοστάσιο- πρβλ.. Α.



Η «ιστορική τοιχογραφία» του ναού του αγίου Δημητρίου 217

υπήρχε υπόστυλη θολοδομή42, όπως δείχνει to υπόλειμμα των θόλων με δύο 
κίονες στον νότιο εξωτερικό τοίχο του ναού στη στάθμη της κρύπτης43. Εφό­
σον ο ναΐσκος του αγίου Ευθυμίου, που κτίστηκε πάνω στο θεμέλιο της κλί­
μακας της εισόδου χρονολογείται στα μέσα περίπου, ή στο τέλος του πρώτου 
μισού του 10ου αιώνα44, έπεται ότι η επέμβαση στο κτίριο και η εκτέλεση της 
τοιχογραφίας έγιναν λίγο νωρίτερα από τα μέσα του 10ου αιώνα. Επομένως, 
η ίδρυση του αγίου Ευθυμίου αποτελεί terminus antequem για την εκτέλεση 
της επισκευής και της τοιχογραφίας.

Δεν είναι, όμως, ο ναΐσκος το μόνο αρχιτεκτονικό στοιχείο που συμβάλ­
λει στη χρονολόγηση της τοιχογραφίας. Στην ίδια επισκευή κατά την οποία 
δημιουργήθηκε ο χώρος για την τοιχογραφία συντελέστηκε επίσης η προσθήκη 
υπερώων πάνω από τα πτερύγια και τα δεύτερα πλάγια κλίτη45. Οι Σωτηρίου 
διαπιστώνουν ότι στην αρχική βασιλική δεν υπήρχαν τα μικρά υπερώα αλλά 
προστέθηκαν αργότερα. Αυτή την επέμβαση, όπως και τις άλλες μείζονες βυ­
ζαντινές επεμβάσεις, οι Σωτηρίου τις συνέδεσαν με την επισκευή του 7ου αι­
ώνα46. Αποφασιστικό κριτήριο για τη συσχέτιση της προσθήκης των υπερώων 
με την πυρκαγιά του 7ου αιώνα συνιστούν τα ψηφιδωτά της βόρειας μικρής 
κιονοστοιχίας. Τα ψηφιδωτά καταστράφηκαν, εκτός από ελάχιστα τμήματα, 
κατά την πυρκαγιά του 1917, διασιόθηκε όμως ικανοποιητική φωτογραφική 
και σχεδιαστική τεκμηρίωσή τους47. Το ανώτερο τμήμα τους καταστράφηκε 
όταν τοποθετήθηκαν οι ξυλοδοκοί για το δάπεδο των μικρών υπεριόων και 
συμπληρώθηκε ξανά μετά την ολοκλήρωση της προσθήκης (εικ. 4).

Τα ψηφιδωτά έχουν χρονολογηθεί στον 6ο αιώνα48, έχουν, ωστόσο, δεχθεί 
και προσθήκες, από τις οποίες η σημαντικότερη είναι αυτή της επιγραφής 
που μνημονεύει την ολοκλήρωση της ανακαίνισης του ναού ύστερα από πυρ­
καγιά μαζί με τρία μετάλλια με τις μορφές του Αγίου και των ανακαινι­

Μέντζος, «Ο ναός του Αγίου Δημητρίου προ και μετά την πυρκαγιά του 7ου αιώνα», Πρακτικά 
του ΙΒ ' επιστ. Συνεδρίου, Χριστιανική Θεσσαλονίκη: Ο Ιερός ναός τον Αγίου Δημητρίου: 
Προσκύνημα Ανατολής και Δύσεως, Θεσσαλονίκη 2001, σσ. 217-245.

42. Γ. και Μ. Σωτηρίου, ό.π., ο. 132, εικ. 55.
43. Για τη χρονολόγηση της κατασκευής στον 8ο αιώνα, βλ. Γ. Βελένης, «Τέσσερα πρωτό­

τυπα κιονόκρανα στη Θεσσαλονίκη», Πρακτικά 10ου Διεθνούς Συνεδρίου Χριστιανικής Αρχαιο­
λογίας, τ. Β , Θεσσαλονίκη 1984, σσ. 669-678.

44. Γ. Βελένης, Ερμηνεία του εξωτερικού διακόσμου στη βυζαντινή αρχιτεκτονική, Θεσ­
σαλονίκη 1984, σ. 131 κ.ε. Επίσης, Ν. Μουτσόπουλος, «Το παρεκκλήσι του Αγ. Ευθυμίου στη βα­
σιλική του Αγ. Δημητρίου», Χριστιανική Θεσσαλονίκη Γ ' Επιστημονικό Συμπόσιο, Θεσσαλονίκη 
1991, σσ. 134 κ.ε.

45. Γ. και Μ. Σωτηρίου, ό.π., σ. 103 και εικ. 7.
46. Ό.π., ο. 104.
47. Βλ.. σχετικά R. Cormack, The Byzantine Eye, (Variorum) 1989, Studies I-II, όπου και η 

προγενέστερη βιβλιογραφία.
48. Σύγκρινε την πιο πρόσφατη εκτίμηση του Cormack. ό.π., II, σ. 57.



218 Αριστοτέλης Μέντζος

στών49. Σύμφωνα με τα στοιχεία της ίδιας της επιγραφής50 η προσθήκη συν­
δέεται με την επισκευή του ναού μετά την πυρκαγιά του 7ου αιώνα. Οι Σωτη­
ρίου και ο Cormack πιστεύουν ότι τα μικρά υπερώα δεν είναι μεταγενέστερα 
από την επισκευή του 7ου αιώνα51. Αντίθετα, ο Spieser δέχεται ότι τα μικρά 
υπερώα έγιναν μετά το τέλος της Εικονομαχίας, διότι τα εικονογραφικά στοι­
χεία του διακόσμου που συνοδεύουν την επισκευή δεν μπορούν να τοποθετη­
θούν νωρίτερα52. Απάντηση στη διαφωνία δίνει η παρατήρηση των ιχνών της 
επισκευής των ψηφιδωτών, σύμφωνα με τα αντίγραφα που έγιναν το 1907- 
1909 από τον W. S. George, αλλά και διάφορες φωτογραφίες που έγιναν 
στην ίδια περίοδο (εικ. 4). Εκεί φαίνεται μια συνεχής, σχεδόν οριζόντια γραμ­
μή διακοπής-καταστροφής και συμπλήρωσης που διατρέχει το ανώτερο τμήμα 
του ψηφιδωτού και προκλήθηκε από την κατασκευή των υπερώων (μια δεύτε­
ρη καταστροφή σημειώνεται στο άνω πλαίσιο των ψηφιδωτών, αλλά το κενό 
ασβεστοχρίστηκε και δεν συμπληρώθηκε με ψηφιδωτό). Ωστόσο, τόσο στα 
αντίγραφα, όσο και στις φωτογραφίες των ψηφιδωτών53 διακρίνεται και μια 
δεύτερη γραμμή περιορισμένου μήκους, που σχηματίζει τόξο και διέρχεται 
κάτω από το ψηφιδωτό των ανακαινιστών του ναού, η οποία αντιπροσωπεύει 
την αντικατάσταση του αρχαίου ψηφιδωτού και την ένθεση του νεότερου. 
Παρατηρείται ότι η διατήρηση του ψηφιδωτού πάνω από την ανώτερη γραμμή 
συμπλήρωσης είναι πολύ καλύτερη από τη διατήρηση του εμβόλιμου ψηφιδω­
τού των ανακαινιστών με την επιγραφή. Η παρουσία δύο ευδιάκριτων γραμ­
μών επισκευής στην ψηφιδωτή επιφάνεια μπορεί να ερμηνευθεί μόνο με την 
παραδοχή ότι καταγράφουν δύο διακριτές επισκευές: Στην πρώτη, περιορι­
σμένης έκτασης, εντέθηκε στο πεδίο του ψηφιδωτού κάμπου το ψηφιδωτό που 
μνημόνευε την ολοκλήρωση της επισκευής από την πυρκαγιά και στη δεύτερη 
και μεταγενέστερη, που διατρέχει το άνω τμήμα της ψηφιδωτής ζώνης σ’ όλο 
της το μήκος, συμπληρώθηκε το άνω πέρας της ψηφιδωτής επιφάνειας, το 
οποίο είχε καταστραφεί από την εγκατάσταση των δοκών για το δάπεδο των 
δεύτερων υπερώων. Η εγκατάσταση, λοιπόν, των μικρών υπερώων έγινε σα­
φώς μεταγενέστερα από την επισκευή του ναού από την πυρκαγιά54, διότι 
ακριβώς η γραμμή της δεύτερης συμπλήρωσης συνεχίζεται και στο τμήμα της

49. Νεότερες σκέψεις για την ακριβέστερη χρονολόγηση της πυρκαγιάς στο Μέντζος, ό.π., 
σσ. 238 κ.ε.

50. 'Επί χρόνων Λέοντος ήβώντα βλέπεις / καυθέντα τό πριν τον ναόν Δνμητρίον. Η επι­
γραφή διασώθηκε και σήμερα εκτίθεται στην κρύπτη του ναού.

51. Cormack, ó.jt., Il, σσ. 60-61.
52. J. M. Spieser, Thessalonique et ses monuments du IVe au Vie siede, 1984, σσ. 169-171.
53. Σύγκρινε την εικόνα στο The Byzantine Eye, The Byzantine Eye, II, No. 34, ιδίως κάτω 

από την tabula ansata, αριστερά και δεξιά.
54. Πρβλ. σχετικά την ενδιαφέρουσα ανάλυση του J. Skedros, Saint Demetrios of Thessaloniki; 

Civic Patron and-Divine Protector, 4th-7th centuries CE, Harrisburg, Penn. 1999, σ. 47.



Η «ιστορική τοιχογραφία» του ναού του αγίου Δημητρίου 219

πρώτης συμπλήρωσης55. Επιβεβαιώνεται, επομένως, το συμπέρασμα του 
Spieser ότι τα μικρά υπερώα προστέθηκαν μετά τη λήξη της Εικονομαχίας. 
Αυτό αποτελεί ταυτόχρονα έναν terminus post quem της «ιστορικής» τοιχο­
γραφίας. Σύμφωνα με όλα τα παραπάνω μπορούμε να προσδιορίσουμε τη 
δημιουργία της σύνθεσης ανάμεσα στο δεύτερο μισό του 9ου και στα μέσα του 
1 Οου αιώνα.

Έχοντας προσδιορίσει με κριτήρια κατασκευαστικά και τεχνοτροπικά το 
χρονολογικό πλαίσιο της τοιχογραφίας θα επιστρέφουμε στην ίδια τη σύνθεση 
για να προσδιορίσουμε ακριβέστερα την ερμηνεία της. Θα σταθούμε στην 
απεικόνιση της αυτοκρατορικής προέλευσης και σε στοιχεία της αυτοκρατορι- 
κής ενδυμασίας. Τίθεται καταρχήν το ζήτημα της απεικόνισης του έφιππου 
αυτοκράτορα: Η συμμετοχή του αυτοκράτορα έφιππου σε «προελεύσεις» στην 
Κωνσταντινούπολη φαίνεται ότι γενικεύθηκε επί του Λέοντα του Σοφού. Μας 
πληροφορεί γι’ αυτό ο Πορφυρογέννητος: ίστέονδέ καί τούτο, ότι επί Αέοντος 
του τής θείας λήξεως έγένετο ή τάξις αυτή. (1.10. 85-86). Επιπλέον, η αυτο- 
κρατορική συνοδεία, όπως παρουσιάζεται στην τοιχογραφία, θυμίζει σε κά­
ποια σημεία περιγραφές από το Περί Βασίλειον τάξεως: ...ίππεύουσι δέ ευ­
θύς ... οϊ τε άρχοντες τοϋ κονβονκλείου μάγιστροι, πατρίκιοι καί πάσα ή 
σύγκλητος εφ’ ίππων έστολισμένων... κρατούντες σκουτάριά τε καί διστράλια 
... Κανδιδάτοι δέ καί σκρίβονες καί μανδάτορες βασιλικοί δηριγεύουσιν 
έμπροσθεν τοϋ βασιλέως ... κατέχοντες εν ταίς χερσίν κλάδους δαφνών (1.10. 
80-81). Ενδιαφέρον έχει σχετικά με το παραπάνω απόσπασμα η απεικόνιση 
βαΐων στο έδαφος εμπρός από την πομπή. Αναλογίες βρίσκονται, επίσης, 
στην ενδυμασία του αυτοκράτορα-ιππέα με τις περιγραφές στο ίδιο κείμενο· 
παρακάτω, περιγράφεται η βασιλική ενδυμασία σε μία από τις «αλλαγές»: (Ô 
βασιλεύς) ... καί πάλιν ύποστρέφων έφιππος περιβάλλεται κολώβιον, τον λε­
γόμενον βότρυν, καί στέφεται το άσπρον στέμμα (1.10. 86). Το ενδιάμεσο έν­
δυμα του ιππέα της τοιχογραφίας, κάτω από τη χλανίδα και πάνω από το 
χειριδωτό χιτώνα, είναι λευκό, ορθόσημο με κοντές χειρίδες (trois quarts), 
έχει, δηλαδή, έντονη ομοιότητα με κολόβιο, που εξελίχθηκε στα επόμενα χρό­
νια στη δαλματική56. Το «άσπρον στέμμα» του κειμένου είναι πιθανώς το 
λευκό διάδημα του ιππέα της τοιχογραφίας.

Οι Σωτηρίου υπέθεσαν ότι ο αυτοκράτορας της εικόνας είναι ο Λέων ο 
ΣΤ', επιφυλάχθηκαν όμως για την ταύτιση. Φαίνεται ότι δεν πρόλαβαν να 
εκμεταλλευθούν για συγκρίσεις το ψηφιδωτό του τυμπάνου της Βασιλείου

55. Η συνέχεια της δεύτερης συμπλήρωσης μέσα στην πρώτη διακρίνεται καθαρά και στην 
εικόνα 76 του βιβλίου των Σωτηρίου.

56. Βλέπε σχετ.. Lampe, Greek Patristic Lexicon, λ. Κολόβιον.



220 Αριστοτέλης Μέντζος

Πύλης στην Αγία Σοφία της Κωνσταντινούπολης57 (εικ. 5). Το ψηφιδωτό 
αυτό έγινε ή το 912, λίγο πριν τον θάνατο του Λέοντα, όταν ο αυτοκράτορας 
πήρε άφεση από τον πατριάρχη Νικόλαο Μυστικό, ή το 920, οπότε η Σύνοδος 
έδωσε επίσημη συγχώρηση στον Λέοντα για τον τέταρτο γάμο58. Η φυσιογνω­
μική σύγκριση της μορφής του ιππέα (εικ. 5) με αυτήν του γονυπετούς αυτο- 
κράτορα (εικ. 6) είναι, κατά τη γνώμη μου, αρκετά πειστική για την ταύτιση 
των μορφών. Υπάρχει βεβαίως διαφορά στο μήκος της γενειάδας, όπως επί­
σης υπάρχει διαφορά ηλικίας στις απεικονίσεις των δύο μορφοΥν, που αντι­
προσωπεύει μια αξιόλογη χρονική απόσταση- η εντύπωση επιτείνεται από το 
γεγονός ότι η μορφή του αυτοκράτορα στο ψηφιδωτό της Αγίας Σοφίας εικο- 
νίζεται καταβεβλημένη, ασφαλώς υπό το βάρος του παραπτώματος και του 
επικείμενου θανάτου του.

Συνεπάγεται ότι στην περίπτωση που δεχθούμε την ταύτιση του αυτοκρά­
τορα στο αριστερό της εικόνας με τον Λέοντα ΣΤ ', η δεξιά σκηνή πρέπει να 
εικονίζει τις δηώσεις των Σαρακηνών στην πόλη το 904, όπως υπέθεσαν οι 
Σωτηρίου. Μένει το εμπόδιο, που έθεσε την επιφύλαξη για τους Σωτηρίου, ότι 
δεν μαρτυρείται μετάβαση του Λέοντα στη Θεσσαλονίκη μετά το 904 μ.Χ. 
Σχετικά με αυτό, πρέπει να δεχθούμε ότι, όπως επισημαίνει ο Grabar59, οι 
βασιλικές «εικόνες» έχουν λειτουργία δικαιοδοτική, αντιπροσωπεύουν δηλαδή 
τη φυσική του οντότητα και την ηθική και νομική του ισχύ. Βρίσκονται, λοι­
πόν, στη θέση του λειτουργώντας αντ’ αυτού. Η παράσταση του δωρητή ηγε­
μόνα πιστοποιεί και επικυρώνει στα μάτια των δωρεοδόχων την πράξη της 
δωρεάς ή ευεργεσίας και αυτός είναι ο σημαντικότερος λόγος ύπαρξης της 
εικόνας. Επομένως, το αν ο δωρητής ηγεμόνας βρέθηκε πράγματι στον τόπο 
της δωρεάς τη στιγμή που αυτή συνέβη, δεν έχει τόση σημασία, όση έχει η ίδια 
η δωρεά-ευεργεσία. Έτσι, ενώ συναντούμε εικόνες όπου η φυσική παρουσία 
του δωρητή στον τόπο της δωρεάς συνέπεσε με το γεγονός της δωρεάς, όπως 
είναι οι απεικονίσεις των αυτοκρατορικών ζευγών στο νότιο υπερώο της 
Αγίας Σοφίας στην Κωνσταντινούπολη, έχουμε και παραδείγματα περιπτώ­
σεων, όπου οι ηγεμόνες δεν είχαν ποτέ βρεθεί στον χώρο της δωρεάς, αλλά η 
βασιλική «εικών» επέχει τη θέση της φυσικής παρουσίας του αυτοκράτορα 
στον ίδιο τον φυσικό χώρο της εικόνας- στον Αγιο Βιτάλιο στη Ραβέννα, στον 
6ο αιώνα και στον Αγιο Απολλινάριο στις Κλάσσεις, στον 7ο αιώνα.

57. Το ψηφιδωτό έγινε για πρώτη φορά γνωστό το 1933 από τον Whittemore, The Mosaics 
of St. Sophia at Istanbul, αλλά ουσιαστικά ερμηνεύθηκε από τον Hawkins, «Further Observations 
on the Narthex Mosaic in St. Sophia at Istanbul», DOP 22 (1968) και κυρίως τη μελέτη του Ν. 
Oikonomides, «Leo VI and the Narthex Mosaic of Saint Sophia», DOP 30 (1976) 151-172.

58. Oikonomides, ό.π.
59. Grabar, ό.π., σ. 8.



Η «ιστορική τοιχογραφία» του ναού του αγίου Δημητρίου 221

Η εικόνα επομένως της επίσκεψης του αυτοκράτορα στη Θεσσαλονίκη δεν 
έχει αναγκαστικά κυριολεκτική ερμηνεία, όπως δεν συνδέεται χρονικά με το 
γεγονός της επιδρομής των Σαρακηνών συνδέεται, όμως, μαζί του με μια 
σχέση αιτίου και αποτελέσματος: η άφιξή του με φόντο την καιόμενη πόλη 
συμβολίζει την επίτευξη της ασφάλειας και την ισχύ της αυτοκρατορικής πα­
ρουσίας. Προκύπτει όμως το ερώτημα, ποια μέτρα ή χορηγίες του Λέοντα 
ΣΤ' επικυρώνει η εικόνα του στον ναό του αγίου Δημητρίου; Πιστεύω ότι ο 
συμβολισμός της εικόνας εκπροσωπεί τα όσα επακολούθησαν την επιδρομή 
των Σαρακηνών: Γνωρίζουμε ότι με χρήματα του αυτοκρατορικού ταμείου, 
που είχε μαζί του ο ασικρήτις Συμεών γλύτωσε η πόλη από τον εμπρησμό των 
Σαρακηνών60. Γνωρίζουμε, επίσης, σύμφωνα με τον I. Καμινιάτη61, ότι με 
αυτοκρατορικά επίσης χρήματα έγινε εξαγορά και ανταλλαγή των αιχμαλώ­
των από τον Λέοντα Χοιροσφάκτη. Η ανανέωση ειδικότερα του ναού του 
αγίου Δημητρίου, που επισημάναμε παραπάνω, μπορεί να συνδεθεί με την 
αποκατάσταση των ζημιών που ασφαλώς θα επέφεραν οι επιδρομείς62 και να 
αποδοθεί στον αυτοκράτορα. Εδώ πρέπει να λάβουμε υπόψη την αφοσίωση 
του Λέοντα ΣΤ ' προς τον άγιο Δημήτριο, ο οποίος του είχε σώσει τη ζωή63, 
αφοσίωση που απέδειξε ο αυτοκράτορας με τους Ύμνους64, τους εγκωμια­
στικούς Λόγους65, που αφιέρωσε στον άγιο Δημήτριο και τον ναό που έκτισε 
του Αγίου στο Παλάτιο66. Μια άλλη χειρονομία ευεργεσίας προς την πόλη 
της Θεσσαλονίκης είναι πιθανώς η ανανέωση μέρους ή όλου του θαλάσσιου 
τείχους της πόλης, η οποία μνημονεύεται από την εγχάρακτη επιγραφή των 
αυτοκρατόρων Λέοντα και Αλεξάνδρου στο ανώφλι της πύλης του λιμα­
νιού67. Το ζήτημα, αν το γεγονός που μνημονεύει η επιγραφή συνέβη κατά τη 
διάρκεια των προετοιμασιών, ή μετά την επιδρομή των Σαρακηνών, έχει

60. I. Καραγιαννόπουλος Ιστορία του Βυζαντινού κράτους Β ', Θεσσαλονίκη 1993, σ. 328.
61. Αικ. Χριστοφιλοπούλου, Βυζαντινή Ιστορία Β ' 2, Αθήνα 1997, σ. 65.
62. Μια τέτοια διαδικασία δέχονται και οι Σωτηρίου, όταν αναφέρονται στην ανακατα- 

σκευή του κιβωρίου. Γ. και Μ. Σωτηρίου, ό.π., σ. 15.
63. Σύμφωνα με τον Βίο της Θεοφανώς. Βλέπε σχετ.. P. Magdalino, «St. Demetrius and Leo 

VI», Byzantinoslavica5\ (1990) 198-201.
64. Ιδιόμελα και Κανών στον άγιο Δημήτριο, Α. Αλυγιζάκης, «Η βασιλική Υμνογραφία 

(ΣΤ -I αι.)». Χριστιανική Θεσσαλονίκη, Γ' Επιστημονικό Συμπόσιο, (18-20/10/1989), Θεσσα­
λονίκη 1991, σ. 213 κ.ε.

65. Ακακίου ίερομον., Λέοντος τού Σοφού Πανηγυρικοί Λόγοι, Αθήνα 1886. Επίσης, Σ. 
Εύστρατιάδης, «Ό "Αγιος Δημήτριος έν τη ύμνογραφίρ», ΕΕΒΣ 1 1 (1935).

66. R. Janin, La géographie ecclésiastique de l’Empire Byzantin, 1. Le siège de Constantinople 
III, σ. 91.

67. J.-M. Spieser, «Inventaires en vue d'un recueil des inscriptions historiques de Byzance. I, 
Les inscriptions de Thessalonique», Travaux et Mémoires 5 (1973) 145-180. Επιγρ. 12, σ. 162. Ο 
Spieser, 162, πιστεύει ότι η επιγραφή αναφέρεται στις προετοιμασίες για την απόκρουση της 
επιδρομής.



222 Αριστοτέλης Μέντζος

απασχολήσει και διχάσει τους ερευνητές68. Θεωρώ όμως ότι είναι παράλογο 
να υποθέσει κανείς ότι, μέσα στην αγωνιώδη, επείγουσα και μάταιη, προσ­
πάθεια της επισκευής του θαλάσσιου τείχους με οποιοδήποτε μέσο, θα είχαν 
οι Θεσσαλονικείς την ψυχραιμία και την πολυτέλεια να κατασκευάσουν μαρ­
μάρινους σταθμούς, ή, έστω, να χαράξουν τη μακροσκελή επιγραφή στο θύ­
ρωμα της πύλης του τείχους.

Η «ιστορική» τοιχογραφία, λοιπόν, εκτελέστηκε στο κεντρικό σημείο εξό­
δου των πιστών από τον ναό του αγίου Δημητρίου για να υπενθυμίζει προς 
όλους αφενός τη γενναιοδωρία του Λέοντα ΣΤ ' προς την πόλη και τον ναό 
του πολιούχου της και αφετέρου την εμπεδωμένη πλέον ασφάλεια της Θεσσα­
λονίκης μετά από την τραγική περιπέτεια της επιδρομής των Σαρακηνών το 
904 μ.Χ.

Αναπλ. Καθηγητής Βυζαντινής Αρχαιολογίας ΑΠΘ ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΗΣ ΜΕΝΤΖΟΣ

68. Σχετικά με την επιγραφή και το ζήτημα της χρονολόγησης της επισκευής του τείχους 
βλέπε, Ο. Tafrali, Topographie de Thessalonique, 1912, σ. 43· Μ. Vickers, «The Byzantine Sea 
Walls of Thessaloniki», Balkan Studies 11 (1970) 261-278· X. Μπακιρτζής, «Ή θαλάσσια οχύρωση 
τής Θεσσαλονίκης», Βυζαντινά 7 (1975) 289-341. Τόσο ο Tafrali, όσο και ο Vickers, δέχονται ότι 
το παράλιο τείχος επισκευάστηκε ή ανακατασκευάστηκε μετά την αποχώρηση των Σαρακηνών. 
Ο Μπακιρτζής, ό.π., 323 μένει στο ότι η κατασκευή του τελευταίου παράλιου τείχους τοποθετεί­
ται αμέσως μετά τον θάνατο του αρχιεπισκόπου Ιωάννη, συγγραφέα του 1ου βιβλίου των 
Θαυμάτων του αγίου Δημητρίου (περίπου 620 μ.Χ.).

* Οι εικόνες 1-3 και 5 προέρχονται από το βιβλίο των Γ. και Μ. Σωτηρίου, Ή βασιλική του 
'Αγίου Δημητρίου Θεσσαλονίκης, ’Αθήνα 1953. Η εικόνα 4 από το R. Cormack, «The Mosaic 
Decoration of S. Demetrios, Thessaloniki», BSA 64 (1969).



SUMMARY

Aristoteles Mentzos, The «Historic Wall-Painting» of the Church of Saint 
Demetrius.

The so-called historic wall painting on the south wall of the Church of 
Saint Demetrius at Thessaloniki was executed on the occasion of a series of 
structural intervetions in the church. The left panel of the painting shows a 
man on horseback being received by people in front of a building and the right 
panel shows the interior of a church and frightened people inside fleeing the 
invading barbarians who pursue them.

The majority of scholars accept that the panels are contemporary and re­
lated to each other. They also accept that the subject of the left panel is an em­
peror’s reception at the entrance of a city; all but one scholar admit that the 
city shown in both panels is Thessaloniki. The left panel emperor has gen­
erally been identified as Justinian II. The right panel is more difficult to inter­
pret. It has been argued that the action takes place in Thessaloniki or Sirmium 
and the invading barbarians have been interpreted alternatively as Slavs or 
Saracens. G. and M. Soteriou, who published the church of St Demetrius, 
suggested with reservations that the emperor in the left panel is Leo the Wise 
and the subject of the right panel pertains to the sack of Thessaloniki by the 
Saracens in 904.

In order to arrive at a firm conclusion as to when and why the painting 
was made we will proceed to the examination of the structural interventions 
which made possible the creation of the painting. The intervention connected 
with the painting on the south wall of the church has been related with: a) the 
abolition of the SE entrance to the church and the erection in its place of St 
Euthymius chapel and b) the creation of the inner or small galleries. Both 
these interventions have been executed between the middle of the ninth 
(galleries) and the first half of the tenth century A.D. (St Euthymius chapel). 
On the other hand the emperor in the left panel can be identified with Leo the 
Wise with the help of a comparison with this emperor as he is shown in the 
narthex mosaic panel of Saint Sophia at Constantinople.

Even though Leo never visited Thessaloniki the painting showing him 
entering the city can be interpreted as a symbolic representation of his 
beneficial gestures towards the city and the church of St Demetrius in the



224 Αριστοτέλης Μέντζος

aftermath of the sack of 904 by the Saracens. Indeed, as we know from 
historical sources, the emperor paid a ransom for rescuing the city from fire 
and the emancipation of the Thessalonian captives. Furthermore, he con­
tributed to the renewal of the church of St Demetrius, as is proven by the 
interventions related with the painting and, most probably, he endowed the 
city with a new sea wall.



Η «ιστορική τοιχογραφία» του ναού του αγίου Δημητρίου 225

Εικ. 1. Θεσσαλονίκη, Άγιος Δημήτριος. Σχέδιο τον νότιου τοίχου τον ναού με τη θέση 
της τοιχογραφίας

Εικ. 2. Θεσσαλονίκη, Άγιος Δημήτριος. «Ιστορική» τοιχογραφία, αριστερό τμήμα.



226 Αριστοτέλης Μέντζος

Εικ. 3. Θεσσαλονίκη, Άγιος Δημήτριος. «Ιστορική» τοιχογραφία, δεξιό τμήμα.

Εικ. 4. Θεσσαλονίκη, Άγιος Δημήτριος. Φωτογραφία του ψηφιδωτού της βόρειας μι­
κρής κιονοστοιχίας.



Η «ιστορική τοιχογραφία» του ναού του αγίου Δημητρίου 227

Εικ. 5. Θεσσαλονίκη, Άγιος Δημήτριος. «Ιστορική» τοιχογραφία, λεπτομέρεια του ιπ­
πέα.

Εικ. 6. Κωνσταντινούπολη, Αγία Σοφία, υπέρθυρο βασιλείου πύλης: Η μορφή του αν- 
τοκράτορα

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

