
  

  Μακεδονικά

   Τόμ. 9 (1969)

  

 

  

  Περίπτωσις πνευματικής επιδράσεως του Αγίου
Όρους εις τον βαλκανικόν χώρον κατα τον 18ον
αιώνα 

  Κωνσταντίνος Κ. Παπουλίδης   

  doi: 10.12681/makedonika.1047 

 

  

  Copyright © 2015, Κωνσταντίνος Κ. Παπουλίδης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Παπουλίδης Κ. Κ. (1969). Περίπτωσις πνευματικής επιδράσεως του Αγίου Όρους εις τον βαλκανικόν χώρον κατα
τον 18ον αιώνα. Μακεδονικά, 9, 278–294. https://doi.org/10.12681/makedonika.1047

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 01/02/2026 14:10:29



ΠΕΡΙΠΤΩΣΙΣ ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΗΣ ΕΠΙΔΡΑΣΕΩΣ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ ΟΡΟΥΣ 
ΕΙΣ ΤΟΝ ΒΑΛΚΑΝΙΚΟΝ ΧΩΡΟΝ ΚΑΤΑ ΤΟΝ 18ον ΑΙΩΝΑ

Τον 18ον αιώνα τρεις ένθερμοι άγωνισταί μέ κέντρον τό "Αγιον "Ορος, 
το εκλεκτόν αύτό τμήμα τής μακεδονικής γής, ένω ακόμη ή πατρίς μας εύ- 
ρίσκετο υπό τό πέλμα βαρβάρου κατακτητοϋ, έφρόντισαν τόσον διά τήν 
πνευματικήν άναμόρφωσιν καί άναγέννησιν τοϋ Ελληνικού Γένους, όσον 
καί διά τον εκπολιτισμόν των γειτονικών λαών καί αυτής άκόμη τής Κάτω 
Ρωσίας.

Υπάρχουν άνθρωποι, οί όποιοι καταλείπουν μέγα ρεύμα ιδεών. Ή ελευ- 
σίς των εις τόν κόσμον αύτόν άποτελεΐ σταθμόν, καί μετά τον θάνατον πα­
ραμένουν ως φάροι φωτίζοντες τούς επιγινομένους.

Ό Όσιος Νικόδημος ό 'Αγιορείτης (1749-1809), ό "Αγιος Μακάριος 
ό Νοταράς, Μητροπολίτης πρώην Κορινθίας (1731-1805) καί ό ιερομό­
ναχος ’Αθανάσιος ό Πάριος (1722/25-1805) τυγχάνουν εκ των ανθρώπων 
οί όποιοι ήργάσθησαν άόκνως ύπέρ τής ’Ορθοδόξου Παραδόσεως.

«Ό 18ος αιών εν "Αθω ομοιάζει — κατά τόν Κοσμάν Βλάχον1 — εις 
πολλά μέ τόν 14ον, είναι δη λ. κράμα, ώς εκείνος, καταπτώσεων καί άνορ- 
θώσεων των Μονών, παρακμής καί άνορθώσεως πνευματικής τοϋ μοναχικού 
βίου. Ό 18ος αιών μετέχει τοϋ ζόφου τοϋ προηγουμένου αύτοΰ αίώνος καί 
τοϋ φωτός τοϋ 19ου. Τό μοναχικόν πνεϋμα, ώθούμενον ύπό τοϋ κατά τόν 
18ον γεννηθέντος πνεύματος τοϋ 19ου, προσπαθεί ψηλαφητώς εις τό αμφί­
βολον ετι φως τοϋ άναφαινομένου λυκαυγοϋς νά άνεύρη τήν άπολεσθεΐσαν 
όδόν καί ν’ άνασυνδέση τό διά τής άμαθείας κοπέν νήμα αύτοϋ, άλλ’ ή έπι- 
κρατοϋσα ετι άχλύς τοϋ Που αίώνος καθέλκει αυτό είς ματαιόσχολους έρι­
δας. 'Οπωσδήποτε, ή κατά τόν 18ον αιώνα γεννηθεϊσα έν "Αθω πνευματική 
κίνησις έμελλε, θάττον ή βράδιον νά φέρη καρπούς τιμιωτέρους εάν ό σάλος 
τής 3ης δεκαετίας τοϋ 19ου αίώνος δέν έσάρωνε τό παν».

’Ιδού, έν όλίγοις ή είκών τής έν "Αθω καταστάσεως κατά τόν 18ον αιώνα.
“Ας ίδωμεν τί ακριβώς συνέβη τήν έποχήν έκείνην είς τήν 'Αγιώνυμον 

Πολιτείαν.
Είναι αληθές ότι, προ τοϋ 18ου αίώνος τό σκότος τής άμαθείας, τό

1. Κ. Βλάχου (Δ t α κ ό ν ο υ), Ή χερσόνησος τοϋ 'Αγίου "Ορους "Αθω καί αί έν 
αύτή ΜοναΙ καί οί μοναχοί πάλαι τε καί νϋν, Έν Βόλφ 1903, σ. 110.



Περίπτωσις πνευματικής έπιδράσεως τοϋ 'Αγίου Όρους 279

όποιον έπήλθε μετά τήν άλωσιν τής Κωνσταντινουπόλεως, ήθέλησαν να 
έξαλείψουν οί κατά τον 18ον αιώνα έπιστρέφοντες έκ τής Ευρώπης εις τήν 
χώραν μας πρώτοι μορφωμένοι κληρικοί καί λαϊκοί. "Εν άλλο τμήμα κατηρ- 
τισμένων άνδρών έξήρχετο έκ τών Ιερών Μονών. Ούτοι ήσαν μαθηταί τής 
λεγομένης «Παραδοσιακής Σχολής». Έχοντες ώς οδηγόν τήν έκκλησια- 
στικήν παιδείαν, δέν ήργησαν να άντιταχθοϋν εις τούς εις τήν χώραν μας, 
έπιστρέφοντας «Δυτικούς».

Ή «Παραδοσιακή Σχολή» δέν ήργησε νά άντιταχθή εις τούς όπαδούς 
τών Ουμανιστικών τάσεων τής Δυτικής Εύρώπης, αί όποιαι δέν έδυσκο- 
λεύθησαν νά εϋρουν όπαδούς παρ’ ήμΐν.

Τό αυτό συνέβη καί εις τήν Ρωσίαν μεταξύ τών «Σλαβόφιλων» (δη­
λαδή τών Παραδοσιακών) καί τών «Δυτικών» (δηλαδή τών έπιρρεπών 
προς τάς ούμανιστικώς τάσεις τής Δυτικής Εύρώπης).

Οί Κολλυβάδες1 (ούτως ώνόμασαν είρωνικώς τούς άγωνιζομένους έν 
'Αγίαι Όρει υπέρ τής ’Ορθοδόξου Παραδόσεως οί αντίπαλοί των), ήγωνί- 
σθησαν διά τήν έπιστροφήν εις τήν ’Ορθόδοξον Παράδοσιν.

Εις τό "Αγιον Όρος οί Κολλυβάδες είχον άρχηγέτας των τόν Όσιον 
Νικόδημον τόν 'Αγιορείτην, τόν ιερομόναχον ’Αθανάσιον τόν Πάριον καί 
τόν έκτος τοϋ 'Αγίου "Ορους διαβιοϋντα "Αγιον Μακάριον, Μητροπολί­
την πρώην Κορινθίας.

Ή φιλευθέρα όμάς άντετάχθη εις τήν πνευματικήν έργασίαν καί τάς 
άπόψεις τών Κολλυβάδων. ’Εντός μικρού χρονικοΰ διαστήματος έπήλθε 
τό σκάνδαλον τοϋ διχασμού.

Πρώτη άφορμή έδόθη ύπό τών μοναχών τής Σκήτης τής 'Αγίας Άννης. 
Αύξηθέντες οί μοναχοί τής Σκήτης άπεφάσισαν νά άνοικοδομήσουν με- 
γαλύτερον 'Ιερόν Ναόν. Καθ’ όλον τό διάστημα τής άνοικοδομήσεως (1754-

1. Βλ. βιβλιογραφίαν έπί τοΟ θέματος :
α. K. Κ. Παπουλίδη, Εισαγωγή εις τήν μελέτην τοϋ Όσιου Νικοδήμου τοϋ 'Α­

γιορείτου (1749-1809), «’Απόστολος Άνδρέας» (Κωνσταντινουπόλεως) άριθμ. 551-554, 
31/1/1962, 7/2/1962, 14/2/1962 καί 21/2/1962.

β. K. Κ. Παπουλίδη, Ό Όσιος Νικόδημος ό 'Αγιορείτης, «’Απόστολος Άν- 
δρέας» άριθμ. 633-652, 28/8/1963, 6/2Ί964.

γ. C. Pa pou li dis, Nicodème L’Hagiorite (1749-1809), «Θεολογία» (’Αθηνών) 2 
(1966), σ. 294-313, 3 (1966), σ. 390-415, 4 (1966), σ. 576-590, 1 (1967), σ. 95-118, 2 (1967), 
σ. 301-313, καί άνάτυπον, Athènes 1967, σ. 102.

δ. C. Papoulidis, Le starets Paissij Velitchkovskij (1722-1794), «Θεολογία» 1-2 
(1968) σ. 231-240, καί άνάτυπον, Athènes 1968, σ. 14.

ε. Τό άνωτέρω μετεφράσθη καί εις τήν Ισπανικήν, El Starets Paissij Velitchkovskij, 
«Oriente Cristiano» (Madrid) 4 (1969), σ. 429-435.

στ. C. Papoulidis, Portée Oecuménique du renouvaeu monastique au XVIIIe s. 
dans l’Église Orthodoxe, «Balkan Studies» (Thessaloniki) 10/1 (1969), σ. 105-112.



280 Κωνσταντίνου Κ. Παπουλίδη

1755) οί μοναχοί ήργάζοντο χειρωνακτικές έπί 6 ήμέρας. Ίο Σάββατον 
επρεπε — κανονικός — να τελούν τά μνημόσυνα των κεκοιμημένων. 
Οί 'Αγιαννανΐται μοναχοί, επειδή τό Σάββατον διωργανοϋτο ή καθιερω­
μένη άγορά εις τάς Καρυάς, μετέβαινον άμέσως μετά την Θ. Λειτουργίαν 
εϊς τάς Καρυάς (ή άπόστασις δεν είναι μικρά), διά τάς έμπορικάς άνάγκας 
τής Σκήτης. Επειδή όμως κατά τον έρανον διά τήν άνοικοδόμησιν τοβ 'Ιε­
ρού Ναού, ό κατάλογος των κεκοιμημένων ηυξανε μεγάλως καί εφθασε 
τάς 12.000 (όνόματα, τά όποια επρεπε να άναγινώσκωνται !), οί 'Αγιαννα- 
νΐται μοναχοί έσκέφθησαν ότι, τελοΰντες τά μνημόσυνα μετά τήν Θ. Λει­
τουργίαν του Σαββάτου, δέν εϊχον τόν άπαιτούμενον χρόνον διά τήν μετά- 
βασίν των εις τάς Καρυάς. 'Ως έκ τούτου άπεφάσισαν να μεταφέρουν τά 
μνημόσυνα μετά τήν Θ. Λειτουργίαν τής Κυριακής καί τό Σάββατον, άμέ­
σως μετά τήν Θ. Λειτουργίαν, να άναχωροΰν διά τάς Καρυάς.

Ή πράξις αυτή των 'Αγιαννανιτων μονάχων έσκανδάλισε τόν Καυσο- 
καλυβίτην Διάκονον Νεόφυτον, ό όποιος, καθηγητής τότε μετά του Ευγε­
νίου Βουλγάρεως εις τήν Άθωνιάδα, ήρχισεν έναντίον των 'Αγιαννανιτων 
μονάχων «δογματικόν άγωνα». Ό Καυσοκαλυβίτης Διάκονος Νεόφυτος 
είναι ό πρώτος, έν χρόνφ, Κολλυβάς ίέξ où καί εΐρωνικώς ή όνομασία «Κ ο λ- 
λ υ β ά δ ε ς», ότι ήσχολουντο μόνον — διά τούς αντιπάλους των — μέ τά 
κόλλυβα). Εντός όλίγου εμφανίζονται ό Όσιος Νικόδημος ό 'Αγιορείτης, 
ό ιερομόναχος Αθανάσιος ό Πάριος, ό "Αγιος Μακάριος, Μητροπολίτης 
πρώην Κορινθίας, καί άλλοι.

Έτέρα αφορμή έδόθη τό 1785 έκ τής δημοσιεύσεως του περί τής Συ­
χνής Θ. Μεταλήψεως βιβλίου (ιδού ό πλήρης τίτλος: «Έγχειρίδιον ανω­
νύμου τίνος αποδεικτικόν περί του ότι χρεωστοϋσιν οί χριστιανοί συχνό- 
τερον νά μεταλαμβάνωσιν...», Ένετίησιν 1777). Τό 1785 ό Πατριάρχης Κων­
σταντινουπόλεως Γαβριήλ Δ' (1780-1785) κατεδίκασε συνοδικώς τό βιβλίον, 
πληροφορηθείς τά καθέκαστα παρά τής Ίεράς Κοινότητος τού 'Αγίου 
Όρους, διότι δήθεν ένέβαλλε διχονοίας καί σκάνδαλα. Τήν καταδίκην 
άνεγνώρισε καί ό Πατριάρχης Προκόπιος (1785-1789), άλλα ό Πατριάρ­
χης Νεόφυτος Ζ' (1799-1801), ήρε τήν καταδίκην.

Συμπίπτει νά είναι τά αύτά πρόσωπα Κολλυβάδες, τά όποια υποστη­
ρίζουν τόσον τήν τέλεσιν των μνημοσύνων τό Σάββατον όσον καί τήν συ­
χνήν Θ. Κοινωνίαν. "Αλλωστε, τόσον ό ιερομόναχος ’Αθανάσιος ό Πάριος 
όσον καί ό 'Όσιος Νικόδημος ό 'Αγιορείτης, εις τάς «’Απολογίας» των1 
δέν διαχωρίζουν τά δύο άνωτέρω θέματα.

1. Βλ. σχετικώς :
α. ’Αθανασίου τοϋ Παρίου, Έκθεσις εΐτ’ ούν ομολογία της άληθοϋς καί 

'Ορθοδόξου πίστεως, γινομένη ύπό των άδίκως διαβληθέντων ώς καινοτόμων. Προς θεο-



Περίπτωσις πνευματικής έπιδράσεως του 'Αγίου Όρους 281

Έξετάζοντες άμερολήπτως τάς δύο τάσεις, αί όποΐαι ύπήρχον τον 18ον 
αιώνα εν 'Αγίω Όρει, δεν πρέπει νά έκπληττώμεθα. "Οσον καί άν έπέδρασεν 
ό ούμανισμός τής Δύσεως εις τούς άντικολλυβάδες, έν τούτοις ή μεταβυ­
ζαντινή εποχή, ώς συνέχεια τής βυζαντινής, είχε κληρονομήσει τήν διχα- 
σμένην πνευματικήν σκέψιν του Βυζαντίου. Οί μέν άντικολλυβάδες κατη­
γορούν τούς Κολλυβάδες ώς «αγραμμάτους» καί «καθυστερημένους». Οί 
δέ κολλυβάδες κατηγορούν τούς άντικολλυβάδες ώς «καινοτόμους» καί 
«άσεβείς προς τήν Ίεράν Παράδοσιν». Άργότερον, τόν 19ον αιώνα πλέον, 
ή διαμάχη αυτή θά καταλήξη εις τήν άντίθεσιν μεταξύ άρχιμανδρίτου Θ. 
Φαρμακίδου καί τού Κωνσταντίνου Οικονόμου τού έξ Οικονόμων. Οί Κολ­
λυβάδες έζήτουν, τήν κατά το δυνατόν έπιστροφήν εις τήν Εκκλησιαστι­
κήν Παράδοσιν καί τήν πνευματικήν άνοδον τού λαού τής εποχής εκείνης. 
Ή έπιστροφή εις τήν Εκκλησιαστικήν Παράδοσιν έννοεΐτο κυρίως άπό 
άπόψεως λειτουργικής. Έζήτουν τήν συχνήν συμμετοχήν είς τά μυστήρια 
τής Εκκλησίας, τήν αύστηράν τήρησιν τού Τυπικού τής Εκκλησίας (ώς 
π.χ. τήν έπαναφοράν τής λειτουργίας τών Προηγιασμένων Δώρων τό εσπέ­
ρας), έζήτουν τήν μελέτην τών Πατερικών κειμένων (ώς τήν άνάλυσιν κει­
μένων τών Πατέρων τής Εκκλησίας, τήν ερμηνείαν Τερών Κανόνων καί 
ταΰτα είς τήν νεοελληνικήν προς πλήρη κατανόησιν έκ μέρους τού λαού). 
Οΰτω π.χ. διά τούς Κολλυβάδες, ή τέλεσις μνημοσύνων τήν Κυριακήν ήτο 
γεγονός «ανοίκειον» καί «άμαρτιώδες». Κατά τούς Κολλυβάδες προσέτι 
οί πιστοί όφείλουν νά μεταλαμβάνουν είς πάσαν έορταστικήν λειτουργίαν. 
Οί άντικολλυβάδες όμως είχον σοβαρούς λόγους έναντίον τών Κολλυβά- 
δων. Ό ’Αθανάσιος ό Πάριος (Κολλυβάς) αναφέρει ότι κατηγορήθη διότι 
«άθετοΰσε καί τά έν τή Άναστασίμω ήμέρα τής Κυριακής καί διά τών ιε­
ρών μερίδων τών έν τή Θ. Μετουσιώσει καί απλώς καί όσαδήποτε έν δια- 
φόροις καιροΐς εύχεται ό ίερεύς υπέρ τών κεκοιμημένων εν τή αυτή ήμερα»1. 
Ή άνωτέρω κατηγορία ήτο σοβαρά, άλλά, ένώ οί Κολλυβάδες έζήτουν τήν 
μή τέλεσιν τών μνημοσύνων τήν Κυριακήν, κατηγοροΰνται ότι δέν άνε- 
γνώριζον τήν ΰπαρξιν τών μερίδων τών νεκρών κατά τήν Προσκομιδήν.

Έτέρα κατηγορία, σχετική προς τήν συχνήν Θ. Κοινωνίαν, υπήρξε 
καί ή σοβαροτέρα έναντίον τών Κολλυβάδων. Οί Κολλυβάδες κατηγοροΰν-

φιλή πληροφορίαν τών σκανδαλιζομένων. («Έγώ ό έν μοναχοΐς ’Αθανάσιος έγραψα καί 
στέργω 1774, ’Απριλίου γ'»). έν Ρ. Ouspenskij, Ftoroe poutechestvie ρο Sf. Gore 
Afonskoe, μέρος δεύτερον, Μόσχα 1880, ο. 485-495, καί

β. Νικοδήμου τού Αγιορείτου, 'Ομολογία πίστεως ήτοι απολογία δικαι- 
οτάτη κατά τών, όσοι (sic) άμαθώς καί κακοβούλως έτόλμησαν παρεξηγεϊν καί διαβάλ- 
λειν Παραδόσεις τινάς τής Άγιας ’Εκκλησίας. Καί άλλα τινά περί πίστεως ύγιή καί ’Ορ­
θόδοξα φρονήματα τοϋ άοιδήμου διδασκάλου..., ’Εν Βενετίμ 1819, σ. 95.

1. Γ. I. Ζ α β ί ρ α, Νέα Ελλάς, Άθήναι 1872, σ. 132.



282 Κωνσταντίνου Κ. Παπουλίδη

ται ότι έκοινώνουν καθημερινώς καί ώς έκ τούτου έθεώρουν φθαρτόν τό 
Σώμα του Κυρίου «...άλλά τό χείριστον είναι — λέγει ό κατήγορός των ό 
Θεοδώρητος, προηγούμενος Λαυριώτης — τό νά κοινωνώσι καθ’ έκάστην 
ήμέραν τό όποιον εχει κεκριμμένον ιόν, τό διαλύεσθαι τό Σώμα καί τό Αίμα 
του Χριστού καθώς καί ή λοιπή βρώσις. Όθεν καθώς καθ’ έκάστην εάν μή 
φάγωμεν ού ζώμεν, ουτω καί εάν μή κοινωνώμεν καθ’ έκάστην, ού σωζό- 
μεθα...»1. «Κοντά εις τάς άλλας συκοφαντίας -— άπαντμ Νικόδημος ό 'Αγιο­
ρείτης — προσάπτουσι καί ταύτην καθ’ ήμών οί φιλολοίδοροι αδελφοί, ή- 
γουν ότι ήμεΐς βαστάζομεν μέσα εις τό καμιλαύκιόν μας Άρτοφόριον μετά 
'Αγίου "Αρτου καί περιπατοΰντες εις τον δρόμον, εις όποιον μέρος θε- 
λήσωμεν, καθήμεθα καί μεταλαμβάνομεν. Ταύτας ήμεΐς τάς προφανείς 
συκοφαντίας, όταν ήκούσαμεν πρώτη ν φοράν, έγελάσαμεν, μάλλον δε κα- 
τεγελάσαμεν τήν έκείνων μισαδελφίαν έπειδή ήμεΐς άν δοκιμάσωμεν έαυ- 
τούς, κατά τον ’Απόστολον, προετοιμαζόμεθα καί πηγαίνομεν εις Ναόν 
Θεού καί μεταλαμβάνομεν ύπό τού Ίερέως...»2. Οί άντικολλυβάδες όμως 
συνεχίζουν τάς κατηγορίας καί αύταί ουδόλως ήσαν έλαφραί. Ό πολύς 
Θεοδώρητος, προηγούμενος Λαυριώτης, θέλει καί αιρετικούς τούς Κολλυ- 
βάδες: «...καθώς ή πλάνη τών Ρασκολνίκων έν τή Ρωσσία καί όμως ό αγών 
αυτός αποβλέπει εις τό νά έλκύσωσιν προς τήν οίκείαν δόξαν όλην τήν τού 
Χριστού ’Εκκλησίαν, καθώς καί αί λοιπαί αιρέσεις...»3. Παρ’ όλας τάς κα­
τηγορίας έναντίον τών Κολλυβάδων — άντιπαρέρχομαι καί ώρισμένας γε­
λοίας, ώς έκείνη π.χ. ότι Νικόδημος ό 'Αγιορείτης έδυσφήμει τον Κύριον, 
έπειδή άνέφερε εις τό εργον του: «Τά πνευματικά Γυμνάσματα» ότι ό Κύ­
ριος, κατά τήν έπίγειόν του ζωήν, δεν ήτο ανευ εργασίας, άλλά ήτο τέκτων 
τό επάγγελμα4, έξ ου φαίνεται διά τούς άντικολλυβάδες ότι οί Κολλυβάδες 
ήσαν καί «φραγμασόνοι» — ή Ιερά Κοινότης τού 'Αγίου "Ορους άνεγνώρισε 
τό όρθώς σκέπτεσθαι καί πράττειν Νικοδήμου τού'Αγιορείτου, «...Ήμεΐς 
άπαντες όμοφώνως κηρύττομεν αυτόν καί όμολογοΰμεν εύσεβέστατον, καί 
όρθοδοξώτατον, καί τών δογμάτων τής τού Χριστού ’Εκκλησίας τρόφι­
μον, καθώς καί έκ τών ιερών καί κοινωφελών συγγραμμάτων αύτοΰ άπο- 
δεικνύεται, μέσα εις τά όποια ούδέν φρόνημα αιρετικόν περιέχεται...»5.

Άλλ’ ας ίδωμεν ποιοι οί τρεις περί τά πάτρια άγωνισταί.

Ι.Εύλ. Κουρίλα (Μητροπολίτου πρ. Κοριτσάς), Κατάλογος Άγιο- 
ρειτικών χειρογράφων, «Θεολογία» 16 (1938), σ. 351 κ.έ.

2. Νικοδήμου τοϋ 'Α/ιορείτου, 'Ομολογία πίστεως..., σ. 84
3. Εύλ. Κουρίλα (Μητροπολίτου πρ. Κοριτσάς), ε.ά.
4. Νικοδήμου τοϋ 'Αγιορείτου, Γυμνάσματα πνευματικά, εκδ. 4η, Βόλος 

1950, μελέτη ΚΓ' (β), σ. 187-193.
5. Νικοδήμου τοϋ 'Αγιορείτου, 'Ομολογία πίστεως..., σ. 47.



Περίπτωσις πνευματικής έπιδράσεως τοΰ 'Αγίου Όρους 283

Ό Ιερομόναχος ’Αθανάσιος ό Πάριος1 (1722/25-1813), έγεννήθη εις τό 
χωρίον Κόστος τής Πάρου, εκ του ’Αποστόλου Τούλιου. Άργότερον έγ- 
καταλείπει τό οικογενειακόν όνομα «Τούλιος» καί υπογράφει ώς «Πάριος». 
Είχε διδασκάλους εις τήν Σμύρνην τόν 'Ιερόθεον Βολισμάν, εις τό "Αγιον 
Όρος τούς Νεόφυτον Καυσοκαλυβίτην καί Εύγένιον Βούλγαριν καί εις τήν 
Κέρκυραν τόν Νικηφόρον Θεοτόκιν. Καρείς μοναχός, έδίδαξεν εις τήν 
Άθωνιάδα καί άργότερον διεδέχθη τόν Εύγένιον Βούλγαριν εις τήν Σχο- 
λαρχίαν τής Σχολής ταύτης. Έλαβεν ενεργόν μέρος εις τό «Κίνημα των 
Κολλυβάδων». Κατηγορηθείς ώς αιρετικός, καθηρέθη μεταξύ των έτών 
1776-1781. Ό Πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως, Γαβριήλ Δ' (1780-1785) 
τόν άπήλλαξε τής καθαιρέσεως, ίδιον ότι ’Αθανάσιος ό Πάριος επεσε 
θϋμα συκοφαντιών. Εις τήν Θεσσαλονίκην έδίδαξε καί διηύθυνεν έπί δωδε­
καετίαν τό «Έλληνομουσεΐον», τό όποιον ήτο τό μόνον γυμνάσιον τής πό- 
λεως κατά τήν εποχήν έκείνην. Τό 1781 αναλαμβάνει τήν θέσιν τοΰ Διευ- 
θυντοϋ του γυμνασίου τής Χίου, ένθα παραμένει μέχρι τοϋ θανάτου του. 
Υπήρξε πολυγραφώτατος καί μαχητικότατος υπέρ τής’Ορθοδόξου Παρα- 
δόσεως. Έφθασεν είς τό σημεϊον νά καθαιρεθή από των ιερατικών τάξεων, 
συκοφαντηθείς ώς αιρετικός, διά τούς υπέρ τής ’Ορθοδοξίας άγώνας του. 
Είναι γνωστός καί ώς λογοτέχνης, άλλα καί ώς έπιστήμων, μή έγκαταλιπών 
τό ποιμαντικόν του εργον. ’Επιθυμεί τήν ϋψωσιν τοϋ πνευματικού επιπέδου 
τών συμπατριωτών του. Καταφέρεται κατά τής Εύρώπης διά τά νέα φιλο­
σοφικά της συστήματα. Συγκεκριμένως κατά τοϋ Βολταιρισμοϋ καί τοϋ άθεϊ- 
σμοΰ της. "Εγραφε κάποτε: «Περί τής άληθοΰς φιλοσοφίας... Παραίνεσις 
ώφέλιμος προς τούς άδαεΐς, τούς πέμποντας τούς υιούς των είς τήν Εύρώ- 
πην». Ώς ’Ορθόδοξοι, ελεγεν, εχομεν καί θύραθεν, άλλά καί θρησκευτικήν 
φιλοσοφίαν. Οί Πατέρες τής Εκκλησίας μας δίδουν λύσεις εις όλα τά φιλο­
σοφικά θέματα. Οί έχθροί τών Κολλυβάδων, μή διαθέτοντες ίστοοικά κρι­
τήρια, δέν είναι εϊς θέσιν νά ερμηνεύσουν τόσον τάς υπέρ τής ’Ορθοδόξου 
Παραδόσεως θέσεις, όσον καί τόν «άντιλατινισμόν» καί «ψιλοτουρκισμόν» 
του. "Ας λάβωμεν ύπ’ όψιν ότι αί κατηγορίαι τοΰ ’Αδαμάντιου Κοραή περί 
’Αθανασίου τοΰ Παρίου (διά τόν «ψιλοτουρκισμόν» τοϋ τελευταίου), όσον 
καί αν εύσταθοΰν, προέρχονται κατά τούς παραδοσιακούς, εκ μέρους «καλ- 
βινίζοντος ιατροφιλοσόφου». ’Αθανάσιος ό Πάριος άπέθανε χρεώστης λόγω 
τοΰ άλτρουϊσμοϋ του. Ήρνήθη τό Επισκοπικόν άξίωμα. Έγραψεν έργα 
άπολογητικά, λειτουργιολογικά καί παιδαγωγικά. Είς 53 άνέρχονται τά εκ-

1. Βλ. σχετικός K. Κ. Π α π ο υ λ ί δ η, Ό Ιερομόναχος ’Αθανάσιος ό Πάριος, «’Από­
στολος Άνδρέας» 14/11/1962 καί C. Pa pou li dis, Nicodème L’Hagiorite, ε.ά. (άνά- 
τυπον), σ. 22-30, ένθα καί ή σχετική βιβλιογραφία.



284 Κωνσταντίνου Κ. Παπουλίδη

δοθέντα καί άνέκδοτα συγγράμματα του1. Κατά τον Ρωμαιοκαθολικόν Επί­
σκοπον Louis Petit, ό ΓΊάριος ύπήρξεν «ό πλέον διάσημος Έλλην του 18ου 
αίώνος μετά τόν Εύγένιον Βούλγαριν».

Ό "Αγιος Μακάριος ό Νοταράς2, Μητροπολίτης πρώην Κορινθίας, 
τυγχάνει γόνος παλαιός οικογένειας, των Νοταράδων, έλκων τήν καταγω­
γήν του έκ των βυζαντινών χρόνων. Οί πλέον γνωστοί τής οικογένειας του 
είναι Λουκάς ό Νοταράς, ό τελευταίος Μέγας Δούξ του Βυζαντίου, ό "Αγιος 
Γεράσιμος (1509-1579), ό Πατριάρχης'Ιεροσολύμων Δοσίθεος (1641-1707), 
καί ό άνεψιός του Πατριάρχου Δοσιθέου, Χρύσανθος, Πατριάρχης καί ού- 
τος Ιεροσολύμων. Ό "Αγιος Μακάριος, κατά κόσμον Μιχαήλ, έγεννήθη εις 
Κόρινθον τό 1731 έκ τοϋ Γεωργίου καί τής ’Αναστασίας. Κατ’ άρχάς εκοι- 
νοβίασεν εις τήν περιώνυμον Ί. Μονήν τής Πελοποννήσου, τό Μέγα 
Σπήλαιον. Τό 1765 εις ήλικίαν 34 έτών χειροτονείται Μητροπολίτης Κο­
ρινθίας. Τά γεγονότα τής έξεγέρσεως τής Πελοποννήσου τοϋ 1769 στερούν 
τήν πόλιν από τόν Επίσκοπον αύτής.

Κατ’ άρχάς μετέβη εις τήν Ζάκυνθον, άργότερον είς τήν Κεφαλληνίαν 
καί τέλος είς τήν "Υδραν. Έκεΐ συνδέεται μετά τοϋ Όσιου Νικοδήμου τοϋ 
'Αγιορείτου. Καρπός τής συνεργασίας των δύο τούτων 'Αγίων άνδρών εί­
ναι ή συλλογή τοϋ περιεχομένου τής «Φιλοκαλίας», τοϋ «Εύεργετινοϋ», 
των «'Απάντων τοϋ Συμεών τοϋ Νέου Θεολόγου» καί ή συγγραφή τοϋ «Περί 
συχνής Θ. Μεταλήψεως βιβλίου».

Συνεχώς κινείται είς τάς νήσους τοϋ Αιγαίου Πελάγους. Είς τήν Χίον 
συνδέεται μετά τοϋ ίερομονάχου ’Αθανασίου τοϋ Παρίου. Έκ τής συνερ­
γασίας των εχομεν σήμερον τήν «Επιτομήν, ήτοι Συλλογήν τών τής πί- 
στεως Δογμάτων», τά «Συναξάρια όλων τών Κυριακών», τό «Νέον Λειμω- 
νάριον» καί τήν δευτέραν εκδοσιν τής «Χριστιανικής ’Απολογίας».

Είς τήν Σμύρνην φροντίζει διά τήν εκδοσιν τής Φιλοκαλίας. Είς τήν 
Πάτμον έδίδαξεν έν τή Πατμιάδι Σχολή.

Άπέθανεν έν Χίω, τήν 16ην ’Απριλίου 1805.
Δέν άνεκηρήχθη έπισήμως είς άγιον ύπό τής ’Εκκλησίας. Ή εύσέβεια 

τών πιστών όμως τιμά πολύ τήν μνήμην του. Εορτάζεται σήμερον είς τήν 
Χίον, τήν Σύρον, τήν ’Ικαρίαν, τήν Πάτμον καί τήν Κόρινθον. Είς τό χω- 
ρίον Έλάτα τής Χίου υπάρχει καί Ί. Ναός προς τιμήν του.

1. Βλ. σχετικως D.T.C., I, μέρος δεύτερον, στ. 2189. Έξ άλλου τά έκδοθέντα, ώς άνέκ­
δοτα, συγγράμματα τού Παρίου ύπό τού Κ. Δυοβουνιώτου τό 1938, είχον έκδοθή 
ύπό τοϋ Ρ. Ο us pensici j τό 1899. (Βλ. σχετικός C. Pa pou li dis, Nicodème L’ 
Hagiorite, 'é.à., a. 30, σημ. 98).

2. K. K. Παπουλίδη, Ό Άγιος Μακάριος ό Νοταράς, Μητροπολίτης πρ. Κο­
ρινθίας (1731-1805), «’Απόστολος Άνδρέας», 21/11/1962 καί C. Papoulidis, Nico­
dème L’Hagiorite κλπ., άνάτυπον, σ. 18-22, ένθα καί ή σχετική βιβλιογραφία.



Περίπτωσις πνευματικής έπιδρασεως του Άγιου "Ορους 285

Ήτο υπόδειγμα 'Ιεράρχου. Συνεδύαζε πνευματικήν ικανότητα καί επι­
στημονικήν εργασίαν. Καίτοι πένης ό ίδιος (άπό τοϋ έτους 1766 εΐχεν 100 
γρόσια τό έτος ώς εισόδημα), ήτο γνωστός διά τήν φιλανθρωπίαν του. Έ- 
βοήθησε φοιτητάς διά τήν άποπεράτωσιν των σπουδών των.

Δέν έτονίσθη αρκετά μέχρι σήμερον ή σημασία τής συμμετοχής του 
εις τό κίνημα των Κολλυβάδων. Ήτο ό έμψυχωτής του κινήματος.

Έκτος των όσων έγραψε μέ τήν συνεργασίαν των Όσιου Νικοδήμου 
τοϋ Αγιορείτου καί ’Αθανασίου τοϋ Παρίου, έχομεν είσέτι τήν «’Ορθόδο­
ξον 'Ομολογίαν» (μετάφρασις εις τήν Ελληνικήν τής Κατηχήσεως τοϋ 
Μητροπολίτου Μόσχας Πλάτωνος), τήν «Συλλογήν παραινέσεων καί υπο­
δειγμάτων των Όσιων Πατέρων ήμών» τον «Βίον τοϋ 'Αγίου Χριστοδούλου» 
καί πλήθος άξιολόγων επιστολών.

Ό ιστορικός Ζαβίρας αναφέρει περί τής προσωπικότητάς του: «Ύπήρ- 
ξεν είς των τά πρώτα φερόντων εν δημοσίαις λειτουργίαις καί πολιτικαις 
διοικήσεσιν».

Ό Όσιος Νικόδημος ό Άγιορίτης (1749-1809)1, κατά κόσμον Μιχαήλ 
Καλλιβούρτζης, άνεκηρύχθη είς άγιον ύπό τοϋ Οικουμενικού Πατριαρ­
χείου τό 1955. Έσπούδασεν είς τήν Σμύρνην παρά τω 'Ιεροθέω Δενδρινω. 
Τό 1775 κείρεται μοναχός είς τήν 'Ιεράν Μονήν τοϋ 'Αγίου Διονυσίου τοϋ 
'Αγίου Όρους. Ήτο, τρόπον τινά, ό θεολόγος τοϋ κινήματος των Κολλυ­
βάδων. Χάρις είς τάς άοκνους προσπάθειας αύτοΰ εχομεν σήμερον περί τά 
25 ογκώδη συγγράμματα, μεστά ’Ορθοδόξου πνευματικότητος, έν οϊς τό 
άντιπροσωπευτικόν διά τόν ’Ορθόδοξον μυστικισμόν τοϋ 18ου αίώνος 
«Συμβουλευτικόν Έγχειρίδιον». Τά συγγράμματα τοϋ Όσιου Νικοδήμου 
κατανέμονται εις α) Ερμηνευτικά, β) Κανονικά, γ) ’Ασκητικά — μυστικά — 
ήθικά, δ) 'Αγιολογικά καί ε) Λειτουργιολογικά — Ύμνολογικά2. Έξ άλλου 
τό σύνολον των έκδοθέντων καί άνεκδότων έργων αύτοϋ ανέρχεται είς τόν 
άριθμόν 107 καί είς 112 τόμους2. Ό Όσιος Νικόδημος τυγχάνει ό πρώτος 
εκκλησιαστικός άνήρ, ερευνητής καί συγγραφεύς, βάσει των διαφόρων χει­
ρογράφων, μετά τήν άλωσιν τής Κωνσταντινουπόλεως. Φροντίζει διά τάς 
έκδόσεις των έργων τοϋ 'Αγίου Γρηγορίου τοϋ Παλαμά καί τοϋ Συμεών τοϋ 
Νέου Θεολόγου. Συγγράμματα του Όσιου Νικοδήμου τοϋ 'Αγιορείτου έχουν 
μεταφρασθή είς τήν τουρκικήν, ρωσικήν καί ρουμανικήν γλώσσαν.

1. Αυτόθι, passim. — Βλ. έπίσης καί περί τοϋ έργου τοϋ Όσιου Νικοδήμου: K. Κ. 
Παπουλίδη,Ό ησυχασμός τοϋ Όσιου Νικοδήμου τοϋ Αγιορείτου, «’Απόστολος Άν- 
δρέας», 5/12/1962 καί 12/12/1962 καί Κ. Κ. Π α π ο υ λ ί δ η, Τό πνευματικόν εργον τοϋ 
Όσιου Νικοδήμου τοϋ Αγιορείτου, «’Απόστολος Άνδρέας», 17/17/1962.

2. C. P a ρ ο u 1 i d i s, Nicodéme L’Hagiorite, ε.ά., σ. 65-90.



286 Κωνσταντίνου Κ. Παπουλίδη

Οί τρεις άνωτέρω άναφερθέντες δσιοι άνδρες πιστεύουν δτι ή έν τη 
Εκκλησία άναγέννησις είναι δυνατόν να έπιτευχθη μόνον διά τής πιστής 
τηρήσεως τής Παραδόσεως καί διά τής άναβιώσεως του Ησυχασμού, ένός 
ήσυχασμοΰ δυναμένου να έπιτευχθη εντός των πλαισίων τής λειτουργικής 
ζωής. Γενικώς είχε δίκαιον ό Ph. Meyer δταν έγραφε περί τοϋ Όσιου Νικο­
δήμου τοϋ 'Αγιορείτου δτι «έθεσε τον Ησυχασμόν επί νεό­
τερων βάσεω ν»1 (καί έγραφε ταϋτα ό Γερμανός έρευνητής), διότι Νι­
κόδημος ό 'Αγιορείτης έζήτησε, διά τής εισαγωγής τής ήσυχαστικής ζωής 
έντός του Κοινοβίου, τήν συμφιλίωοιν τοϋ έρημικοϋ Ήσυχασμοΰ μετά τής 
λειτουργικής ζωής.

Τήν αυτήν τάσιν παρατηροϋμεν καί εις τόν ήσυχασμόν τοϋ Όσιου 
Γΐαϊσίου Βελιτσκόφσκυ εις τάς σλαβικός χώρας καί τήν Ρουμανίαν.

Έκτος τής άναβιώσεως τοϋ ήσυχασμοΰ καί τής λειτουργικής ζωής, 
ώς καί τής πατριστικής σκέψεως, πλήθος θεμάτων, ικανών δπως μορφώσουν 
έκκλησιαστικώς τόν ’Ορθόδοξον κόσμον, άπησχόλησε τούς Κολλυβάδες 
εις τήν έποχήν αύτών, ώς τό τών Τερών Εικόνων, τοϋ Άφορισμοΰ, τοϋ Μι- 
κροΰ καί Μεγάλου 'Αγιασμού, τών Τιμίων Δώρων, τοϋ Άντιδώρου, κλπ.

Τό Κίνημα τών Κολλυβάδων δεν έγένετο δεκτόν εις αύτόν τοΰτον τόν 
τόπον τής έμφανίσεώς του, τό "Αγιον ’Όρος, παρ’ δλην τήν κατευναστικήν 
πολιτικήν τοϋ Οίκουμενικοΰ Θρόνου. Διότι δταν οί άντικολλυβάδες έτέ- 
λουν π.χ. τά μνημόσυνα τήν Κυριακήν καί οί Κολλυβάδες έπέμενον δτι 
ταϋτα πρέπει νά τελοΰνται τό Σάββατον, τό Οικουμενικόν Πατριαρχείον, 
διά Πατριαρχικών Γραμμάτων, ύπεστήριζεν δτι είναι δυνατή ή τέλεσις 
μνημοσυνών καθ’ οίανδήποτε ήμέραν τής έβδομάδος2. Είναι όμως αληθές 
δτι αί έκάστοτε κατευναστικαί επεμβάσεις τοϋ Οικουμενικού Πατριαρχείου 
δεν προήρχοντο εκ τής πίστεως προς τούς Κανόνας τής ’Εκκλησίας, αλλά 
έκ συγκαταβάσεως, διότι ή έρις εις τήν Άθωϊκήν Πολιτείαν είσήλ- 
θεν εις κρίσιμον φάσιν καί άπητεϊτο πλέον ή χρήσις τής ’Εκκλησιαστικής 
Οικονομίας (αν καί καθηρέθησαν πολλοί) εις τήν άπόφασιν καί δχι ή 
χρήσις τής ακρίβειας.

Τάς σκέψεις αύτάς περί «άκριβείας», «οικονομίας» καί «συγκαταβά­
σεως» τάς δανείζεται καί ό ρώσος Επίσκοπος καί κλέπτης άγιορειτικών

1. Ρ h. Meyer, Die Theologische literatur des Griechischen Kirche, 1899, σ. 19 κ.έ., 
παρά B. Στεφανίδου, άρχιμ., Εκκλησιαστική Ιστορία, Άθήναι 1968, σ. 706-707.

2. Μ. Γ ε δ ε ώ ν, Πατριαρχικοί Πίνακες, Κωνσταντινούπολή 1885, σ. 668, P h. Me­
yer, Die Haupturkünden für die Geschichte der Athoskloster, Leipzig 1894, σ. 229-231, 
καί P. Ouspenskij, Vtoroe poutechestvie po Sf. Gore Afonskoe, μέρος δεύτερον, 
Μόσχα 1880, σ. 481.



Περίπτωσις πνευματικής έπιδρασεως τοΰ 'Αγίου Όρους 287

χειρογράφων Πορφύριος Ouspenskij έκ του Όσιου Νικοδήμου του 'Αγιο­
ρείτου καί ιδία έκ τής ’Απολογίας αύτοΰ, ένθα καί παραπέμπει1.

Μετά πολλάς διαμάχας, πολλοί Κολλυβάδες έξωρίσθησαν. Μετέβη- 
σαν ιδίως είς τάς Νήσους τοϋ Αιγαίου Πελάγους καί τήν ήπειρωτικήν Ελ­
λάδα2. Τοιουτοτρόπως έπετεύχθη ή έπίδρασις των Κολλυβάδων καί είς τήν 
λοιπήν χώραν. Πολλοί γέροντες άσκοΰν μεγάλην έπίδρασιν, διά των δια­
φόρων Τερών Μονών καί Σκητών τάς οποίας ιδρύουν. Έκ τής μοναστικής 
ταύτης έπιδράσεως εχομεν καί σήμερον εκκλησιαστικούς άνδρας, εν Έλ- 
λάδι, προερχομένους έξ ευθείας γραμμής έκ τών Κολλυβάδων. Δέν θά ήτο 
υπερβολή εάν εΐπωμεν, ότι είς τούς Κολλυβάδες όφείλομεν τήν υπαρξιν 
τής μοναχικής ζωής έν τή συγχρόνφ Έλλάδι, έκτος βεβαίως τοΰ 'Αγίου 
Όρους. Οί Κολλυβάδες επιδρούν είς τάς λαϊκάς μάζας ώς καί είς τήν τάξιν 
τών διανοουμένων. Αί 'Ιεραί Μοναί τών νήσων του Αιγαίου Πελάγους διε- 
δραμάτισαν τον αυτόν ρόλον τον όποιον διεδραμάτισεν ή Όπτινα Πουστί- 
νια είς τήν ρωσικήν σκέψιν τόν 18ον καί 19ον αιώνα. Έπίδρασιν τών Κολ­
λυβάδων έν Έλλάδι έδέχθησαν οί ’Αλέξανδρος Παπαδιαμάντης καί Αλέ­
ξανδρος Μωραϊτίδης (ό τελευταίος μάλιστα έκάρη καί μοναχός), ώς έκεί- 
νην τήν όποιαν έδέχθησαν έν τή Ρωσία οί Ντοστογιέφσκυ καί Γκόγκολ. 
’Ιδού ή σκιαγραφία ενός κληρικού κόλλυβά, όπως τήν παρουσιάζει ό Γεώρ­
γιος Βαλέτας: «’Απ’ τόν Διονύσιο... ό ύποταχτικός Διαμαντής — ό πατήρ 
τοΰ λογοτέχνου ’Αλεξάνδρου Παπαδιαμάντη — πήρε πολλά, εύεργετήθηκε 
πολύ. Εγκρατής, αύστηρός, λιγόλογος, νηστευτής, φίλος τής τάξης καί τής 
αύστηρής Εκκλησιαστικής Παράδοσης — σωστός κόλλυβας, άγρυ- 
πνιστής, πανηγυριστής, δοξολογητής, αφιλοχρήματος...»3.

’Αλλά καί είς τό έξωτερικόν έχουν έπίδρασιν οί Κολλυβάδες. 'Ως άμε­
σον μέν έπίδρασιν θά άναφέρωμεν τήν παρουσίαν αύτών τών ιδίων τών 
Κολλυβάδων είς τάς Ρουμανικάς χώρας. 'Ως έμμεσον δέ έπίδρασιν τήν μετα- 
βίβασιν τοΰ πνεύματος τών Κολλυβάδων διά τοΰ Σλάβου Στάρετς Παϊσίου 
Βελιτσκόρσκυ καί τής «Φιλοκαλίας», τόσον είς τάς Ρουμανικάς χώρας όσον 
καί είς τήν Κάτω Ρωσίαν.

'Ως πληροφοριοδότην, διά τήν άμεσον έπίδρασιν, χρησιμοποιοΰμεν 
αυτόν τοΰτον τόν Μητροπολίτην πρ. Κορινθίας Μακάριον. Είς τήν πρώ- 
την εκδοσιν τοΰ περί τής συχνής Θ. Μεταλήψεως συγγράμματος του άναφέ-

Ι.Ρ. Ouspenskij, Opravdanja Istorij Afona, Πετρούπολις 1892, ΰπ’ άριθμ. 75, σ. 
965-966.

2. Κ. Βλάχου (Δι α κ ό ν ο υ), ε.ά., σ. 108, καί Μ. I. Γ ε δ ε ώ ν, Ό Άθως, Κων- 
σταντινούπολις 1885, σ. 152-153.

3. Γ. Β α λ έ τ α, Παπαδιαμάντης, ή ζωή, τό έργο, ή έποχή του, τ. 6ος, Άθήναι 1955, 
ο. 41.



288 Κωνσταντίνου Κ. Παπουλίδη

ρεται δτι τό θέμα μετεφέρθη καί εις την Τρανσυλβανίαν. «Πολλοί καί εμέ 
έμέμφθησαν διά τον ιερομόναχον, δστις έφημερεύει εις τήν Κορώνην, πό- 
λιν τής Τρανσυλβανίας, τήν όποιαν κατά τό παρόν παροικώ». Ό άναφερ- 
θείς ιερομόναχος ήτο Κολλυβάς καί μετελάμβανε δίς ή καί περισσοτέρας 
φοράς έβδομαδιαίως. Καί συνεχίζει ό "Αγιος Μακάριος «Ήρωτήθημεν κα- 
θήμενοι εις μίαν γωνίαν τοϋ Μπρασσόβου»1.

Έτέραν πληροφορίαν άντλοϋμεν έκ των εχθρών των Κολλυβάδων καί 
μάλιστα εκ τοϋ προσωπικού έχθροϋ τοϋ Όσιου Νικοδήμου, τοϋ Θεοδωρήτου, 
προηγουμένου Λαυριώτου «...δτι ό δεινός Νεόφυτος — πρόκειται περί Νεο­
φύτου τοϋ Καυσοκαλυβίτου — αρχηγός τοϋ τοιούτου σχίσματος, έφωράθη 
εις Δακίαν διάγων, δτι έβίασεν έναν άπλοΰν μοναχόν λειτουργοΰντα τοϋ πα- 
ραχωρήσαι αύτω δλον τόν "Αγιον "Αρτον μονονουχί κοινωνήσαι...»2.

Υπάρχει έμμεσος έπίδρασις των Κολλυβάδων εις τόν Όσιον Παΐσιον 
τόν Βελιτσκόφσκυ. Μετά τό λαϊκιστικόν ρεϋμα, τό όποιον έσάρωσε τήν μο- 
χικήν ζωήν έν Ρωσία έπί Αικατερίνης Β', εμφανίζεται ό Στάρετς Παΐσιος. 
Υπάρχουν πολλά τα κοινά σημεία μεταξύ των Κολλυβάδων καί αύτοϋ. Δέν 
νομίζω δτι θά έκπλήξω τινά, έάν αναφέρω δτι υπάρχουν κοινά σημεία με­
ταξύ τών συγγραμμάτων τοϋ Όσιου Νικοδήμου τοϋ 'Αγιορείτου καί τοϋ Ό­
σιου Παϊσίου Βελιτσκόφσκυ. ’Αρκεί νά αναφέρω δτι τά 4/5 τοϋ βιβλίου τοϋ 
Όσιου Παϊσίου, «Περί τής νοεράς ή έσωτερικής προσευχής» ενυπάρχουν 
εις τά συγγράμματα τοϋ Όσιου Νικοδήμου τοϋ 'Αγιορείτου.

Άλλ’ ας ίδωμεν έν όλίγοις, ποιος ύπήρξεν ό Στάρετς Παΐσιος Βελιτ- 
σκόφσκυ3.

Ό Στάρετς Παΐσιος έγεννήθη τό 1722 έν Πολτάβα τής Ούκρανίας. Έξέ- 
μαθε πρώτα γράμματα εις τό σχολεΐον τοϋ Καθεδρικοϋ Ναοϋ τής γενετείρας 
του. Άργότερον είσήλθεν εις τήν περιώνυμον ’Εκκλησιαστικήν ’Ακαδημίαν 
τοϋ Κιέβου, ένθα αί μυστικοασκητικαί τάσεις του καί ό προς τήν ’Ορθόδοξον 
Παράδοσιν διακαής του πόθος δέν ηύρον έκπλήρωσιν λόγω τής φιλορω- 
μαιοκαθολικιζούσης τάσεως τής ’Εκκλησιαστικής ’Ακαδημίας τοϋ Κιέβου.

Χαρακτηριστική τυγχάνει ή δικαιολογία τοϋ ίδιου προς τόν διευθυντήν 
τής ’Εκκλησιαστικής ’Ακαδημίας τοϋ Κιέβου, διά τήν έγκατάλειψιν τής Σχο­
λής. Ή παραπομπή ή όποια άκολουθεΐ προέρχεται έκ τής αυτοβιογραφίας

1. ['Αγίου Μακαρίου (Μ ητρο π. πρ. Κορινθίας)], Έγχειρίδιον άνω- 
νύμου τίνος αποδεικτικόν περί τοΰ ότι χρεωστοϋσιν οί χριστιανοί συχνότερον να μεταλαμ- 
βάνωσιν... Ένετίησιν 1777, παρά Θεοκλήτου Διονυσιάτου, μονάχο C, 
Άγιος Νικόδημος ό Αγιορείτης... Άθήναι 1959, σ. 30-31.

2. Εύλ. Κουρίλα (Μητροπολίτου πρ. Κοριτσάς), ε.ά.
3. A. - A. N. Τ α χ ι ά ο υ, Ό Παΐσιος Βελιτσκόφσκι (1722-1794) καί ή άσκητικοφι- 

λολογική σχολή του, εκδ. Ε.Μ.Σ., Ι.Μ.Χ.Α. ύπ’ άριθμ. 73, Θεσσαλονίκη 1964, C. Ρ a pou­
nd i s, Le Starets Paissij Velitchkovskij (1722-1794), Extrait de «Theologie», Athènes 1968.



Περίπτωσις πνευματικής έπιδρασεως τού 'Αγίου Όρους 289

του : «Ό πρώτος λόγος, ένεκα τοϋ όποιου έγκατέλειψα τήν θύραθεν παιδείαν, 
είναι ή άμετάκλητος άπόφασίς μου νά γίνω μοναχός. Επειδή δέ φοβούμαι 
τήν άγνωστον στιγμήν του θανάτου, επιθυμώ όσον τό δυνατόν συντομώτερον 
νά μεταβώ εις τοιοϋτον τόπον, όπου, Θεοϋ συνεργοϋντος, θά δυνηθώ νά εκ­
πληρώσω τήν επιθυμίαν μου. Δεύτερον, διότι εκ τής θύραθεν παιδείας δέν 
αισθάνομαι εις τήν ψυχήν μου ούδεμίαν ώφέλειαν, ακούω δέ έν αυτή συχνά- 
κις μνημονευομένων έλληνικών θεών καί θεαινών καί μύθων ποιητικών έμί- 
σησα έξ όλης ψυχής τήν τοιαύτην διδασκαλίαν. Διότι έστω καί εις τήν θύ­
ραθεν παιδείαν, εάν οί διδάσκαλοι έχρησιμοποίουν τούς λόγους τών θεοφό- 
ρων τής Εκκλησίας άγιων διδασκάλων, τών έκ τοϋ αγίου Πνεύματος διδα- 
χθέντων τόν πνευματικόν λόγον, τότε μεγίστης ώφελείας έκ τοϋ πνευματικοΰ 
λόγου καί έν τή θύραθεν είσέτι παιδεία θά ήξιοΰντο οί μαθηταί. Άλλ’ όπως 
έγράφη εις τό Πνευματικόν Άλφάβ η τον — πρόκειται περί θρησκευ­
τικού βιβλίου τής έποχής — «σήμερον ούχί έκ τοϋ Αγίου Πνεύματος, άλλ’ 
έκ τοϋ λόγου τοϋ Άριστοτέλους, τοϋ Κικέρωνος, τοϋ Πλάτωνος καί τών λοι­
πών φιλοσόφων διδάσκονται, τούτου δ’ ενεκα εντελώς έτυφλώθησαν έκ τοϋ 
ψεύδους καί έπλανήθησαν έκ τοϋ όρθοΰ δρόμου έν τώ νοΐ αύτών καί διδά­
σκονται λόγους μόνον νά αποστηθίζουν. Εντός τής ψυχής έχουν σκότος καί 
ζόφον, άπασα ή σοφία των εύρίσκεται εις τήν γλώσσάν των». Οϋτω κατά τήν 
μαρτυρίαν ταύτην, έκ τοιαύτης μαθήσεως δέν δημιουργεΐται εις τήν ψυχήν 
μου ώφέλεια, ώς έκ τούτου δέ φοβούμενος μήπως έξ αύτής, ως καί εις πολλούς 
συνέβη, περιπέσω εις διαφθοράν τοϋ νοός, τήν έγκατέλειψα. Τρίτη δέ αιτία 
είναι οί όρώμενοι καρποί τής τοιαύτης μαθήσεως εις τά έκκλησιαστικά πρό­
σωπα τοϋ μοναχικοϋ τάγματος, τά οποία, ώς κοσμικοί τινες άξιωματοΰχοι, 
διαβιοΰν έν μεγάλη τιμή καί δόξη καί έν πάση τή τοϋ σώματος αναπαύσει, 
διά πολυτιμοτάτων ένδυμάτων κεκοσμημένα καί έπί καλώς έκλελεγμένων 
άλογων καί λαμπροτάτων αμαξών ταξιδεύοντα. Ούχί κρίνων τά έν λόγω 
πρόσωπα, λέγω ταϋτα· μή γένοιτο! ’Αλλά φοβούμενος καίτρέμων μήπως καί 
έγώ, φοιτήσας έπί μακρόν έν τή ’Ακαδημία καί διδαχθείς τήν θύραθεν σο­
φίαν, γενόμενος δέ καί μοναχός, ούχί μόνον εις ταϋτα, λόγω τής αδυναμίας 
τής ψυχής μου, άλλα εις μεγαλύτερον ζόφον περιέλθω, πεσών εις πάντα τά 
ψυχικά καί σωματικά πάθη. Αύτοί είναι οί λόγοι, ένεκα τών όποιων έγκατέ- 
λειψα τήν θύραθεν παιδείαν»1.

Ό Παΐσιος, μετά περιπλάνησιν προς έξεύρεσιν πνευματικοΰ πατρός, 
άπεφάσισε νά έγκαταλείψη τήν πατρίδα του καί νά άσκητεύση εις τό "Αγιον 
"Ορος.

Εις τήν κοιτίδα τοϋ ασκητισμού παρέμεινεν ό Παΐσιος επί 17 έτη (1746-

1. A. - A. N. Τ α χ ι ά ο υ, ε.ά., σ. 25-26.

19



290 Κωνσταντίνου Κ. Παπουλίδη

1763). Φύσις ρέπουσα προς τον έρημιτισμόν καί τήν ήσυχίαν ένδιεφέρθη 
κυρίως διά τα χειρόγραφα τής μυστικής θεολογίας. Άργότερον, όταν έπέ- 
στρεψεν εις τήν σημερινήν Ρουμανίαν, —- όπου έπί πολλά έτη ύπήρξεν ό 
ηγούμενος των μονών του Secu καί του Neamtu — είχε μετ’ αύτοΰ πλήθος 
μεταφρασμένων χειρογράφων εις τήν έκκλησιαστικο-σλαβωνικήν γλώσσαν 
έκ τής ελληνικής. Τό «παράδοξον» είναι ότι ό Παΐσιος δεν εκδίδει τά κεί­
μενα αύτά, διότι άναφέρονται κυρίως εις τήν μυστικήν θεολογίαν καί τον 
ήσυχασμόν. Περί τά 20 ετη τά κείμενα ταυτα άποτελοϋν τό έντρύφημα τών 
μοναχών οί όποιοι μετενάστευσαν έκ του 'Αγίου Όρους — μετά του Παϊ- 
σίου — εις τάς Ρουμανικός χώρας τό 1763. Τό λαϊκιστικόν ρεϋμα, τό όποιον 
επνεεν εις τάς σλαβικάς χώρας τήν έποχήν έκείνην, δέν έπέτρεπε τήν παρου- 
σίασιν κειμένων περί τής νοεράς προσευχής.

Ή παρουσίασις όμως τής «Φιλοκαλίας», εις τόν Ελληνικόν κόσμον, 
παρέχεται ώς καλή εύκαιρία διά μίαν μετάφρασιν εις τήν έκκλησιαστικο- 
σλαβωνικήν γλώσσαν. Καί έδώ έγκειται ή συμβολή τοΰ Σλάβου Στάρετς 
Παϊσίου, ότι έγνώρισε τό εργον τών Κολλυβάδων εις τόν σλαβικόν κόσμον1.

Ή έλληνική «Φιλοκαλία» έξεδόθη τό πρώτον έν Βενετία, «διά δαπάνης 
τοΰ Ίωάννου Μαυροκορδάτου», «παρά Άντωνίφ τώ Βόρτολι» τό 1782, καί 
εϊχεν ώς πλήρη τίτλον : «Φιλοκαλία τών 'Ιερών Νηπτικών, συνερανισθεϊσα 
παρά τών 'Αγίων καί Θεοφόρων Πατέρων ημών, έν ή, διά τής κατά τήν πράξιν 
καί θεωρίαν ήθικής φιλοσοφίας, ό νους καθαίρεται, φωτίζεται καί τελειοϋ- 
ται». Έξεδόθη διά δευτέραν φοράν έν Άθήναις τό 1893 καί διά τρίτην, εις 
5 πλέον τόμους, άπό τοΰ έτους 1957 καί έντεΰθεν. Όλίγα έτη μετά τήν πρώ- 
την έκδοσιν αύτής, ή «Φιλοκαλία» μετεφράσθη εις τήν έκκλησιαστικο-σλα- 
βωνικήν γλώσσαν, ώς άνεφέρθη, ύπό τοΰ Στάρετς Παϊσίου Βελιτσκόφσκυ. 
Τό εργον έκυκλοφόρησεν ύπό τήν έπικεφαλίδα «Ντομπροτολιούμπιε», έν 
Πετρουπόλει τό 1793. Έκ τών 36 κεφαλαίων τής έλληνικής «Φιλοκαλίας» ό 
Στάρετς Παΐσιος μετέφρασε μόνον 15. Έπηκολούθησαν πολλαί έκδόσεις 
καί έπανεκδόσεις τής «Φιλοκαλίας» εις τήν έκκλησιαστικο-σλαβωνικήν 
γλώσσαν καί εις τήν ρωσικήν. Άνεφέρομεν ένταΰθα, καί χάριν συντομίας 
μόνον, έκείνην τοΰ Επισκόπου Κοστρώμα Ιγνατίου Μπριαντσανίνωφ (1807- 
1867) καί έκείνην τοΰ Επισκόπου Ταμπώφ Θεοφάνους Γκόβορωφ τοΰ έπονο- 
μαζομένου : Εγκλείστου (1815-1894).

’Αξιόλογος τυγχάνει ή εις τήν ρουμανικήν γλώσσαν μετάφρασις τής 
«Φιλοκαλίας». Τήν μετάφρασιν αύτήν άνέλαβε νά παρουσιάση ό ίερεύς Δη-

J.J. Meyendorff, Saint Grégoire Palamas et la mystique orthodoxe, Paris (Seuil) 
1959, pp. 148, 161, P. Kovalevské, Saint Serge et la spirituality Russe, Paris (Seuil) 
1958, p. 146, καί B. Bobrinsky, Histoire du monachisme orthodoxe après le VIe siècle, 
«Contacts» (Paris), 30 (1960), p. 87.



Περίπτωσις πνευματικής έπιδρασεως τοΟ 'Αγιου Όρους 291

μήτριος Στανιλόε, καθηγητής τής Θεολογικής Σχολής Βουκουρεστίου, γνω­
στός διά τάς περί του 'Αγίου Γρηγορίου Παλαμα έργασίας αυτού, έχων ως 
βάσιν τήν δευτέραν εις τήν έλληνικήν γλώσσαν εκδοσιν τής «Φιλοκαλίας». 
Το εργον έπρόκειτο να παρουσιασθή εις σειράν τόμων, έκ των όποιων μόνον 
τέσσαρες εϊδον τό φως μεταξύ των έτων 1946-1948, διότι ό ίερεύς καί καθηγη­
τής πανεπιστημίου Δημήτριος Στανιλόε έθυσιάσθη είς τόν βωμόν τής κομ­
μουνιστικής θηριωδίας!

Ή εις τήν αγγλικήν γλώσσαν μετάφρασις μέρους τής «Φιλοκαλίας» 
εϊχεν ώς βάσιν τήν ρωσικήν εκδοσιν τού Επισκόπου Θεοφάνους1.

Ή είς τήν γαλλικήν γλώσσαν μετάφρασις μέρους τής «Φιλοκαλίας» 
εϊχεν ώς βάσιν τήν έλληνικήν εκδοσιν τής Βενετίας (1782) καί των 'Αθηνών 
(1893)2.

Ή είς τήν γερμανικήν γλώσσαν εκδοσις τής «Φιλοκαλίας» είναι μετά- 
φρασις τής μεταφράσεως είς τήν γαλλικήν3.

Σήμερον όμως εϊμεθα πλέον εύτυχεϊς τών Ελλήνων θεολόγων τού Που, 
18ου καί 19ου αίώνος, διότι ζώμεν εις τήν εποχήν κατά τήν όποιαν κείμενα 
νηπτικών πατέρων τής 'Ορθοδόξου Εκκλησίας, δηλ. «Ή Φιλοκαλία τών 
Ιερών Νηπτικών», βλέπουν τό φώς τής δημοσιότητος καί εις τήν ισπανι­
κήν γλώσσαν!4

Ό Στάρετς Παϊσιος Βελιτσκόφσκυ άπεβίωσε τό έτος 1794 είς ήλικίαν 
72 ετών. «Ή συμβολή τοϋ Παϊσίου — γράφει χαρακτηριστικώς ό καθηγητής 
’Αντώνιος - Αιμίλιος Ταχιάος — καί τής μολδοσλαβικής σχολής αύτοϋ είς 
τήν πνευματικήν ζωήν τών ρουμανικών χωρών έγκειται άφ’ ενός μέν είς τήν 
άναμόρφωσιν του μοναχικού βίου, άφ’ έτέρου δέ είς τήν άνανέωσιν τοϋ κα- 
θερώς πατερικού άσκητικού καί μυστικού πνεύματος καί τήν εισαγωγήν τού 
θεωρητικού στοιχείου είς τόν μοναχισμόν»5.

Ή εποχή μέ τήν οποίαν ασχολούμεθα τυγχάνει εποχή πλούσιας παρου­

1. Ε. K a d 1 ο u b ο ν s k y - G. E. H. Palmer, Writings from the Philocalia on Pra­
yer of the Hart, translated by..., London (Faber and Faber Ltd) 1951, καί Τών αύτών, 
Early Fathers from the Philocalia, London (Faber and Faber Ltd) 1954.

2. J. G o u 11 ar d, Petite Philocalie de la Prière du Cœur, traduite et présentée par... 
Paris (Cahiers du Sud) 1953.

3. J. G o u i 11 a r d, Kleine Philocalie zum Gebet des Herzens, Herausgegeben von... 
Zurich (Thomas Verlag) 1957.

4. M. Dietz, Textos de Espiritualidad Oriental, Madrid (Rialp) 1960 — Βλ. καί K.
K. Π α π ο υ λ ί δ η, Aï έκδόσεις τής «Φιλοκαλίας» καί τοΟ «Εύεργετινοϋ», «’Απόστολος 
Άνδρέας» 6/6/1962, του αύτοΰ, Μαρτυρίαι περί τής έκδόοεως τής «Φιλοκαλίας», 
«’Απόστολος Άνδρέας» 4/7/1962, τοΟ αύτοδ, Αί μεταφράσεις τής «Φιλοκαλίας», 
«’Απόστολος Άνδρέας», 11/17/1962.

5. A. - A. N. Τ α χ ι ά ο υ, ε.ά., σ. 66.



292 Κωνσταντίνου Κ. Παπουλίδη

σίας τής έλληνικής γλώσσης καί του έλληνικοΰ πολιτισμού εις τάς Ρουμα­
νικός χώρας. Άλλωστε καί ό Στάρετς Παΐσιος ύπήρξεν ό πρώτος άνήρ τής 
εποχής του, ό όποιος άντελήφθη τήν αξίαν τών μεταφράσεων των ασκητικών 
κειμένων εις τήν έκκλησιαστικο-σλαβωνικήν γλώσσαν κατ’ εύθεΐαν εκ τής 
έλληνικής καί όχι διά τής λατινικής, βουλγαρικής ή σερβικής γλώσσης1.

Κατά τήν γνώμη μου σφάλλεται καί ένας N. Iorga, όταν υποστήριξή ότι 
οί Έλληνες ήθέλησαν, τον 18ον αιώνα, νά μεταβάλουν τάς Ρουμανικός Χώρας 
είς μίαν δευτέραν Ελλάδα, διότι «Άλλο πράγμα τό «έξελληνίζω» καί άλλο 
τό «μεταλαμπαδεύω τον έλληνικό πολιτισμό»2. Οί βόρειοι γείτονές 
μας, δυστυχώς, δέν διαχωρίζουν τά πράγματα ώς 
ταϋτα έχουν.

’Ιδού τί γράφει χαρακτηριστικώς ô Ν. Iorga περί τής έλληνικής γλώσσης 
είς τάς Ρουμανικός χώρας κατά τόν 18°ν αιώνα : «Οί Έλληνες οί όποιοι έπί- 
στευον ότι γνωρίζουν τήν ευπειθή καί άγόγγυστον ψυχολογίαν τών τροφίμων 
αυτών τών Β(α)λάχων, έφαντάζοντο ότι ήδύναντο νά χρησιμοποιήσουν τήν 
κατάστασιν ταύτην προς έξυπηρέτησιν τών έθνικών των σκοπών. Έδωσαν 
χαρακτήρα άπολύτως έλληνικόν είς τήν Ακαδημίαν τοϋ Ίασίου καί ιδίως 
είς εκείνην τοϋ Βουκουρεστίου. Έκολάκευον τήν άριστοκρατίαν, ή οποία 
προετίμα κατά τάς συζητήσεις τήν κομψότητα τής άρχαίας έλληνικής, ούχ 
ήττον καί τής νέας έλληνικής. Έσκέφθησαν άλλωστε (οί 'Έλληνες) νά κα­
ταστήσουν τήν πρωτεύουσαν τής Β(α)λαχίας Νέας Αθήνας τοϋ μέχρις τών 
Καρπαθίων Ελληνισμού. Δέν δυνάμεθα νά εϊπωμεν ότι άπέτυχον παντελώς»3.

Οϋτε ό Στάρετς Παΐσιος Βελιτσκόφσκυ, άλλά οϋτε καί οί τρεις άναφερ- 
θέντες "Ελληνες Κολλυβάδες εΐχον νά έπιλύσουν προβλήματα εθνισμού.

Παρεξηγήθησαν οί Κολλυβάδες ύπό τών συγχρόνων των, άλλά καί υπό 
τών σημερινών είσέτι μελετητών.

Άς μή λησμονώμεν ότι πολλοί τών σημερινών κριτών των είτε εύρί- 
σκονται είς τήν παράταξιν τών «ουμανιστών» είτε δέν κατέχουν καλώς τό 
θέμα καί πάντα τά προβλήματα τής έποχής. Οί κριταί τών Κολλυβάδων χρη­
σιμοποιούν ένίοτε καί παραπομπάς έκ τοϋ Άδαμαντίου Κοραή, όστις έψεξε 
τόν «φιλοτουρκισμόν» τοϋ ίερομονάχου Αθανασίου τοϋ Παρίου. Λησμο- 
νοϋν τάς θέσεις τοϋ παλαμισμοΰ έπί τών σχέσεων μετά τών ’Οθωμανών, άλλά

1. C. P a ρ ο u 1 i d ί s, Le Starets Paissij Velitehkovskij ε.ά., σ. 12.
2. K. Κ. Παπουλίδη, Ηρωικές προσωπικότητες τής Εκκλησίας στην ύπηρεσία 

τοΟ Μακεδονικού Άγώνος (διάλεξις), εκδ. Ε.Μ.Σ., Μακεδονική Λαϊκή Βιβλιοθήκη άρ. 20, 
Θεσσαλονίκη 1968, σ. 11.

3. N. Iorga, Histoire des Roumains et leur civilisation, Paris (Paulin) 1920, p. 237.



Περίπτύχης πνευματικής έπιδράσεως τοϋ 'Αγίου Όρους 293

καί γενικώς λησμονούν τήν ψυχολογίαν ένός μεγάλου μέρους τοϋ Έλληνικοϋ 
λαοϋ τής εποχής ό όποιος έπανελάμβανεν τό :

«Κάλλιο Μουεζίνη στήν Άγια - Σόφιά, παρά τήν Τιάρα τοϋ Πάπα». 
Σήμερον έν Έλλάδι πολλοί άγαποϋν νά άναφέρωνται εις τούς Κολλυβά- 

δες. Κατά τήν γνώμην μου ούδέν θρησκευτικόν κίνημα εις τήν Νεωτέραν 
Ελλάδα εφρόντισε νά συνέχιση τήν θρησκευτικήν γραμμήν των κολλυβά- 
δων. Οί λέγοντες ότι είναι συνεχισταί των Κολλυβάδων καί γενικώς τής 
γραμμής αυτών δέν έχουν Θεολογίαν. "Οσον άφορά τάς θεολογικάς καί θρη­
σκευτικός εκδόσεις, δυστυχώς, άρκοϋνται είς έπανεκδόσεις.

Παρεξηγήθησαν οί Κολλυβάδες πολύ αδίκως. Οί διάφοροι έρευνηταί 
δέν ήθέλησαν νά τούς εξετάσουν εντός τών πλαισίων τής παραδοσιακής 
γραμμής. Ήγωνίσθησαν διά τήν ’Ορθόδοξον Παράδοσιν οί Κολλυβάδες. 
’Έχω τήν γνώμην ότι ύπάρχει Θεολογία τής Ιστορίας. Είς τό κινούμενον διά 
τήν άπελευθέρωσίν του Ελληνικόν γένος, μία όμάς άνδρών πιστών είς τήν 
Παράδοσιν εφρόντισε νά υπενθυμίση είς τούς "Ελληνας τά προς τήν Ίεράν 
Παράδοσιν καθήκοντά των ώς καί νά τούς προετοιμάση πνευματικώς. Ή 
πνευματική αυτή άφύπνησις εσχε πλεϊστα όσα οφέλη καί διά τούς λοιπούς 
λαούς τής Βαλκανικής. Έάν πολλάς φοράς δέν είχον οί Κολλυβάδες τά απα­
ραίτητα διά τον αγώνα όπλα (άπαραίτητος μόρφωσις, θεολογικά πλαίσια), 
δέν πρέπει, άβασανίστως, νά τούς κατηγοροϋμεν ώς... άγραμμάτους.

Είδικώς διά τον όσιον Νικόδημον καί διά τό προσφερθέν ύπ’ Αυτοΰ ερ- 
γον έν τή Εκκλησία καί παιδεία τοϋ 18ου αίώνος, κρίνω σκόπιμον νά ανα­
φέρω μέρος επιστολής άποσταλείσης εκ μέρους τοϋ μαρτυρικοϋ Πατριάρχου 
Κωνσταντινουπόλεως Γρηγορίου Ε', προς τόν Όσιον, έπ’ εύκαιρίμ τής έκ- 
δόσεως μίας μελέτης Νικοδήμου τοϋ Αγιορείτου : «Γίγνωσκε οΰν, άγαπητέ, 
ότι έκ τής θεωρίας καί μελέτης τούτων, ήμεΐς μέν ώφελήθημεν, τήν δέ λογιό- 
τητά σου εμακαρίσαμεν διά τε τήν δοθεΐσαν|σοι Χάριν παρά τοϋ Αγίου Πνεύ­
ματος, καί τόν ενθεον ζήλον, όν καταβάλλεις είς τήν κοινήν ώφέλειαν»1.

ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ Κ. ΠΑΠΟΥΛΙΔΗΣ

1. Νικοδήμου τοϋ Αγιορείτου, Κήπος Χαρίτων, Βενετία 1919, σ. ε'.



RÉSUMÉ

Constantin Papoulidis, Influence spirituelle athonite aux Bal­
kans au XVIIIe siècle.

L’ auteur examine la vie et Γ œuvre de Nicodème L’ Hagiorite (1749- 
1809), canonisé par le Patriarchat de Constantinople en 1955, qui œuvra avec 
ses amis Mgr Macaire de Corinthe (1731-1805) et Athanase de Paros (1723- 
1813) à la renaissance spirituelle athonite du XVIIIe siècle.

L’ auteur localise le mouvement dit «des Kollyvistes» au XVIIIe et XIXe 
siècle et constate que les «Kollyvistes» ont exerçaient leur influence en de­
hors de la Grèce, surtoût dans les Pays Slaves par rintermédiaire de Starets 
Paissij Velitchkovskij (1722-1794).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

