
  

  Mnimon

   Vol 34 (2015)

  

 

  

  ΜΙΑ ΠΛΑΣΤΗ ΠΗΓΗ ΓΙΑ ΤΙΣ ΣΦΑΓΕΣ ΤΟΥ 1821
ΣΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ: Ο «ΧΑΪΡΟΥΛΛΑΧ ΕΦΕΝΤΗΣ
ΤΟΥ ΑΒΡΑΑΜ Ν. ΠΑΠΑΖΟΓΛΟΥ 

  ΜΑΡΙΝΟΣ ΣΑΡΗΓΙΑΝΝΗΣ   

  doi: 10.12681/mnimon.10016 

 

  

  Copyright © 2016, Mnimon 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
ΣΑΡΗΓΙΑΝΝΗΣ Μ. (2016). ΜΙΑ ΠΛΑΣΤΗ ΠΗΓΗ ΓΙΑ ΤΙΣ ΣΦΑΓΕΣ ΤΟΥ 1821 ΣΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ: Ο «ΧΑΪΡΟΥΛΛΑΧ
ΕΦΕΝΤΗΣ ΤΟΥ ΑΒΡΑΑΜ Ν. ΠΑΠΑΖΟΓΛΟΥ. Mnimon, 34, 11–36. https://doi.org/10.12681/mnimon.10016

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 22/01/2026 09:02:18



ΜΑΡΙΝΟΣ ΣΑΡΗΓΙΑΝΝΗΣ

ΜΙΑ ΠΛΑΣΤΗ ΠΗΓΗ ΓΙΑ ΤΙΣ ΣΦΑΓΕΣ ΤΟΥ 1821 
ΣΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ: Ο «ΧΑΪΡΟΥΛΛΑΧ 

ΕΦΕΝΤΗΣ¬ ΤΟΥ ΑΒΡΑΑΜ Ν. ΠΑΠΑΖΟΓΛΟΥ

Στο πρώτο τεύχος των Μακεδονικών (Θεσσαλονίκη 1940) δημοσιεύτηκε 
το άρθρο του Αβραάμ Ν. Παπάζογλου (1910-1941;) «Η Θεσσαλονίκη 
κατά τον Μάιο του 1821».1 Στο άρθρο αυτό ο Παπάζογλου, κωνστα-
ντινουπολίτης λόγιος με πλούσια μεταφραστική και εκδοτική δράση, 
παρουσιάζει ένα οθωμανικό «παλιό, άγνωστο χειρόγραφο». Ακολουθεί η 
περιγραφή του χειρογράφου από τον εκδότη:

Αποτελείται από 24 σελίδες. Κάθε σελίδα του, διαστάσεων 0,22×0,16, αποτελεί­
ται από 16 στίχους, μήκους 13 εκ., κι' είναι γραμμένο με τη γνωστή αραβική 
γραφή «σουλούς». Στην πρώτη σελίδα κι' επάνω δεξιά, μια μεγάλη σφραγίδα 
του σουλτάνου Μαχμούτ Β ΄  (1808-1839) δείχνει πως το χειρόγραφο προέρ­
χεται από τη βιβλιοθήκη του μονάρχη αυτού. Πιο κάτω μια άλλη μικρότερη 
σφραγίδα φέρνει τ' όνομα κάποιου Αχμέτ, επιθεωρητή του Εβκαφιού [...]. Στα 
1913 ο βιβλιοθηκάριος του τότε αυτοκρατορικού Μουσείου της Πόλης Αλή 
Βέης, τακτοποιώντας τα βιβλία και τα χειρόγραφα της προαναφερμένης βιβλιο­
θήκης [των ανακτόρων του Τοπ-Καπού], βρήκε κι' αυτό, που μας ενδιαφέρει, 
και το κατεχώρισε στον κατάλογο των χειρογράφων της με αριθμό 4371 και 
τίτλο «Χαϊρουλλάχ εφέντη: Σεγιαχατναμέ (Οδοιπορικό)». Κανείς από τότε 

1.  Αβραάμ Παπάζογλου, «Η Θεσσαλονίκη κατά τον Μάιο του 1821», Μακεδο­
νικά 1 (1940), σ. 417-428. Το άρθρο αυτό αντλεί πολλά στοιχεία από τη συζήτηση 
που έγινε το φθινόπωρο του 2014 στο φιλόξενο ιστολόγιο του Νίκου Σαραντάκου 
(βλ. https://sarantakos.wordpress.com/2014/09/05/genocide/). Ευχαριστώ και από 
εδώ όσους συμμετείχαν στη συζήτηση, καθώς και όσους άλλους βοήθησαν με 
διάφορους τρόπους την έρευνα, και ιδιαίτερα τους: Βασίλη Κ. Γούναρη, Σπύρο 
Ζερβόπουλο, Ηλία Κολοβό, Φωκίωνα Κοτζαγεώργη, Δημήτρη Λούπη, Γρηγόρη 
Μανόπουλο, Σταμάτη Νικολάου, Αλέξη Πολίτη, Νίκο Σαραντάκο, Μαρία Τρανί-
δου, Elif Bayraktar Tellan, K. İlker Bulunur, Hakan Özkan, Borislava Zhivkova, 
καθώς και το πάντα πρόθυμο προσωπικό του Ε.Λ.Ι.Α.

1. sarigiannis.indd   11 8/3/2016   7:52:41 μμ



Μαρίνος Σαρηγιάννης12

[...] δεν το πρόσεξε [...] κι' ούτε κι' εγώ ίσως θα το ξεχώριζα, αν δεν τύχαινε 
νάναι στο βάθος της ίδιας θυρίδας [ερμάριο 12, θυρίδα 16], όπου βρίσκονταν το 
υπ' αριθμ. 478 χειρόγραφο της «Ιστορίας» του Ασίκ Πασά Ζαντέ, της οποίας 
αντέγραφα όλο το αναφερόμενο στον Πορθητή Μεχμέτ Β ΄  κεφάλαιο.

Το εν λόγω χειρόγραφο, όπως το παρουσιάζει ο Παπάζογλου, γρά-
φτηκε από τον Χαϊρουλλάχ ιμπν Σινασή Μεχμέτ αγά, ο οποίος (σύμφωνα 
με όσα αναφέρονται στο χειρόγραφο) γεννήθηκε στην Κωνσταντινούπολη 
το 1792 και ύστερα από μια μάλλον εντυπωσιακή σταδιοδρομία (για την 
οποία θα μιλήσουμε στη συνέχεια) βρέθηκε ως καδής το 1820 στη Θεσ-
σαλονίκη. Εκεί φέρεται να διαφώνησε για κάποιο θρησκευτικό ζήτημα 
(συγκεκριμένα, για το ότι επικαλέστηκε το έλεος του Θεού για έναν άπι-
στο) με τον μουτεσελίμη της πόλης, Γιουσούφ Μπέη,2 και να φυλακίστη-
κε στον Λευκό Πύργο για δύο μήνες, έως ότου έφτασε ο διορισμός του 
ως καδή Κωνσταντινούπολης. Το κύριο περιεχόμενο του χειρογράφου, 
πέρα από αυτά τα αυτοβιογραφικά στοιχεία, αφορά τις σφαγές και τους 
διωγμούς των Ελλήνων της Θεσσαλονίκης ύστερα από το ξέσπασμα της 
Επανάστασης. Ο Χαϊρουλλάχ, ως αυτόπτης μάρτυρας, τις περιγράφει με 
αρκετή λεπτομέρεια και γλαφυρό τρόπο. Σε γενικές γραμμές, το άρθρο 
του Παπάζογλου έχει γίνει αποδεκτό από την ιστοριογραφία και χρησι-
μοποιείται ως πηγή σε διάφορες δημοσιεύσεις·3 κατά κάποιο τρόπο είναι, 
άλλωστε, η μοναδική λεπτομερής πηγή, αν και όχι η μόνη σύγχρονη των 
γεγονότων, όπως θα δούμε και παρακάτω.4 

Ωστόσο, μια λεπτομερέστερη εξέταση της δημοσίευσης του Παπά-
ζογλου γεννά σοβαρά ερωτηματικά για την αυθεντικότητα του κειμένου. 

2.  Σερίφ Σεντίκ Γιουσούφ Μπέης, τοποτηρητής του διοικητή Θεσσαλονίκης 
Χουσεΐν Πασά που βρισκόταν σε εκστρατεία κατά του Αλή Πασά.

3.  Βλ. ενδεικτικά Ιωάννης Κ. Βασδραβέλλης, Οι Μακεδόνες εις τους υπέρ της 
ανεξαρτησίας αγώνας, 1796-1832, β΄ έκδ., Θεσσαλονίκη 1950, σ. 69 κ.εξ.· Από-
στολος Ε. Βακαλόπουλος, Ιστορία του Νέου Ελληνισμού, τ. Ε΄, Θεσσαλονίκη 1961, 
σ. 472-473· του ίδιου, Ιστορία της Μακεδονίας 1354-1833, Θεσσαλονίκη 1969, 
σ. 545-552· του ίδιου, Ιστορία της Θεσσαλονίκης, 316 π.Χ. – 1983, Θεσσαλονίκη 
1983, σ. 298-307· Ευάγγελος Αχ. Χεκίμογλου, Το «Κοινόν της Πολιτείας» και 
οι περιπέτειές του: ο χριστιανικός πληθυσμός της Θεσσαλονίκης πριν, κατά και 
μετά την Επανάσταση του 1821 (Λόγος πανηγυρικός επί τη εθνική εορτή της 
25ης Μαρτίου εκφωνηθείς εν τη αιθούση τελετών της Εταιρείας Μακεδονικών 
Σπουδών), Θεσσαλονίκη 2008, σ. 9-10, 27· Mark Mazower, Θεσσαλονίκη, πόλη 
των φαντασμάτων. Χριστιανοί, μουσουλμάνοι και εβραίοι 1430-1950, μτφρ. Κ. 
Κουρεμένος, Αθήνα 2006, σ. 172-176.

4.  Βλ. π.χ. Ε. Χεκίμογλου, ό.π., σ. 25 κ.εξ.

1. sarigiannis.indd   12 8/3/2016   7:52:41 μμ



Ο «Χαϊρουλλάχ Εφέντης¬ του Αβραάμ Ν. Παπάζογλου 13

Καταρχάς, δεν υπάρχει άλλη αναφορά για τον Χαϊρουλλάχ Εφέντη στις 
γνωστές πηγές. Ο Παπάζογλου παραπέμπει στον γνωστό ιστορικό Ah-
met Refik (Altınay, 1881-1937), παρουσιάζοντάς τον να «πιστεύει, πως 
ο Χαϊρουλλάχ εφέντης πέθανε στα 1849, κι' αυτό, γιατί ύστερα από την 
χρονιάν αυτήν, δεν υπάρχει κανένα έγγραφο ή κέλευσμα της Πύλης ή των 
Ανακτόρων σταλμένο σ' αυτόν, πράγμα ακατανόητο αν θα ζούσε». Από 
τις δύο παραπομπές, ωστόσο, που δίνει, η μία φαίνεται να είναι βιβλίο 
ανύπαρκτο («Αχμέτ Ρεφίκ, Οι μολλάδες της οθωμανικής αυτοκρατορίας, 
εκδ. Καναάτ, Κωνσταντινούπολις, 1931, σελ. 67»),5 ενώ η δεύτερη («Αχ
μέτ Ρεφίκ, Ισταμπόλ Χαγιατή (Η ζωή της Πόλης) 13ος αιώνας Εγί­
ρας, Έκδ. Εθν. Τυπογρ. Κων/πολις, 1933, σελ. 16-17») είναι καταφανώς 
εσφαλμένη.6 Στις βιογραφίες αξιωματούχων και ουλεμάδων του Μεχμέτ 
Σουρεγιά υπάρχει μεν ένας Χαϊρουλλάχ που υπηρέτησε ως καδής Θεσ-
σαλονίκης και κατόπιν Κωνσταντινούπολης, μόνο που αυτός πέθανε το 
1796·7 όλοι οι υπόλοιποι δεν ταιριάζουν ούτε χρονολογικά ούτε στις άλλες 
λεπτομέρειες που δίνει ο Παπάζογλου. Ένα οδοιπορικό κάποιου Χαϊρουλ-
λάχ Εφέντη είναι όντως γνωστό στη βιβλιογραφία, είναι όμως αρκετά με-
ταγενέστερο (1863/4) και δεν αφορά τη Θεσσαλονίκη αλλά την Ευρώπη.8 

5.  Η αναζήτηση σε διάφορους καταλόγους βιβλιοθηκών αλλά και στο διεθνές 
τουρκολογικό φόρουμ H-TURK (https://networks.h-net.org/node/11419/discus
sions/78122/book-ahmet-refik-altinay) δεν απέδωσε καρπούς. Βλ. και καταλόγους 
των έργων του Ahmet Refik στις αδημοσίευτες διπλωματικές μεταπτυχιακές ερ-
γασίες των Emine Üstün, Ahmet Refik Altınay'nın hayatı, eserleri ve tarih eğiti­
mindeki yeri (Karadeniz Teknik Üniversitesi, 2004), σ. 15-32, και ακόμα αναλυτι
κότερα Oğuz Aydoğan, Ahmet Refik Altınay. Hayatı ve sanat tarihi çalışmaları 
(Marmara Üniversitesi, 2006), σ. 31-37.

6.  Α. Παπάζογλου, ό.π., σ. 420 και σημ. 1-2. Η φράση του Παπάζογλου 
υποθέτει ότι ο Χαϊρουλλάχ θα είχε διοριστεί διά βίου καδής Κωνσταντινούπολης. 
Άλλωστε, στο εν λόγω βιβλίο αναφέρεται μόνο σε ένα σημείο κάποιος Χαϊρουλλάχ: 
πρόκειται όμως για τον επόπτη του κρατικού νομισματοκοπείου, ο οποίος εξάλλου 
είναι γνωστός και από άλλες πηγές, όπως θα δούμε παρακάτω. Βλ. Ahmet Re-
fik (Altınay), Hicrî on üçüncü asırda İstanbul hayatı (1200-1255), ανατύπωση, 
Κωνσταντινούπολη 1988, σ. 26 (έγγρ. 19). Το έγγραφο χρονολογείται στα μέσα 
Ρετζέπ 1235 (Απρίλιος 1820), ημερομηνία κατά την οποία ο κατά Παπάζογλου 
Χαϊρουλλάχ φέρεται να είχε ήδη φτάσει στη Θεσσαλονίκη.

7.  Mehmed Süreyya, Sicill-i Osmanî, επιμ. N. Akbayar και S. A. Kahraman, 
Κωνσταντινούπολη 1996, σ. 665.

8.  Αυτός ο Χαϊρουλλάχ Εφέντης ταξίδεψε το 1861-1863 στη Γαλλία, την Αυ
στρία, την Ιταλία, το Βέλγιο, τη Γερμανία και τη Βρετανία. Βλ. Belkıs Altuniş-
Gürsoy (επιμ.), Hayrullah Efendi: Avrupa seyahatnamesi, Άγκυρα 2002· Caspar 
Hillebrand, «A Researchers' List and Bibliography of Ottoman Travel Accounts 

1. sarigiannis.indd   13 8/3/2016   7:52:41 μμ



Μαρίνος Σαρηγιάννης14

Όσον αφορά το ίδιο το χειρόγραφο, στον κατάλογο των τουρκικών 
έργων της βιβλιοθήκης του Τοπκαπί, που δημοσίευσε το 1961 ο Fehmi 
Edhem Karatay, υπάρχει μόνο ένας Χαϊρουλλάχ (χρονολογείται τον 19ο 
αιώνα), ο οποίος μνημονεύεται ως αντιγραφέας μιας ποιητικής συλλο-
γής.9 Ο κατάλογος δεν περιέχει κανένα χειρόγραφο με τίτλο «Σεγιαχάτ-
ναμέ» (ακόμα και το έργο του Εβλιγιά, που είναι γνωστό με αυτό τον 
τίτλο, εδώ τιτλοφορείται Tarih-i seyyah, «Ιστορία των ταξιδιών»). Ο 
Παπάζογλου γράφει ότι το βρήκε «στην ίδια θυρίδα» με το «υπ' αριθ. 
478 χειρόγραφο της ‘‘Ιστορίας’’ του Ασίκ Πασά Ζαντέ» –και πράγματι 
υπάρχει στην εν λόγω βιβλιοθήκη ένα χειρόγραφο του Ασικπασαζαντέ, 
μόνο που έχει αριθμό Ε.Η. 1433.10 Άκαρπη απέβη, τέλος, και η σχετι
κή αναζήτηση στη διαδικτυακή βάση της τουρκικής κυβέρνησης, που 
περιέχει τους συγκεντρωτικούς καταλόγους των χειρογράφων όλων των 
τουρκικών βιβλιοθηκών (http://yazmalar.gov.tr), καθώς δεν εντοπίστηκε 
ούτε ο συγγραφέας ούτε το έργο. Η περιγραφή του Παπάζογλου, τέλος, 

to Europe (2nd edition)», Working Papers of the BMBF Project ‘‘Europe from 
the outside – Formations of Middle Eastern views on Europe from inside Europe’’ 
2 (Bonn University, September 2014), σ. 24· του ίδιου, «Narrative Strategien der 
Autor-Leser-Identifikation in Vor- und Nachwort von Hayrullah Efendis Europa-
reisebericht (1863/64)», στο: B. Agai – S. Conermann (επιμ.), ‘‘Wenn einer eine 
Reise tut, hat er was zu erzählen’’. Präfiguration – Konfiguration – Refiguration 
in muslimischen Reiseberichten, Βερολίνο 2013, σ. 119-150. Το έργο του ήταν 
γνωστό ήδη την εποχή του Παπάζογλου: βλ. İ. Hami Danişmend (επιμ.), «Türk 
tiyatrosu tarihine ait çok mühim bir vesika. Hâmid'in babası Hayrullah Efendi-
nin piyesi», Türklük – Milliyetçi Kültür Mecmuası 2 (1939), σ. 109-122, και του 
ίδιου, «Encümen-i Dâniş reisinin maarif ıslâhına ait lâyihası», Türklük – Milliyet­
çi Kültür Mecmuası 8 (1939), σ. 102-104. 

9.  Fehmi Edhem Karatay, Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi Türkçe yaz­
malar kataloğu, τ. Β΄, Κωνσταντινούπολη 1961, σ. 224 (αρ. 2590).

10.  F. E. Karatay, ό.π., τ. Α΄, σ. 203 (αρ. 619). Αν πιστέψουμε δε τον κα
τάλογο του Karatay, το συγκεκριμένο χειρόγραφο φτάνει μέχρι τη βασιλεία του 
Βαγιαζίτ Α΄, ενώ ο Παπάζογλου ισχυρίζεται ότι από εκεί αντέγραφε τα περί 
Μεχμέτ Β΄ (πιθανότατα όμως εδώ έχει λάθος ο Karatay, καθώς τοποθετεί τον 
Ασικπασαζαντέ επί Βαγιαζίτ Α΄ αντί για Βαγιαζίτ Β΄). Στο άρθρο του για τον 
Ασικπασαζαντέ, ωστόσο, αφήνει να εννοηθεί ότι η μετάφραση έγινε από την έκδο
ση του τουρκικού Υπουργείου Παιδείας, αν και παραθέτει και την παραπομπή στο 
χειρόγραφο του Τοπκαπί: Αβραάμ Ν. Παπάζογλου, «Μωάμεθ Β΄ ο Πορθητής κατά 
τον Τούρκον ιστορικόν Ασίκ Πασά Ζαντέ», Επετηρίς Εταιρείας Βυζαντινών Σπου­
δών 16 (1940), σ. 211-246 και ειδικότερα σ. 216, σημ. 3.

1. sarigiannis.indd   14 8/3/2016   7:52:41 μμ



Ο «Χαϊρουλλάχ Εφέντης¬ του Αβραάμ Ν. Παπάζογλου 15

την οποία παραθέσαμε παραπάνω, έχει ορισμένα σημεία που προκαλούν 
υποψίες: τόσο η αναφορά στη γραφή «σουλούς» όσο και η φράση για τη 
σφραγίδα «κάποιου Αχμέτ, επιθεωρητή του Εβκαφιού» έχουν αντιγρα-
φεί αυτούσια από ένα προγενέστερο δημοσίευμα του Παπάζογλου (στην 
πραγματικότητα αντιγραφή από γαλλική δημοσίευση), στο οποίο περι-
γράφει ένα τετράγλωσσο λεξικό από χειρόγραφο της βιβλιοθήκης της 
Αγίας Σοφίας.11 Η γραφή «σουλούς» (sülüs) χρησιμοποιείται συνήθως σε 
επιγραφές, ενώ μια μορφή της συχνά χρησιμοποιήθηκε σε θρησκευτικά 
και λογοτεχνικά κείμενα· και πράγματι το εν λόγω λεξικό είναι γραμμέ
νο σε μια μορφή της.12 Από την άλλη μεριά, κείμενα αντίστοιχα με την 
υποτιθέμενη αναφορά του Χαϊρουλλάχ την ίδια περίοδο γράφονταν συνή
θως σε «ρικά» (rık'a), τη γραφή που κυριάρχησε τον 19ο αιώνα σε όλους 
τους τομείς της οθωμανικής γραμματείας.13

Σύμφωνα με την εισαγωγή του Παπάζογλου (υποτίθεται ότι βασίζε-
ται σε μια αυτοβιογραφία του Χαϊρουλλάχ, η οποία προηγείται της υπό-
λοιπης αφήγησης και δεν περιλαμβάνεται στη μετάφραση), ο Χαϊρουλλάχ 
γεννήθηκε το 1792, έγινε μουντερίσης (δάσκαλος σε μεντρεσέ) το 1810 
(μόλις δεκαοχτώ χρονών!), καδής στο Σκούταρι πέντε χρόνια αργότερα 
και σε άλλα πέντε στη Θεσσαλονίκη (κατά το δημοσίευμα, ξεκίνησε από 
την Κωνσταντινούπολη «στα μέσα του Ρεμπιουλ-αχίρ του έτους εγείρας 

11.  Αβραάμ Παπάζογλου, «Ένα ελληνοτουρκικό χειρόγραφο της βιβλιοθήκης 
της Αγίας Σοφίας», Νέα Εστία 25/294 (1939), σ. 389-391. Στο άρθρο για τον 
Χαϊρουλλάχ ο Παπάζογλου πρόσθεσε και μία υποσημείωση, όπου γράφει ότι «την 
ίδιαν αυτή σφραγίδα έχουν και πολλά χειρόγραφα της Βιβλιοθήκης της Αγίας Σο-
φίας» («Η Θεσσαλονίκη», ό.π., σ. 418, σημ. 1).

12.  Για το λεξικό αυτό βλ. τώρα Borislava Zhivkova, «Lügat: a Content-Anal-
ysis Approach of a 15th-Century Four-Language Dictionary», στο: Marinos Sari-
yannis (επιμ.), New Trends in Ottoman Studies. Papers Presented at the 20th CIE­
PO Symposium, Rethymno, 27 June – 1 July 2012, Rethymno 2014, σ. 826-840 
[e-book: http://anemi.lib.uoc.gr/metadata/7/8/e/metadata-1412743543-919456-15 
948.tkl]. Ο Παπάζογλου παραδέχεται ο ίδιος ότι το λεξικό «πρωτοπαρουσίασε εδώ 
και δυο χρόνια ο καθηγητής της τουρκολογίας στο Πανεπιστήμιο της Σταμπούλ κ. 
Τζαφέρογλου» (σ. 389). Πρόκειται για το άρθρο του Ahmet Caferoğlu, «Note sur 
un manuscrit en langue serbe de la bibliothèque d'Ayasofya», Revue Internationale 
des Etudes Balkaniques, vol. I-II, 3-4 (1936), σ. 185-190, το οποίο στην πραγμα-
τικότητα ο Παπάζογλου μετέφερε στα ελληνικά σχεδόν κατά λέξη. 

13.  Βλ. Jan Reychman – Ananias Zajaczkowski, Handbook of Ottoman-Turkish 
Diplomatics, μτφρ. Andrew S. Ehrenkreutz, Χάγη – Παρίσι 1968, σ. 110-111 και 116.

1. sarigiannis.indd   15 8/3/2016   7:52:41 μμ



Μαρίνος Σαρηγιάννης16

1235» και έφτασε στις «8 Τζεμαζιούλ-εβέλ»). Ας σημειωθεί εδώ ότι ο 
Παπάζογλου μετατρέπει λάθος τις ημερομηνίες: τα μέσα Ρεμπιουλάχιρ 
1235 αντιστοιχούν στο τέλος Ιανουαρίου 1820 (και όχι Αύγουστο, όπως 
γράφει) και η 8η Τζεμαζιουλέβελ του ίδιου έτους στα τέλη Φεβρουαρίου 
(όχι Σεπτέμβριο). Στη Θεσσαλονίκη ο Χαϊρουλλάχ φέρεται να φυλακί-
στηκε («στις 27 Σουμπάτ του 1236 εγ.», δηλαδή στις 27 Φεβρουαρίου 
–με το παλαιό ημερολόγιο– 1821) και κατόπιν να αποφυλακίστηκε, όταν 
έφτασε ο διορισμός του ως ιεροδίκη στην Κωνσταντινούπολη (τον Μάιο 
του 1821). Υποψίες γεννά εδώ και η ξαφνική μετάβαση στο ηλιακό ημε-
ρολόγιο (η σημείωση του Παπάζογλου ότι «ίσως νάναι κι' αυτό μια από 
τις καινοτομίες της εποχής εκείνης του Μαχμούτ Β΄» δεν έχει ιστορική 
βάση).14 Αξίζει να σημειωθεί εδώ ότι μια τέτοια μετεωρική σταδιοδρομία 
έχει λίγες πιθανότητες να αντιστοιχεί στην πραγματικότητα, άλλωστε 
θα ήταν παράξενο να μην είχε αφήσει τα ίχνη της στις βιογραφίες των 
ουλεμάδων της εποχής.15 

Μαρτυρείται άραγε από άλλες πηγές καδής Θεσσαλονίκης με το όνο-
μα Χαϊρουλλάχ αυτή την περίοδο; Ο οθωμανός ιστορικός της εποχής Σα-
νιζαντέ Αταουλλάχ Εφέντης καταγράφει τον διορισμό του Χαγιατί-ζαντέ 

14.  Το ηλιακό ημερολόγιο (sene-i maliyye) χρησιμοποιούνταν από πολύ πα-
λαιότερα στην οικονομική γραφειοκρατία, ωστόσο δεν έγινε επίσημο παρά μόνο το 
1839/1840. Βλ. π.χ. Richard B. Rose, «The Ottoman Fiscal Calendar», Middle 
East Studies Association Bulletin 25/2 (1991), σ. 157-166· François Georgeon, 
«Changes of Time: an Aspect of Ottoman Modernization», New Perspectives on Tur­
key 44 (2011), σ. 181-195· του ίδιου, «Temps de la réforme, réforme du temps. Les 
avatars de l'heure et du calendrier à la fin de l'Empire ottoman », στο: François 
Georgeon – Frédéric Hitzel (επιμ.), Les ottomans et le temps, Λέιντεν 2012, σ. 
241-279, ιδίως σ. 245. Ειδικά ένας ιεροδίκης εκείνη την εποχή θα χρησιμοποιούσε 
το σεληνιακό ημερολόγιο, όπως και όλα τα ιεροδικαστικά έγγραφα (βλ. π.χ. Ιωάννης 
Βασδραβέλλης, Ιστορικά Αρχεία Μακεδονίας, Α΄, Αρχείον Θεσσαλονίκης, Θεσσα
λονίκη 1952). 

15.  Κάποιες αξιοσημείωτες εξαιρέσεις είναι ο ποιητής Γιαχγιά Εφέντης στις 
αρχές του 17ου αιώνα, ο οποίος ξεκίνησε την καθηγητική του σταδιοδρομία 19 
ετών, και ο Μιρζαζαντέ Μεχμέτ Εμίν (γνωστός με το ποιητικό ψευδώνυμο Σαλίμ) 
στο πρώτο μισό του 18ου (βλ. τα σχετικά λήμματα στην Encyclopaedia of Islam, 
β΄ έκδοση, τ. 12, στ. 832β και τ. 8, στ. 990β-991α αντίστοιχα). Ωστόσο, και οι 
δύο ήταν γιοι σεϊχουλισλάμη (ο δεύτερος μάλιστα έγινε καδής Θεσσαλονίκης και 
Γαλατά με τον πατέρα του εν ενεργεία σεϊχουλισλάμη), ενώ και των δύο η σταδιο-
δρομία ήταν τόσο αξιοπρόσεκτη, ώστε να επισημαίνεται τόσο από τους συγχρόνους 
τους όσο και από τους ιστορικούς της εποχής μας. 

1. sarigiannis.indd   16 8/3/2016   7:52:41 μμ



Ο «Χαϊρουλλάχ Εφέντης¬ του Αβραάμ Ν. Παπάζογλου 17

Μεχμέτ Εσάτ Εφέντη, μουντερίση του μεντρεσέ του Σουλεϊμανιγέ, στις 7 
Ρεμπιουλάχιρ 1232 [24 Φεβ. 1817] και κατόπιν του Ομέρ Εφέντη από την 
Κασταμονή, επίσης μουντερίση του Σουλεϊμανιγέ, ο οποίος θα αναλάμβα-
νε καθήκοντα από την πρώτη Ρεμπιουλάχιρ [12]37 [26 Δεκ. 1821].16 Εν-
διάμεσα ο ιστορικός δεν σημειώνει άλλο διορισμό καδή στη Θεσσαλονίκη. 
Στα ιεροδικαστικά κατάστιχα της πόλης, ωστόσο, κάποιος «Ιμπραχήμ 
Ζουχτή, ιεροδίκης Θεσσαλονίκης» υπογράφει μια αναφορά (αίτημα «απα-
ξαπάντων των αντιπροσώπων των εν Θεσσαλονίκη Εβραίων» για σημαντι-
κό φορολογικό ζήτημα) της 25ης Τζεμαζιουλέβελ 1236 [28 Φεβ. 1821].17 

Επιπλέον, υποτίθεται ότι η αναχώρηση του Χαϊρουλλάχ από τη Θεσ-
σαλονίκη συνδέεται με τον διορισμό του (περίπου τον Μάιο του 1821) 
ως ιεροδίκη στην Κωνσταντινούπολη (το σχετικό κομμάτι παραλείπεται 
στη μετάφραση του Παπάζογλου, ο οποίος όμως το σημειώνει στην ει-
σαγωγή του).18 Ούτε αυτός ο διορισμός μαρτυρείται από τον Σανιζαντέ, 
ο οποίος καταγράφει στις 19 Τζεμαζιουλέβελ 1236 (22 Φεβ. 1821) τον 
διορισμό του Μεχμέτ Σαντουλλάχ Εφέντη, γιου του Αραπ-ζαντέ Εφέντη, 
πρώην καδή της Μέκκας, και κατόπιν την 1η Ραμαζάν 1236 [2 Ιουνίου 
1821] την επαναφορά του Σαντουλλάχ στη Μέκκα και τον διορισμό του 
Ουριανί-ζαντέ Μεχμέτ Ρασίντ Εφέντη, πρώην φετβά εμινί.19 Ας σημει-

16.  Ziya Yılmazer (επιμ.), Şâni-zâde Mehmed ‘Atâ’ullah Efendi: Şânî-zâde 
târîhi [Osmanlı tarihi (1223-1237 / 1808-1821)], τ. Β΄, Κωνσταντινούπολη 2008, 
σ. 779 και 1019.

17.  Ι. Βασδραβέλλης, Ιστορικά Αρχεία Μακεδονίας, ό.π., σ. 428. Αυτή είναι 
η μόνη αναφορά των ιεροδικαστικών αρχείων (τουλάχιστον των δημοσιευμένων) σε 
όνομα καδή (και γενικότερα ουλεμά· αναφέρεται μόνο ο μουφτής Σεΐτ Αμπντουλλάχ 
τον Μάιο του 1821: στο ίδιο, σ. 435) κατά το επίδικο διάστημα. Σύμφωνα με το 
υποτιθέμενο χειρόγραφο, ο καδής Χαϊρουλλάχ ήταν στη φυλακή στις 27 Φεβρου
αρίου (27 Σουμπάτ 1236, σύμφωνα με το ιδιότυπο μικτό σύστημα που υποτίθεται 
ότι χρησιμοποιεί ο Χαϊρουλλάχ), οπότε ο Ζουχντή θα μπορούσε να είναι κάποιος 
αναπληρωτής καδής (ναΐπης), ο οποίος θα τον αναπλήρωνε. Ωστόσο, ακόμα και αν 
πιστέψουμε τον Παπάζογλου, ο Χαϊρουλλάχ θα χρησιμοποιούσε το Ιουλιανό ημερο-
λόγιο, οπότε θα φυλακίστηκε στις 11 Μαρτίου με το νέο ημερολόγιο, έντεκα ημέρες 
μετά την ημερομηνία κατά την οποία μαρτυρείται ως καδής ο Ιμπραήμ Ζουχντή.

18.  Α. Παπάζογλου, «Η Θεσσαλονίκη», ό.π., σ. 419 με παραπομπή στη «σελ. 
4» του χειρογράφου. Υποτίθεται ότι η μετάφραση παραλείπει τις «σελίδες 1-9 [οι 
οποίες] είναι αφιερωμένες, κατά τη συνήθεια της εποχής, στην αυτοβιογραφία του 
συγγραφέα» (σ. 421, σημ. 1).

19.  Ζ. Yılmazer (επιμ.), Şâni-zâde Mehmed ‘Atâ’ullah Efendi, ό.π., σ. 1048 
και 1258.

1. sarigiannis.indd   17 8/3/2016   7:52:41 μμ



Μαρίνος Σαρηγιάννης18

ωθεί, τέλος, ότι το λεπτομερέστατο ευρετήριο της έκδοσης του Σανιζαντέ 
καταγράφει μόνο δύο Χαϊρουλλάχ: έναν αρχίατρο και έναν άλλο εμίνη 
του αυτοκρατορικού νομισματοκοπείου.20



Ακόμα και αν δεχτεί κανείς ότι υπήρξε κάποιος Χαϊρουλλάχ με την εντυ
πωσιακή σταδιοδρομία που περιγράφθηκε (ο οποίος όμως δεν άφησε 
κανένα ίχνος στις συγκαιρινές πηγές), και επίσης ένα χειρόγραφο το οποίο 
δεν μπορεί να βρεθεί σε κανέναν σημερινό κατάλογο, το ίδιο το κείμενο 
παρουσιάζει μια σειρά από μορφολογικά και πραγματολογικά προβλή-
ματα. Ήδη είναι προβληματικός ο χαρακτήρας του, αφού υποτίθεται 
πως «υποβλήθηκε στον σουλτάνο Μαχμούτ Β΄ στα μέσα Ζιλχιτζέ 1236 
εγ. (αρχές Σεπτεμβρίου 1821)» (σ. 420).21 Ξεκινά με τον διορισμό του 
από τον Χαλέτ Εφέντη, τον περίφημο γραμματέα του αυτοκρατορικού 
συμβουλίου που κατηγορήθηκε για την έναρξη της Επανάστασης:22 

Όταν λοιπόν ο πιστός δούλος της εξοχότητάς Σου και κραταιός αυθέντης 
μου, Χαλέτ εφέντης, μου ανακοίνωσε την προσκυνητή μου διαταγή Σου 
[...] αναλογίσθηκα το βάρος της ευθύνης που θα είχα στη θέση αυτή, για 
την οποίαν με έκρινες άξιο, αναμέτρησα τις δυνάμεις μου, είδα, ότι με 
τη βοήθεια του Αλλάχ και μ' αλάθητον οδηγό μου τους θείους και ιερούς 
νόμους της θρησκείας μας, θα μπορούσα να φανώ άξιος της αποστολής 
μου, κι' ετοιμάσθηκα για το μακρυνό ταξίδι μου.

Ακολουθεί μια άγαρμπη αντιγραφή της εξιστόρησης της άλωσης της 
Θεσσαλονίκης από τον ιστορικό του ύστερου 15ου αιώνα Ασικπασαζαντέ, 
τον οποίο πολύ αμφιβάλλω ότι θα είχε υπόψη του ένας καδής του πρώι

20.  Ο δεύτερος αλληλογραφεί με τον (μη κατονομαζόμενο) καδή της Θεσσαλο
νίκης, τον Δεκέμβριο του 1829 (Ι. Βασδραβέλλης, Ιστορικά Αρχεία Μακεδονίας, 
ό.π., σ. 428).

21.  Στο χειρόγραφο της δημοσίευσης, που σώζεται στο Αρχείο Αβραάμ Πα-
πάζογλου στο Ε.Λ.Ι.Α. (φάκ. 1.1 Α), η αρχική μορφή ήταν «μέσα Ζιλχιτζέ 1237 
εγ. (= αρχές Δεκεμβρίου 1822)», διορθωμένο με κόκκινο μελάνι. Στην πραγματι-
κότητα η ημερομηνία αυτή αντιστοιχεί στις αρχές Σεπτεμβρίου 1822, αλλά αυτό 
που προκαλεί υποψίες είναι η ίδια η διόρθωση, προκειμένου –ίσως– να φαίνεται η 
ημερομηνία αληθοφανέστερη.

22.  Α. Παπάζογλου, «Η Θεσσαλονίκη», ό.π., σ. 421. Για τον Χαλέτ Εφέντη 
βλ. Enver Ziya Karal, Halet Efendinin Paris büyük elçiliği, 1802-6, Κωνσταντι-
νούπολη 1940· Bernard Lewis, The Emergence of Modern Turkey, Λονδίνο 1961, 
σ. 69, 128 κ.α.

1. sarigiannis.indd   18 8/3/2016   7:52:42 μμ



Ο «Χαϊρουλλάχ Εφέντης¬ του Αβραάμ Ν. Παπάζογλου 19

μου 19ου αιώνα, καθώς υπήρχαν πολύ λογιότερες ιστορίες εκείνη την 
εποχή.23 Διάφορα άλλα στοιχεία δεν είναι και τόσο πειστικά, όπως για 
παράδειγμα αυτή η επιτηδευμένα αφελής αναφορά σε κάποιον «άπιστο 
της Θεσσαλίας», για τον οποίο ο Παπάζογλου υποθέτει στη σχετική υπο-
σημείωση ότι «πιθανόν να πρόκειται για το Ρήγα Φερραίο» (σ. 423):24

Τη μέρα μάλιστα που έφθασα και πήγα στο Κονάκι, είχαν φέρει εκεί 
[...] έναν μεσήλικα άπιστο, Μεστανέ εφέντη, γιατί, λέγει, μάθαινε στα 
παιδιά του ένα τραγούδι, γραμμένο από έναν άπιστο της Θεσσαλίας, που 
η Μεγαλειότης Σου, με προγενέστερο προσκυνητό φιρμάνι Σου, είχες 
καταδικάσει και απαγορεύσει.

Στην επόμενη σελίδα (424) ο συγγραφέας αναφέρεται στο εκνευριστι-
κό καθημερινό χτύπημα της καμπάνας, που, όπως ξέρουμε, απαγορευ
όταν αυστηρά (και πόσο μάλλον μέσα στις πόλεις):25

Ακόμα, μ' εκνεύρισε πολύ και το καθημερινό χτύπημα της καμπάνας 
των εκκλησιών και προ παντός της Μητρόπολης, που χτυπά τόσο άσχη­
μα στ' αφτιά των μουσουλμάνων και τους θυμίζει, ότι κάτω από τον 
ίδιο μ' αυτούς ουρανό ζουν κι' άνθρωποι τόσο τυφλοί κι' ανόητοι, ώστε 
να πιστεύουν πως στον κόσμο υπάρχουν κι' άλλες θρησκείες πιο αληθι­
νές από την δική μας του –μεγάλη η χάρη Του!– Μωάμεθ.

23.  Η σχετική υποσημείωση του Παπάζογλου («Η Θεσσαλονίκη», ό.π., σ. 422, 
σημ. 1): «Από το κομμάτι αυτό, φαίνεται πως ο συγγραφέας είχεν υπ' όψη του την 
‘‘Ιστορία’’ του Ασίκ Πασά Ζαντέ». Ο Παπάζογλου παραπέμπει στην «Έκδ. Υπουργ. 
Παιδείας Τουρκίας, Κωνσταντινούπολις, 1915, σελ. 118».

24.  Ο Βακαλόπουλος, μάλιστα, ταυτίζει τον «Μεστανέ εφέντη» με τον γνω-
στό τυπογράφο του πολιορκημένου Μεσολογγίου Δημήτριο Μεσθενέα (Ιστορία της 
Θεσσαλονίκης, ό.π., σ. 301), ταύτιση που έχει περάσει και στη μεταγενέστερη 
βιβλιογραφία, η οποία συχνά μνημονεύει τον Μεσθενέα ως Θεσσαλονικέα χωρίς να 
υπάρχει άλλο τεκμήριο. Βλ. π.χ. Πάνος Κυρικόπουλος, «Συμπληρωματικά για τον 
Δ. Μεσθενέα», Βιβλιοφιλία 4-5 (1977), σ. 5-6 (παραπέμπει σε δημοσίευμα του 
Βακαλόπουλου στο περιοδικό Ροτόντα, τ. 3 (Μάιος 1971): «Πώς είδε τα δραμα-
τικά γεγονότα στη Θεσσαλονίκη ένας τίμιος Μουσουλμάνος δικαστής»). Η παρά-
δοση ήθελε μέχρι τότε τον Μεσθενέα Μικρασιάτη, ίσως ήταν και ψευδώνυμο του 
Αναστασίου Νικολαΐδη: βλ. π.χ. Κ. Πετρονικολός, Ηπειρωτική Εστία, τ. 198-199 
(1968), σ. 370· Νίκος Ε. Σκιαδάς, Χρονικό της ελληνικής τυπογραφίας: σκλαβιά 
– Διαφωτισμός – Επανάσταση, τ. Α΄, Αθήνα 1976-1982, σ. 243.

25.  Για τις κατά τόπους εξαιρέσεις βλ. Κ. Σ. Παπαδόπουλος, «Απαγόρευσις 
της κωδωνοκρουσίας και προνομιακή κατά τόπους χρήσις εκκλησιαστικών κωδώνων 
και σημάντρων επί Τουρκοκρατίας», Γρηγόριος Παλαμάς 42 (1959), σ. 204-214.

1. sarigiannis.indd   19 8/3/2016   7:52:42 μμ



Μαρίνος Σαρηγιάννης20

Η σκηνή μεταξύ μουτεσελίμη και καδή Χαϊρουλλάχ (σ. 425), με τον 
τελευταίο να οδηγείται στα μπουντρούμια, είναι απίστευτη για οποιον-
δήποτε έχει την παραμικρή επαφή με τη λειτουργία του οθωμανικού 
διοικητικού και δικαστικού συστήματος:

[...] ενώ καθόμουν μπρος στο μεγάλο καφενείο [...] είδα να φέρνουν έναν 
νεκρό άπιστο [...]. Σηκώθηκα τότε και είπα: «Ο Θεός ας τον συγχω­
ρέσει!» (Αλλάχ ραχμέτ εϊλεσίν!). Τόμαθεν αυτό από τους ίδιους τους 
χαφιέδες του ο Γιουσούφ Βέης και με κάλεσε στο Κονάκι. Εκεί μου είπε 
–Ήμαρτον Θεέ μου!– ότι ήμουν «γκιαούρης» (άπιστος) κι' ότι έπρεπε 
να μ' αποκεφαλίσει. Σ' ερώτησή μου, ποιο ήταν το σφάλμα μου, απο­
κρίθηκε πως μονάχα οι άπιστοι λυπούνται τους απίστους [...]. Ζήτησα 
να μου δείξει σε ποιο σημείο του ιερού Βιβλίου μας είναι γραμμένο αυτό 
και γι' απάντηση, διέταξε τον αρχιαστυνόμο και τον φίλτατο, αλλά δυ­
στυχισμένο, αρχικλητήρα να με ρίξουν στα «μπουντρούμια» του Κανλή 
Κουλέ (Λευκού Πύργου). Έτσι κι' έγινε.

Είναι γενικότερα σαφές ότι όλα αυτά τα καλολογικά στοιχεία, οι με
ταφυσικές αναζητήσεις, η λογοτεχνικότητα, είναι πολύ περισσότερο ελ
ληνικός πρώιμος 20ός αιώνας παρά οθωμανικός πρώιμος 19ος.26 

26.  Για συγκριτικούς λόγους μπορεί κανείς να κοιτάξει διάφορες άλλες οθωμα-
νικές πρωτοπρόσωπες αφηγήσεις της εποχής, σχετικές με την Επανάσταση: Απο­
μνημονεύματα πολιτικά του Βαχίτ Πασά, πρέσβεως εν Παρισίοις τω 1802, ρεΐζ 
εφέντη τω 1808, και τοποτηρητού της Χίου τω 1822, εξ ανεκδότου Τουρκικού 
ιδιοχειρογράφου ελευθέρως μεταφρασθέντα και σημειώσεσι συνοδευθέντα υπό Δ.Ε. 
Δ.[ανιήλογλου], Ερμούπολη 1861 (ανατύπωση Αθήνα 1974· και σε νέα έκδοση, Νί
κος Μίτσης [επιμ.], Τα συμβάντα στη Χίο το 1822, από το χέρι του Βαχίτ Πασά, 
Χίος 2007)· Jan Schmidt, «The Adventures of an Ottoman Horseman: The Au
tobiography of Kabudlı Vasfî Efendi, 1800-1825», The Joys of Philology: Studies 
in Ottoman Literature, History and Orientalism (1500-1923), Κωνσταντινούπολη 
2002, σ. 165-286· Ευαγγελία Μπαλτά, «Η οθωμανική μαρτυρία για την επαναστα-
τημένη Κάρυστο», Αρχείο Ευβοϊκών Μελετών 35 (2003-2004), σ. 189-200· Σοφία 
Λαΐου, «Η ελληνική επανάσταση στην Πελοπόννησο σύμφωνα με την περιγραφή 
ενός ντόπιου Οθωμανού λογίου», στο: Πέτρος Πιζάνιας (επιμ.), Η Ελληνική Επα­
νάσταση του 1821: Ένα ευρωπαϊκό γεγονός, Αθήνα 2009, σ. 307-319· John C. 
Alexander (Alexandropoulos), «Yusuf bey al-Moravi on the Siege and Capture of 
Tripolitsa in 1821», στο: Κ. Λάππας – Α. Αναστασόπουλος – Η. Κολοβός (επιμ.), 
Μνήμη Πηνελόπης Στάθη. Μελέτες ιστορίας και φιλολογίας, Ηράκλειο 2010, σ. 
139-155. Παρόμοιου χαρακτήρα είναι και ένα μέρος παλαιότερου κειμένου, γραμ
μένου το 1785: Νεοκλής Σαρρής, Προεπαναστατική Ελλάδα και οσμανικό κράτος. 
Από το χειρόγραφο του Σουλεϊμάν Πενάχ Εφέντη του Μοραΐτη, Αθήνα 1993. 

1. sarigiannis.indd   20 8/3/2016   7:52:42 μμ



Ο «Χαϊρουλλάχ Εφέντης¬ του Αβραάμ Ν. Παπάζογλου 21

Μερικά χαρακτηριστικά παραδείγματα:

Βέβαια, αν ήταν φταίχτης, δίκαια τιμωρήθηκε. Όμως, αν δεν ήταν; Δε θα 
δώσουμε όλοι, πιστοί κι' άπιστοι, λόγο των πράξεών μας στη μέλλουσα 
ζωή; Και ο Γιουσούφ Βέης δεν θα τιμωρηθεί άραγε στον άλλον κόσμο, για 
όσα φρικτά έκαμεν εδώ; [...] Κατόπιν τον πήραν για να τον παραδώσουν 
στον γενιτσάρ-αγά να τον θανατώσει. Πριν φύγει, συγχώρα με γι' αυτό 
αυθέντα μου, τον αγκάλιασα και τον φίλησα, γιατί στ' αλήθεια, ήταν τίμι­
ος άνθρωπος, κι' αν έφταιξε, ήταν απ' την καλή του την καρδιά (σ. 426).

Θα μάθαινα πολλά ακόμη πράγματα εκεί μέσα, όμως πρόκαμε η τίμια δι­
αταγή Σου να γυρίσω στην Πόλη –κι' απ' αυτήν κατάλαβα, ότι το τιμη­
μένο «ντιβάνι» Σου δεν γνώριζε τη φυλάκισή μου– κι' αφέθηκα ελεύθερος. 
Όμως, Θεέ μου!... Ο Γιουσούφ δεν ήταν πια ο παλιός βάναυσος Γιουσούφ 
απέναντί μου. Μου μιλούσεν ήρεμα, γλυκά και ήταν σαν να με παρακα­
λούσε να τον συγχωρέσω, για το κακό που μούχε κάμει. Όμως, πριν απ' 
όλα, εγώ ήθελα να φύγω μιαν ώρα αρχήτερα από την κόλαση αυτή (σ. 427).

Κι' από την νύκτα εκείνην άρχισε το κακό. Η Θεσσαλονίκη, η ωραία τού­
τη πόλη, που στολίζει σαν σμαράγδι το τιμημένο στέμμα Σου, μετα­
βλήθηκε σ' ένα απέραντο «σφαγείο» [...]. Κάθε μέρα και κάθε νύχτα δεν 
ακούς τίποτ' άλλο στους δρόμους της Θεσσαλονίκης, παρά φωνές, κλάμ­
ματα, βογγυσμούς. Ο Γιουσούφ Βέης, ο γενητσάρ-αγάς, ο σούμπασης 
και οι χοτζάδες και οι ουλεμάδες, έχουν λυσσάξει θαρρείς. Δεν εκτελού­
σαν δικές Σου διαταγές ασφαλώς, γιατί τότε θα σέβονταν τα μικρά παιδιά 
και τις έγκυες γυναίκες. Τι δεν είδαν τα μάτια μου κραταιότατε πατι­
σάχ!... Τι δεν αντίκρυσαν!... (σ. 427).

Αυτά και άλλα πολλά, που δεν μπορώ να περιγράψω, γιατί κι' η θύμησή 
τους μονάχα με κάνει ν' ανατριχιάζω, έγιναν στην πόλη της Θεσσαλονί­
κης [...]. Δεν κρατήθηκα πια, κι' έφυγα για να μπορέσω, μιαν ώρα αρ­
χήτερα, να βρεθώ εδώ και να υποβάλω στον μεγαλειότατο και κραταιό 
πατισάχ μου τα σέβη μου. Ο Θεός ας φωτίζει τους ρωμιούς, που πλη­
ρώνουν σφάλματα των απίστων της Ρωσσίας, αφού είναι γνωστό, ότι 
αυτοί τους ξεσήκωσαν. Ας τους φωτίζει για καλό της πατρίδας μας, 
αφού το ξεσήκωμά τους τους κόστισε πάνω από τριάντα χιλιάδες νε­
κρούς, που δεν είναι λίγοι βέβαια. Και μαζί μ' αυτούς, ας φωτίζει και 
τις δίκαιες και συνετές πράξεις Σου... (σ. 428).

Μερικές χρονολογικές ανακολουθίες είναι ίσως πιο απτές και ολοκλη

1. sarigiannis.indd   21 8/3/2016   7:52:42 μμ



Μαρίνος Σαρηγιάννης22

ρώνουν την εικόνα ενός ανύπαρκτου χειρογράφου.27 Ο ίδιος ο Παπάζογλου 
παραθέτει στην αρχή του άρθρου του τα όσα ξέρουμε για τους διωγμούς 
Ελλήνων στη Θεσσαλονίκη, σημειώνοντας ότι «μας λείπουν οι λεπτο-
μέρειες»: παραπέμποντας στο Ημερολόγιον του Αγώνος του Χρήστου 
Βλασσόπουλου και στον Ιωάννη Φιλήμονα, αναφέρει ότι στις 18 Μαΐου 
1821 ο μουτεσελίμης της Θεσσαλονίκης αποκεφάλισε τον επίσκοπο Κί-
τρους (ήταν τοποτηρητής του μητροπολιτικού θρόνου της Θεσσαλονί-
κης)28 και τους Χριστόδουλο Μπαλάνο, Χρήστο Μενεξέ και Κυδωνιάτη, 
ενώ παράλληλα («κατά τα τέλη μεσούντος Μαΐου», κατά τον Φιλήμονα) 
«δισχιλίους δ' ετέρους εμάνδρευσεν εν τω ναώ και τη αυλή της μητροπό-
λεως, και πολλάς οικίας διήρπασε».29 Ο Φιλήμων επιπλέον αναφέρει (σ. 
141) ότι συνέπεσε «όπως αντισατραπεύη εν Θεσσαλονίκη κατά την επο-
χήν εκείνη, υπό τον τίτλον του μουσελίμου, Τούρκος τις παγκάκιστος και 
αιματορρόφος». Παρότι δεν το σημειώνει ο Παπάζογλου, το όνομα του 
μουτεσελίμη (Γιουσούφ Μπέης) αναφέρεται με τα ίδια σχεδόν λόγια από 
τον Σπυρίδωνα Τρικούπη («η Θεσσαλονίκη ετέλει εν ελλείψει πασά υπό 
μουτεσελήμην, τον Ισούφμπεην, άνθρωπον κακεντρεχή και αιμοβόρον»), 
ο οποίος παρεμπιπτόντως δεν χρονολογεί επακριβώς τις σφαγές, αν και 
φαίνεται να τις τοποθετεί αμέσως μετά τις νίκες των επαναστατών στον 
Πολύγυρο στις 16-18 Μαΐου.30

Πράγματι, τα στοιχεία που προσθέτει το «χειρόγραφο του Χαϊρουλ-
λάχ» συμφωνούν με τα παραπάνω: «την πρώτη μέρα του φεγγαριού του 
Μαΐου» (σύμφωνα με την ερμηνεία του Παπάζογλου, στις 18-19 του 
μήνα) ο Γιουσούφ Μπέης εμφανίζεται να διατάζει τη θανάτωση («στα 
χέρια των «μπασή μποζούκ»») του επισκόπου Κίτρους (τον ονομάζει στις 

27.  Ευχαριστώ θερμά και από εδώ τον φίλο Σπύρο Ζερβόπουλο, ο οποίος επι
σήμανε αυτές τις ανακολουθίες.

28.  Ε. Χεκίμογλου, ό.π., σ. 26.
29.  Χρήστος Ι. Βλασσόπουλος, Ημερολόγιον του Αγώνος. Περιλαμβάνον τας 

μάχας, ναυμαχίας και διάφορα άλλα γεγονότα της Ελληνικής Επαναστάσεως, Αθή-
να 1930, σ. 48· Ιωάννης Φιλήμων, Δοκίμιον ιστορικόν περί της Ελληνικής Επανα­
στάσεως, τ. Γ΄, Αθήναι 1860, σ. 144. Ο Βλασσόπουλος παραπέμπει στα έργα του 
Σπυρίδωνος Τρικούπη, Ιστορία της Ελληνικής Επαναστάσεως, τ. Α΄, Αθήνα 1888, 
σ. 149-150, του Γουσταύου Φρειδερίκου Χέρτσβεργ (Gustav Friedrich Hertzberg, 
1826-1907), Ιστορία της Ελληνικής Επαναστάσεως, μετάφρασις Παύλου Καρολίδου, 
τ. Α΄, Αθήνα 1916, σ. 94 και του Γ.Γ. Γερβίνου (Georg Gottfried Gervinus, 1805-
1871), Ιστορία της Επαναστάσεως και Αναγεννήσεως της Ελλάδος, μτφρ. Ιωάννου 
Η. Περβανόγλου, τ. Α΄, Αθήνα 1864-1865, σ. 215. Οι δύο τελευταίοι αντιγράφουν 
κατά λέξη τον Τρικούπη, το έργο του οποίου εκδόθηκε για πρώτη φορά το 1853-1857.

30.  Σ. Τρικούπης, ό.π., τ. Α΄, σ. 149.

1. sarigiannis.indd   22 8/3/2016   7:52:42 μμ



Ο «Χαϊρουλλάχ Εφέντης¬ του Αβραάμ Ν. Παπάζογλου 23

σ. 423 και 424 Μακάρ, χρησιμοποιώντας την αμάρτυρη στα οθωμανικά 
κείμενα προσφώνηση «δεσπότ-εφέντη») και άλλων «αγιάνιδ[ων]»: ενός 
«παπά-Γιάννη, της εκκλησίας του Μηνά εφέντη» (του οποίου «κόψαν τα 
πόδια και τα χέρια [κ]ι' έπειτα, κρατώντας τα κομμένα χέρια του, με 
τα δάχτυλά του βγάλαν τα μάτια του») και ενός τρίτου «που οι άπιστοι 
τον λέγαν Χρίστο εφέντη» και τον οποίο ο Παπάζογλου ταυτίζει με τον 
Χρήστο Μενεξέ. Παράλληλα, διαβάζουμε ότι «οι άπιστοι [...] κρύφθηκαν 
στον μητροπολιτικό ναό (μετροπολίτ κλίσεσι) ελπίζοντας να σωθούν», 
ωστόσο μεταφέρθηκαν δέσμιοι στο Καπάνι και εσφάγησαν («και μά-
ζεψαν τα κεφάλια τους για να τα δώσουν δώρο στον Γιουσούφ Βέη»).31

Ωστόσο, μετά τη δημοσίευση του «χειρογράφου» εμφανίστηκαν και 
άλλες πηγές για τα γεγονότα, και συγκεκριμένα προξενικές αναφορές, οι 
οποίες δίνουν μια διαφορετική χρονολόγηση. Στον πρώτο μεταπολεμικό 
τόμο των Μακεδονικών, ο Γεώργιος Χ. Σούλης δημοσίευσε αναφορά 
του αμερικανού ιεραποστόλου Pliny Fisk, στην οποία αντιγράφει επι-
στολή κάποιου ανώνυμου Άγγλου από τη Θεσσαλονίκη με ημερομηνία 
30 Ιουνίου 1821.32 Εκεί διαβάζουμε ότι, αν και περίπου δέκα Έλληνες 
(«principally priests and monks») είχαν εκτελεστεί, επειδή είχαν πάνω 
τους έγγραφα που υποκινούσαν σε εξέγερση (οι εκτελέσεις αυτές μαρ-
τυρούνται και από τα αρχεία του ιεροδικείου της Θεσσαλονίκης),33 μέχρι 
τις 12 Ιουνίου (31 Μαΐου με το παλαιό ημερολόγιο, αν υποθέσουμε ότι ο 
ανώνυμος Άγγλος χρησιμοποιούσε το νέο) βασίλευε ηρεμία. Τότε όμως, 
εξαιτίας κάποιας αναφοράς για την εξέγερση στον Πολύγυρο και την 

31.  Α. Παπάζογλου, «Η Θεσσαλονίκη», ό.π., σ. 427-428.
32.  Γεώργιος Χρ. Σούλης, «Η Θεσσαλονίκη κατά τας αρχάς της Ελληνικής 

Επαναστάσεως», Μακεδονικά 2 (1941-1952), σ. 583-589.
33.  Ι. Βασδραβέλλης, Οι Μακεδόνες, ό.π., σ. 191-192 (έγγρ. 4): πρόκειται 

για σουλτανικό διάταγμα των αρχών Σαμπάν 1236 (4 Μαΐου 1821, ν.η.) για την 
εκτέλεση του ιερέα Ανανία Μαρκόπουλου, ο οποίος είχε συλληφθεί «φέρων έγγραφα 
επαναστατικά», και άλλων τριών χριστιανών (Βασιλικός, κάποιος παντοπώλης, 
Τζαμτζάκος από τα Μαντεμοχώρια). Παρά τις διάφορες αναφορές του «Χαϊρουλλάχ» 
σε εκτελέσεις Ελλήνων και σε κάποιον «μεγάλον άπιστο από το σώμα του Φανα-
ριού, τον Παπάζ εφέντη», ο οποίος φέρεται να εκτελέστηκε στις αρχές Μαρτίου 
(«ετοιμαζόνταν να φύγει για την χώρα των Βλάχων, να δώσει το μήνυμα του ξε-
σηκωμού των ραγιάδων» και «είχε μαζί του κι' ένα γράμμα του πατριάρχη για τον 
Μακάρ εφέντη»· Α. Παπάζογλου, «Η Θεσσαλονίκη», ό.π., σ. 426), δεν μπορεί να 
στοιχειοθετηθεί διασταύρωση των πληροφοριών (όπως επιχειρεί ο Βασδραβέλλης: 
στο ίδιο, σ. 69). Αντίθετα, η αλληλογραφία της Πύλης, όπως δημοσιεύεται από τον 
Βασδραβέλλη, δείχνει αγαστή και αδιάλειπτη συνεργασία του ιεροδίκη Θεσσαλονί-
κης με τον Γιουσούφ Μπέη, αντίθετα με τις πληροφορίες που δίνει ο Παπάζογλου.

1. sarigiannis.indd   23 8/3/2016   7:52:42 μμ



Μαρίνος Σαρηγιάννης24

Καλαμαριά, ο επίσκοπος και «all the Archons» φυλακίστηκαν· αφού 
τους αποσπάστηκε ένα μεγάλο ποσό, συνελήφθησαν ακόμα 1.700 Έλλη-
νες και κρατήθηκαν στη Μητρόπολη. Στις 21 Ιουλίου εκτελέστηκαν τρεις 
άνδρες («one of them for having in his magazine a crown designed for 
the Greek king, which was in fact merely an old Bishop's mitre») και 
άλλοι πέντε μία εβδομάδα αργότερα. Η αναφορά του άγγλου επιστολο-
γράφου στον επίσκοπο στην πρώτη επιστολή, γραμμένη στο τέλος του 
Ιουνίου 1821, συντείνει στο ότι η εκτέλεση του τελευταίου πρέπει να συ-
γκαταλέγεται σε εκείνες του Ιουλίου. Εξάλλου, το 1975 ο Κωνσταντίνος 
Βακαλόπουλος δημοσίευσε τις εκθέσεις του προξένου της Ολλανδίας στη 
Θεσσαλονίκη Mattatia Abram, οι οποίες καλύπτουν το χρονικό διάστημα 
από 28 Φεβρουαρίου 1821 μέχρι 17 Μαΐου 1822. Εκεί αναφέρεται ότι 
ο επίσκοπος Κίτρους, ο Μενεξές και ο Μπαλάνος εκτελέστηκαν στις 21 
Ιουλίου 1821 (επιστολή της 23ης Ιουλίου γράφει ότι «ieri l'altro hanno 
decapitato nella nostra città il rever. Kitrus vescovo [...] e due negozian-
ti, cioé Ballano e Menexe»), ημερομηνία που συμπίπτει με τη σχετική 
πληροφορία του Fisk και που σήμερα θεωρείται πιο αληθοφανής. Στο 
ίδιο άρθρο δημοσιεύονται και αγγλικές προξενικές αναφορές, σύμφωνα 
με τις οποίες επιστολή του άγγλου προξένου Francis Charnaud της 
20ής Ιουνίου αναφέρει πως «no Greeks had been massacred at Salonica. 
The Clergy and most of the lower classes of the people had been placed 
in confinement».34 Εξάλλου, σε επιστολή των υπηκόων της Βρετανίας 
και των Ιονίων νήσων, κατοίκων της Θεσσαλονίκης, προς τον πρόξενο 
Charnaud, στις 24 Ιουνίου 1821, αναφέρεται ρητά πως η κατάσταση 
στη Θεσσαλονίκη ήταν ήρεμη μέχρι την εξάπλωση των ταραχών στην 
Καλαμαριά (Χαλκιδική) μόλις μία εβδομάδα νωρίτερα. Η εκτέλεση του 
Μελετίου, του Μπαλάνου και του Μενεξέ αναφέρονται με επιστολή του 
Charnaud προς τη Levant Company στις 31 Ιουλίου 1821, από όπου 
προκύπτει πως άλλες σφαγές στην πόλη δεν έχουν γίνει ακόμη. Στις 8 

34.  Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Ανέκδοτα ιστορικά στοιχεία αναφερό­
μενα στη Μακεδονία πριν και μετά το 1821, Θεσσαλονίκη 1975, σ. 69-70 (Matta
tia Abram) και 51-52 (Charnaud). Πρβλ. Ε. Χεκίμογλου, ό.π., σ. 44. Στην περι
γραφή της πηγής ο Βακαλόπουλος (στο ίδιο, σ. 62 και 69) αναφέρει εσφαλμένα 
πως ο Abram μιλά για την εκτέλεση του επισκόπου Κίτρους Μακαρίου, όνομα που 
βρίσκουμε και στον «Χαϊρουλλάχ», αλλά που δεν αντιστοιχεί με το πραγματικό 
(Μελέτιος). Το σωστό όνομα αναφέρεται στη σ. 37, όπου όμως δίνεται η παλαιότε-
ρη ημερομηνία (Μάιος). Τα ιεροδικαστικά κατάστιχα μας πληροφορούν μόνο ότι η 
εκτέλεση των δύο εμπόρων συνέβη πριν από τον Οκτώβριο του 1821 (Ι. Βασδρα-
βέλλης, Οι Μακεδόνες, ό.π., σ. 217 κ.εξ., έγγρ. 25 κ.εξ.).

1. sarigiannis.indd   24 8/3/2016   7:52:42 μμ



Ο «Χαϊρουλλάχ Εφέντης¬ του Αβραάμ Ν. Παπάζογλου 25

Οκτωβρίου αναφέρει ο ίδιος την εκτέλεση δέκα αιχμαλώτων επαναστα-
τών από τη Χαλκιδική έξω από την ανατολική πύλη και την επίδειξη 
150 κεφαλών εντός της πόλης. Σημειώνει όμως στο τέλος της επιστολής 
πως όλοι οι Έλληνες που είχαν τεθεί σε περιορισμό στην αρχή των γε-
γονότων, έχουν απελευθερωθεί και η πόλη είναι ήσυχη και ήρεμη.35 Οι 
παραπάνω πηγές επιβεβαιώνουν επίσης ότι ο εγκλεισμός των χριστιανών 
στη Μητρόπολη έγινε στα μέσα Ιουνίου και όχι τον Μάιο, όπως δεχόταν 
ο Παπάζογλου. Το ότι ο «Χαϊρουλλάχ» δίνει για την εκτέλεση την ημε-
ρομηνία που ήταν εσφαλμένα αποδεκτή την εποχή της δημοσίευσης του 
Παπάζογλου, επιτείνει τις υποψίες που εκτέθηκαν παραπάνω.



Ας δούμε όμως ποιος ήταν ο Αβραάμ Παπάζογλου. Λίγα στοιχεία είναι 
γνωστά στην πραγματικότητα για αυτόν τον πολυπράγμονα λόγιο, παρό-
λο που φαίνεται να σχετίστηκε στη δεκαετία του '30 με την αφρόκρεμα 
της ελληνικής λογοτεχνίας.36 Γεννήθηκε το 1910 στην Κωνσταντινούπολη 
και φοίτησε στο Ζωγράφειο Λύκειο και κατόπιν στη σχολή St. Michel. 
Το 1930-1933 εξέδιδε στη γενέτειρά του το ετήσιο φιλολογικό περιοδικό 
Φιλολογική Πρωτοχρονιά με συνεργασίες πολλών ελλήνων λογοτεχνών, 
ενώ από το 1932 και μετά επιδόθηκε σε μια πολυσχιδή δραστηριότητα 
μεταφράσεων τούρκων λογοτεχνών στα ελληνικά, στη Νέα Εστία και 
αλλού, αλλά και αντίστροφα. Όπως φαίνεται, από τα μέσα της δεκαετίας 
του '30 πρέπει να ζούσε ή να επισκεπτόταν συχνά την Αθήνα, ενώ από 
το 1936 φαίνεται ότι εγκαταστάθηκε στη Θεσσαλονίκη. Από το 1938 ο 
Παπάζογλου επιδόθηκε σε διάφορες δημοσιεύσεις επιστημονικού χαρα
κτήρα, παρουσιάζοντας αδημοσίευτες στα ελληνικά οθωμανικές πηγές 
(συνήθως από δεύτερο χέρι), όπως ένα τετράγλωσσο λεξικό (με σημερι-
νούς όρους –στην περίπτωση αυτή πρόκειται ουσιαστικά για λογοκλοπή, 
καθώς μετέφρασε σχεδόν λέξη προς λέξη ένα σχετικό άρθρο από τα 

35.  SP 105/139, ff. 262r, 272r και 277v. Ευχαριστώ και από εδώ τον καθη
γητή Βασίλη Κ. Γούναρη για την ευγενική παραχώρηση αυτών των στοιχείων. 

36.  Βιογραφικό του υπάρχει στο αρχείο του, που απόκειται στο Ε.Λ.Ι.Α. Βλ. 
επίσης Behçet Necatigil, «Balkan ülkeleri edebiyatlarından Türkçeye çeviriler», 
Türk Dili (Çeviri sorunları özel sayısı), χ.τ. 1978, σ. 149-150· Hakan Özkan, 
«1930'ların Türkiye sanat ve fikir hayatını Yunanistan'a anlatan adam: Avram 
Papazoğlu (1910-1941)», Edebiyat 32 (Μάρτιος-Απρίλιος 2012), σ. 110-112. Ελ-
ληνική μετάφραση του τελευταίου αυτού άρθρου υπάρχει στην ιστοσελίδα http://
exoriente.net/?p=492. 

1. sarigiannis.indd   25 8/3/2016   7:52:42 μμ



Μαρίνος Σαρηγιάννης26

γαλλικά),37 αποσπάσματα από το χρονικό του Ασικπασαζαντέ,38 διάφορα 
έγγραφα σχετικά με την ελληνική και κωνσταντινουπολίτικη Ιστορία,39 
στοιχεία για τον αρχιτέκτονα Σινάν40 και τους ιστορικούς Ναϊμά41 και 
Σελανικί.42 Στο Αρχείο Αβραάμ Παπάζογλου υπάρχουν επίσης χειρό-
γραφες παρουσιάσεις και μεταφράσεις ιστορικών κειμένων του Τουρσούν 
Μπέη (πέθ. μετά το 1488) και του Κιατίπ Τσελεμπή (πέθ. 1657), οι 
οποίες, από ό,τι φαίνεται, δεν δημοσιεύθηκαν ποτέ. Ξέρουμε ότι το 1940 
ζούσε στην Αθήνα και ότι στον πόλεμο κατατάχθηκε ως εθελοντής· τα 
ίχνη του χάνονται στο τέλος του 1941.

Είναι πολύ χαρακτηριστική η περιγραφή του Παπάζογλου από τον 
ποιητή Γεώργιο Θ. Βαφόπουλο, ο οποίος τον είχε γνωρίσει στην Αθήνα 
και τη Θεσσαλονίκη:43 

Ανάμεσα στους παλιούς μου φίλους, βρήκα και τον Αβραάμ Παπάζογλου. 
Ζούσε τη «μεγάλη ζωή» της Αθήνας, εγκατεστημένος σ' ένα ξενοδοχείο 
πολυτελείας. Οι λογοτέχνες της γενιάς μου είναι αδύνατο να μη θυμού­
νται τον ευγενικό εκείνο νέο, με το χρυσαφένιο σκελετό των γυαλιών του, 
με τους πολύ λεπτούς τρόπους και με το μόνιμο χαμόγελο στα χείλη, 
που φώτιζε το στρογγυλό του πρόσωπο. Ήταν τουρκομαθής, επίδοξος 

37.  Α. Παπάζογλου, «Ένα ελληνοτουρκικό χειρόγραφο», ό.π. Βλ. και παραπά
νω, υποσ. 12.

38.  Α. Παπάζογλου, «Μωάμεθ Β΄ ο Πορθητής», ό.π.
39.  Αβραάμ Παπάζογλου, «Δέκα έγγραφα του Οθωμανικού Αρχείου. Συμβολή 

στην ιστορία του Ελληνισμού της Τουρκίας», Ελληνικά 11 (1939), σ. 137-150 και 
του ίδιου, «Η Επτανησιακή Πολιτεία στα αρχεία του οθωμανικού κράτους», Νέα 
Εστία, τ. ΚΕ΄, τχ. 300 (1939), σ. 807-813. 

40.  Αβραάμ Παπάζογλους, «Σινάν ο αρχιτέκτων», Επετηρίς Εταιρείας Βυζα­
ντινών Σπουδών 14 (1938), σ. 443-460. Το άρθρο βασίζεται σε δημοσίευση του 
Ahmet Refik (ο Παπάζογλου δίνει μεν την πληροφορία, όχι όμως την παραπομπή): 
Ahmet Refik, «Mimar Sinan. Hazine-i evrak vesikalarına nazaran», Türk Tarih 
Encümeni Mecmuası (yeni seri) 1/5 (Ιούνιος 1930 – Μάιος 1931), σ. 1-29 και ειδι-
κότερα σ. 10 (έγγρ. 22). Από τα ονόματα των συγγενών του Σινάν, που αναφέρονται 
στο κείμενο και τα οποία ο Refik παραθέτει σε αραβική γραφή, ο Παπάζογλου 
διαβάζει το δεύτερο «Νισάνογλου Ελισάβ»· η σωστή ανάγνωση είναι μάλλον Ulise 
ve Kudışân.

41.  Αβραάμ Παπάζογλου, «Συμπληρωματικά για τον Μ. Ναϊμά», Αχαϊκά 13 
(1940), σ. 3-6. 

42.  Αβραάμ Παπάζογλου, «Ένας Τούρκος ιστορικός από τη Θεσσαλονίκη», 
Ημερολόγιον Φάρος της Βορείου Ελλάδος, τ. Β΄ (1940), σ. 285-287.

43.  Γεώργιος Θ. Βαφόπουλος, «Σελίδες αυτοβιογραφίας (Αποσπάσματα, 1940-
42)», Νέα Εστία, τ. 87, τχ. 1023 (Φεβ. 1970), σ. 215-220 και ειδικότερα 215-216.

1. sarigiannis.indd   26 8/3/2016   7:52:42 μμ



Ο «Χαϊρουλλάχ Εφέντης¬ του Αβραάμ Ν. Παπάζογλου 27

καθηγητής της νέας ελληνικής φιλολογίας στο πανεπιστήμιο της Άγκυ­
ρας, καθώς έλεγε «εμπιστευτικά» στους πολύ στενούς του φίλους. Κ' είχε 
τη φιλοδοξία να μεταφράσει τους Έλληνες λογοτέχνες στα τουρκικά [...]. 
Ήταν περιζήτητος ο Αβραάμ Παπάζογλου. Αφού όλοι οι Έλληνες λογο­
τέχνες δεν είχαν την τύχη να υπερπηδήσουν τις ευρωπαϊκές Άλπεις, συμ­
βιβάσθηκαν με την ιδέα μιας βαρκάδας ώς τις ακτές της Μικράς Ασίας. 
Κι' ο Αβραάμ Παπάζογλου ήταν ο πρόθυμος βαρκάρης, που είχε αναλά­
βει το έργο τούτο της διαπεραίωσης στην αντιπέραν όχθη, δίχως φυσικά 
να καταδεχθεί την είσπραξη των πορθμείων. Αντίθετα, καθώς έλεγε ότι, 
παράλληλα με τις μεταφραστικές του επιδόσεις, ασκούσε και το χονδρικό 
εμπόριο της ξυλείας, που του απέφερε μεγάλα κέρδη, σε πολλές περιπτώ­
σεις πλήρωνε και το «χαρτζιλίκι» στους μεταφραζόμενους συγγραφείς [...].

Την άνοιξη εκείνη του 1940 είχε το προνόμιο, καθώς έλεγε ο ίδιος, 
να είναι το «ευνοούμενο πρόσωπο» ενός λογοτέχνη, που κατείχε τότε, 
στην κυβέρνηση Μεταξά, κάποια σημαντική θέση. Θα μετέφραζε όλα τα 
λογοτεχνικά του έργα στα τούρκικα. [...] Κ' έλπιζε τώρα, πως η μεγάλη 
αυτή σχέση με την «κατάσταση», θα βοηθούσε να παραμερισθούν όλα 
τα εμπόδια, που είχαν συντελέσει στην αποτελμάτωση των προσπα­
θειών του, να καταλάβει την πολυθρύλητη εκείνη έδρα της νεοελληνικής 
φιλολογίας στο πανεπιστήμιο της Άγκυρας. Μου είχε εμπιστευθεί, πως 
το κυριώτερο εμπόδιο για το διορισμό του, ήταν η ελληνική του κατα­
γωγή, που υποχρέωνε τους Τούρκους ν' αξιώσουν την προσχώρησή του 
στο μουσουλμανισμό. Και τον απασχολούσε πολύ, μαζί με το θέμα της 
αρνησιθρησκίας, κ' εκείνη η αναπόφευκτη περιτομή [...].

[...] ύστερ' από μερικούς μήνες, τον καιρό του Αλβανικού πολέμου, 
έπεσα αναπάντεχα πάνω στον Αβραάμ. Ήταν ντυμένος στρατιώτης, 
ένας εθελοντής στο δραματικό εκείνο πόλεμο. Μούσφιξε το χέρι και πάλι 
εξαφανίστηκε. Κι' από τότε κανείς πια δεν έμαθε αν ο Αβραάμ Παπάζο­
γλου σκοτώθηκε στον πόλεμο ή αναλήφθηκε ζωντανός στους ουρανούς. 
Κ' οι άνθρωποι του σπιτιού του, ενός σπιτιού αληθινά αρχοντικού, ακό­
μα περιμένουν το γυρισμό του.

Είναι χαρακτηριστική η αναφορά του Βαφόπουλου στην επιδίωξη 
του Παπάζογλου να διοριστεί καθηγητής Νεοελληνικής Φιλολογίας στην 
Άγκυρα. Γύρω στο 1937, μάλιστα, φαίνεται πως κυκλοφόρησε (από 
τον ίδιο;) η πληροφορία πως είχε πετύχει τον σκοπό του, παρόλο που 
από πουθενά δεν επιβεβαιώνεται.44 Θα μπορούσε να υποθέσει κανείς ότι 

44.  Ο εκδότης της Νέας Εστίας Πέτρος Χάρης έγραφε το 1937: «Όσοι έχουν 
παρακολουθήσει τις προσπάθειες του κ. Αβραάμ Παπάζογλου για την πνευματική 

1. sarigiannis.indd   27 8/3/2016   7:52:42 μμ



Μαρίνος Σαρηγιάννης28

εκείνη περίπου την εποχή οι βλέψεις του θα κατευθύνθηκαν προς κάποια 
αντίστοιχη έδρα σε ελληνικό πανεπιστήμιο, γεγονός που θα εξηγούσε τον 
καταιγισμό ιστορικών τώρα δημοσιευμάτων, κυρίως σχετικών με την 
ελληνική ιστορία την οθωμανική περίοδο, και συχνά, όπως είδαμε, με 
λαθροχειρίες, οι οποίες σκόπευαν να καταστήσουν τα άρθρα εντυπωσια-
κότερα. Αναφέραμε παραπάνω το άρθρο του για το τετράγλωσσο λεξικό, 
το οποίο εξάλλου αγγίζει τα όρια της λογοκλοπής (την ίδια περίοδο είχε 
καταγγελθεί και άλλη μια περίπτωση λογοκλοπής εκ μέρους του Παπάζο-
γλου, από τον ποιητή Απόστολο Μελαχρινό)·45 παρομοίως, από τα «δέκα 
έγγραφα του οθωμανικού αρχείου», που δημοσίευσε το 1939, τα οκτώ 
είναι ξαναμεταφρασμένα τεκμήρια που είχαν ήδη δημοσιευθεί τόσο στα 
τουρκικά (από τον Ahmet Refik Altınay) όσο και στα ελληνικά (από τον 
Γεννάδιο Αραμπατζόγλου, μητροπολίτη Ηλιουπόλεως και Θειρών).46 Ο 

προσέγγιση Ελλάδος και Τουρκίας, δε θα ξαφνιαστούν καθόλου, όταν ακούσουν 
ότι στο Πανεπιστήμιο της Αγκύρας ιδρύθηκε έδρα νεοελληνικής λογοτεχνίας και 
καθηγητής διορίστηκε ο πρωτεργάτης όλης αυτής της κινήσεως» (Νέα Εστία, τ. 
ΚΒ΄, τχ. 258 [Σεπτ. 1937], σ. 1416-1417). Όμοια πληροφορία παραδίδει η Σοφία 
Σπανούδη στα Νεοελληνικά Γράμματα («Η εξέλιξη της τουρκικής φιλολογίας: 
ένας διπλωμάτης ποιητής», Νεοελληνικά Γράμματα, περ. Β΄, τ. Β΄, τχ. 72 [16 
Απριλίου 1938], σ. 9): «Ο κ. Αβραάμ Παπάζογλους, ο διαλεχτός διανοούμενος της 
Πόλης, που διωρίσθηκε τώρα καθηγητής στο Πανεπιστήμιον της Αγκύρας, είναι 
βαθύτατος γνώστης της νέας Τουρκικής φιλολογίας, από την οποία έχει μεταφράσει 
αρκετά κομμάτια στη ‘‘Φιλολογική Πρωτοχρονιά’’, που εξέδιδε στην Πόλη με τόση 
επιτυχία». 

45.  Ο Μελαχρινός (Πνευματική Ζωή, τ. 25 [25 Μαΐου 1938], σ. 148) ανα-
φέρεται σε ένα άρθρο του Παπάζογλου για τον λόγιο Φώτη Φωτιάδη (στο ίδιο, τ. 
21 [25 Μαρτίου 1938], σ. 85 και 91), στο οποίο, όπως γράφει, «άρχισ[ε] να δια
βάζ[ει] [...] λέξη προς λέξη ένα μέρος του άρθρου [τ]ου για το Φώτη Φωτιάδη». 
Στην απάντησή της η διεύθυνση του περιοδικού αναφέρει ότι «δεν είναι δυνατόν να 
φανταστεί κανείς ότι ένας εκλεκτός λόγιος και μελετητής, όπως ο κ. Αβρ. Παπάζο
γλου, θα έπαιρνε αυτούσια κομμάτια από το άρθρο του κ. Μελαχρινού για να τα 
χρησιμοποιήσει στο δικό του [...] πρόκειται μάλλον για μιαν ακούσια παράλειψη 
του κ. Παπάζογλου να σημειώσει ρητώς, όπως βέβαια έπρεπε, ότι τα ορισμένα 
αυτά κομμάτια τα έπαιρνε ειδικώς από το άρθρο του κ. Μελαχρινού». Ευχαριστώ 
και από εδώ τον Νίκο Σαραντάκο για την επισήμανση.

46.  Α. Παπάζογλου, «Δέκα έγγραφα του Οθωμανικού Αρχείου», ό.π. Πρβλ. 
Γεννάδιος Μ. Αραμπατζόγλου, Φωτίειος Βιβλιοθήκη, ήτοι επίσημα και ιδιωτικά 
έγγραφα και άλλα μνημεία σχετικά προς την ιστορίαν του Οικουμενικού Πατρι­
αρχείου, μετά γενικών και ειδικών προλεγομένων, 2 τόμοι, Κωνσταντινούπολη 
1933-1935, τ. Α΄, σ. 13-16, 52, 63, και Ahmet Refik (Altınay), Hicrî on birinci 
asırda Istanbul hayatı (1000-1100), ανατύπωση, Κωνσταντινούπολη 1988, σ. 

1. sarigiannis.indd   28 8/3/2016   7:52:42 μμ



Ο «Χαϊρουλλάχ Εφέντης¬ του Αβραάμ Ν. Παπάζογλου 29

Παπάζογλου αναφέρει τα έργα του Refik και του Αραμπατζόγλου («με-
ρικά κελεύσματα, αφορώντα στην ιστορία του Πατριαρχείου, εξεδόθηκαν 
από τον Μητροπολίτην Ηλιουπόλεως... σε μετάφραση μάλλον ελλιπή»), 
στις περισσότερες περιπτώσεις, μάλιστα, παραπέμπει στις μεταφράσεις 
του τελευταίου. Οι σημειώσεις και διορθώσεις που κάνει, ωστόσο, αν και 
συνήθως επαναλαμβάνουν εκείνες του Αραμπατζόγλου, φανερώνουν την 
προσπάθειά του να δείξει μια επίπλαστη πρωτοτυπία και αυθεντικότητα. 
Όσον αφορά τα δύο τελευταία έγγραφα του άρθρου, αυτά προέρχονται 
από άλλες δύο δημοσιεύσεις του Ahmet Refik, στις οποίες δεν παραπέ-
μπει ο Παπάζογλου. Στο μεν πρώτο (αρ. 9) η απελευθέρωση δύο ιερέων 
και μερικών χωρικών από κάποιο ουγγρικό χωριό (με δυσανάγνωστη 
ονομασία) στο Τεμεσβάρ (δεν αναφέρεται άλλη λεπτομέρεια) μετατρέπε-
ται στην απελευθέρωση «δύο ρωμαίων απίστων παπάδων από το Φανάρι 
της Πόλης, που προ καιρού φυλακίσθηκαν, ως μη ασπασθέντες τον μου-
σουλμανισμό».47 Όσο για τον αρ. 10, το πραγματικό έγγραφο μιλά όχι 
για «κάποιον ανήθικο χριστιανό παπά» που διατεινόταν ότι προσκαλεί τα 
δαιμόνια και έφθειρε παρθένες, αλλά αντίθετα για κάποιον ψεύτικο από-
γονο του Προφήτη (müteseyyid).48 Μια και αναφέρθηκαν οι μεταφράσεις 
του Αραμπατζόγλου, διερωτάται κανείς μήπως κατά τη δημιουργία του 
«οδοιπορικού του Χαϊρουλλάχ» ο Παπάζογλου δανείστηκε το όνομα του 
«αρχιαστυνόμου [της Θεσσαλονίκης] Τσακίρ εφέντη» από τον ομώνυμο 
(«Τσακήρ βέη») αρχιαστυνόμο (σούμπαση) της Κωνσταντινούπολης το 
1564 σε έγγραφο που δημοσιεύει ο Αραμπατζόγλου.49

Σε άλλα δημοσιεύματα, κατά τα τελευταία χρόνια της σύντομης ζωής 

24-25, 29, 44, καθώς και του ίδιου, Hicrî on ikinci asırda İstanbul hayatı (1100-
1200), ανατύπωση, Κωνσταντινούπολη 1988, σ. 21, 44, 81-82 και 140. Σύμφωνα 
με την περιγραφή του Παπάζογλου (στο ίδιο, σ. 138), πρόκειται για «αντίγραφα 
των κελευσμάτων της Πύλης» σχετικά με το Πατριαρχείο και τους χριστιανούς, 
«καταχωρημένα σε μεγάλους κώδικες», τους οποίους και περιγράφει: «Οι κώδικες, 
μαύροι πανόδετοι, σχήματος 26΄ 17,50, βρίσκονται στη θυρίδα 12 του Ερμαρίου 
8 των οθωμανικών αρχείων των Παλαιών Ανακτόρων του Τοπ-Καπού και φέρουν 
αριθμό 162, 66, 148. Κάθε κώδικας περιέχει 35 περίπου αντίγραφα (13,50×20,50), 
γραμμένα από τη μιαν όψη μονάχα του χαρτιού».

47.  Ahmet Refik, «Türk hizmetinde Kıral Tököli İmre», Darülfünun Ede­
biyat Fakültesi Mecmuası, 8/3 (Μάιος 1932), σ. 3-60 και ειδικότερα σ. 40 (έγγρ. 
60).

48.  Ahmet Refik, On altıncı asırda Rafizîlik ve Bektaşilik, Κωνσταντινούπολη 
1932, σ. 30-31.

49.  Α. Παπάζογλου, «Η Θεσσαλονίκη», ό.π., σ. 424· Γ. Αραμπατζόγλου, ό.π., 
τ. Α΄, σ. 50.

1. sarigiannis.indd   29 8/3/2016   7:52:42 μμ



Μαρίνος Σαρηγιάννης30

του, ο Παπάζογλου φαίνεται να στράφηκε περισσότερο προς τη μυθοπλα-
σία. Για το άρθρο του σχετικά με τον Ασικπασαζαντέ και τη βασιλεία 
του Μεχμέτ Β΄ η Ελισάβετ Α. Ζαχαριάδου γράφει χαρακτηριστικά: «Δυ-
στυχώς τα κείμενα που παρουσίασε ως μετάφραση περικλείουν φοβερές 
παρανοήσεις και, το χειρότερο, προσωπικές του παρεμβάσεις, που μόνο 
σε εσφαλμένα συμπεράσματα μπορούν να παρασύρουν».50 Πράγματι, 
εκτός από τις κατά τόπους παρανοήσεις, μια προσεκτική αντιπαραβολή 
δείχνει πως ο μεταφραστής παρενέβαλε ολόκληρες φράσεις στο κείμενο 
του Ασικπασαζαντέ. Ενδεικτικά αναφέρουμε την αναφορά σε ανύπαρκτο 
«σεϊχουλισλάμη Αζίζ Εφέντη» κατά την άλωση της Πόλης, την προσθή-
κη της φράσης «τους εναπομείναντας δε εντός του φρουρίου Έλληνας 
εξισλάμισε διά της βίας, ονομάζων αυτούς γενιτσάρους, σιλαχτάρηδες 
και σιπαχήδες. Τας γυναίκας αυτών, ανερχομένας εις οκτακοσίας, δι-
ένειμε τοις ανθρώποις του σαραγίου» στην περιγραφή της άλωσης της 
Τραπεζούντας, ή αντίστοιχα της φράσης «ο βασιλεύς διέταξε πάσα ψυχή 
ζώσα να εξαλειφθή και να τεμαχισθή πας κάτοικος επί της γεφύρας» 
στην περιγραφή της άλωσης της Χαλκίδας.51

Το άρθρο του Παπάζογλου για τον ιστορικό Μουσταφά Ναϊμά52 είναι 
εν πολλοίς προϊόν λογοκλοπής από τον συνήθη ύποπτο, Ahmet Refik, 
παρά τις ευφάνταστες παραπομπές σε διάφορα αρχειακά τεκμήρια (με 
τις γνωστές αναφορές σε «Ερμάριον 5, θυρίδα 12, έγγραφο 174» κ.ο.κ. 
των αρχείων του Τοπκαπί).53 Ο Παπάζογλου αντιγράφει τον Refik σχε-

50.  Ελισάβετ Α. Ζαχαριάδου, Ιστορία και θρύλοι των παλαιών σουλτάνων 
(1300-1400), β΄ έκδ., Αθήνα 1999, σ. 46. 

51.  Α. Παπάζογλου, «Μωάμεθ Β΄ ο Πορθητής», ό.π., σ. 221, 234 και 239 
αντίστοιχα· για την αντιπαραβολή με το πρωτότυπο βλ. Nihal Atsız (επιμ.), «Aşık-
paşaoğlu Ahmed Âşıkî: Tevârih-i Âl-i Osman», στο: Nihal Αtsız (επιμ.), Osmanlı 
Tarihleri I, Κωνσταντινούπολη 1949, σ. 192, 208 και 217 αντίστοιχα. Για την 
αβέβαιη ονοματολογία των σεϊχουλισλάμηδων της περιόδου βλ. R.C. Repp, The 
Müfti of Istanbul. A Study in the Development of the Ottoman Learned Hierarchy, 
Λονδίνο 1986, σ. 125 κ.εξ.

52.  Α. Παπάζογλου, «Συμπληρωματικά για τον Μ. Ναϊμά», ό.π. Το άρθρο 
γράφτηκε ως συμπλήρωση στο σύντομο σημείωμα του Νίκου Α. Βέη, «Ο Τούρκος 
ιστοριογράφος Μουσταφάς Ναΐμ και ο τάφος αυτού εν Παλαιαίς Πάτραις», Αχαϊκά 
11 (1939), σ. 87-89, ο οποίος αντλεί από το γνωστό έργο του Franz Babinger, Die 
Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke, Λειψία 1927.

53.  Ahmet Refik, «Menfada Naima Efendi. Hazine-i evrak vesikalarına naza
ran», Türk Tarih Encümeni Mecmuası (yeni seri) 1/5 (Ιούνιος 1930 – Μάιος 1931), 
σ. 52-55. Οι πληροφορίες αυτού του άρθρου, παρεμπιπτόντως, δεν χρησιμοποι-
ούνται στην κλασική μελέτη για τον Ναϊμά του Lewis V. Thomas, A Study of 

1. sarigiannis.indd   30 8/3/2016   7:52:42 μμ



Ο «Χαϊρουλλάχ Εφέντης¬ του Αβραάμ Ν. Παπάζογλου 31

δόν κατά λέξη, με μια μικρή παρανόηση ή αλλοίωση, όσον αφορά τα 
τελευταία χρόνια της ζωής του ιστορικού (γράφει πως «έζησε στην Πά-
τρα εφτά χρόνια», ενώ μόνο τον τελευταίο χρόνο της ζωής του βρισκό-
ταν εκεί) και μια χαριτωμένη λαθροχειρία στο τέλος. Ενώ το τελευταίο 
έγγραφο που δημοσιεύει ο Refik, γράφει απλώς ότι «ο Ναϊμά, ντεφτέρ 
εμινί του Μοριά, πέθανε», ο Παπάζογλου το αποδίδει ως εξής: 

[Ο] εντιμώτατος Ναϊμά εφέντης, οικονομικός έφορος του εγιαλετίου της 
Πελοποννήσου, πέθανε, στις 12 Σεπτεμβρίου 1128 (1716), και τάφηκε 
στον «τουρμπέ» του Κουρσουμλού Τζαμί, στη γωνιά του «Μπόλσοκάκ» 
της Παλαιάς Πάτρας. 

Η μικρή αυτή προσθήκη προέρχεται από σημείωμα του Νίκου Α. 
Βέη, ο οποίος προσπάθησε να ταυτίσει τον τόπο ταφής του Ναϊμά (ξέρου-
με μόνο ότι τάφηκε «εν τω προαυλίω τού τότε υπάρχοντος τζαμίου»).54 

Ακόμα πιο χαρακτηριστικό είναι και ένα χειρόγραφο με τίτλο «Η 
Θεσσαλονίκη επί τουρκοκρατίας», το οποίο εντοπίσαμε στο αρχείο του 
Παπάζογλου και προέρχεται (σύμφωνα με επεξηγηματική σημείωση) 
από ένα ομώνυμο βιβλίο που σχεδίαζε να γράψει.55 Στο άρθρο γίνεται κυ
ρίως λόγος για τις ταβέρνες και τα καφενεία: ουσιαστικά ο Παπάζογλου 
παραθέτει τα γνωστά στη βιβλιογραφία χωρία των οθωμανών ιστορικών 
Πετσεβή (μέσα 17ου αιώνα) και Ναϊμά για την εισαγωγή του καφέ και 
του καπνού στην Οθωμανική Αυτοκρατορία, αντικαθιστώντας όμως την 
Κωνσταντινούπολη με τη Θεσσαλονίκη, η οποία έτσι εμφανίζεται η πύλη 
εισόδου αυτών των προϊόντων στην Ανατολή. Μάλιστα, στην περιγραφή 
του Πετσεβή για το πρώτο καφενείο, η αναφορά στη συνοικία Ταχτάκαλε 
της Κωνσταντινούπολης αντικαθίσταται από το «Καζαντζιλάρ Τζαμί 

Naima, επιμ. Norman Itzkowitz, Νέα Υόρκη 1972, σ. 49-53 (αντίθετα με την τουρ
κική βιβλιογραφία, βλ. π.χ. το σχετικό άρθρο του Mehmet İpşirli [«Naîmâ»] στην 
Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi).

54.  Βλ. στο άρθρο του Βέη (ό.π., σ. 89): «Κατά πάσαν πιθανότητα ο Μου-
σταφά Ναΐμ ετάφη εις το λεγόμενον Κουρσούμ (ήτοι μολυβδοσκέπαστον) τζαμί, 
το οποίον έκειτο κατά την λεγομένην Πλατείαν οδόν (Μπολσοκάκ) των Παλαιών 
Πατρών».

55.  Ε.Λ.Ι.Α., Αρχείο Αβραάμ Παπάζογλου, φάκ. 1.1 Α. Στο χειρόγραφο 
έχουν προστεθεί οι σημειώσεις «Φάρος Βορ. Ελλάδος» και «21/9/1940». Ωστόσο, 
όπως με πληροφόρησε η κ. Μαρία Τρανίδου, βιβλιοθηκονόμος της Εταιρείας Μακε-
δονικών Σπουδών, το συγκεκριμένο άρθρο δεν δημοσιεύτηκε στον δεύτερο τόμο του 
Ημερολογίου Φάρος της Βορείου Ελλάδος, ο οποίος εκδόθηκε στη Θεσσαλονίκη το 
1940 (βλ. και υποσ. 42 παραπάνω).

1. sarigiannis.indd   31 8/3/2016   7:52:42 μμ



Μαρίνος Σαρηγιάννης32

(Παναγία Χαλκέων)» της Θεσσαλονίκης.56 Και όχι μόνο αυτό, αλλά το 
χωρίο όπου ο Πετσεβή παραθέτει την προσωπική του γνώμη («Η απο-
κρουστική μυρωδιά του ποτίζει τη γενειάδα και το τουρμπάνι, το ύφα-
σμα του ρούχου και το δωμάτιο· ενίοτε χαλιά, φλοκάτες και κουβέρτες 
παίρνουν φωτιά και λερώνονται με στάχτη και αποκαΐδια· με τον ύπνο, 
οι βλαβεροί ατμοί του ανεβαίνουν στο μυαλό· και σαν να μην έφταναν αυ
τά, η ασταμάτητη χρήση του δεν αφήνει τους ανθρώπους να ασχολούνται 
με την εργασία και το κέρδος τους»), παραλλάσσεται ως εξής:

Πρώτος που καταφέρθηκε ενάντια στον καπνό, ήταν ο μουφτής Θεσσα­
λονίκης, Αζίζ Εφέντης,57 που στις 12 Σαμπάν 1012 Εγ. (=1604) στέλ­
νει έγγραφο στην Πύλη και αναφέρει ότι, «ο καπνός αυτός κάμνει να 
μυρίζουν το σαρίκι και τα γένεια, προκαλεί φωτιές στα σπίτια, πικραίνει 
το στόμα κάθε πρωί και το χειρότερο, γίνεται αιτία να παρατούν πολλοί 
τις δουλειές τους, για να καπνίζουν».

Όπως και στις άλλες δημοσιεύσεις που εξετάσαμε, η παρουσία τού 
καταφανώς ανύπαρκτου αυτού εγγράφου στοιχειοθετείται με την παρα-
πομπή «Αρχείο Τοπ-Καπού, ερμάριο 32, θυρίδα 5, έγγρ. 113». 

Μια σύντομη διαμάχη του Παπάζογλου με τον Σπυρίδωνα Θεοτόκη 
είναι επίσης ενδιαφέρουσα.58 Αναφέραμε παραπάνω το άρθρο του σχετικά 
με διάφορα οθωμανικά έγγραφα που αφορούν την Επτάνησο Πολιτεία.59 
Ένα μήνα μετά δημοσιεύθηκε στη Νέα Εστία ένα ιδιαίτερα επικριτικό 

56.  Ο Παπάζογλου παραπέμπει εσφαλμένα στον «Ναϊμά (έκδ. 1865, Δ΄, 161)» 
(το ορθό είναι Mustafa Νa'ima, Târîh-i Na'îmâ, 6 τόμοι, Κωνσταντινούπολη 
1281-2 Εγ. (1864-66), τ. 1, σ. 441) και σωστά στον Πετσεβή (İbrahim Peçevi, 
Târîh-i Peçevî, 2 τόμοι, Κωνσταντινούπολη 1281-1283 Εγ. (1864-1867), τ. 1, σ. 
363-365 για καφενεία και 365-366 για καπνό).

57.  Ο αναγνώστης ίσως θυμηθεί άλλον έναν ανύπαρκτο σεϊχουλισλάμη (ανώ-
τατο μουφτή) ονόματι Αζίζ Εφέντη στη μετάφραση του Ασικπασαζαντέ από τον 
Παπάζογλου.

58.  Ευχαριστώ και για αυτή την επισήμανση τον Σπύρο Ζερβόπουλο.
59.  Α. Παπάζογλου, «Η Επτανησιακή Πολιτεία στα αρχεία του οθωμανικού 

κράτους», ό.π. Στην εισαγωγή του άρθρου ο Παπάζογλου γράφει ότι: «Ο Καθη
γητής και ακούραστος μελετητής του οθωμανικού αρχείου κ. İsmail Hakki Uzun-
çarşılı, είχε την καλωσύνη να θέσει στη διάθεσή μου όλα τα σχετικά με τον Ελ
ληνισμό έγγραφα που βρήκε στα παλιά αρχεία της Τουρκίας [...]. Αυτά, για τα 
οποία γίνεται λόγος στο άρθρο τούτο [...] έχουν πρωτοδημοσιευθεί στο Δελτίο του 
Συνδέσμου Τουρκικής Ιστορίας» (σ. 807 σημ.). Πρόκειται, πράγματι, για έγγραφα 
που δημοσιεύτηκαν στο İ. Hakki Uzunçarşılıoğlu, «Arşiv vesikalarına göre Yedi 
Ada Cümhuriyeti», Belleten 1/3-4 (1937), σ. 627-639.

1. sarigiannis.indd   32 8/3/2016   7:52:42 μμ



Ο «Χαϊρουλλάχ Εφέντης¬ του Αβραάμ Ν. Παπάζογλου 33

άρθρο του Σπυρίδωνα Θεοτόκη, στο οποίο κατηγορεί τον Παπάζογλου 
ότι οι πληροφορίες του αρχείου της Υψηλής Πύλης έρχονται σε σύγκρου-
ση με την αλήθεια και του συστήνει είτε να διαβάζει πρώτα την πλούσια 
βιβλιογραφία, είτε να μεταφράζει τα έγγραφα ασχολίαστα, αφήνοντας 
μάλιστα ένα σαφές υπονοούμενο περί πλαστογραφίας («Λένε οι Τούρκοι, 
με την πέννα του κ. Π.»).60 Στην απάντησή του, ο Παπάζογλου υπερα-
μύνεται της πιστότητας των μεταφράσεών του και σημειώνει ότι μαζί με 
το άρθρο είχε στείλει και «φωτοτυπίες των εγγράφων και του σχεδίου 
της σημαίας, που δεν δημοσιεύθησαν στη Νέα Εστία».61 Η απάντηση 
καταλήγει ως εξής:

Κι' έρχομαι τώρα στο πιο λεπτό σημείο του σημειώματος του κ. Θεοτό­
κη. Λέει κάπου: «Λένε οι Τούρκοι, με την πέννα του κ. Π.». Καθένας 
μπορεί να νιώσει τι κρύβεται κάτω από τη φράση αυτή. Και γι' αυτό, 
ίσα-ίσα, νιώθω την ανάγκη ν' απολογηθώ [...]. Είπα, και το ξαναλέω 
πάλι, πως πιστεύω ότι με την εργασία μου αυτή συμβάλλω κάπως στη 
σύσφιξη των μεταξύ των δυο εθνών σχέσεων και στην αλληλογνωριμία 
τους. Δυστυχώς όμως η προθυμία, ο «ζήλος» μου αυτός, όπως γράφει ο 
κ. Θεοτόκης, παρεξηγήθηκε, και θεωρήθηκε ότι συνειδητά και σκόπιμα 
παραμορφώνω την πραγματικότητα και παρουσιάζω κάθε γεγονός όπως 
θ' άρεσε στους Τούρκους.

Ας έχει όμως υπ' όψη του ο κ. Θεοτόκης, πως ό,τι έγραψα και γρά­
φω το πιστεύω [...]. Κι' αυτό θα το διαπίστωνεν [...] αν είχε την καλω­
σύνη να διαβάσει τη μελέτη μου για τον αρχιτέκτονα Σινάν [...] όπου 
ακριβώς η πέννα μου δε γράφει ό,τι λένε οι Τούρκοι, αλλά ό,τι πρέπει 
να γράψει, και η οποία έγινε αιτία να μου κλειστούν για πάντα, ίσως, οι 
πόρτες του «Συνδέσμου Μελέτης Τουρκικής Ιστορίας» [...].

Δεν ξέρω γιατί, μα κάτι μου λέει πως ο κ. Θεοτόκης δημοσίεψε το 
σημείωμά του εκείνο μόνο και μόνο για να μου πει ότι γράφω πάντα 
καθ' υπόδειξη τρίτων, –και στην περίπτωσή μου, των Τούρκων,– πράγ­
μα που ούτε αληθινό είναι, μα ούτε κι' αντρίκιο μπορεί νάναι.

Μπορούμε άραγε να υποθέσουμε ότι ο Παπάζογλου ήθελε να βγάλει 
από πάνω του το στίγμα του φιλότουρκου και έτσι κατασκεύασε το χρο-

60.  Σπυρίδων Θεοτόκης, «Η Επτάνησος Πολιτεία από τα αρχεία του Οθω-
μανικού Κράτους», Νέα Εστία, τ. ΚΣΤ΄, τχ. 302 (Ιούλιος 1939), σ. 1006-1007.

61.  Αβραάμ Παπάζογλου, «Η Επτανησιακή Πολιτεία όπως παρουσιάζεται στα 
Αρχεία του Οθωμανικού Κράτους», Νέα Εστία, τ. ΚΣΤ΄, τχ. 304 (Αύγουστος 1939), 
σ. 1138-1139.

1. sarigiannis.indd   33 8/3/2016   7:52:42 μμ



Μαρίνος Σαρηγιάννης34

νικό του «Χαϊρουλλάχ», όπου δίνει στοιχεία για μεγάλες σφαγές κατά 
των Ελλήνων, προσθέτοντας παράλληλα τον φιλέλληνα και φιλεύσπλα-
χνο τούρκο ιεροδίκη για να στηρίξει την ελληνοτουρκική φιλία; Κάποιες 
επιστολές του στον Πέτρο Χάρη, εκδότη της Νέας Εστίας, συνηγορούν 
σε μια τέτοια υπόθεση. Σε επιστολή του της 2ας Ιανουαρίου 1938 ο 
Παπάζογλου γράφει, αφού πρώτα έχει αναφερθεί σε διάφορες εκκρεμείς 
μεταφράσεις και δημοσιεύσεις, και στις προσπάθειές του να κάνει γνω-
στές μεταξύ τους τις λογοτεχνίες των δύο λαών:62

Ξαίρετε βέβαια το επεισόδειό μου με τον κ. Σπανδωνίδη. Με κατηγόρη­
σε για τούρκο κατάσκοπο, για να ματαιώσει την έκδοση του «Παλμού». 
Μούκαμε, δίχως ίσως να το υποψιάζεται, το μεγαλείτερο καλό. Κάπως 
το επεισόδειο αυτό έγινεν αιτία να ψυχραθεί ο κύκλος των «Μακεδ. 
Ημερών» μαζί μου. Ζητούσαν, για το γόητρο του αρχηγού τους, να μην 
προβώ σ' ενέργειες για την εξακρίβωση του καταγγελέα. Τέλος. Τώρα 
τελευταία, το περιοδικό αυτό ανακαινίσθηκε [...]. Στον κύκλο τους, που 
τυχαίνει κάποτε να περνώ, μιλούν ειρωνικά για όλους και για όλα. Καθέ­
νας που δεν υποκλείνεται μπρος στον κ. Σπανδωνίδη, είναι εχθρός τους. 

Λίγες μέρες αργότερα, στις 9 Ιανουαρίου 1938, ο Παπάζογλου προ-
σθέτει:

Ευχαρίστως μπορείτε να χρησιμοποιήσετε όσα σας έγραψα για τον κ. 
Σπανδωνίδη και τους κκ. εκδ. «Μακεδονικών Ημερών», με μόνη τη 
θερμότατη παράκληση να μην αναφέρετε το όνομά μου [υπογρ. στο κεί-
μενο]. Σ' αυτό επιμένω, γιατί τέτοιος που είναι και συνδέεται μάλιστα 
και με τον κ. Πέτρο Ωρολογά –ένας από τους κυριώτερους «παράγο­
ντες» της Θεσσαλονίκης– μπορεί να μας κάμει κακό μεγαλύτερο ως κι' 
από την καταγγελία που μούκαμε για κατάσκοπο, άνθρωπον ανθελλη­
νικών φρονημάτων – «μάλλον τούρκο παρά έλληνα», που όλη αυτή η 
υπόθεση, ούτε λίγο, ούτε πολύ, μ' έσυρε σε διάφορα τιμήματα κι' εδέησε 
να μεσολαβήσει το τουρκικό προξενείο... Καταλαβαίνετε;

Δεν κατέστη δυνατό να βρεθούν λεπτομέρειες για τις κατηγορίες του 
γνωστού λογίου Πέτρου Σπανδωνίδη εναντίον του Παπάζογλου, παλαιού 
συνεργάτη των Μακεδονικών Ημερών.63 Λίγα χρόνια πριν, πάντως, το 

62.  Η επιστολή αυτή, όπως και εκείνη που ακολουθεί, σώζεται στο αρχείο Πέ
τρου Χάρη στο Ε.Λ.Ι.Α., φάκ. 9 υποφάκ. 9.1.

63.  Για τον Πέτρο Σπανδωνίδη και τις Μακεδονικές Ημέρες βλ. Κλεοπάτρα 
Ζαχαροπούλου, Μακεδονικές Ημέρες (1932-1939, 1952-1953): η διαμόρφωση 

1. sarigiannis.indd   34 8/3/2016   7:52:43 μμ



Ο «Χαϊρουλλάχ Εφέντης¬ του Αβραάμ Ν. Παπάζογλου 35

1934, ο Χάρης είχε εμπλακεί σε μια διαμάχη με τις Μακεδονικές Ημέ­
ρες στο πλαίσιο μιας συζήτησης για τον επαρχιωτισμό και την Αθήνα ως 
κέντρο της φιλολογικής κίνησης.64 Έχει ενδιαφέρον, ωστόσο, να σημει-
ωθεί ότι τα Μακεδονικά, στο πρώτο τεύχος των οποίων ο Παπάζογλου 
δημοσίευσε το «Χρονικό του Χαϊρουλλάχ», είναι περιοδικό της Εταιρείας 
Μακεδονικών Σπουδών, της οποίας ιδρυτικό μέλος ήταν και ο Σπανδω-
νίδης.65 Η σύμπτωση αυτή, κατά τη γνώμη μου, συνηγορεί στην υπόθεση 
ότι επιδίωξη του Παπάζογλου ήταν να αποσείσει διά παντός τις κατηγο-
ρίες εναντίον του και να εδραιώσει τη θέση του μεταξύ των μελετητών της 
ιστορίας της Θεσσαλονίκης. Δεν πρέπει να είναι τυχαία η διαφαινόμενη 
επιδίωξή του να εκδώσει βιβλίο για την ιστορία της πόλης («Η Θεσσαλονίκη 
επί Τουρκοκρατίας»), έστω και με λαθροχειρίες, όπως είδαμε παραπάνω.



Συμπερασματικά, μπορούμε να πούμε ότι όλα τα στοιχεία δείχνουν πως 
έχουμε να κάνουμε με μια πλαστή πηγή. Ίσως η πιο πειστική ένδειξη 
είναι το ύφος του, που θυμίζει περισσότερο ιστορικό μυθιστόρημα (και 
που δείχνει ίσως στην πραγματικότητα το αληθινό ταλέντο του Παπά-
ζογλου): η προσποιητή αφέλεια του μουσουλμάνου, η συμπόνια για τους 
απίστους αλλά και η δουλοπρέπεια προς τον σουλτάνο, η επιτηδευμένα 
τυχαία αναφορά στον Ρήγα και η χαρακτηριστικά «ανατολίτικη» περι-
γραφή της κατάληψης της Θεσσαλονίκης είναι μερικά μόνο δείγματα. 
Στην υφολογική αυτή ανάλυση πρέπει να προσθέσουμε τις πραγματολο-
γικές αντινομίες: την αναφορά σε κωδωνοκρουσίες, την αλλοπρόσαλλη 
χρήση του ισλαμικού και του χριστιανικού ημερολογίου, τη φυλάκιση 
του υποτιθέμενου ιεροδίκη από τον τοποτηρητή του διοικητή της πόλης 
αλλά και τις χρονολογικές και προσωπογραφικές αντιφάσεις που περι-

του νεωτερικού λόγου στην πρωτεύουσα του βορρά και οι μεσοπολεμικές πνευ­
ματικές αναζητήσεις, αδημοσίευτη διπλωματική διατριβή, Πανεπιστήμιο Πατρών 
2011 και ειδικότερα σ. 92 και 112 για την παρουσία του Α. Παπάζογλου στο 
περιοδικό· Παρασκευή Σιόλα, Το περιοδικό Μακεδονικές Ημέρες (1932-1939, 
1952-1953), αδημοσίευτη διδακτορική διατριβή, Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσ-
σαλονίκης 2010. Για τον Πέτρο Ωρολογά, ο οποίος λίγο μετά τις επιστολές του 
Παπάζογλου ήρθε σε ρήξη με τον Σπανδωνίδη και τη συντροφιά του περιοδικού, 
βλ. Ζαχαροπούλου, στο ίδιο, σ. 130-132· Μιχάλης Γ. Μερακλής, «Ο δοκιμιογρά-
φος και κριτικός Πέτρος Ωρολογάς (1892-1958). Μια άδικα ξεχασμένη μορφή», 
Νέα Πορεία. Λογοτεχνία της Θεσσαλονίκης 3 (Ιούνης 1988), σ. 290-292. 

64.  Κ. Ζαχαροπούλου, στο ίδιο, σ. 117-119.
65.  Ν. Ι. Μέρτζος – Κ. Ν. Πλαστήρας, Εταιρεία Μακεδονικών Σπουδών. Χρο­

νικό 1939-2007, Θεσσαλονίκη 2007, σ. 11-14, 19.

1. sarigiannis.indd   35 8/3/2016   7:52:43 μμ



Μαρίνος Σαρηγιάννης36

γράψαμε. Είναι, επίσης, σαφές ότι όσα στοιχεία για τη Θεσσαλονίκη του 
1821 επιβεβαιώνονται από άλλες πηγές ήταν ήδη γνωστά την εποχή του 
Παπάζογλου, ενώ κάποια από αυτά διαψεύστηκαν στη συνέχεια. Τα όσα 
αναφέραμε παραπάνω για την όντως συναρπαστική προσωπικότητα του 
Αβραάμ Παπάζογλου και τη συνήθειά του για δημιουργικό ξαναγράψιμο 
των πηγών, δίνουν μια ιδέα για τα ενδεχόμενα κίνητρά του και εντάσσουν 
το δημοσίευμα του 1940 σε ένα γενικότερο πλαίσιο. Μπορούμε να πούμε 
με ασφάλεια ότι, μέχρι τουλάχιστον να βρεθεί κάποια άλλη αναφορά είτε 
στον «ιεροδίκη Χαϊρουλλάχ» είτε στο «χειρόγραφο του Τοπ-καπού», το 
εν λόγω κείμενο θα πρέπει να μη χρησιμοποιείται ως αυθεντική πηγή.



SUMMARY

Marinos Sariyannis, A Forged Source for the 1821 Massacres in Thessa­
loniki: Avraam N. Papazoglou's ‘‘Hayrullah Efendi’’

The ‘‘Book of travels’’ by a certain Hayrullah Efendi, judge of Thessa
loniki in 1821, is one of the main sources used by modern historians on 
this period of the history of the city. The paper seeks to prove that this 
source, translated in 1940 by Avraam N. Papazoglou, is manifestly his 
own fabrication: neither Hayrullah nor his manuscript appear in any 
other source or study, there are several chronological, style and other 
mistakes and contradictions. Moreover, Papazoglou seems to have often 
forged or altered sources in his other articles as well.

1. sarigiannis.indd   36 8/3/2016   7:52:43 μμ
Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

