
  

  Μνήμων

   Τόμ. 34 (2015)

  

 

  

  ΕΝΑΣ ΞΕΝΟΣ ΕΝΑΝΤΙΟΝ ΦΙΛΕΛΕΥΘΕΡΙΣΜΟΥ
ΚΑΙ ΚΟΜΜΟΥΝΙΣΜΟΥ: Ο ΠΑΝΑΓΙΩΤΗΣ ΚΑΝΕΛ
ΛΟΠΟΥΛΟΣ ΣΤΟ ΑΡΧΕΙΟΝ ΤΗΣ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑΣ ΚΑΙ
ΘΕΩΡΙΑΣ ΤΩΝ ΕΠΙΣΤΗΜΩΝ 

  ΒΑΣΙΛΗΣ Α. ΜΠΟΓΙΑΤΖΗΣ   

  doi: 10.12681/mnimon.10173 

 

  

  Copyright © 2016, Μνήμων 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΜΠΟΓΙΑΤΖΗΣ Β. Α. (2016). ΕΝΑΣ ΞΕΝΟΣ ΕΝΑΝΤΙΟΝ ΦΙΛΕΛΕΥΘΕΡΙΣΜΟΥ ΚΑΙ ΚΟΜΜΟΥΝΙΣΜΟΥ: Ο
ΠΑΝΑΓΙΩΤΗΣ ΚΑΝΕΛ ΛΟΠΟΥΛΟΣ ΣΤΟ ΑΡΧΕΙΟΝ ΤΗΣ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑΣ ΚΑΙ ΘΕΩΡΙΑΣ ΤΩΝ ΕΠΙΣΤΗΜΩΝ. Μνήμων, 
34, 67–96. https://doi.org/10.12681/mnimon.10173

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 23/01/2026 23:53:42



   
   

Mnimon

Vol. 34, 2015

 

  

  ΕΝΑΣ ΞΕΝΟΣ ΕΝΑΝΤΙΟΝ ΦΙΛΕΛΕΥΘΕΡΙΣΜΟΥ
ΚΑΙ ΚΟΜΜΟΥΝΙΣΜΟΥ: Ο ΠΑΝΑΓΙΩΤΗΣ ΚΑΝΕΛ

ΛΟΠΟΥΛΟΣ ΣΤΟ ΑΡΧΕΙΟΝ ΤΗΣ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑΣ ΚΑΙ
ΘΕΩΡΙΑΣ ΤΩΝ ΕΠΙΣΤΗΜΩΝ

ΜΠΟΓΙΑΤΖΗΣ ΒΑΣΙΛΗΣ  
10.12681/mnimon.10173

 

  Copyright © 2015 Mnimon 

   

  

   

  

  To cite this article:

ΜΠΟΓΙΑΤΖΗΣ (2015). ΕΝΑΣ ΞΕΝΟΣ ΕΝΑΝΤΙΟΝ ΦΙΛΕΛΕΥΘΕΡΙΣΜΟΥ ΚΑΙ ΚΟΜΜΟΥΝΙΣΜΟΥ: Ο ΠΑΝΑΓΙΩΤΗΣ
ΚΑΝΕΛ ΛΟΠΟΥΛΟΣ ΣΤΟ ΑΡΧΕΙΟΝ ΤΗΣ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑΣ ΚΑΙ ΘΕΩΡΙΑΣ ΤΩΝ ΕΠΙΣΤΗΜΩΝ. Mnimon, 34, 67-96.  

 

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



ΒΑΣΙΛΗΣ Α. ΜΠΟΓΙΑΤΖΗΣ

ΕΝΑΣ ΞΕΝΟΣ ΕΝΑΝΤΙΟΝ ΦΙΛΕΛΕΥΘΕΡΙΣΜΟΥ 
ΚΑΙ ΚΟΜΜΟΥΝΙΣΜΟΥ: Ο ΠΑΝΑΓΙΩΤΗΣ ΚΑΝΕΛ­
ΛΟΠΟΥΛΟΣ ΣΤΟ ΑΡΧΕΙΟΝ ΤΗΣ ΦΙΛΟΣΟΦΙΑΣ 

ΚΑΙ ΘΕΩΡΙΑΣ ΤΩΝ ΕΠΙΣΤΗΜΩΝ*

Στην παρούσα εργασία επικεντρώνομαι στα κείμενα του Π. Κανελλόπου­
λου στο περιοδικό Αρχείον της Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών 
κατά την περίοδο 1929-1935, τα οποία και προσεγγίζω υπό το πρίσμα 
της κοινωνιολογίας των διανοουμένων. Υποστηρίζω πως είναι ιδιαίτερα 
κρίσιμα όχι μόνο για την κατανόηση και ερμηνεία της κοινωνιολογικής 
σκέψης του Κανελλόπουλου, αλλά και για την αντίστοιχη της πολιτικής 
του δράσης, καθώς προηγούνται της εμπλοκής του στην πολιτική με την 
ίδρυση του Εθνικού Ενωτικού Κόμματος, στα 1935. Γι' αυτό τον λόγο και 
επιχειρώ να αξιοποιήσω στην προσέγγισή τους την ιδέα του διανοούμενου 
ως ξένου, όπως την εισηγείται ο Dick Pels,1 ζήτημα που σχετίζεται τόσο 
με τη διανοητική καινοτομία όσο και με την αντιπροσώπευση. Με βάση 
αυτές τις προκείμενες επιχειρώ να απαντήσω σε ερωτήματα όπως: σε 
σχέση με ποιους προσδιορίζεται ο Κανελλόπουλος ως ξένος; Πού έγκειται 
η καινοτομία των λύσεων που προτείνει στη βάση της αποστασιοποίησής 
του από τις προτεινόμενες λύσεις για την υπέρβαση της μεσοπολεμικής 
κρίσης; Τέλος, πώς συνδέεται αυτή η επιτέλεση (performance) της θέσης 
του διανοουμένου με τις πολιτικές λύσεις που ο Κανελλόπουλος εισηγείται; 

* Μια πρώτη εκδοχή του παρόντος κειμένου αποτελούσε αναλυτική μορφή της 
ανακοίνωσής μου στο Διεθνές Συνέδριο για τον Παναγιώτη Κανελλόπουλο (Αθήνα, 
22-25 Νοεμβρίου 2012, διοργάνωση: Εταιρεία Φίλων Παναγιώτη Κανελλόπουλου), 
στις εργασίες του οποίου συμμετείχα. Με απόφαση της Οργανωτικής Επιτροπής 
του Συνεδρίου δεν δημοσιεύθηκε στον τόμο των Πρακτικών, ο οποίος εκδόθηκε τον 
Δεκέμβριο του 2013, διότι κατά την κρίση της το κείμενο δεν ήταν επιστημονικά 
τεκμηριωμένο και προσέβαλε την ιστορική μνήμη του Π. Κανελλόπουλου.

1.  Dick Pels, The Intellectual as Stranger, Studies in Spokespersonship, Λον­
δίνο 2000.

3. Bogiatzis.indd   67 9/3/2016   5:20:14 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Βασίλης Α. Μπογιατζής68

Ο διανοούμενος ως ξένος

Η προσέγγιση του διανοούμενου ως ξένου, όπως αυτή πραγματοποιείται 
από τον Dick Pels, εστιάζει στην οικεία στην ιστορία των ιδεών σύνδεση 
αυτών των δύο εικόνων, σύνδεση η οποία θεωρείται ότι εγγυάται τη γνω­
στική ανωτερότητα και αντικειμενικότητα της θέσης του διανοούμενου: 
όπως τονίζει ο Σορέλ, «πρέπει να βρίσκεσαι εκτός, προκειμένου να δεις 
ορθά».2 Με αφετηρία αυτή τη σύνδεση/ισχυρισμό, ο Pels μελετά τις δυ­
νατότητες (διανοητική καινοτομία – ανάδυση καινούργιων «οντοτήτων», 
που, προτού επιτελεσθούν από τον αντιπρόσωπό τους, ήταν ουσιαστικά 
ανύπαρκτες) αλλά και τις διακινδυνεύσεις, οι οποίες εμπεριέχονται σε 
αυτή (με σημαντικότερη τον κίνδυνο του σφετερισμού από τον αντιπρό­
σωπο της δύναμης αυτών ακριβώς που αντιπροσωπεύει). Ο Pels υποστη­
ρίζει ότι διανοούμενοι με πολιτικές/πολιτισμικές δεσμεύσεις, οι οποίοι ή 
είναι αποκλεισμένοι από τα κατεστημένα κέντρα της διανόησης ή βιώ
νουν για ποικίλους λόγους ένα αίσθημα ξένωσης/περιθωριοποίησης σε 
σχέση με τρέχουσες ιδέες και συμβατικές πρακτικές, παρά το γεγονός 
ότι είναι εντός αυτών των κέντρων, παρουσιάζουν συχνά τους εαυτούς 
τους ως οργανικούς αντιπροσώπους (spokespersons) της Ιστορίας, της 
Κοινωνίας, του Έθνους, της Εργατικής Τάξης, του Πολιτισμού, του Λό-
γου, της Επιστήμης, του Λαού κ.λπ. Είναι σε αυτές τις περιπτώσεις που 
η δημιουργική επιτέλεση της οντότητας, εν ονόματι της οποίας ομιλεί ο 
αντιπρόσωπος, συνοδεύεται από τον διττό κίνδυνο της πραγμοποίησης/
αντικειμενικοποίησης, είτε ο αντιπρόσωπος να ομιλεί για τα πράγματα 
με τρόπο που να φαίνεται πως αυτά ομιλούν για λογαριασμό τους, είτε να 
αντικειμενικοποιεί τη θέση των αντιπάλων του ταυτίζοντάς τη με συμ­
φέροντα μερικής φύσεως, ανάγοντάς τη σε ιδιοτελείς επιδιώξεις ή επι­
χειρώντας να θίξει την αξιοπιστία των αντιπροσώπων της διαφορετικής 
άποψης. Επίσης, ο Pels τονίζει ότι σε αυτές τις περιπτώσεις η ξενότητα 
συνδέεται με μια Τρίτη πολιτική θέση, έναν Τρίτο πολιτικό Δρόμο, πέραν 
των υπαρχόντων.3 

Ο Π. Κανελλόπουλος ως ξένος: αναζητώντας έναν Τρίτο Δρόμο, 
πέραν του φιλελευθερισμού και του κομμουνισμού 

Σε πολλές περιπτώσεις –είτε σε βιβλία είτε σε άρθρα, τα οποία δημοσιεύο
νταν στο Αρχείον– ήδη από τις αρχές της δεκαετίας του '30, ο Κανελλό­

2.  Στο ίδιο, σ. ix. 
3.  Στο ίδιο, σ. ix-xix, 1-26, 193-227.

3. Bogiatzis.indd   68 9/3/2016   5:20:14 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Ο Π. Κανελλόπουλος στο Αρχείον Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών 69

πουλος εξέφραζε ρητά την αποστασιοποίησή του τόσο από τον φιλελεύθερο 
ατομικισμό και τη φιλελεύθερη νεωτερικότητα όσο και από τον κομμουνι­
στικό κολεκτιβισμό και τις λύσεις που αυτός πρότεινε για την υπέρβαση 
των συγκαιρινών αδιεξόδων. Το Αρχείον της Φιλοσοφίας και Θεωρίας 
των Επιστημών εκδιδόταν από το 1929 ώς το 1941 και η συντακτική του 
επιτροπή αποτελείτο από τους Κωνσταντίνο Τσάτσο, Παναγιώτη Κανελ
λόπουλο, Ιωάννη Θεοδωρακόπουλο και Μιχαήλ Τσαμαδό. Το Αρχείον 
εισήλθε πρόθυμα στην ιδεολογική αντιπαράθεση του ελληνικού Μεσοπο­
λέμου κατονομάζοντας εξ αρχής τους ιδεολογικούς του αντιπάλους. Σε 
κείμενο απολογιστικού χαρακτήρα για τα τρία χρόνια του περιοδικού4 
γινόταν αναφορά στον διμέτωπο αγώνα του –αφενός ενάντια στην επι­
φανειακή προσέγγιση της ιδεοκρατίας, αφετέρου κατά του ιστορικού υλι­
σμού– υπογραμμίζοντας ότι ο ιστορικός υλισμός ασκούσε βαθιά επίδραση 
στους νέους, γεγονός που επέβαλλε την επείγουσα αντιμετώπισή του.5 Η 
κατάδειξη του ουσιαστικού αντιπάλου –γιατί ο άλλος πόλος, αυτός της 
επιφανειακής προσέγγισης της ιδεοκρατίας, επικρινόταν για την αδυναμία 
του να αντικρούσει αποτελεσματικά τις ιστορικοϋλιστικές απόψεις– ανα­
δείκνυε τη θεμελιώδη διαφορά των δύο θεωρήσεων: στην ιστορικοϋλιστι­
κή/μαρξιστική θεώρηση, που επιζητούσε να προσεγγίσει την Ιστορία –και 
δη τη νεοελληνική– ως Φύση διακριβώνοντας τους νόμους που τη διέπουν 
και ερμηνεύοντας τη γένεση των ιδεών ως αποκρυστάλλωση εμπράγμα­
των/υλικών σχέσεων, αντιπαρετίθετο η προσέγγιση του ιστορικού γίγνε­
σθαι υπό το πρίσμα της αξίας, ώστε να συλληφθούν τα άχρονα εν πολλοίς 
νοήματα που ενείχαν τα ιστορικά γεγονότα.6 Παρά το γεγονός ότι και οι 
συνεισφορές των υπόλοιπων συντελεστών του περιοδικού είναι μείζονος 
σημασίας για τις ιδεολογικές αντιπαραθέσεις του ελληνικού Μεσοπολέ­
μου, η παρούσα μελέτη επικεντρώνεται αποκλειστικά στον Κανελλόπουλο, 
ο οποίος θεματοποιεί με σαφήνεια τον ρόλο του διανοούμενου ως ξένου.

Η δήλωση της ριζικής ξενότητας του διανοούμενου, συνδεόμενη άμε­
σα με έναν Τρίτο Δρόμο, μεταξύ και πέραν των δύο προαναφερθέντων, 

4.  «Τρία χρόνια του ‘‘Αρχείου’’», Αρχείον της Φιλοσοφίας και Θεωρίας των 
Επιστημών, τ. Δ΄ (1932-1933), σ. i-iv.

5.  Αυτοί οι φόβοι αποτελούσαν κοινό τόπο της «φιλελεύθερης» διανόησης της 
εποχής, όπως αποδεικνύουν οι σχετικές αναφορές του Γ. Θεοτοκά. Βλ. Γιώργος Π. 
Σαββίδης (επιμ.), Γιώργος Θεοτοκάς – Γιώργος Σεφέρης. Αλληλογραφία (1930-
1966), Αθήνα 1991, σ. 63-64. Στις αρχές του 1933 ιδρύεται, εξάλλου, το περιοδι
κό Ιδέα από τους Γ. Θεοτοκά, Σπύρο Μελά, Γιάννη Οικονομίδη και Κ. Τσάτσο.

6.  Βλ. σχετικά Κ. Τσάτσος, «Ο Rickert και η Αϊδελβεργιανή παράδοση», Αρ-
χείον της Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών, τ. Δ΄ (1932-1933), σ. 361-364.

3. Bogiatzis.indd   69 9/3/2016   5:20:14 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Βασίλης Α. Μπογιατζής70

πραγματοποιείται από τον Κανελλόπουλο στο κείμενο του 1934 με τον 
εύγλωττο τίτλο «Ο πνευματικός άνθρωπος και ο όχλος».7 Εκκινώντας 
από τη σφοδρή κριτική που του ασκούσε το περιοδικό-προπύργιο του 
σχολαστικισμού Επιστημολόγος8 για την ιδεολογικά επαμφοτερίζουσα 
στάση του –«Νομίζομεν ότι είναι ‘‘ντροπή’’ το να μη θέλη τις να ομολο­
γήση ότι διακαής πόθος του είναι να τον θεωρώσιν, οι μεν κομμουνισταί 
μαρξιστήν, οι δε ιδεολόγοι ιδεοκρατικόν»–, ο Κανελλόπουλος προσδιόρι­
ζε με σαφήνεια τον διανοούμενο και τη θέση του, δηλώνοντας ταυτόχρονα 
και τους πολιτικούς προσανατολισμούς του. Αποστασιοποιούμενος ρητά 
και από τους μαρξιστές και από τους σχολαστικούς, κατηγορούσε τους 
μεν πρώτους ότι ασελγούν σε βάρος του μέλλοντος, διότι δεν επιζητούν 
μόνο την άρση των οικονομικών ανισοτήτων αλλά και την καταστροφή 
κάθε πνευματικού αγαθού του παρελθόντος, τους δε σχολαστικούς ότι 
ασελγούν εις βάρος του παρελθόντος, ταυτίζοντας σκόπιμα την τύχη των 
πνευματικών αγαθών του με τα υλικά αγαθά που ήδη απολαμβάνουν. Ο 
πνευματικός άνθρωπος, κατέληγε ο Κανελλόπουλος, δεν μπορούσε και 
δεν έπρεπε να ανήκει σε καμία από τις δύο παρατάξεις και εκεί ενέκει­
το η τραγικότητα της θέσης του, στη μοναξιά (του ξένου, μπορούμε να 
συμπληρώσουμε). Παραδεχόταν ότι η μεσοπολεμική συγκυρία δεν ήταν 
η μόνη στην οποία η θέση του πνευματικού ανθρώπου ήταν επώδυνη. 
Θεωρούσε πως τούτο συμβαίνει, όταν υπάρχει η αίσθηση της ιστορικής 
καμπής που μετατρέπει σε όχλο αυτούς που τη βιώνουν χωρίς και να 
μπορούν να την υπομείνουν. Η υποδειγματική –αρχετυπική θα μπορούσε 
να πει κανείς– περίπτωση πνευματικού ανθρώπου, ο οποίος σε ανάλογες 
περιστάσεις λειτούργησε ως ξένος, ήταν κατά τον Κανελλόπουλο αυτή 
του Πλάτωνα, ο οποίος αποστασιοποιούμενος από ολιγαρχικούς τυραν­
νόφιλους και δημοκράτες αποσύρθηκε στην Ακαδημία. 

Αυτό, εντούτοις, δεν σήμαινε ότι ο Κανελλόπουλος θεωρούσε μοίρα 
του πνευματικού ανθρώπου και της ξενότητας που τον χαρακτηρίζει, τη 
μοναξιά και την απόσυρση. Στις κρίσιμες εποχές, όπως προσδιόριζε και 
τη δική του, ο πνευματικός άνθρωπος οφείλει να αποστασιοποιείται· και 
τούτη η αποστασιοποίηση λειτουργεί σε βάρος του, σε αντίθεση με εκείνες 

7.  Π. Κανελλόπουλος, «Ο πνευματικός άνθρωπος και ο όχλος», στο ίδιο, τ. Ε΄ 
(1934), σ. 213-220.

8.  Για το περιοδικό Επιστημολόγος του Ι. Φ. Δημάρατου –το οποίο το 1932 
φιλοξενεί άρθρα των καθηγητών Κ. Άμαντου, Θ. Βορέα και Κ. Λογοθέτη–, όπως 
και για την πολεμική τους με το Αρχείον βλ. Αλέξανδρος-Ανδρέας Κύρτσης, Κοι-
νωνιολογική σκέψη και εκσυγχρονιστικές ιδεολογίες στον ελληνικό μεσοπόλεμο, 
Αθήνα 1996, σ. 133-134, 173-175 (σημειώσεις 24-28). 

3. Bogiatzis.indd   70 9/3/2016   5:20:14 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Ο Π. Κανελλόπουλος στο Αρχείον Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών 71

τις ειδυλλιακές προνεωτερικές εποχές της οργανικής ενότητας, όπου, κα­
θώς αποτελούσε τον εκφραστή μιας αδιαίρετης και οργανικής κοινωνίας, 
«ωμίλουν οι πολλοί διά του στόματος του Ενός». Η αδυναμία επιλογής 
συνυφαινόταν με την απέχθειά του για τις αντιμαχόμενες παρατάξεις και 
ήταν αυτό το σημείο στο οποίο ορίζονταν με ακόμη μεγαλύτερη ακρίβεια 
οι αντίπαλοι. Φιλελεύθεροι αστοί και κομμουνιστές κατηγορούνταν ότι 
ύβριζαν την προσωπικότητα, οι πρώτοι συντηρώντας ένα σύστημα που 
διαιωνίζει την κοινωνική αδικία και βασίζεται στον νόθο, κατά την άποψή 
του, ατομικισμό, οι δεύτεροι με το να προσβάλλουν όχι μόνο το κοινωνικό 
καθεστώς αλλά και τα έργα του πολιτισμού που εξήραν τον άνθρωπο. 
Καινοφανείς ιστορικές λύσεις είχαν αρχίσει, όμως, να διαφαίνονται στον 
ορίζοντα, υποστήριζε ο Κανελλόπουλος: ήταν ο φασισμός, ο οποίος προ­
έτασσε ενάντια στον καπιταλισμό, από τον οποίο εκπήγαζε χωρίς και να 
τον διατηρεί, τη σχεδιασμένη οικονομία· από την άλλη πλευρά, ανέστελλε 
την επέκταση του κομμουνισμού, σώζοντας τον πολιτισμό και προετοιμά­
ζοντας την ομαλή έλευση του νέου. Ως αυταρχικό σύστημα, όμως, αναγκα­
στικά φίμωνε τους φορείς του πνεύματος. Αυτό, κατά τον Κανελλόπουλο, 
δεν ήταν απαραίτητα κακό: ο φασιστικός αυταρχισμός όξυνε διά της ανα­
γκαστικής σιωπής που επέβαλλε, τη λεπταισθησία του διανοούμενου, ώστε 
αυτός να συλλάβει, όπως οι σοφοί του καβαφικού ποιήματος, τις επερχό­
μενες μεγάλες εποχές, στις οποίες ο πνευματικός άνθρωπος αναμενόταν 
να διαλάμψει, εποχές κατά τις οποίες ο φασισμός επώαζε εν αγνοία του:

Τοιούτος είναι ο κίνδυνος, τον οποίον εκπροσωπεί των τελευταίων αυ-
τών το κίνημα [ο κίνδυνος καταστροφής του πολιτισμού από την επικρά­
τηση του κομμουνισμού], ώστε η ιστορία, οσάκις ευρέθη προ τοιούτου 
κινδύνου –(κινδύνου, ο οποίος είναι επί τοσούτον μεγαλύτερος, όσον δι
καιοτέρα η βάσις του και αναγκαιοτέρα η έλευσίς του)– καταφεύγει μοι
ραίως και σχεδόν αυτομάτως εις την μεταβατικήν αποστολήν όλων των 
κεκτημένων του λαού ως συνόλου δικαιωμάτων, καταφεύγει εις μεταβα-
τικά καισαριστικά συστήματα. Τα συστήματα αυτά δεν εξηγούνται ως 
απλαί αντιδράσεις, διότι οσάκις εθεσπίσθησαν, ουδέποτε εσήμαναν την 
διατήρησιν του κοινωνικού καθεστώτος, χάριν του οποίου κατ' επίφασιν 
εγκαθιδρύονται. Τα περί ων ο λόγος συστήματα επροστάτευσαν βεβαίως 
πάντοτε το παρελθόν, το επροστάτευσαν όμως χάριν αυτού του μέλλον
τος, εις την ομαλωτέραν έλευσιν του οποίου ετάχθησαν όπως συμβάλ-
λουν. Επροστάτευσαν το παρελθόν μόνον και μόνον διά να διασωθή εξ 
αυτού ό,τι είναι άξιον σωτηρίας, ό,τι είναι χρήσιμον και εις το μέλλον.

Διά τον πνευματικόν βεβαίως άνθρωπον αποτελούν και τα συστήματα 

3. Bogiatzis.indd   71 9/3/2016   5:20:14 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Βασίλης Α. Μπογιατζής72

αυτά, τα αυταρχικά και εις την καθημερινήν τουλάχιστον εκδήλωσίν των 
κατά κανόνα αντιπνευματικά συστήματα, μοίραν κακήν, μοίραν σκλη-
ράν. Εάν έρχωνται τα συστήματα αυτά διά να προστατεύσουν εμμέσως 
το πνεύμα και τα κατά το παρελθόν γεννηθέντα έργα του, καταδιώκουν 
εν τούτοις –και εδώ υπάρχει κάτι το βαθύτατα τραγικόν– τους παρόν
τας του πνεύματος φορείς. Έχουν ανάγκην, διά να σταθούν, να απο-
στομώσουν τους πάντας. Απαιτούν –πάντως όμως εν ονόματι της κρι-
σιμότητος και της μεταβατικότητος– θυσίας βαρυτάτας. Καταπνίγουν 
όχι απλώς τας φωνασκίας και τον θόρυβον, ο οποίος εκράτει εις τους 
διαδρόμους, αλλά και την φωνήν εκείνων, οι οποίοι εις μάτην επεχεί-
ρουν να ομιλήσουν, οι οποίοι όμως είναι προτιμότερον να αποστομωθούν 
και αυτοί παρά να ομιλούν, χωρίς να ακούωνται. Επιβάλλουν γενικήν, 
εις βάρος όλων, σιγήν. Η σιγή όμως αυτή είναι εξ εκείνων, αι οποίαι 
αφήνουν τουλάχιστον τον άνθρωπον να αναπαυθή και τον προετοιμάζουν 
λεπτυνομένης της ακοής του, εις το να διακρίνη αύριον όχι απλώς τας 
κραυγάς και τας ασυναρτησίας, αλλά και τον σιγανόν ψίθυρον, με τον 
οποίον πάντοτε πλησιάζουν αι μεγάλαι, αι πράγματι μεγάλαι εποχαί.9

Ο φασισμός, νοούμενος ως ιστορική αναγκαιότητα και κυοφορία της 
αναγέννησης, ήταν που βοηθούσε τον Κανελλόπουλο να απαλλαγεί από 
τη μέγγενη της ιστορικής απαισιοδοξίας και απόγνωσης, γνώρισμα πολ­
λών «συντηρητικών επαναστατών». Έτσι, η ξενότητα του πνευματικού 
ανθρώπου μπορεί να συνδεόταν με την τραγικότητα της μοναξιάς και της 
περιθωριοποίησης, αλλά το αντίτιμο ήταν δελεαστικό: ένα κάποιο «καθαρό 
βλέμμα» που μπορούσε να συλλάβει την κοινωνική ολότητα συνδέοντας τη 
γνώση με την «ορθή» πολιτική λύση. Ποια ήταν, λοιπόν, τα «υλικά», τα 
οποία συνέθεταν τον κανελλοπουλικό Τρίτο Δρόμο; Προτού αποπειραθούμε 
να απαντήσουμε σε αυτό το ερώτημα, μια σύντομη περιδιάβαση στο το­
πίο των Τρίτων Δρόμων του ευρωπαϊκού Μεσοπολέμου είναι απαραίτητη.

Τρίτοι Δρόμοι στον ευρωπαϊκό Μεσοπόλεμο

Οι ποικίλες τριτοδρομικές ιδεολογίες του ευρωπαϊκού Μεσοπολέμου, που 
επιχειρούσαν να κινηθούν ανάμεσα και πέρα από την αντίθεση Δεξιάς – 
Αριστεράς, Κεφαλαίου – Εργασίας, εμφάνιζαν εκ πρώτης όψεως ορισμέ
νες επικαλυπτόμενες έγνοιες. Σε αυτές συμπεριλαμβάνονταν: α) η εστί
αση στην ηθική/ηθικότητα (αντιυλισμός, ηθική οικονομία, πνευματική 
αναγέννηση και έμφαση στις αξίες), β) η έμφαση στην κοινότητα (έμ­

9.  Π. Κανελλόπουλος, «Πνευματικός άνθρωπος», ό.π., σ. 218-219.

3. Bogiatzis.indd   72 9/3/2016   5:20:14 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Ο Π. Κανελλόπουλος στο Αρχείον Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών 73

φαση στην κουλτούρα, την αλληλεγγύη, την υπευθυνότητα και απόρριψη 
του ατομικισμού), γ) η πρόταση/πρόταξη πολιτικών λύσεων με άξονα 
το έθνος, δ) η πρόσληψη των διανοούμενων και του ρόλου τους με όρους 
πρωτοπορίας και εμπροσθοφυλακής, η οποία πρόδιδε αισιοδοξία για την 
ιστορική δύναμη των ιδεών και την αποστολή που είχαν να εκπληρώσουν 
οι διανοούμενοι και η «νεανική πολιτική τους», ιδίως σε περιόδους κρί­
σης, όπου οι παραδοσιακές απόψεις Αριστεράς και Δεξιάς δεν φαίνεται 
να βρίσκουν σημεία εφαρμογής.10 

Στους ποικίλους Τρίτους Δρόμους, λοιπόν, του ευρωπαϊκού Μεσοπο
λέμου, οι οποίοι επεξεργάζονταν με διαφορετικούς τρόπους τα προαναφερ
θέντα θέματα, μπορούν οπωσδήποτε να περιληφθούν: ο ηθικός σοσιαλι
σμός των διανοούμενων, τον οποίο εισηγήθηκε ο Hendrik de Man·11 ο 
φασισμός, ο οποίος κινούμενος πέραν του διεθνιστικού καπιταλισμού και 
του κομμουνισμού αποσκοπούσε στη δημιουργία της κλειστής και αυτάρ
κους κοινότητας ενός εθνικού σοσιαλισμού·12 οι ποικίλες κορπορατιστικές 
λύσεις που προτείνονταν στη Γαλλία, εκτεινόμενες από τις νεοσοσιαλιστι
κές απόψεις των Marcel Déat και Charles Albert, τις συντηρητικές των 
Valois και Mihail Manoilesco, τον κορπορατισμό του καθολικισμού, όπως 
εκφραζόταν από τον Emmanuel Mounier, μέχρι τον φασιστικό ολοκληρω
τισμό της Action Française·13 επίσης, στη Βρετανία, ο ηθικός σοσιαλι­
σμός του Robert Tawney, ο οποίος αποσκοπούσε στο να εμποτίσει την 
αγορά με ηθικές αξίες και σκοπούς διαμορφώνοντας μια μικτή οικονομία 
και επεκτείνοντας τον προβληματισμό των κοινωνικών φιλελεύθερων των 
τελών του 19ου αι. Hobhouse, Hobson, Cole και Wallas·14 στην Ιταλία, ο 
ρητά αντιφασιστικός φιλελεύθερος σοσιαλισμός των Pierro Gobetti (1901-
1926), Carlo Rosselli (1899-1937) και Guido Calogero (1904-1986), ο 
οποίος απέδιδε στον φιλελευθερισμό χαρακτήρα ευρύτερο των αστικών 

10.  Steve Bastow, James Martin, Dick Pels, «Introduction: Third Ways in 
Political Ideology», Journal of Political Ideologies, τχ. 7 (2002), σ. 269-280.

11.  Dick Pels, «Socialism Between Fact and Value: from Tony Blair to Hen­
drik de Man and Back», στο ίδιο, σ. 281-299. 

12.  James A. Gregor, Mussolini's Intellectuals, Fascist Social and Political 
Thought, Νιου Τζέρσεϊ 2005. 

13.  Mike Hawkins, «Corporatism and Third Way Discourses in Inter-War 
France», Journal of Political Ideologies, τχ. 7 (2002), σ. 301-314. Για τις απόψεις 
του Rosselli βλ. Carlo Rosselli, Φιλελεύθερος σοσιαλισμός, μτφρ. Αχιλλέας Καλα­
μάρας, Αθήνα 2013. 

14.  Ben Clift, Jim Tomlinson, «Tawney and the Third Way», Journal of Po
litical Ideologies, τχ. 7 (2002), σ. 315-331.

3. Bogiatzis.indd   73 9/3/2016   5:20:14 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Βασίλης Α. Μπογιατζής74

οικονομικών αιτημάτων και απέδιδε τον φασισμό στη «στρεβλή» πορεία 
διαμόρφωσης του ιταλικού εθνικού κράτους.15 

Τέλος, στη Γερμανία, οι στοχαστές της Συντηρητικής Επανάστασης 
(Hans Freyer, Werner Sombart, Oswald Spengler, Moeller Van de Bruck, 
Martin Heidegger, Carl Schmitt, Friedrich Sieburg, Hans Zehrer κ.ά.) 
εξυμνούσαν την Kultur ενάντια στη διεθνιστική Zivilization και εξέφρα­
ζαν τη μοντερνιστική επιθυμία υπέρβασης της κρίσης και τον πόθο για 
ένα νέο ξεκίνημα (Aufbruch). Επίσης, υπογράμμιζαν τον πνευματικό χα­
ρακτήρα της επιστήμης και της τεχνολογίας, «ανατιμούσαν» τη βούληση 
και επιχειρούσαν να υπερβούν την αντίθεση μεταξύ των καταστροφικών 
δυνάμεων του Κεφαλαίου και της Εργασίας με ορίζοντα ένα τεχνοκρατι­
κά ισχυρό Έθνος που θα οργανώσει κοινωνία και οικονομία. Τόνιζαν το 
πρωτείο του πολιτικού έναντι της οικονομίας16 και, τέλος, επιχειρούσαν 
να δημιουργήσουν, όπως σημειώνει και ο Enzo Traverso, μια Volkgemein-
schaft του μέλλοντος.17 

 Ιδίως για τη Γερμανία, στην οποία σπούδασαν τα «μέλη» του κύκλου 
της Χαϊδελβέργης Κ. Τσάτσος, Π. Κανελλόπουλος και Ι. Θεοδωρακόπου­
λος κατά τη δεκαετία του '20, είναι απαραίτητη η αναφορά σε ορισμένες 
ιδεολογικές εξελίξεις του τέλους του 19ου και των απαρχών του 20ού αι., 
οι οποίες έχουν κρίσιμη σημασία για την εδώ μελετώμενη περίπτωση: 
πρόκειται, όπως τις περιγράφει ο Αλέξανδρος-Ανδρέας Κύρτσης, αφενός 
για τη μετατόπιση από ορισμένα αριστερά στοιχεία της μαρβουργιανής 
εκδοχής του νεοκαντιανισμού –ιδίως αυτά που συσχέτιζαν τις αξίες με τις 
ιστορικές συνθήκες, καθιστώντας δυνατή τη θεμελίωση μιας σοσιαλδημο­
κρατικής πραγμάτευσης του κοινωνικού ζητήματος στη βάση της ηθικής– 
προς τον βουλησιαρχικό ελιτισμό του χαϊδελβεργιανού νεοκαντιανισμού, 
και αφετέρου για τη διαφορά των δύο σχολών, όσον αφορά τον ιστορισμό 
και τον τρόπο διαμόρφωσης μιας θεωρίας των αξιών. Με δεδομένο, παρα­
τηρεί ο Κύρτσης, ότι συστατικό στοιχείο του ιστορισμού αποτελεί η σχέση 
Δέοντος και Είναι, όπως και ότι η μεν αναφορά στο Δέον αποτελεί προϋπό­
θεση της θεμελίωσης του ελιτισμού, η δε αναφορά στο Είναι την αναφορά 
στα συγκεκριμένα κοινωνικά προβλήματα και τις ιστορικά καθορισμένες 

15.  James Martin, «Italian Liberal Socialism: Anti-Fascism and the Third Way”, 
στο ίδιο, σ. 333-350.

16.  Dick Pels, «Fascism and the Primacy of the Political», Telos, τχ. 110 (1998), 
σ. 39-70.

17.  Roger Griffin, Modernism and Fascism. The Sense of a Beginning under 
Mussolini and Hitler, Νέα Υόρκη 2007· D. Pels, Intellectual, ό.π., σ. 81-109.

3. Bogiatzis.indd   74 9/3/2016   5:20:14 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Ο Π. Κανελλόπουλος στο Αρχείον Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών 75

ανάγκες των κοινωνιών, η μαρβουργιανή εκδοχή του νεοκαντιανισμού άφη­
νε ανοικτή τη δυνατότητα διαμόρφωσης μιας ιστορικά προσδιορισμένης 
θεωρίας των αξιών, ικανής να απαντήσει στις παθολογίες του καπιταλι­
σμού· με άλλα λόγια, διανοιγόταν η δυνατότητα ενός ορισμού του Δέοντος, 
ρητά συνδεδεμένου με –ίσως και εξαρτημένου από– το ιστορικό Είναι.18 

Κεντρικό, εντούτοις, στοιχείο του χαϊδελβεργιανού νεοκαντιανισμού, 
όπως τονίζει ο Κύρτσης, είναι η απόλυτη πρόσδεση του Είναι στο Δέον, 
κάτι που αποσυνδέει τις αξίες από το κοινωνικό ζήτημα, όπως αυτό εμ­
φανίζεται σε συγκεκριμένο ιστορικό πλαίσιο. Για τους νεοκαντιανούς της 
Χαϊδελβέργης υπάρχουν κυρίως υπερβατικές αξίες, αξίες δηλαδή που δεν 
μπορούν να αναχθούν σε δεδομένη εμπειρία και οι οποίες περιέχουν τα 
στοιχεία που ορίζουν το Δέον: είναι μεν ανεξάρτητες από τον χώρο και 
τον χρόνο, μπορούν, εντούτοις, να προσεγγιστούν εντός μορφών έκφρα­
σης του ανθρώπινου πνεύματος, όπως είναι η επιστήμη, το κράτος, το 
δίκαιο, η τέχνη και η θρησκεία.19 Με αυτή την έννοια, εδώ συντελείται 
μια αντιστροφή: η ιστορία –το Είναι– δεν μπορεί να αποτελέσει πηγή 
κανονιστικών δεσμεύσεων, αντίθετα, ο άχρονος ηθικός νόμος μπορεί να 
διαμορφώσει ιστορικές διαδικασίες, αρκεί να συνειδητοποιείται από τα 
άτομα· η υποταγή του Είναι στο Δέον θεωρείται νομιμοποιημένη, αρκεί 
να απορρέει από διαχρονικές αξίες, τις οποίες μόνο οι ελίτ μπορούν να 
συνειδητοποιήσουν.20 Από αυτόν τον ανιστορικό δεοντολογισμό απορ
ρέει μια αυταρχική/ολοκληρωτική διάσταση, η επίδραση της οποίας 
στα ιδεολογήματα της εποχής, σημειώνει ο Κύρτσης, δεν θα πρέπει να 
υπερεκτιμηθεί· κατά τη γνώμη του, μεγαλύτερη σημασία έχει η μείξη 
του δεοντολογισμού του Rickert με τον ρομαντισμό του ποιητή Stefan 
George, o οποίος συσχέτισε τον γενικευτικό ρόλο του κοινωνιολογικού 
στοχασμού με τη γενικευτική λειτουργία του ποιητικού λόγου· επρόκειτο 
για μείξη, καταλήγει ο Κύρτσης, που απέληξε στον ανορθολογισμό και 
τον αυταρχισμό, όπως και στην έντονη αντίθεση προς κάθε προσπάθεια 
επιστημονικής θεμελίωσης του λόγου περί κοινωνίας, στοιχεία τα οποία 
απαντούν π.χ. στον λόγο του Κανελλόπουλου.21

Θα θέλαμε να υπογραμμίσουμε αυτή την παρατήρηση του Κύρτση 

18.  Α.Α. Κύρτσης, ό.π., σ. 58-60.
19.  Στο ίδιο, σ. 61. Βλ., επίσης, Ιωάννης Θεοδωρακόπουλος, «Το Πνεύμα και 

η ζωή του», Αρχείον Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών, τ. Γ΄ (1931-1932), 
σ. 242-300, 375-409. 

20.  Α.Α. Κύρτσης, ό.π., σ. 61-64. 
21.  Στο ίδιο, σ. 65-66, 188-214.

3. Bogiatzis.indd   75 9/3/2016   5:20:14 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Βασίλης Α. Μπογιατζής76

και να συνεχίσουμε στην κατεύθυνση της περαιτέρω διεύρυνσής της, ιδιαί
τερα στη σχέση του Stefan George με τη Δημοκρατία της Βαϊμάρης και 
τις αυταρχικές ιδεολογίες του Μεσοπολέμου. Αυτή η παρέκβαση θα είναι 
βοηθητική στην ανίχνευση σχετικών τόπων στη σκέψη του Π. Κανελ­
λόπουλου, ο οποίος συχνά εκδηλώνει τον θαυμασμό του για τον George. 
Όπως παρατηρεί ο Martin A. Ruehl, μια από τις οξύτερες κριτικές στη 
Δημοκρατία της Βαϊμάρης προήλθε από τον «αισθητικό φονταμενταλι­
σμό» του Κύκλου του George (1868-1933). Μολονότι ήταν ήδη γνωστός 
λυρικός ποιητής, η πρωτοτυπία του οποίου συγκρινόταν με τον Goethe 
και τον Hölderlin, την επαύριον του Α΄ Παγκοσμίου Πολέμου δεν ήταν ο 
George ο ποιητής («Dichter»), αλλά ο σοφός, ο στοχαστής («Denker»), 
ο προφήτης ενός «Νέου Ανθρώπου», εκείνος που αιχμαλώτιζε τη φαντα­
σία της νεότερης γενιάς των «πεπαιδευμένων αστών» (Bildungsbürger). 
Ο George είχε διδάξει σε αυτή τη γενιά την ανεπάρκεια του μοντέρνου, 
επιστημονικού-υλιστικού κοσμοειδώλου και τους υπενθύμιζε με δύναμη 
τη σημασία του ηρωισμού, την «όμορφη ζωή» και τη μοναδική κοσμοϊ­
στορική αποστολή της Γερμανίας, ασκώντας ιδιαίτερα μεγάλη επιρροή. 
Σύγχρονοι παρατηρητές και συμπαθούντες τον George έβλεπαν πως αυ­
τός θεωρούσε αποστολή του να αποκαταστήσει στη γερμανική κοινωνία 
την έννοια της κοινότητας, την οποία είχε χάσει ήδη την επαύριον της 
προτεσταντικής Μεταρρύθμισης, καθώς και να τη διασώσει από τα δύο 
είδη υλισμού, τα οποία αντιπροσώπευαν, αντίστοιχα, ο αμερικανικός κα­
πιταλισμός και ο σοβιετικός κομμουνισμός, στην κατεύθυνση της πνευ­
ματικής και πολιτισμικής της αναγέννησης.22 

Δεν αρκεί, από αυτή την άποψη, κατά τον Ruehl, να χαρακτηρίζεται 
ο George συντηρητικός ή πολιτισμικός πεσιμιστής. Στον George και 
τον Κύκλο του εντοπίζεται μια ριζοσπαστική άρνηση της Δημοκρα
τίας της Βαϊμάρης, εφάμιλλη με αυτή της Συντηρητικής Επανάστασης 
και του Κομμουνιστικού Κόμματος. Αν και η άρνηση της Δημοκρατίας 
παρουσιάζει ομοιότητες με αυτή των ναζί, η μοναδικότητά της συνίστα
ται σε αυτό που ο Ruehl αποκαλεί «αισθητικό φονταμενταλισμό»: μια 
οιονεί θρησκευτική πίστη στην εκ βάθρων ανανέωση του απόλυτα δι­
εφθαρμένου μοντέρνου πολιτισμού μέσω της λυτρωτικής δύναμης της 
τέχνης ή, με βεμπεριανούς όρους, στην επαναμάγευση ενός πλήρως εξορ­
θολογισμένου κόσμου μέσω του χαρίσματος ενός νέου προφήτη-ποιητή-

22.  Martin A. Ruehl, «Aesthetic Fundamentalism in Weimar Poetry: Stefan 
George and his Circle, 1918-1933», στο: Peter E. Gordon, John P. McCormick 
(επιμ.), Weimar Thought: A Contested Legacy, Πρίνστον 2013, σ. 240-243.

3. Bogiatzis.indd   76 9/3/2016   5:20:14 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Ο Π. Κανελλόπουλος στο Αρχείον Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών 77

θεού, δηλαδή του George, από τον οποίο οι μαθητές αλλά και οι υποστη­
ρικτές του προσδοκούσαν την ανανέωση της ζωής τους, της Γερμανίας 
και της Ευρώπης. Η κριτική στις ποικίλες όψεις της νεωτερικότητας, 
που θεωρούνταν απειλητικές για την κουλτούρα –υλισμός, ορθολογισμός, 
«επιστημονισμός», εκδημοκρατισμός, μαζοποίηση κ.λπ.– συνδυαζόταν 
με μια παλιγγενετική οπτική, όχι τόσο αντινεωτερική όσο επιθυμία για τη 
διαμόρφωση μιας εναλλακτικής νεωτερικότητας. Οι αισθητικές έγνοιες 
υπερτερούσαν και εμφανίζονταν αντίθετες στην τεχνολογία, κάτι που 
έφερνε τον George σε αντίθεση με επιφανείς στοχαστές της Συντηρητικής 
Επανάστασης, όπως οι Jünger και Sombart, οι οποίοι την ενσωμάτωναν 
στο κοσμοείδωλό τους. Στο πλαίσιο αυτό οι προβληματισμοί του Κύκλου 
περιστρέφονταν γύρω από τα θέματα της γερμανικής εθνικής ταυτότητας 
την επαύριον της ήττας, της λυτρωτικής/καθαρτικής Πράξης, και τα 
στοιχεία εκείνου που θα την αναλάμβανε, του Täter, του ανθρώπου της 
πράξης, καθώς και της ιδέας ενός πανευρωπαϊκού ράιχ υπό γερμανική 
ηγεμονία. Υπόβαθρο των σχετικών προβληματισμών αποτελούσε ο πα­
λιγγενετικός εθνικισμός του Κύκλου, ο οποίος στρεφόταν τόσο εναντίον 
των έξωθεν –βλέπε Γαλλική Επανάσταση– ιδεολογικών επιρροών της 
γερμανικής νεολαίας όσο και ενάντια στον εξαμερικανισμό της γερμα­
νικής κουλτούρας: η Americanization σήμαινε προσποίηση και απάτη, 
υποβάθμιση και εκφυλισμό της ανθρωπότητας.23 

Ο πνευματικός/αισθητικός χαρακτήρας αυτών των αναζητήσεων, όπως 
και ο ελιτισμός του George και των μαθητών του, δείχνουν τον βαθμό 
στον οποίο ο παλιγγενετικός εθνικισμός του Κύκλου ήταν διαφορετικός, 
τόσο σε σχέση με αυτόν της völkisch Δεξιάς με τον ρατσιστικό λαϊκισμό 
της όσο και με αυτόν της Συντηρητικής Επανάστασης με τον κρατικό 
αυταρχισμό της. Δείχνουν, επίσης, ότι η έννοια της ποιητικής ηγεσίας 
του Κύκλου, η οποία βασιζόταν στο αμιγές χάρισμα, ήταν διακριτής 
μορφής –πιθανόν πολύ πιο ριζοσπαστικής– από την τεταμένη συνύπαρ­
ξη χαρισματικής Führertum και γραφειοκρατικής διακυβέρνησης, την 
οποία εγκαθίδρυσαν οι ναζί. Η ιδέα της Μυστικής Γερμανίας δείχνει 
ξεκάθαρα, κατά τον Ruehl, τι ήταν αισθητικό και τι φονταμενταλιστικό 
στον αισθητικό φονταμενταλισμό του Κύκλου, ενός ιδεολογικού σχηματι­
σμού ο οποίος ήταν μοναδικός στο πλαίσιο της σκέψης της Βαϊμάρης.24 

Καθώς, όμως, ο Ruehl αναφέρεται στην έννοια της παλιγγένεσης, την 
οποία συνδέει με τις θεωρήσεις του Roger Griffin και περισσότερο με 

23.  Στο ίδιο, σ. 244-252.
24.  Στο ίδιο, σ. 252-260.

3. Bogiatzis.indd   77 9/3/2016   5:20:14 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Βασίλης Α. Μπογιατζής78

αισθητικές έγνοιες παρά με ευθέως πολιτικές –αν και αναγνωρίζει ότι οι 
αισθητικές μπορεί να είναι πολύ πιο ριζοσπαστικές από τις δεύτερες–, 
μπορούμε να στραφούμε στον δεύτερο και στον συσχετισμό της έννοιας 
με τον μοντερνισμό και τον φασισμό. Αμέσως μετά τον Α΄ Παγκόσμιο 
Πόλεμο ήταν, κατά τον Griffin, διάχυτη η αίσθηση και η προσμονή ενός 
νέου ξεκινήματος (Aufbruch), έννοια η οποία δηλώνει ένα τέλος και ταυ­
τόχρονα μια νέα αρχή, την απομάκρυνση από τον συντετριμμένο κόσμο 
του χθες και την κατεύθυνση σε έναν νέο, οικοδομημένο στα θεμέλια επα
ναστατικών σκέψεων, και τοποθετείται στο επίκεντρο αυτού που αποκα
λεί μοντερνισμό και μοντερνιστικό ήθος. Ο Griffin δεν περιστέλλει τον 
μοντερνισμό στο αισθητικό πεδίο και στα κινήματα της πρωτοπορίας· 
αντιθέτως, τον διευρύνει: αναφερόμενος σε maximalized modernism, έν­
νοια με σαφείς πολιτικές και ιδεολογικές προεκτάσεις, υποστηρίζει ότι 
οι μοντερνιστικές αισθητικές και πολιτικές αναζητήσεις δεν αποτέλεσαν 
μονοπώλιο της Αριστεράς, αλλά συνδέθηκαν με αντίστοιχες της Δεξιάς. 
Αυτή η διεύρυνση έχει σημαντικές συνέπειες για την πραγμάτευση του 
μοντερνιστικού φαινομένου: αφενός, το ότι ο μοντερνισμός υπόκειται –
και– σε αξίες και πολιτικές της Δεξιάς, όπως και το ότι συχνά εκφράζε
ται αδιαμεσολάβητα σε αυτές, εξηγεί γιατί ο φασισμός κέρδισε τη συμ­
μαχία πλήθους καλλιτεχνών της πρωτοπορίας και αμφισβητεί ευθέως τις 
θεωρήσεις περί «αισθητικοποίησης του πολιτικού» εντός του·25 αφετέρου, 
ο ασυμβίβαστα προσανατολισμένος προς το μέλλον μοντερνισμός των 
εθνικιστικών κοινωνικοπολιτικών σχεδίων ανανέωσης –καθόσον επιχει­
ρούσαν να στηριχθούν πάνω σε αυτά που έβλεπαν ως υγιή στοιχεία του 
παρελθόντος για να οικοδομήσουν την ουτοπία τους–, είναι που τα καθι­
στά «αντίδραση ερχόμενη απ' το μέλλον» (futural reactions).26 

O Griffin θεωρεί ότι οι μοντερνιστικές κατηγορίες της ανανέωσης, 
αναζωογόνησης, παλιγγένεσης, αναγέννησης κ.λπ., που συνιστούσαν τό­
πους υπογραμμισμένους με εμμονή και ανάμικτους με ποικίλα επαναστα­
τικά και τεχνοκρατικά σχέδια κατά την περίοδο 1870-1918, έγιναν κτήμα 
των μεγάλων μαζών μετά την αποκαλυψιακή εμπειρία του Α΄ Παγκοσμίου 
Πολέμου, τροφοδοτώντας ριζοσπαστικά πολιτικά κινήματα που αντιμά­
χονταν την παρακμή, την κατάρρευση ενός ενιαίου κοσμοειδώλου, επαγ­
γελλόμενα τη δυνατότητα να προσφέρουν στις μεμονωμένες ανθρώπινες 
υπάρξεις επαρκές νόημα ζωής και να καταπραΰνουν τις υπαρξιακές τους 
ανησυχίες: να βρουν ένα νέο μεταφυσικό και ιερό καταφύγιο (sacred can­

25.  R. Griffin, ό.π., σ. 66-72.
26.  Στο ίδιο, σ. 177-179. 

3. Bogiatzis.indd   78 9/3/2016   5:20:14 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Ο Π. Κανελλόπουλος στο Αρχείον Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών 79

opy), μια νέα ουράνια σκέπη (sky shelter). Σε αυτές τις συνθήκες κατάρ­
ρευσης και προσμονής αναζητείται/εμφανίζεται ένα παλιγγενετικό κίνημα 
ή/και ένας ηγέτης-«λυτρωτής» ως φορείς του νέου ξεκινήματος. Αυτή η 
παρατεταμένη κατάσταση οριακότητας είναι η συνθήκη που ορίζει τον 
ευρωπαϊκό Μεσοπόλεμο, ισχυρίζεται ο Griffin, από την οποία πηγάζουν 
οι βαθύτερες ψυχοκοινωνικές δυναμικές, οι συνδεόμενες με τους μοντερνι­
στικούς πόθους που εμψυχώνουν τα ποικίλα πολιτικά και αισθητικά σχέ­
δια της εποχής,27 στα οποία σαφώς εντάσσεται και η περίπτωση του Κα­
νελλόπουλου. Έτσι, μπορούμε να προχωρήσουμε στον εντοπισμό τέτοιων 
στοιχείων όπως και της δημιουργικής επεξεργασίας τους στον λόγο του. 

Ο Τρίτος Δρόμος του Π. Κανελλόπουλου

Η μελέτη των κειμένων του Κανελλόπουλου, αυτής της περιόδου, δείχνει 
ότι οικειοποιείται με δημιουργικό τρόπο στοιχεία προερχόμενα από τη 
δεξαμενή των ριζοσπαστικών συντηρητικών ιδεών, κάτι το οποίο έχει 
επισημάνει ο Γιώργος Κόκκινος.28 Με ιδεολογική αφετηρία τον –κατά 
Mannheim– ιστοριστικό συντηρητισμό,29 ο Κανελλόπουλος επετίθετο στη 
φιλελεύθερη νεωτερικότητα αποζητώντας έναν ρομαντισμό, ο οποίος θα 
ήταν προσανατολισμένος στο μέλλον. Από αυτή την άποψη επρόκει­
το για έναν ριζοσπαστικό συντηρητισμό.30 Θεωρούσε πως το να θέτει 
και μόνο κανείς υπό διερεύνηση τον χαρακτήρα της εποχής μας –αυτό 
που με σύγχρονη ορολογία θα μπορούσαμε να αποκαλέσουμε νεωτερι­
κή αναστοχαστικότητα– συνιστούσε καθαυτό σύμπτωμα κρίσης. Αν η 
εποχή μας, υποστήριζε, σε αντίθεση με την Αρχαιότητα, τον Μεσαίωνα 
και την Αναγέννηση, δεν μπορούσε να συλληφθεί με θετικό τρόπο ούτε 

27.  Στο ίδιο, σ. 96-115.
28.  Γιώργος Κόκκινος, «Ιστορική εξιδανίκευση, νοσταλγία και πολιτική ουτο­

πία. Η Ευρώπη του Παναγιώτη Κανελλόπουλου», στο: Μνήμη Άλκη Αγγέλου, Τα 
άφθονα σχήματα του παρελθόντος. Ζητήσεις της πολιτισμικής ιστορίας και της 
θεωρίας της λογοτεχνίας, Θεσσαλονίκη 2002, σ. 149-172.

29.  Karl Mannheim, Ιδεολογία και ουτοπία, μτφρ. Γ. Ανδρουλιδάκης, Αθήνα 
1997, σ. 146-149, 273-283.

30.  Για ανάλογες εξελίξεις στην Ευρώπη, και ειδικότερα στη Γερμανία της 
εποχής, βλ. Jeffrey Herf, Αντιδραστικός μοντερνισμός, τεχνολογία, κουλτούρα και 
πολιτική στη Βαϊμάρη και το Γ ΄  Ράιχ, μτφρ. Παρασκευάς Ματάλας, Ηράκλειο 
1996· Mikael Hård, «German Regulation: The Integration of Modern Technology 
into National Culture», στο: Mikael Hård, Andrew Jamisοn (επιμ.), Intellectual 
Appropriation of Technology, Discourses on Modernity, Κέιμπριτζ 1998, σ. 33-68. 
R. Griffin, ό.π., passim. 

3. Bogiatzis.indd   79 9/3/2016   5:20:14 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Βασίλης Α. Μπογιατζής80

στη βάση ενός και μόνο χαρακτηριστικού –Ποίηση, Θρησκεία, Πολιτεία 
αντίστοιχα–, αυτό οφειλόταν στην υπερτίμηση του τεχνικοεπιστημονικού 
πολιτισμού και της ιδεολογίας της προόδου (Zivilisation). H επιστήμη 
δεν μπορούσε να προσφέρει επαρκείς άξονες μεταφυσικής νοηματοδότη­
σης του βίου, διότι η επιστημονική ανάλυση αντί να ενώνει διασπούσε, 
αντί να συνθέτει αποσύνθετε, αντί για γνώση «πρόσφερε» απόγνωση, 
θρυμμάτιζε το σύμπαν μέσω της εξειδίκευσης, δημιουργώντας αντί για 
«κόσμον» «κοσμάκην». Η τεχνική πρόοδος αποστέγνωσε την ποιητική 
ουσία του κόσμου επιφέροντας τον εκτοπισμό της ποίησης και τη δυσα­
νεξία έναντι του ποιητή.31

Ο Κανελλόπουλος επέκρινε περαιτέρω τη φιλελεύθερη νεωτερικότη­
τα, διότι, συγκρινόμενη με την Αρχαιότητα, τον Μεσαίωνα και την Ανα­
γέννηση, στερείτο μεταφυσικού καταφυγίου, αμφισβητούσε την ιδέα της 
πολιτείας, αφυδάτωνε μέσω του εθνικισμού το έθνος από τα πνευματικά 
του νοήματα και ισοπέδωνε μέσω του –καιροσκοπικού και κοντόθωρου– 
φιλελεύθερου ατομικισμού το μεγαλουργό χαρισματικό άτομο· επιπλέον, 
διότι αποθέωνε την «κοινή γνώμη», την αναπόσπαστα δεμένη, κατά τη 
γνώμη του, με την αστική τάξη, τη μαζική κοινωνία, τη στηριγμένη 
στη μαζική παραγωγή και κατανάλωση, την επέκταση της δημόσιας 
εκπαίδευσης, τον ορθολογισμό, την τεχνολογία και την επιστήμη, καθώς 
και την ισχύ του Τύπου, με συνέπεια τον ραγδαίο «εξαμερικανισμό» της 
Ευρώπης. Ασκούσε κριτική στον κοινοβουλευτισμό, επειδή παραδεχόταν 
μόνο κατ' εξαίρεση το κριτήριο του χαρίσματος κατά την επιλογή των 
ηγετών, με αποτέλεσμα την κυριαρχία της μετριοκρατίας. Έτσι, συμπέ­
ραινε, οι κυβερνήτες δεν αποτελούσαν πνευματικούς οδηγούς, πνεύμα και 
πολιτική εμφανίζονταν διιστάμενα. Η έστω και κατ' εξαίρεση αποδοχή 
του χαρίσματος αρκούσε για να προτιμηθεί ο κοινοβουλευτισμός αντί του 
κομμουνισμού, ο οποίος κατηγορείτο ότι στηριζόταν στις ίδιες ουσιαστι­
κά με τον φιλελευθερισμό προκείμενες: η υποθετική του επικράτηση δεν 
θα ενσάρκωνε την αναγκαία ανατροπή· θα ήταν απλώς «η διαιώνισις και 
όχι η θεραπεία του κακού!».32

Εντούτοις, διατεινόταν, η ιστορία της ανθρωπότητας δεν εξαντλείτο 
στη σφαίρα της Zivilisation. Αναπόσπαστα δεμένη μαζί της ήταν η Kul-
tur, η οποία δεν «μετριέται» με το κριτήριο της προόδου και έχει φορείς 
της τον καλλιτέχνη και τον προφήτη. Στην επαναστατική βούληση του 

31.  Π. Κανελλόπουλος, Η κοινωνία της εποχής μας, Κριτική των συστατικών 
αυτής στοιχείων, Αθήνα 1932, σ. 13-21, 60-61, 125-133. 

32.  Στο ίδιο, σ. 155-178.

3. Bogiatzis.indd   80 9/3/2016   5:20:14 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Ο Π. Κανελλόπουλος στο Αρχείον Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών 81

ιστορικού υλισμού, ο οποίος αντιμετώπιζε με απόλυτο σεβασμό την επι­
στημονική ιδέα, όπως φυσικά την αντιλαμβανόταν ο ίδιος, ο Κανελλό­
πουλος αντέτασσε τα ιδιαίτερα γνωρίσματα της ιστορικής σφαίρας, που 
αποτελούσαν τα ανυπέρβλητα όρια κάθε απόπειρας επιστημονικής σύλ­
ληψης του επιστητού. Ασκώντας κριτική στον θετικισμό διακήρυττε το 
αδύνατο της επιστημονικής εξήγησης της κοινωνικής πραγματικότητας 
στη βάση νομοτελειών, λόγω της ύπαρξης νοημάτων που καθοδηγούν 
τη δράση των ατόμων: σε μεγέθη όπως το δημιουργικό πνεύμα, ισχυ­
ριζόταν, δεν εφαρμόζεται η κατηγορία της προόδου, η αρμόζουσα στον 
αυτοματισμό που διέπει τις θετικές επιστήμες. Βασισμένος ρητά στον 
Alfred Weber, ο Κανελλόπουλος διαχώριζε Kultur –πνευματικό πολιτι­
σμό– και Zivilisation –υλικό πολιτισμό– υποστηρίζοντας ότι η ιστορία 
της ανθρωπότητας αναπτύσσεται με τη συμπλοκή τους: την πρόοδο του 
υλικού, στον οποίο το πνεύμα εκδηλώνεται στην τεχνική και τη λογική, 
και την κίνηση του πνευματικού, όπου το πνεύμα προσπαθεί να αναχθεί 
στο απόλυτο διαρρηγνύοντας τα όρια της λογικής. Ο υλικός πολιτισμός 
μετριέται με το κριτήριο της προόδου, ενώ κάθε εκδήλωση του πνευματι­
κού πραγματώνει την τελειότητα και δεν μετριέται με το αυτό κριτήριο. 
Ο πρώτος διέπεται από τη σκοπιμότητα, ο δεύτερος την αγνοεί ή πηγαί­
νει ενάντιά της, εκφράζεται με τη θυσία του ανθρώπου στο «άσκοπο», 
την ιδέα, το καλλιτέχνημα ως προϊόν μυστικής δημιουργίας· φορείς του 
δε είναι ο καλλιτέχνης και ο προφήτης.33

Ο υλικός πολιτισμός, όμως, δεν ήταν άμοιρος πνευματικών στοιχείων 
και αυτό καθιστούσε αδύνατη την πρόγνωση της εξέλιξής του, προνόμιο 
επιφυλασσόμενο μόνο, κατά τον Κανελλόπουλο, στα μεγάλα –προφητικά 
και ποιητικά– πνεύματα. Τα απολύτως ατομικά στοιχεία που παρεισέ
φρεαν στην πορεία του, δεν αρκούσαν για να ανακόψουν την εξέλιξη του 
υλικού πολιτισμού –λ.χ. της οικονομίας–, αρκούσαν, ωστόσο, να απορ
ρυθμίσουν τις υποτιθέμενες νομοτέλειές της, για τις οποίες ο μαρξι
σμός ήταν βέβαιος: έτσι, όμως, αυτός, υπογράμμιζε, αδυνατούσε τόσο 
να πραγματευθεί την εκδήλωση του ατομικού/δημιουργικού στοιχείου 
στην ιστορία όσο και να αντιμετωπίσει στη βάση του ηθικού Δέοντος 
τα κοινωνικά ζητήματα, με προφανείς συνέπειες για τον άνθρωπο και 

33.  Π. Κανελλόπουλος, «Η κοινωνιολογία του Αυγούστου Comte και η κριτική 
των γνωσεολογικών προϋποθέσεων αυτής», Αρχείον της Φιλοσοφίας και Θεωρίας 
των Επιστημών, τ. Α΄ (1929), σ. 113-141· του ίδιου, «Ιστορία και πρόοδος. Ει
σαγωγή εις την κοινωνιολογίαν της Ιστορίας», στο ίδιο, τ. Δ΄ (1932-1933), σ. 
156-158, 186.

3. Bogiatzis.indd   81 9/3/2016   5:20:14 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Βασίλης Α. Μπογιατζής82

τον πολιτισμό. Περαιτέρω, ο πλούτος των κοινωνικών φαινομένων και 
των δυνητικών εκβάσεών τους μπορούσε να συλληφθεί από τον κοινω
νιολόγο μόνο υπό την προϋπόθεση της κατοχής ποιητικής σοφίας, όχι 
της λογικής φιλοσόφου. Ήδη, τόνιζε ο Κανελλόπουλος, εξέχοντες δια
νοητές συνειδητοποιούσαν ότι στην επιστήμη δεν αρκούσε η λογική: 
φτάνοντας στον ανώτατο βαθμό της επίδρασής της, συμπλήρωνε, έδειξε 
πόσο περιορισμένη ήταν η έκταση της ισχύος της. Με λυρικό τόνο ο 
Κανελλόπουλος διακήρυττε: «Αυτή αύτη η φιλοσοφική θεμελίωσις του 
‘‘παν-λογισμού’’, η απολυτοποίησις της λογικής ανάγεται εις ‘‘αλόγους’’ 
αιτίας και αναιρεί εαυτήν».34 

Επιπλέον, στην πορεία εξέλιξης των επιστημών ανορθολογικοί πα­
ράγοντες διαδραμάτισαν καίριο ρόλο. Ο Κανελλόπουλος επισήμαινε ότι 
η γνώση δεν προερχόταν μόνο από τις μεθόδους που θεωρούνται επιστη­
μονικές, δηλαδή την «ψυχρή έρευνα», την απομόνωση στο επιστημονικό 
εργαστήριο και την αποκοπή από τις κοινωνικές εξελίξεις, προκειμένου 
να επιτευχθεί η αντικειμενικότητα. Η σφαίρα του πνεύματος ήταν, τό­
νιζε, ενιαία και δεν υφίστατο διαχωρισμούς, με συνέπεια εξωεπιστημο­
νικοί παράγοντες να επενεργούν καθοριστικά στη γένεση καινούργιων 
γνωστικών κλάδων. Κι αυτό δεν αφορούσε μόνο την κοινωνιολογία: στις 
απαρχές των «καλουμένων θετικών επιστημών» ανίχνευε τη μαγεία, την 
αστρολογία και την αλχημεία, στις οποίες απέδιδε εκλογικευτική βούλη­
ση· θεωρούσε ως βασική μέθοδο των φυσικών επιστημών τη φαντασία. 
Στη γέννηση και εξέλιξη της κοινωνιολογίας, παρατηρούσε, επέδρα­
σε κατ' αναλογία το μη επιστημονικό στοιχείο της πολιτικής δράσης. 
Σε αυτή την αναμφισβήτητη, κατά τον Κανελλόπουλο, πραγματικότητα 
αντιτίθετο το αίτημα της αντικειμενικότητας στην επιστημονική εργα­
σία, με αποτέλεσμα τη διάσπαση της ενότητας του εαυτού και την τρα­
γικότητα του «αγώνα» της γνώσης.35 

 Η αντίφαση μπορούσε να αρθεί και η ενότητα να αποκατασταθεί 
μέσω της ενσωμάτωσης στο πεδίο των κοινωνικών επιστημών δυνάμεων 
που το υπερβαίνουν. Στην περίπτωση της κοινωνιολογίας ήταν η πολι­
τική βούληση: «μόνο όσοι επιθυμούν κοινωνικώς, σκέπτονται κοινωνιο­
λογικώς», διατεινόταν, επαναλαμβάνοντας τον Hans Freyer. Η βούληση, 
έτσι, ανατιμάτο σε καθοριστικό παράγοντα γνώσης και διαμόρφωσης 

34.  Στο ίδιο, σ. 186-197.
35.  Π. Κανελλόπουλος, «Η κοινωνιολογία και οι επί την γένεσιν και διαμόρ­

φωσίν της επιδράσαντες πολιτικοί παράγοντες» (εναρκτήριο μάθημα ως καθηγητού 
Κοινωνιολογίας, 27 Απριλίου 1933), στο ίδιο, τ. Δ΄ (1932-1933), σ. 371-386.

3. Bogiatzis.indd   82 9/3/2016   5:20:15 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Ο Π. Κανελλόπουλος στο Αρχείον Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών 83

της κοινωνικής πραγματικότητας. Ο Κανελλόπουλος προχωρούσε ακόμη 
περισσότερο από τον Freyer, καθώς δεν ικανοποιείτο από τις θέσεις 
του τελευταίου περί ενός προνομιακού σημείου θέασης, που εξασφάλιζε 
αντικειμενική οπτική. Τόνιζε πως από τη στιγμή που η βούληση έθεσε 
σε κίνηση το θεωρητικό μας βλέμμα, αυτό είναι σε θέση να συλλάβει 
ακόμα και όσα δεν ταυτίζονται με τη βούληση αυτή· να συλλάβει δηλα­
δή το κοινωνικό όλο και να ανυψωθεί σε μια υπερκομματική θέαση της 
πραγματικότητας, η οποία υπερβαίνει τις σκοπιές των αντικρουόμενων 
οπτικών. Από αυτές τις προκείμενες συμπέραινε την ιστορικής σημα­
σίας αποστολή του κοινωνιολόγου σε μια καθ' όλα κρίσιμη εποχή που 
«δεν έχει καιρόν να χάνη», καθώς ήταν «η εποχή των εποχών»: εδώ 
συνέπιπτε απόλυτα με τον Freyer, ο οποίος νομιμοποιούσε τις πολιτικές 
αξιώσεις του κοινωνιολόγου στη βάση της «ηθικής υπευθυνότητας» που 
απέρρεε από το πεδίο της κοινωνιολογικής επιστήμης.36 

Σε ό,τι αφορούσε την οικονομία, πρότεινε την εξής ερμηνεία της κρί
σης των αρχών της δεκαετίας του '30: η ανισορροπία δεν οφειλόταν στον 
δήθεν «αναρχικό» χαρακτήρα της καπιταλιστικής οικονομίας αλλά στην 
παραβίαση εγγενών αυτοπεριορισμών της. Εντούτοις, μια πολιτική εξου­
σία αδέσμευτη από αυτούς μπορούσε να παρέμβει ενεργά/δημιουργικά 
διαμορφώνοντας μιαν άλλη οικονομική ρύθμιση. Αναλυτικότερα, σε μια 
εποχή όπου οι προκαλούμενοι τριγμοί από την οικονομική κρίση άρχι­
ζαν να γίνονται αισθητοί και στην Ελλάδα, με αποτέλεσμα η κοινωνική 
αναταραχή να καθιστά ευπρόσδεκτες τις αυταρχικές λύσεις, ο Κανελ­
λόπουλος επέκρινε σφοδρά τη θέση ότι η άνευ περιορισμών οικονομική 
δραστηριότητα δύναται να παραγάγει πλούτο και κοινωνική ευημερία. 
Στο πλαίσιο αυτό επικρινόταν η οικονομική επιστήμη που υποβαστάζει 
τις φιλελεύθερες πεποιθήσεις επιμένοντας να εξετάζει το οικονομικό πε­
δίο ως «αυτόνομη» σφαίρα, ανεπηρέαστο από τις ευρύτερες κοινωνικές 
εξελίξεις· διέπραττε, έτσι, θεωρούσε ο Κανελλόπουλος, το σφάλμα να 
ανάγει σε ποσοτικές σχέσεις, δομές παραγωγής ή στατιστικά στοιχεία, 
ζητήματα που άπτονταν της θεωρίας του πολιτισμού.37 Αυτή η κριτική, 
παρατηρεί ο Κύρτσης, απορρέει από μια ιδεολογική τοποθέτηση, η οποία 
έχει ως στόχο την «[...] αναγωγή της θεωρίας της κοινωνίας, και ιδιαίτε­
ρα αυτής που εδράζεται στο επιστημολογικό πρότυπο της κλασικής κοι­

36.  Π. Κανελλόπουλος, «Η κοινωνιολογία ως επιστήμη της πραγματικότητος 
(η θεωρία του Hans Freyer)», στο ίδιο, τ. Ε΄ (1934), σ. 292-331. 

37.  Π. Κανελλόπουλος, «Η οικονομία και η ιδέα της ελευθερίας», στο ίδιο, τ. 
Β΄ (1930-1931), σ. 445-479.

3. Bogiatzis.indd   83 9/3/2016   5:20:15 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Βασίλης Α. Μπογιατζής84

νωνιολογίας, σε γενικεύσεις και συστηματοποιήσεις που απορρέουν από 
μια ποιητική των αξιακών δυνατοτήτων». Στην περίπτωση αυτή οι αξίες 
προκύπτουν από τη θέληση ιθυνουσών τάξεων, οι οποίες αδιαφορούν για 
το ιστορικό πλαίσιο που τις καθορίζει, η κρίση θεωρείται πρωτίστως 
ηθική/πολιτισμική και όχι οικονομική/κοινωνική, με αποτέλεσμα να πε­
ριττεύει η ορθολογική και επιστημονική πραγμάτευση των προβλημάτων 
στην προσπάθεια επίλυσής τους.38

Εντούτοις, στο συγκεκριμένο κείμενο υπάρχουν ορισμένα στοιχεία, 
τα οποία, αν συνδυαστούν με τις θεσμικές θέσεις που κατέλαβε ο Κανελ
λόπουλος κατά τη διάρκεια του Μεσοπολέμου, μπορούν να διευρύνουν 
την εικόνα.39 Κεντρικό νήμα της ανάλυσης στο εν λόγω άρθρο ήταν η 
απόπειρα να καταδειχθεί ότι (και) η καπιταλιστική οικονομία δεν είναι 
άμοιρη παρεμβάσεων ή περιορισμών· επίσης, ότι οι «νόμοι» που τη διέ­
πουν δεν είναι φυσικοί, αλλά συνιστούν απόρροια μιας βούλησης αυτοπε­
ριορισμού. Η ισχύς αυτών των κανόνων εξαρτάτο από τις συνθήκες που 
τους καθιστούσαν δυνατούς. Υπό άλλες συνθήκες –κρίση–, οι οποίες δεν 
εγγυώνταν την ισχύ τους, μια πολιτική εξουσία μη περιοριζόμενη από 
αυτούς μπορούσε να παρέμβει ενεργά και δημιουργικά στο οικονομικό 
πεδίο διαμορφώνοντας μια νέα οικονομική ρύθμιση: μια άλλη βούληση, 
από την οποία θα απορρεύσει αυτή η παρέμβαση, ήταν δυνατή, από τη 
στιγμή που η ιστορική εξέλιξη δεν γνώριζε νομοτέλειες.40 Γίνεται, τότε, 
αντιληπτό ότι δεν παραγνωρίζονται απλώς τα δομικά ζητήματα στο όνο­
μα της έμφασης στις αξίες· απεναντίας, προτάσσεται των ποσοτικοποιή
σεων, των στατιστικών επεξεργασιών και των κοινωνικών ερευνών εκεί­
νη η ολική βούληση που θα καθοδηγεί την οικονομία και τη μελέτη της. 
Θα μπορούσε να μιλήσει κανείς για ένα από τα πολλά μείγματα επιστη­
μονισμού/τεχνικισμού και βουλησιαρχίας, όπως σημειώνει ο Griffin, τα 
οποία εμφανίζονται στην εποχή του Μεσοπολέμου.41 

Έτσι, η επίθεση στις θεμελιώδεις παραδοχές της φιλελεύθερης νεω­

38.  Α.Α. Κύρτσης, ό.π., σ. 201-203.
39.  Γενικός Γραμματέας του Υπουργείου Εθνικής Οικονομίας στα 1926-1927, 

τεχνικός σύμβουλος των κυβερνητικών αντιπροσώπων στη Διεθνή Συνδιάσκεψη του 
Διεθνούς Γραφείου Εργασίας το 1930, διορισμένος πρόεδρος του πρώτου Διοικητι­
κού Συμβουλίου του Ι.Κ.Α. τον Δεκέμβριο του 1934. Βλ. Αντώνης Λιάκος, Εργασία 
και πολιτική στην Ελλάδα του Μεσοπολέμου, Το Διεθνές Γραφείο Εργασίας και η 
ανάδυση των κοινωνικών θεσμών, Αθήνα 1993, σ. 215, 218, 502-503, 515-517.

40.  Π. Κανελλόπουλος, «Οικονομία», ό.π., σ. 458-478.
41.  R. Griffin, ό.π., σ. 18-19, 32-34, 121-123, 149-153, 224-249, 255-269, 

294-320, 324-333.

3. Bogiatzis.indd   84 9/3/2016   5:20:15 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Ο Π. Κανελλόπουλος στο Αρχείον Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών 85

τερικότητας και στον απορρέοντα από αυτή ιστορικό υλισμό συνδυαζόταν 
με την έγνοια ανεύρεσης εκείνων των ιδανικών που θα πλήρωναν το κενό 
νοήματος της εποχής μετά την de facto χρεωκοπία της Μεγάλης Ιδέας. 
Η υποτύπωση των εν λόγω ιδανικών πραγματοποιείτο μέσα από τη διε­
ρεύνηση των σύγχρονων ιδεολογικών εξελίξεων, τη συνδυασμένη με την 
κριτική των εγχώριων εκδοχών φιλελευθερισμού και ιστορικού υλισμού. 
Ο Κανελλόπουλος προσέγγιζε υπό αυτό το πρίσμα λ.χ. το γλωσσικό 
ζήτημα, θεωρώντας ότι οι αντιμαχόμενες σε αυτό απόψεις συνιστούν εκ
δηλώσεις παγκόσμιων πνευματικών κατευθύνσεων στα καθ' ημάς: «λο
γοκρατία» εναντίον ρομαντισμού. Στην ευρεία κατηγορία της λογοκρατίας 
κατατάσσονταν ο Διαφωτισμός, το φυσικό δίκαιο, ο Kant και ο Schiller. 
Απεναντίας, στον ρομαντισμό συγκαταλέγονταν ο ρομαντισμός του Her­
der, ο ρομαντικός ιδεαλισμός των Schelling και Schleiermacher, η ιστο
ρική Σχολή του Δικαίου των Savigny και Puchta, η οποία ανατίμησε 
και υπογράμμισε τον ρόλο του «λαϊκού πνεύματος» στη διαμόρφωση 
του Δικαίου. Το αυθεντικό ρομαντικό πνεύμα που αντιπροσωπευόταν 
από αυτές τις τάσεις, περιλάμβανε το πνεύμα του λαού, τις άλογες και 
ενστικτώδεις δυνάμεις του γίγνεσθαι, την οργανική συνέχεια, τις μορφο­
λογικές/οργανικές συλλήψεις των πνευματικών δημιουργημάτων και ως 
τέτοιο ο Κανελλόπουλος το αντιπαρέθετε τόσο στον πεισιθάνατο ρομα­
ντισμό, που αποτελούσε καρικατούρα του, όσο και στη στερούμενη ψυ­
χής ορθολογικότητα και την κενόσπουδη λατρεία της για την πρόοδο.42

Στον ρομαντικό δημοτικισμό κατατάσσονταν οι Αλέξανδρος Δελμού­
ζος, Γιάννης Αποστολάκης, Νικόλαος Γ. και Φώτος Πολίτης, ενώ στους 
στόχους του συγκαταλέγονταν η συνειδητοποίηση του περιεχομένου της 
λαϊκής παράδοσης, η αναγωγή σε αυτό της εθνικής συνέχειας, η έξαρση 
της εθνικής ενότητας των Ελλήνων· απόληξή του ήταν, κατά τον Κανελ­
λόπουλο, ο συντηρητικός εθνικισμός, ο βασισμένος στην εσωτερική διάρ­
θρωση της λαϊκής προσωπικότητας. Λογοκρατικός αντίπαλος αυτού του 
ρεύματος θεωρείτο ο καθαρευουσιανισμός, ο οποίος, αν και εθνικιστικός, 
πήγαζε από ορθολογιστική διάθεση, ξένη προς την ιστορική/ρομαντική 
συνείδηση, καθώς αντλούσε από το πνευματικό περιεχόμενο του κλασι­
κού κόσμου και αντιτίθετο στην άμεση πραγματικότητα της παράδοσης 
και της λαϊκής ψυχής. Συνεπώς, αρνιόταν, κατά τον Κανελλόπουλο, τη 
δυνατότητα άμεσης, συντηρητικής και ουσιαστικής εθνικής ιδεολογίας: 

42.  Π. Κανελλόπουλος, «Το γλωσσικόν ζήτημα και αι εν Ελλάδι πνευματικαί κα­
τευθύνσεις», Αρχείον της Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών, τ. Δ΄ (1932-
1933), σ. 265-268.

3. Bogiatzis.indd   85 9/3/2016   5:20:15 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Βασίλης Α. Μπογιατζής86

«Τοιαύτη τις ιδεολογία προϋποθέτει την πίστιν εις την αξίαν και των 
μάλλον αθορύβων μικρών βημάτων του λαϊκού πνεύματος, βημάτων, τα 
οποία αφήνουν τα ίχνη των και εις βουνά ακόμη και εις τους κάμπους 
της καλλιεργουμένης υπό της προσωπικότητος του λαού χώρας». Κατέ­
ληγε μεν σε εθνικισμό, θορυβώδη, όμως, και μεγαλομανή: δεν αρνιόταν, 
τόνιζε ο Κανελλόπουλος, την εξωτερική μορφή της συνέχειας της ελλη­
νικής πολιτικής ιστορίας· αρνιόταν, εντούτοις, την εσωτερική, η οποία 
εκδηλωνόταν με τη γλώσσα, «το προσωπικότερον όλων των παθημάτων 
της λαϊκής ψυχής».43

Δεν ήταν, όμως, μόνο ο λογοκρατικός καθαρευουσιανισμός που αντι­
μαχόταν το ρομαντικό δημοτικιστικό ρεύμα· λογοκρατική χαρακτηριζόταν 
και εκείνη η «πτέρυγα» του δημοτικισμού, που εκπροσωπείτο από τον 
Γληνό και συνδύαζε τα δημοτικιστικά αιτήματα με το κοινωνικό ζήτημα. 
Οι μαρξιστές έλυναν το γλωσσικό ζήτημα προς την πλευρά της δημοτι­
κής, θεωρούσε ο Κανελλόπουλος, ορμώμενοι από ορθολογικές αρχές: η 
δημοτική ως προϊόν του λαϊκού πνεύματος και σύμβολο της ιστορικής συ­
νέχειας τους ήταν αδιάφορη, ενώ, αντιθέτως, τους ήταν χρήσιμη τόσο ως 
όργανο αγώνα όσο και αντιπολίτευσης. Αποτελούσαν τους κληρονόμους 
της αστικής πεποίθησης του 19ου αιώνα, που αναγόρευε για ιδιοτελείς 
λόγους τη δημοτική σε αρχή της πνευματικής ενότητας του έθνους· τώρα, 
όμως, παρατηρούσε ο Κανελλόπουλος, οι αστοί είχαν εγκαταλείψει την εν 
λόγω πεποίθηση, είχαν συμβιβαστεί με την καθαρεύουσα και τα συντηρη­
τικά στρώματα και ο νέος κοινωνικός αντίπαλος έσπευδε να καταλάβει τη 
θέση που άφηναν κενή στον κοινωνικό στίβο. Έτσι, οι ιδεολογικοί φορείς 
του δημοτικισμού διαχωρίζονταν σε εκείνους που χρησιμοποιούσαν τη δη­
μοτική γλώσσα στον αγώνα τους εναντίον της αστικής τάξης και σε εκεί­
νους οι οποίοι τη συνέδεαν με την ιστορική/εθνική συνέχεια του λαού και 
αντίκεινταν τόσο στους αστούς όσο και στους προλετάριους, ευρισκόμενοι 
σε τραγική θέση, καθώς πολεμούνταν και από τους δύο. Η όλη κατάστα­
ση οδηγούσε σε συγκρούσεις και συγχύσεις, οι οποίες, κατά τον Κανελ­
λόπουλο, πέρα από τον αντίκτυπό τους στην παιδεία, αποδείκνυαν τη δια­
στολή πνεύματος και πολιτικής στη σύγχρονη Ελλάδα. Διατύπωνε, έτσι, 
a contrario τις προϋποθέσεις υπέρβασης της «πνευματικής αναρχίας»: οι 
πολιτικοί ηγέτες έπρεπε να είναι και πνευματικοί καθοδηγητές του λαού.44

Ο Κανελλόπουλος διεύρυνε τον σχετικό προβληματισμό του και σε ένα 
κείμενο του 1935, στο οποίο στοχαζόταν τις προϋποθέσεις διαμόρφωσης 

43.  Στο ίδιο, σ. 268-271.
44.  Στο ίδιο, σ. 272-276. 

3. Bogiatzis.indd   86 9/3/2016   5:20:15 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Ο Π. Κανελλόπουλος στο Αρχείον Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών 87

μιας πνευματικής νεοελληνικής κοινωνίας.45 Με αυτό τον όρο εννοούσε 
εκείνο το ευρύ σύνολο των αποκαλούμενων «μορφωμένων» ανθρώπων, 
οι οποίοι ανεξάρτητα από το επάγγελμα που ασκούν, διαθέτουν κοινά 
χαρακτηριστικά γενικού πνευματικού περιεχομένου στη βάση μιας κοινής/
γενικής συμβατικής παιδείας που έχουν λάβει: η Ελλάδα, συγκρινόμενη με 
τη Γαλλία ή τη Γερμανία, ήταν ολοφάνερο, κατά τον Κανελλόπουλο, ότι 
στερείτο μιας πνευματικής κοινωνίας τέτοιου τύπου. Παρόλο που η θέσπι­
ση γενικών συμβατικών μέτρων θεωρείτο δημιούργημα του εγγενώς συμ­
βιβαστικού και ρέποντος προς τη μετριότητα αστικού πνεύματος, ο Κα­
νελλόπουλος εμφανιζόταν θετικά διακείμενος στη δημιουργία πνευματικής 
κοινωνίας, για δύο κυρίως λόγους: μέσω των, έστω και συμβατικών, μέτρων 
θα ανυψωνόταν το πνευματικό επίπεδο των «πολλών», αλλά θα μπορούσε 
να διατηρήσει τουλάχιστον τον συμβατικό σχετισμό με την κοινωνία η απο­
λύτως ατομική δημιουργία εξασφαλίζοντας τη συνέχεια του πνεύματος.46

Ανάμεσα στους πολλούς λόγους, εξαιτίας των οποίων δεν διαμορφώ­
θηκε πνευματική κοινωνία στην Ελλάδα, ο Κανελλόπουλος υπογράμμιζε 
το γλωσσικό ζήτημα, το οποίο, σε αντίθεση με άλλες χώρες, όπως η 
Ιταλία και η Γαλλία, όπου η πνευματική κοινωνία βασίστηκε στο πνεύ­
μα του λαού και την εθνική γλώσσα, δεν είχε λυθεί. Η ορθή επίλυσή 
του θα επιτυγχανόταν, αν, κατά τον Κανελλόπουλο, λαμβανόταν υπόψη 
μια απλούστατη παραδοχή: κάθε γλώσσα, από την αρχαιότητα ακόμα, 
διέθετε και τη δημοτική και την καθαρεύουσα «πτυχή» της, χωρίς τού­
το να διασπά την ενότητά της. Αντί όμως να συμβεί αυτό, επισήμαινε 
ο Κανελλόπουλος, οι μεν δημοτικιστές επιχειρούσαν να επιβάλλουν τη 
γλώσσα του λαού και ως γλώσσα του υψηλού λόγου, ενώ οι υποστη­
ρικτές της καθαρεύουσας προσπαθούσαν να επέμβουν στην εξέλιξη της 
λαϊκής γλώσσας αγνοώντας τις αρχές, βάσει των οποίων αυτή μπορούσε 
να εξαρθεί στα ύψη του ποιητικού λόγου. Το ζήτημα μπορούσε να λυ­
θεί, πρότεινε ο Κανελλόπουλος, αν, εκκινώντας από τη λαϊκή γλώσσα, 
η οποία ρίζωνε στην εθνική γη, πραγματοποιείτο και μια προσπάθεια 
έξαρσής της, έργο το οποίο καλούνταν να επιτελέσουν κατά το παράδειγ
μα της Γαλλίας νομοθετικές παρεμβάσεις ακαδημιών, αρκεί να μη θιγό­
ταν η «ουσιαστική οντότητα» των στοιχείων της γλώσσας.47

Σε αυτό το σημείο το πολιτισμικό τεμνόταν με το πολιτικό στη σκέ­

45.  Π. Κανελλόπουλος, «Η πνευματική νεοελληνική κοινωνία», Αρχείον της 
Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών, τ. ΣΤ΄ (1935), σ. 1-41.

46.  Στο ίδιο, σ. 2-11.
47.  Στο ίδιο, σ. 17-19, 24-26, 29-32.

3. Bogiatzis.indd   87 9/3/2016   5:20:15 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Βασίλης Α. Μπογιατζής88

ψη του Κανελλόπουλου. Θεωρούσε ότι η συμβατική/νομοθετική επέμβα­
ση πέρα από το να προϋποθέτει δημιουργική εργασία απαιτούσε και την 
ύπαρξη πνευματικών κοινοτήτων με ουσιαστικούς δεσμούς –ο κύκλος 
περί τον Stefan George αναφερόταν ρητά ως υπόδειγμα–, συγκροτημέ­
νους κατά προτίμηση γύρω από χαρισματικές προσωπικότητες. Παρά 
την απουσία τέτοιων κύκλων, ο Κανελλόπουλος δεν εξήγαγε απαισιόδοξα 
συμπεράσματα. Η αισιοδοξία του βασιζόταν και στην ύπαρξη νέων που 
διψούσαν για πνευματική επικοινωνία, κυρίως, όμως, στην ύπαρξη νέων 
ακαδημαϊκών δασκάλων –η τριάδα της Χαϊδελβέργης, δηλαδή οι Κα­
νελλόπουλος, Τσάτσος, Θεοδωρακόπουλος, σαφώς υπονοείται εδώ–, που 
ήταν αποφασισμένοι να τη δημιουργήσουν. Αυτές οι ελίτ επιφορτίζονταν 
στον λόγο του Κανελλόπουλου όχι μόνο με την «αποστολή» της άρσης 
της πνευματικής «ασυναρτησίας» αλλά και με την αντίστοιχη πολιτική.48 
Με αυτή την άποψη ο Κανελλόπουλος εμφανιζόταν πιο ριζοσπαστικός 
στη στοχοθεσία του και από τον ίδιο τον Heidegger· δεν επιθυμούσε 
απλώς να καθοδηγήσει και να εκπαιδεύσει τους πολιτικούς ηγέτες, αλλά 
να είναι εκείνος ταυτόχρονα πολιτικός και πνευματικός ηγέτης. 

Συνοψίζοντας: η περιστολή της προόδου αλλά και της συναφούς με 
αυτήν πάλης των τάξεων στη σφαίρα της Zivilisation και η δυνατότητα 
εμποτισμού της από την Kultur οδηγούσε στο συμπέρασμα ότι από εκεί 
θα πήγαζε και η υπέρβαση της κρίσης. Ένα Οργανικό Κράτος, που 
ασκεί κοινωνική πολιτική, καθοδηγείται από μια πνευματική/πολιτική 
ηγεσία με την «αποστολή» να άρει την πνευματική και την πολιτική 
«ασυναρτησία» –αποστολή με την οποία είτε άμεσα είτε υπαινικτικά 
επιφόρτιζε τον εαυτό του ή τον κύκλο του έχοντας ως υπόδειγμα και τον 
Kύκλο του Stefan George– και βασίζεται σε μια οργανική αντίληψη του 
«έθνους» ως ενότητας των μυστικών δυνάμεων του λαϊκού πνεύματος, 
αποτελούσε την «ορθή» λύση στα μεσοπολεμικά αδιέξοδα. 

Καθώς, όπως αναφέρθηκε και προηγουμένως, η πάλη των τάξεων 
συγκαταλεγόταν στην Zivilisation, η διέξοδος από την κρίση αναμενόταν 
από την Kultur. Στο πλαίσιο αυτό, σημείωνε, η φασιστική λύση δεν 
στερείτο ενδιαφέροντος. Ο Κανελλόπουλος ισχυριζόταν ότι είναι σπάνια 
η περίπτωση κρατουσών τάξεων που απαρνούνται τα προνόμιά τους, 
ωστόσο θα ήταν πραγματικά ευχής έργο η εμφάνισή τους στη μεσοπολε
μική συγκυρία:

Πώς όμως να ελπίσωμεν τούτο, όταν και εις τας ελαχίστους ακόμη υπο-

48.  Στο ίδιο, σ. 33-41.

3. Bogiatzis.indd   88 9/3/2016   5:20:15 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Ο Π. Κανελλόπουλος στο Αρχείον Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών 89

χωρήσεις, εις τας οποίας αυτή η ανάγκη των πραγμάτων μας ωθεί, δεν 
προβαίνομεν χωρίς πιέσεις, απεργίας και απειλάς; Όταν προτιμώμεν τον 
παραλογισμόν, ο οποίος υπάρχει εις την σχέσιν μεταξύ υπερπαραγωγής 
και της αδυναμίας εκατομμυρίων ανθρώπων, όπως καταναλώσουν άχρη-
στα εις ημάς προϊόντα, από την προχειροτέραν των διαρρυθμίσεων, η 
οποία θα συνίστατο εις την μείωσιν του επιχειρηματικού μας κέρδους, 
την μείωσιν των ωρών εργασίας και την διά της τοιαύτης ουσιαστικής 
αντιμετωπίσεως της ανεργίας επιτευχθησομένην αύξησιν της καταναλω-
τικής δυνάμεως των εργαζομένων μαζών; Όταν η κρατούσα τάξις δεν 
εννοή να προβή αφ' εαυτής εις αυτά τα στοιχειώδη και σχεδόν ανώδυνα 
δι' αυτήν, πώς είναι δυνατόν να ελπίσωμεν σοβαρώς, ότι θα δεχθή να 
υποβληθή μόνη εις θυσίας μεγαλειτέρας και ριζικωτέρας; Οι Turgot και 
Necker είναι και πάλι καταδεδικασμένοι να εύρουν κλειστά τα ώτα των 
κρατούντων. «Του κόσμου οι βασιληάδες εγεράσανε – και κληρονόμους 
πια δεν έχουν», λέγει o Rainer Maria Rilke εις την ποιητικήν του συλλο-
γήν «Das Stundenbuch». Άνδρες με δύναμιν νεανικήν, οι οποίοι θα ήτο 
δυνατόν, κατά το παράδειγμα του Λουδοβίκου του ΙΑ΄, να αποφασίσουν, 
προλαμβάνοντες την βιαίαν ανατροπήν, να άρουν άνωθεν τα προνόμια 
της κρατούσης τάξεως, χωρίς να χρειασθή να προέλθη τούτο κάτωθεν 
και να συνδυασθή προς αναρχίαν, ηθικήν και πνευματικήν, δεν φαίνεται 
να υπάρχουν πλέον. Οι φασσισμοί, οι οποίοι εφάνησαν προς στιγμήν 
διεκδικούντες και συνειδητώς, προγραμματικώς την αποστολήν ταύτην 
–(ασυνειδήτως υπηρετούν οπωσδήποτε αυτήν)– δεν φαίνεται να έχουν 
προσωρινώς την δύναμιν να προχωρήσουν προς την κατεύθυνσιν αυτήν 
εμφανώς και κινδυνεύουν να περιπέσουν –περιπίπτουν δε ήδη εις πολλάς 
καθημερινάς τουλάχιστον εκδηλώσεις των– εις το αντίθετον ακριβώς 
άκρον, εις την αντίδρασιν. Και όμως: εάν ήτο δυνατόν να κρατηθούν εις 
το ύψος της κοσμοϊστορικής των αποστολής, στρεφόμενοι κυρίως προς 
τα εμπρός, δεν θα απεκλείετο να σημάνουν αυτοί την απαρχήν νέου διά 
την ανθρωπότητα σταδίου.49

Ο υπερτονισμός του απολύτως ατομικού και μη υποκείμενου σε επι­
στημονική εκλογίκευση στοιχείου, που τεκμηριωνόταν, κατ' αυτόν, και 
από την περίπτωση του «ταξικού αποστάτη», απέληγε στη θεώρηση του 
ιστορικού γίγνεσθαι ως «ιστορίας προσωπικοτήτων», όπου η virtus του 
ηγέτη αντέκειτο στον τυφλό όχλο. Συνδέοντας το ζήτημα του ταξικού 
αποστάτη με αυτό των «εκλεκτών», μία από τις επιλογές των οποίων 

49.  Π. Κανελλόπουλος, «Ο άνθρωπος και η κοινωνία», στο ίδιο, τ. Γ΄ (1931-
1932), σ. 150-151.

3. Bogiatzis.indd   89 9/3/2016   5:20:15 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Βασίλης Α. Μπογιατζής90

ήταν να διευθύνουν τον ταξικό αγώνα στηριζόμενοι στην ισχυρή προσω­
πικότητά τους, ο Κανελλόπουλος σκιαγραφούσε την κοσμοϊστορική –και 
κοσμοδημιουργική– αποστολή των χαρισματικών ολίγων:

Η μεγάλη βεβαίως και κοσμοϊστορική αυτή αποστολή επιφυλάσσεται 
υπό της ιστορίας εις ολίγους. Αυτοί είναι οι πράγματι εκλεκτοί, χωρίς 
να σχηματίζουν και να οργανώνουν επί τη βάσει προγράμματος κύκλους 
εκλεκτών. Ο κύκλος, εντός του οποίου κινούνται ούτοι, δεν έχει όρια 
συμβατικώς καθοριζόμενα, αλλά περιλαμβάνει τον κόσμον ολόκληρον. 
Τον κόσμον, όπως αποκαλύπτεται εις τα όμματά μας, όταν αυτοί απο-
φασίζουν να είπουν «γενηθήτω φως!».50

Όπως, εντούτοις, σημειώνει ο Κύρτσης, δεν χρειάζεται να δραματο­
ποιηθεί η διαπίστωση υπαρκτών φασιστικών στοιχείων στον φιλελεύθερο 
και συντηρητικό λόγο του Μεσοπολέμου, δεδομένου ότι «η μεσοπολεμική 
αντιφασιστική ηθική είναι πολύ πιο ελαστική απ' ό,τι η μεταπολεμική, η 
οποία στηρίχθηκε σε μια συνειδητοποίηση της θηριωδίας των φασιστών, 
που δεν υπάρχει στον Μεσοπόλεμο. Αντίστοιχα ψυχρές και αποστασιο
ποιημένες είναι και οι θετικές κρίσεις των φιλελεύθερων της εποχής 
προς τον φασισμό, και επομένως τα σχετικά ιδεολογήματα παραμένουν 
σχετικά ανώδυνα, εφόσον δεν συνεργούν επιπλέον παράγοντες της δια
μόρφωσης των πολιτικών συσχετισμών».51 Αυτό, βέβαια, δεν αναιρεί 
το γεγονός ότι διακεκριμένοι διανοούμενοι συντηρητικού ή φιλελεύθερου 
προσανατολισμού παρακολουθούσαν με έντονο ενδιαφέρον και συμπάθεια 
τις επεξεργασίες των παλιγγενετικών φασιστικών σχεδίων, όντας διατε
θειμένοι να ενσωματώσουν πτυχές τους στις δικές τους πολιτικές και 
αισθητικές προτάσεις.52 

50.  Στο ίδιο, σ. 164-165. Επίσης, Π. Κανελλόπουλος, Ο άνθρωπος και αι κοι
νωνικαί αντιθέσεις, Αθήνα 1934, σ. 51-76, 78-110.

51.  Α.Α. Κύρτσης, ό.π., σ. 178-179 (σημείωση 56).
52.  Βλ., σχετικά, Γιώργος Κόκκινος, Η φασίζουσα ιδεολογία στην Ελλάδα. Η 

περίπτωση του περιοδικού «Νέον Κράτος» (1937-1941), Αθήνα 1989· Κωνστα­
ντίνος Α. Δημάδης, Δικτατορία-πόλεμος και πεζογραφία 1936-1944, Αθήνα 1991· 
Γιάννης Αντωνίου, Οι Έλληνες μηχανικοί. Θεσμοί και ιδέες 1900-1940, Αθήνα 
2006· Σπύρος Μαρκέτος, Πώς φίλησα τον Μουσσολίνι! Τα πρώτα βήματα του ελ-
ληνικού φασισμού, Αθήνα 2006· Δέσποινα Παπαδημητρίου, Από τον λαό των νομι-
μοφρόνων στο έθνος των εθνικοφρόνων. Η συντηρητική σκέψη στην Ελλάδα 1922-
1967, Αθήνα 2006· Τάκης Καγιαλής, Η επιθυμία για το μοντέρνο. Δεσμεύσεις 
και αξιώσεις της λογοτεχνικής διανόησης στην Ελλάδα του 1930, Αθήνα 2007· 
Aristotle Kallis, «Neither Fascist nor Authoritarian: The 4th of August Regime in 

3. Bogiatzis.indd   90 9/3/2016   5:20:15 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Ο Π. Κανελλόπουλος στο Αρχείον Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών 91

Από την άλλη πλευρά, αν ο Μεσοπόλεμος αποτελεί την κορύφωση 
αυτού που ο Peter Wagner αποκαλεί πρώτη κρίση της νεωτερικότητας, 
όταν όχι μόνο ο οικονομικός φιλελευθερισμός αλλά και οι ιδέες της δημο­
κρατίας και της επιστήμης βρίσκονταν στο στόχαστρο, ενώ η αυξανόμε­
νη δύναμη της εργατικής τάξης διάνοιγε τον δρόμο για μακρόπνοες πρω­
τοβουλίες και ιδέες συλλογικού χαρακτήρα και η πολιτική αστάθεια δεν 
απέκλειε τη δυνατότητα επιβολής ριζικών αυταρχικών λύσεων, για την 
πλειονότητα των συμμετεχόντων και παρατηρητών των εξελίξεων με τις 
πλέον διαφορετικές θέσεις η πλήρης αποκατάσταση των φιλελεύθερων 
θεσμών δεν ήταν ούτε δυνατή ούτε επιθυμητή· η εμπειρία της σχεδια
σμένης πολεμικής οικονομίας και της κοινωνικής διεύθυνσης είχαν τον 
πρώτο λόγο, η ιδέα ότι τα αυτόνομα υποκείμενα μπορούσαν να φτάσουν 
σε βιώσιμη κοινωνική οργάνωση απορρίφθηκε και αντικαταστάθηκαν οι 
φιλελεύθερες έννοιες από συλλογικές πολιτικές λύσεις βασισμένες στην 
τάξη (class), τον πολιτισμό, την εθνικότητα και τον σχεδιασμό. Κατά τη 
διάρκεια του Μεσοπολέμου, ο κομμουνισμός, ο εθνικοσοσιαλισμός και ο 
φασισμός, η σοσιαλδημοκρατία, ο φιλελευθερισμός που ερμηνεύτηκε εξι
σωτικά με την έννοια του «κοινωνικού κράτους», το American Dream 
ως ενσάρκωση της ανάγκης συλλογικού σχεδιασμού, αλλά και οι Τρίτοι 
Δρόμοι που προαναφέρθηκαν, προώθησαν ή επιχείρησαν να προωθήσουν 
μαζικές πολιτικές λύσεις παραμερίζοντας τις παραδοσιακές ιεραρχίες, 
αστικές ή πατριαρχικές.53 

O Μεσοπόλεμος, έτσι, αποτέλεσε, κατά τον Griffin, τον «Χρυσό Αιώ
να» των πάσης φύσεως σχεδιαστών, εφόσον, μάλιστα, μπορούσαν και 
να εξασφαλίσουν τα απαιτούμενα κεφάλαια για την υλοποίηση των σχε
δίων τους. Η πρόδηλη πολιτισμική κρίση ενθάρρυνε μια γενική εγκα­
τάλειψη του laissez-faire καπιταλισμού και του μινιμαλιστικού κράτους-
νυκτοφύλακα, τα οποία αποτελούσαν ιδεώδη του φιλελευθερισμού του 
19ου αιώνα. Η πίστη στην ανάγκη ύπαρξης «ισχυρών κυβερνήσεων» που 
λαμβάνουν ριζοσπαστικές αποφάσεις σε δύσκολους καιρούς για την κατά 
το δυνατόν καλύτερη εξυπηρέτηση των συμφερόντων των πολιτών τους, 
συνέδεε τα σοβιετικά πενταετή πλάνα, το φασιστικό κορπορατιστικό σύ­

Greece (1936-1941) and the Dynamics of Fascistisation in 1930s Europe», East 
Central Europe, τχ. 37 (2010), σ. 303-330· Βασίλης Μπογιατζής, Μετέωρος μο-
ντερνισμός: Τεχνολογία, ιδεολογία της επιστήμης και πολιτική στην Ελλάδα του 
Μεσοπολέμου (1922-1940), Αθήνα 2012.

53.  Peter Wagner, Α Sociology of Modernity, Liberty – Discipline, Λονδίνο 
1994, σ. 66-69.

3. Bogiatzis.indd   91 9/3/2016   5:20:15 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Βασίλης Α. Μπογιατζής92

στημα, την κεϋνσιανή οικονομική θεωρία και το New Deal στις Η.Π.Α., 
τον planism του Βέλγου πολιτικού στοχαστή, πρώτα αριστερού και έπει­
τα δεξιού, Hendrik de Man54 και τον ενθουσιώδη εναγκαλισμό αυτού 
του νέου ήθους από το τρίτο ράιχ. Μπορεί το μέλλον να ζωγραφιζόταν 
με πολλά πολιτικά χρώματα, θα αποτελούσε όμως προϊόν σχεδιασμού.55 

Παρά την παραδοξότητα του ευθέος συσχετισμού αυτών των σχεδίων 
με έναν τόσο άμεσο τρόπο, ο Wagner τονίζει πως υπάρχει ισχυρός λό­
γος για να υποστηριχθεί κάτι τέτοιο: οι σύγχρονοι αντιλαμβάνονταν την 
ύπαρξη ενός τέτοιου δεσμού μεταξύ αυτών των λύσεων. Όπως γράφει 
χαρακτηριστικά, «ένα πλήθος πολιτικών, διανοουμένων και ειδικών της 
οικονομίας σε Γαλλία, Ιταλία και Γερμανία κινούνταν ανάμεσα σε σοσια­
λισμό, φασισμό και κεϋνσιανές πολιτικές. Η επανάσταση του Ρούζβελτ, 
όπως ονομάστηκε το New Deal από τον George Boris, ένα Γάλλο σοσιαλι­
στή, υπαγόταν συνήθως στην ίδια κατηγορία με την ιταλική συνεργατι­
κή-κορπορατιστική οικονομία ή τις κολεκτιβοποιήσεις του Στάλιν. Στις 
ιταλικές διαμάχες της δεκαετίας του '30, για παράδειγμα, ο φασισμός θε­
ωρείτο μερικές φορές ως μια απάντηση στην καπιταλιστική κρίση μέσα 
στην οποία ξεπερνιούνταν οι διακρίσεις –αστικές– ανάμεσα στο ατομικό 
και το καθολικό, ανάμεσα στο δημόσιο και το ιδιωτικό».56 Αν λάβουμε 
δε σοβαρά υπόψη μας τους στοχασμούς του Wolfgang Schivelbush και 
το πραγματολογικό υλικό που αυτός φέρνει στην επιφάνεια σχετικά με 
τα τρία New Deals, εκείνα των Ρούζβελτ, Μουσολίνι και Χίτλερ, τότε 
ίσως να ελαχιστοποιείτο η προαναφερθείσα παραδοξότητα.57 

Εντούτοις, μια αναστοχαστική κριτική προσέγγιση των ιδεολογικών 
αντιπαραθέσεων του ελληνικού Μεσοπολέμου δεν μπορεί παρά να εστιάσει 
στις αυταρχικές επιστημολογικές –και όχι μόνο– θεωρήσεις της περιόδου, 
καθώς και σε εκείνους τους παράγοντες που επηρέασαν τη διαμόρφωση 
και τη διατύπωσή τους. Από αυτή την άποψη έχει γίνει σαφές πως ο Κα­
νελλόπουλος ανήκε σε εκείνες τις συντηρητικές τάσεις, οι οποίες ανησυ­

54.  Για τις πνευματικές/πολιτικές περιπλανήσεις του de Man, καθώς και για 
το πώς επηρέασε εξέχοντα μέλη της «γενιάς του '30», βλ. Αντώνης Λιάκος, «Ζη­
τούμενα ιδεολογίας της γενιάς του '30», Θεωρία και Κοινωνία, τχ. 3 (1990), σ. 
7-22. Επίσης, για την πορεία του de Man από τη μαρξιστική Αριστερά στη Δεξιά, 
με αποκορύφωμα τη συνεργασία του με τους ναζί εισβολείς στο Βέλγιο, βλ. D. 
Pels, Intellectual, ό.π., σ. 110-155. 

55.  R. Griffin, ό.π., σ. 63. 
56.  P. Wagner, ό.π., σ. 67. 
57.  Wolfgang Schivelbush, Three New Deals, Reflections on Roosevelt's Ame

rica, Mussolini's Italy, and Hitler's Germany, 1933-1939, Νέα Υόρκη 2007.

3. Bogiatzis.indd   92 9/3/2016   5:20:15 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Ο Π. Κανελλόπουλος στο Αρχείον Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών 93

χούσαν εξαιτίας της θεαματικής ανόδου της Αριστεράς μετά τον Πόλεμο, 
ενώ την ίδια στιγμή κατανοούσαν ότι τα προπολεμικά ιδεώδη δεν ήταν 
σε θέση να υποστηρίξουν τη ζητούμενη εθνική πολιτική ρύθμιση. Στην 
περίπτωσή του η παρατήρηση του Eksteins φαντάζει απόλυτα ταιριαστή: 
«Η άνοδος της Αριστεράς ήταν αντανάκλαση της επιθυμίας για ριζική 
αλλαγή στον απόηχο αυτού που θεωρείτο ως χρεοκοπία της παλαιάς τά­
ξης πραγμάτων. Η συνέπεια αυτής της στροφής στην Αριστερά ήταν να 
ενδυναμωθεί μια αξιοσημείωτη κλίση προς μια περισσότερο ακραία δε­
ξιά θέση, έναν ‘‘νέο συντηρητισμό’’· την αποφασιστική ώθηση προς αυτή 
την κατεύθυνση έδωσε η αναγνώριση ότι ο συντηρητισμός έπρεπε να 
κάνει πολύ περισσότερα από το να συντηρήσει απλώς: το ζήτημα ήταν 
να επανοικοδομήσει. Ήταν επιτακτικό και για τη Δεξιά να επιδιώξει ρι­
ζοσπαστικές μεταρρυθμίσεις, αν έπρεπε ο κόσμος να διευθετηθεί ορθά».58

Συμπεράσματα 

Ο Π. Κανελλόπουλος εισήλθε στη συγκρουσιακή δημόσια σφαίρα του ελ­
ληνικού Μεσοπολέμου με διακηρυγμένο στόχο την επίτευξη ιδεολογικής/
πολιτικής ηγεμονίας. Εμφανιζόμενος ως ξένος, πέραν και εναντίον των 
υπαρχουσών λύσεων φιλελευθερισμού και κομμουνισμού, επιχείρησε να 
διατυπώσει τον δικό του Τρίτο Δρόμο με άξονα τις ιδέες του ριζοσπα­
στικού συντηρητισμού και την επιτέλεση μιας αναμορφωμένης εθνικής 
κοινότητας. Αξίωσε να λειτουργήσει ως κατά Bauman νομοθέτης,59 κα­
θοδηγώντας την ελληνική κοινωνία στον δρόμο των «πεπρωμένων» και 
της αποστολής της, που ο ίδιος θεωρούσε πως γνώριζε καλύτερα από 
τους αντιπάλους του στον πολιτικό και διανοητικό στίβο. Έτσι, επιχεί­
ρησε να συγκροτήσει, αλλά και διεκδίκησε, ένα υπέρτερο και καθολικό 
σημείο θέασης, ετεροκαθορίζοντας τους αντιπάλους του και ασκώντας, 
κατά συνέπεια, μορφές συμβολικής βίας, προσάπτοντάς τους ποικίλα αρ­
νητικά χαρακτηριστικά. Από αυτή την άποψη η αυταρχική του επιστη­
μολογία δεν ήταν ασύνδετη από τις ανάλογες πολιτικές του θέσεις: η από 
πλευράς του υψιπετής εξύμνηση του ατομικού/προφητικού και ποιητικού 
στοιχείου φάνηκε να ενδίδει στους ολοκληρωτικούς πειρασμούς μιας πο­
λιτικής λύσης, η οποία επρόκειτο να βασιστεί σε μια ελιτιστική «ολική» 
βούληση. Παρ' όλα αυτά, δεν υποστήριξε τη δικτατορία Μεταξά· απενα

58.  Modris Eksteins, The Rites of Spring. The Great War and the Birth of 
the Modern Age, Νέα Υόρκη 1989, σ. 255.

59.  Zygmunt Bauman, Legislators and Interpreters. On Modernity, Post-Mo-
dernity and Intellectuals, Οξφόρδη 1987.

3. Bogiatzis.indd   93 9/3/2016   5:20:15 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Βασίλης Α. Μπογιατζής94

ντίας, κινήθηκε εναντίον της, συνελήφθη και εκτοπίστηκε, βιώνοντας 
βέβαια συνθήκες εξορίας που δεν οδήγησαν στην απόλυτη ρήξη ούτε με 
τον δικτάτορα ούτε με σημαίνοντα πολιτικά πρόσωπα του καθεστώτος. 

Στο τέλος αυτής της μελέτης θα ήθελα να επιστρέψω στο κείμενο, με 
την ανάλυση του οποίου ξεκίνησα. Σε διάστημα μικρότερο του ενός έτους 
από τη δημοσίευση του κειμένου του «Ο πνευματικός άνθρωπος και ο 
όχλος», ο Κανελλόπουλος γινόταν πέρα από πνευματικός και πολιτικός 
ξένος: στις 15 Δεκεμβρίου 1935 ίδρυσε το Εθνικόν Ενωτικόν Κόμμα. 
Ο Gunnar Hering κατατάσσει το εν λόγω εγχείρημα στις προσπάθειες 
υπέρβασης των διλημμάτων της ελληνικής πολιτικής μέσω ενός ισχυρού 
κράτους. Σχολιάζοντάς το παρατηρεί: «το όνομά του [του κόμματος] 
είχε προγραμματικό χαρακτήρα: επιδίωκε να ενώσει το έθνος και να 
δημιουργήσει ισχυρό κράτος με πειθαρχημένη ελευθερία, μια ‘‘τρίτην 
κατάστασιν’’ πέρα από τον βενιζελισμό και τον αντιβενιζελισμό».60

Ήταν σαφές πως η αναζήτηση ισχυρού κράτους και πειθαρχημένων 
λύσεων διερχόταν από πλήθος διαδρομών και διαχεόταν στο σύνολο του 
πολιτικού συστήματος. Όταν οι εκπρόσωποι των αστικών κομμάτων 
επιχείρησαν το 1937 να αποταθούν στον βασιλιά Γεώργιο Β΄, προκειμέ­
νου να αποπέμψει τον Μεταξά και να δεχθεί τη συγκρότηση κυβέρνησης 
συνασπισμού, το σχέδιο συνταγματικής μεταρρύθμισης που είχαν κατα
στρώσει μυστικά οι εκπρόσωποί τους, περιλάμβανε την υποχρεωτική 
διαιτησία προς αντιμετώπιση των απεργιών και των ανταπεργιών, τον 
έλεγχο του Τύπου και τον περιορισμό των κοινοβουλευτικών συνόδων 
σε τρεις με τέσσερις μήνες τον χρόνο, ενώ θα κήρυτταν παράνομους 
κομμουνισμό και φασισμό: «με εξαίρεση πιθανώς το τελευταίο σημείο», 
σημειώνει ο Mazower, «τέτοιες λεπτομέρειες δείχνουν πως η ζωή υπό 
μια νέα κυβέρνηση συνασπισμού δεν θα ήταν και πολύ διαφορετική από 
εκείνη στο καθεστώς του Μεταξά».61 Προς αυτή ακριβώς την κατεύθυν­
ση κινείτο και το σχέδιο που υπέβαλε στις 8 Ιανουαρίου του 1937 στον 
βασιλιά ο Κανελλόπουλος.62

Ένας κορυφαίος δρων της περιόδου, ο Ανδρέας Μιχαλακόπουλος, 
έθετε γλαφυρά το όλο ζήτημα στις συνθήκες πόλωσης του 1934: για την 

60.  Gunnar Hering, Τα πολιτικά κόμματα στην Ελλάδα 1821-1936, τ. Β΄, 
Αθήνα 2004, σ. 1260-1261.

61.  Σπύρος Λιναρδάτος, Πώς εφτάσαμε στην 4η Αυγούστου, Αθήνα 51988, σ. 
237-239· Mark Mazower, Η Ελλάδα και η οικονομική κρίση του Μεσοπολέμου, 
Αθήνα 2002, σ. 392.

62.  Νίκος Αλιβιζάτος, Οι πολιτικοί θεσμοί σε κρίση 1922-1974. Όψεις της 
ελληνικής εμπειρίας, Αθήνα 31995, σ. 128.

3. Bogiatzis.indd   94 9/3/2016   5:20:15 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Ο Π. Κανελλόπουλος στο Αρχείον Φιλοσοφίας και Θεωρίας των Επιστημών 95

Ελλάδα η επιλογή δεν ήταν ανάμεσα σε δικτατορία ή κοινοβουλευτισμό, 
αλλά στο ποια θα ήταν η μερίδα που θα ηγείτο της μεταβολής. Όπως 
δήλωνε: «Εάν με ερωτάτε τώρα ποίαν ιδέαν έχει το πλείστον των Ελ
λήνων ειδικώς διά την δικτατορίαν, ήτις ως γνωστόν δεν είναι απλή πα
ρέκκλισις αλλά εκμηδένισις του κοινοβουλευτισμού και της θελήσεως του 
λαού, νομίζω ότι δεν σφάλλομαι αν είπω ότι δέχονται και ανέχονται την 
δικτατορίαν αν γίνη από τινα των ‘‘ημετέρων’’, την αποστρέφονται και 
την καταπολεμούν εάν γίνη από μερίδα των αντιθέτων».63 

63.  Ιωάννου Μεταξά: Το προσωπικό του ημερολόγιο, τ. 4, Αθήνα 2005, σ. 596-
597 (συνέντευξη Α. Μιχαλακόπουλου στην Καθημερινή της 7ης Ιανουαρίου 1934).

3. Bogiatzis.indd   95 9/3/2016   5:20:15 μμ

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |



Βασίλης Α. Μπογιατζής96

SUMMARY

Vassilios A. Bogiatzis, A ‘‘Stranger’’ Against and Beyond Liberalism 
and Communism: the Intellectual Standpoint of Panayiotis Kanellopou-
los in the Journal Archeion tis Philosophias kai Theorias ton Epistimon 
[Archive of Philosophy and Theory of Science]

In this paper I attempt to identify the foundations of Panayiotis Kanel­
lopoulos' social and political thought during Greek interwar period. For 
this purpose I am based on his theoretical and epistemological texts which 
were published in the journal Archeion tis Philosophias kai Theorias ton 
Epistimon [Archive of Philosophy and Theory of Science], a philosoph­
ical and sociological review co-editor of which Kanellopoulos was. My 
attempt is explicitly inscribed in the field of the Historical Sociology 
of Intellectuals. More concretely, I use the approach on the intellectual 
as ‘‘stranger’’ of Dick Pels, who argues that there is a long standing 
metaphoric conjunction between the images of the intellectual and that 
of stranger: on this fundamental estrangement is based the intellectual's 
ambition and/or claim that only he/she sees properly, as Sorel argues: 
‘‘one must be outside in order to see properly’’. Furthermore, when the 
intellectuals, Pels argues, tend to involve in political antagonism, they 
perform themselves as organic spokespersons for political causes either of 
the Left, or of the Right and Centre, concealing their will to intellectual 
power behind larger interests and constituencies such as those of Histo­
ry, Society, the Working Class, the Nation, Culture, Science, Reason, 
or Justice. This tension is not irrelevant with the formation of various 
Third Ways ideologies. Combining these insights with Karl Mannheim's 
sociology of knowledge and Peter Wagner's approach on modernity as 
a theoretical frame, and surveying the European interwar field of the 
Third Ways ideologies, this paper tries to explore how Panayiotis Kanel­
lopoulos performed the image of ‘‘stranger’’ and under which exact in­
fluences he constructed his own third way ideological stance in order for 
the acute problems of Greek interwar society to be superseded. 

3. Bogiatzis.indd   96 9/3/2016   5:20:15 μμ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at 20/05/2016 10:03:45 |
Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

