
  

  Μνήμων

   Τόμ. 35, Αρ. 35 (2016)

   Μνήμων

  

 

  

  ΕΞΕΥΡΩΠΑΪΣΜΟΣ ΚΑΙ ΕΛΛΗΝΙΚΟΤΗΤΑ Η
ΑΝΑΖΗΤΗΣΗ ΤΗΣ ΕΘΝΙΚΗΣ ΤΑΥΤΟΤΗΤΑΣ ΣΤΟΝ
ΤΥΠΟ ΚΑΙ ΤΗ ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΑ ΤΗΣ ΟΘΩΝΙΚΗΣ
ΠΕΡΙΟΔΟΥ 

  ΕΛΙΣΣΑΒΕΤ ΤΣΑΚΑΝΙΚΑ   

  doi: 10.12681/mnimon.20087 

 

  

  Copyright © 2019, Μνήμων 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΤΣΑΚΑΝΙΚΑ Ε. (2019). ΕΞΕΥΡΩΠΑΪΣΜΟΣ ΚΑΙ ΕΛΛΗΝΙΚΟΤΗΤΑ Η ΑΝΑΖΗΤΗΣΗ ΤΗΣ ΕΘΝΙΚΗΣ ΤΑΥΤΟΤΗΤΑΣ
ΣΤΟΝ ΤΥΠΟ ΚΑΙ ΤΗ ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΑ ΤΗΣ ΟΘΩΝΙΚΗΣ ΠΕΡΙΟΔΟΥ. Μνήμων, 35(35), 107–139.
https://doi.org/10.12681/mnimon.20087

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 06/01/2026 15:46:05



ΕΛΙΣΣΑΒΕΤ ΤΣΑΚΑΝΙΚΑ

ΕΞΕΥΡΩΠΑΪΣΜΟΣ ΚΑΙ ΕΛΛΗΝΙΚΟΤΗΤΑ 

Η ΑΝΑΖΗΤΗΣΗ ΤΗΣ ΕΘΝΙΚΗΣ ΤΑΥΤΟΤΗΤΑΣ
ΣΤΟΝ ΤΥΠΟ ΚΑΙ ΤΗ ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΑ 

ΤΗΣ ΟΘΩΝΙΚΗΣ ΠΕΡΙΟΔΟΥ

Πρὸς σᾶς τὸ βλέμμα ἔχομεν, 
Ὅσοι ἐν μέσῳ τρέχομεν 

ἐπωφελῶν ἀγώνων.
Ὦ ἄνθρωποι ἀόριστοι! 
Ὦ γενεαὶ ἀγνώριστοι 

τῶν ἐρχομένων χρόνων!

Παναγιώτης Σούτσος, Ποιήσεις, 
Ναύπλιο, 1831, σ. 1201

 

 
Η ανακήρυξη της εθνικής πνευματικής ανεξαρτησίας

Τα πρώτα μετεπαναστατικά χρόνια είναι αναμφίβολα μια εποχή εθνικής 
αισιοδοξίας. Σε αυτό συντελούν τα πρόσφατα πολεμικά κατορθώματα 
του 1821, η στήριξη των Μεγάλων Δυνάμεων, οι εκδηλώσεις φιλελλη­
νισμού των Ευρωπαίων, αλλά και η εξοικείωση των ανθρώπων με την 
«επανάσταση» ως μέσο πραγμάτωσης κοινωνικών και πολιτικών αλλα­
γών. Απότοκο αυτής της νέας αντίληψης περί του ιστορικού γίγνεσθαι 
είναι και η επανάσταση της 3ης Σεπτεμβρίου 1843: «πράξις μοναδική 
και απαραδειγμάτιστος, διά την οποίαν τα έθνη από την πολλήν έκ­
πληξίν των δεν ευρίσκουν τους ικανούς λόγους προς έπαινόν μας».2 Στα 
επόμενα χρόνια, η επανάσταση του 1821 και η «εξαισιουργία του 1843»3 

1.  Πβλ. Νάσος Βαγενάς, «Ο ουτοπικός σοσιαλισμός των αδελφών Σούτσων», 
Από τον Λέανδρο στον Λουκή Λάρα – Μελέτες για την πεζογραφία της περιόδου 
1830-1880, Ηράκλειο, Πανεπιστημιακές Εκδόσεις Κρήτης, 2009, σ. 46. 

2.  Εφημ. Άγγελος, Αθήνα 22.2.1844. 
3.  Η έκφραση είναι του Γ. Σερούιου από τα Σκυλαθύρματα φιλολογικά ή ποία 



Ελισσάβετ Τσακανίκα108

θα μνημονεύονται συχνά μαζί και οι Έλληνες θα υπερηφανεύονται διπλά 
ως «ατρόμητοι άνδρες της 25ης Μαρτίου και της 3ης Σεπτεμβρίου».4 

Την αισιόδοξη ενατένιση του εθνικού μέλλοντος επιτείνει και η γενι­
κότερη θετική εκτίμηση της ιστορικής συγκυρίας, σε παγκόσμιο επίπεδο. 
Όλα είναι δυνατά, εφόσον «ο Αιών, τον οποίον ήδη διατρέχομεν, είναι ο 
αιών του φωτός, ο αιών της προόδου, ο αιών της αναγεννήσεως, είναι το 
έαρ του έτους» και «ο μεγαλοφυής άνθρωπος γιγαντιαίοις βήμασι βαδίζει 
προς την τελειοποίησιν και αυτής ακόμη της φύσεως».5 Εκτός από τον 
Τύπο, και η λογοτεχνία της εποχής απηχεί το αισιόδοξο αυτό κλίμα, για 
τον επιπρόσθετο μάλιστα λόγο ότι αντιμετωπίζει αυτή καθ’ εαυτήν την 
ύπαρξή της ως τεκμήριο της εθνικής αναγέννησης. Οι εκδόσεις των πρώ­
των λογοτεχνικών έργων στην Ελλάδα, συνοδεύονται από πανηγυρικές 
διακηρύξεις περί της εθνικής πνευματικής ανεξαρτησίας. Ας δούμε πώς 
θέτει το ζήτημα ο Ιάκωβος Πιτζιπίος στο προοίμιο της Ορφανής της Χίου: 

Αφ’ ότου η Ελλάς εκ της ελευθερίας 
Εξώκειλεν υπό ζυγόν ελεεινής δουλείας
[…] έκτοτε και αι αδελφαί αι Πιερίδες Μούσαι,
Εκείθεν εξωρίσθησαν πικρώς δακρυρροούσαι!
Ο Πήγασος ετίναξε τ’ αδούλωτα πτερά του, 
Και προς δυσμάς διεύθυνεν ευθύς το πέταμά του.
[…] Καιρός λοιπόν επιστροφής στο χώμα της Ελλάδος 
Των εξορίστων αδελφών, Πηγάσου του φυγάδος.
Ο Βασιλεύς της τας καλεί, οι νόμοι τας συσταίνουν,
Κι οι Έλληνες με ανοιχτάς αγκάλας τας προσμένουν.6

Η οθωνική κοινωνία αναζητά τον τρόπο να επαναπατρίσει τις μούσες που 
κατευθύνθηκαν κάποτε «προς δυσμάς», αλλά και να μεταφυτεύσει χρή­
σιμες θεσμικές και πνευματικές κατακτήσεις που συντελέστηκαν έκτοτε 
στη Ευρώπη, μεριμνώντας ταυτόχρονα για τη διαφύλαξη του «εθνισμού» 
και της ελληνικότητας.

η φύσις και ο προορισμός της Ελληνικής φυλής και ποία η φυσική και αληθής 
μέθοδος του διδάσκειν και διδάσκεσθαι, Ερμούπολη, Γ. Μελισταγής, 1846. Βλ. 
Ρωξάνη Αργυροπούλου, Νεοελληνικός ηθικός και πολιτικός στοχασμός - από τον 
Διαφωτισμό στον Ρομαντισμό, Θεσσαλονίκη, Βάνιας 2003, σ. 241. 

4.  Εφημ. Ατίθασσος, Αθήνα 10.4.1844.
5.  Άγγελος, 3.3.1845 και Ελπίς, 9.10.1843.
6.  Ιάκωβος Πιτζιπίος, Η ορφανή της Χίου ή ο θρίαμβος της αρετής, Αθήνα, 

Νεοελληνική Βιβλιοθήκη, Ίδρυμα Κώστα και Ελένης Ουράνη, 1995, σ. 35 (πρώτη 
έκδοση: Αθήνα 1839).



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 109

Λέγουσι τινές, Έλληνες πρέπει να ήμεθα και τίποτε άλλο παρά Έλληνες. 
Αν διά τούτου εννοώσιν ότι […] δεν πρέπει πίθηκες γενόμενοι να παρα
δεχθώμεν δουλικώς τα ήθη, το θρήσκευμα, την γλώσσαν, τα γράμματα, 
τας τέχνας των άλλων εθνών, νομίζομεν ότι δεν θέλουν εύρει ελληνικήν 
ψυχήν διαφωνούσαν. Αν όμως εννοώσιν ότι εις το ένδοξον όνομα των προ-
πατόρων μας εναβρυνόμενοι […] πρέπει εκ μόνων ημών να αντλήσωμεν τα 
μέσα της ηθικής, πολιτικής και υλικής μορφώσεως της νέας κοινωνίας μας, 
η τοιαύτη πρότασις είναι τόσον γελοία, ώστε αντικρούσεως δεν χρήζει. Αν 
οι πρόγονοί μας κατεδέχθησαν να παραδεχθώσι γνώσεις και θεσμούς από 
τους Αιγυπτίους και άλλας συγχρόνους φυλάς, και ημείς νομίζω […] ήθελεν 
είσθαι μανία να εφαρμόσωμεν, ούτως ειπείν, το περί δημοσίων επαγγελ
μάτων ψήφισμα της Συνελεύσεως7 εις τας έξωθεν ερχομένας ιδέας, επί 
λόγω να φυλάξωμεν τάχα την παρθενίαν του εθνισμού μας.8 

Η ελληνική αρχαιότητα, ως καταγωγικός τόπος τόσο της «φωτισμένης 
Ευρώπης» όσο και της νέας Ελλάδας, αποτελεί τον συνδετικό κρίκο 
ανάμεσα στην ελληνικότητα και τον εξευρωπαϊσμό - δύο προτάγμα­
τα που επικαλύπτονται, αλληλοσυμπληρώνονται ή αλληλοαναιρούνται, 
καθώς συναρτώνται με τα διαφορετικά επίδικα που θα εξετάσουμε στη 
συνέχεια. 

Απόγονοι και θεατές

Οι δύο βασικές ορίζουσες της ταυτότητας των νέων Ελλήνων, όπως αυ­
τές προσδιορίζονται στη διακήρυξη της Εθνοσυνέλευσης του 1822, είναι: 
«απόγονοι του σοφού και φιλανθρώπου Έθνους των Ελλήνων» και «σύγ­
χρονοι των νυν πεφωτισμένων και ευνομουμένων λαών της Ευρώπης 
(και θεαταί των καλών, τα οποία ούτοι υπό την αδιάρρηκτον των νόμων 
Αιγίδα απολαμβάνουσιν)».9 Παρά την αισιοδοξία που τους διακατέχει, 
αυτοί οι «απόγονοι» και «θεαταί» είναι επόμενο να θεωρήσουν αργά 
ή γρήγορα ότι «οι Έλληνες δεν είμεθα ενεστώς», αλλά «παρελθόν και 

7.  Αναφέρεται στο Β΄ Ψήφισμα περί ετεροχθόνων, το οποίο προέβλεπε την 
απομάκρυνση από τις δημόσιες θέσεις όσων έφθασαν στην Ελλάδα μετά το πέρας 
της Επανάστασης. 

8.  Φίλος του Λαού, «Τίνες οι κατά την Ελλάδα ξένοι», 23.5.1844. 

9.  Ανδρέας Ζ. Μάμουκας, Τα κατά την αναγέννησιν της Ελλάδος, ήτοι συλλογή 
τών περί την αναγεννωμένην Ελλάδα συνταχθέντων πολιτευμάτων, νόμων και 
άλλων επισήμων πράξεων από του 1821 μέχρι τέλους του 1832, τ. Β΄, Πειραιάς 
1839, σ. 43-44. 



Ελισσάβετ Τσακανίκα110

μέλλον».10 Υπάρχουν, ωστόσο, κομμάτια του παρόντος αυτού του «έθνους 
οράματος»,11 τα οποία η εθνική ρητορική αναδεικνύει και εξωραΐζει. Σε 
αυτά συγκαταλέγεται ασφαλώς το πρόσφατο 1821, ως απόδειξη της 
ιστορικής συνέχειας του έθνους και ταυτόχρονα ως αφετηρία της κρατι­
κής του οντότητας.

Λόγω της κεντρικής θέσης που κατέχει η Επανάσταση στο εθνικό 
αφήγημα, είναι σημαντικό οι παραδοσιακοί ένοπλοι που την πραγμάτω­
σαν να θεωρηθούν κοινωνοί των αξιών που την ενέπνευσαν, δεδομένου ότι 
ούτε η ελληνικότητα ούτε ο εξευρωπαϊσμός του έθνους καταδεικνύονται 
με πειστικό τρόπο όταν αφορούν σε έναν περιορισμένο κύκλο λογίων. 
Η εθνική αναγνώριση των Αγωνιστών συντελείται μέσα από δύο δρό­
μους: αφενός αντιμετωπίζονται ως ενσαρκωτές αυτού που το γερμανικό 
ρομαντικό πρότυπο ορίζει ως «ψυχή του έθνους» και αφετέρου θεωρού­
νται μέλη του έθνους με τη γαλλική έννοια του όρου: πολίτες-οπλίτες που 
ενσυνείδητα και εξαρχής επιδίωξαν τη δημιουργία ελληνικού κράτους. 
Σε τελική ανάλυση, ο ιδεότυπος του Αγωνιστή που κατασκευάζεται στα 
οθωνικά χρόνια υπηρετεί και τα τρία επίπεδα του «δόγματος της εθνικής 
ενότητας», όπως το διατύπωσε ο Π. Κιτρομηλίδης:12 στο «κοινωνικό» 
επίπεδο, ο «Αγωνιστής» μετέχει ενός ομοιογενούς «εθνικού πολιτισμού»∙ 
στο «ιστορικό» επίπεδο υπάρχει μια «ψυχική συνέχεια» μεταξύ εκείνου 
και των αρχαίων ηρώων∙ στο «γεωγραφικό» επίπεδο, ενσαρκώνει τον 
αλυτρωτισμό και προωθεί τη χωροταξική ενότητα του ελληνισμού.13 

Στο ημιτελές μυθιστόρημά του Ο πίθηκος Ξουθ, ο Ι. Πιτζιπίος περι­
γράφει με ειρωνική διάθεση τις αντιφάσεις που μπορεί να γεννά η συνύ­
παρξη της «φουστανελοφόρου» εκδοχής της ελληνικότητας με τα πρότυ­
πα του εξαρχαϊσμού και της «δυτικής φιλοκαλίας». Ο ήρωας του έργου 
εγκαθίσταται στην πρωτεύουσα του ελληνικού κράτους μετά από ολιγοετή 

10.  Ι. Σκυλίσσης, «Η παρ’ ημίν κοσμηματογραφία», Εστία, τ. Η΄, αρ. 194 
(16.9.1879), σ. 586.

11.  Για το «έθνος-όραμα» βλ. Παντελής Λέκκας, Η Εθνικιστική Ιδεολογία – 
πέντε υποθέσεις εργασίας στην ιστορική κοινωνιολογία, Αθήνα, Κατάρτι, 1996, 
σ. 109-120. 

12.  Πασχάλης Κιτρομηλίδης, «Το εθνικό ζήτημα στα Βαλκάνια», Εθνική 
ταυτότητα και εθνικισμός στη Νεότερη Ελλάδα, επιμ. Θάνος Βερέμης, Αθήνα, 
Μ.Ι.Ε.Τ., 2003, σ. 86.

13.  Για τον ιδεότυπο του Αγωνιστή βλ. Ελισσάβετ Τσακανίκα, Ο δημόσιος 
διάλογος κατά την οθωνική περίοδο: ο λόγος των Αγωνιστών και ο λόγος περί 
Αγωνιστών στον ελληνικό Τύπο, αδημοσίευτη διδακτορική διατριβή, Πάντειο 
Πανεπιστήμιο, 2011, σ. 53-56, 255-265.



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 111

διατριβή στην Ευρώπη, «όπου είχε διδαχθή εν βραχεί διαστήματι χρόνου 
όλα τα φιλολογικά, φιλοσοφικά, επιστημονικά, πολιτικά μαθήματα και 
τας ωραίας τέχνας». Το σπίτι του κοσμούν σπάνια αρχαιολογικά ευρήμα­
τα, όπως «τα ομματοϋάλια του Ομήρου» ή «η ταμβακοθήκη του Σωκρά­
τους», καθώς και τα πορτρέτα των γονέων του, οι οποίοι απεικονίζονται, 
ο μεν φουστανελοφόρος και «θερίζων τους προ των ποδών αυτού κειμέ­
νους Οθωμανούς», η δε «καταγομένη εκ της αυτοκρατορικής οικογενείας 
Κωνσταντίνου του Πορφυρογεννήτου και αναγιγνώσκουσα την υπό της 
εξαδέλφης αυτής δουκίσης Αμπραντές ιστορίαν του Ναπολέοντος.»14 

Η λογοτεχνία και ο Τύπος ως μέσα πολιτικής έκφρασης

Με δεδομένο ότι στην παρούσα εργασία παρατίθενται με ίση βαρύτητα 
μια απόφανση της εφημερίδας Νίκη δίπλα σε μια άλλη της Αθηνάς ή 
του Αιώνος, και ένα απόσπασμα του Μαρίνου Παπαδόπουλου Βρεττού 
δίπλα σε ένα άλλο του Εμμανουήλ Ροΐδη, γεννάται ένα εύλογο ερώτημα 
περί της αποτιμητικής και πληροφοριοδοτικής αξίας αυτού του μεγάλου 
και ετερόκλητου υλικού. Οι εφημερίδες που επελέγησαν για να αντι­
παραβληθούν με τη λογοτεχνία καλύπτουν χρονικά ολόκληρη την οθω­
νική περίοδο και ελήφθη μέριμνα ώστε να αντιπροσωπεύουν τις βασικές 
κομματικές/πολιτικές/ιδεολογικές τάσεις της εποχής. Ορισμένες εξ αυτών 
είναι επίσημα κομματικά όργανα, άλλες είναι βραχύβιες και εκδίδονται με 
στόχο να υπερασπιστούν συγκεκριμένες φατρίες ή πρόσωπα, άλλες πάλι 
αλλάζουν γραμμή πλεύσης κατά τη διάρκεια της μικρής ή της μεγαλύτε­
ρης ζωής τους και εξυπακούεται ότι οι εφημεριδογράφοι δεν έχουν όλοι 
εξίσου σημαίνουσα κοινωνική και πολιτική παρουσία. Η παράθεση μιας 
τέτοιας πληθώρας υλικού, δεν εξυπηρετεί τη λογική της ανάδειξης μιας 
και μοναδικής εθνικής ταυτότητας, αλλά επιχειρεί να αναδείξει την πολυ­
πλοκότητα του ζητήματος, συσχετίζοντάς το με τα πολλά και διαφορετικά 
διακυβεύματα της εποχής, όπως ο αυτοχθονισμός, οι αντιλήψεις περί 
«ξενοκρατίας», οι θρησκευτικές διαμάχες, αλλά και οι μέριμνες του ίδιου 
του εθνικισμού: η Μεγάλη Ιδέα, η υπερασπιστική γραμμή απέναντι στους 
κατήγορους του γένους, η «μετακένωση» κλπ. Ανάμεσα στις απόψεις που 
συνθέτουν αυτό το ενδιαφέρον μωσαϊκό, δεν φαίνεται να υπάρχουν κυρί­
αρχες και αιρετικές. Οι διαφορετικές οπτικές περί εθνικής ταυτότητας 
ανάγονται στα διαφορετικά συμφραζόμενα όπου αυτές εντάσσονται, και 

14.  Ι. Πιτζιπίος, Ο Πίθηκος Ξουθ ή τα ήθη του αιώνος, Αθήνα, Νεφέλη, 
1995, σ. 41-49 (πρώτη έκδοση: Αθήνα 1848).  



Ελισσάβετ Τσακανίκα112

σε αυτό συνίσταται η τεκμηριωτική αξία της κάθε γνώμης που καταγρά­
φεται, ανεξάρτητα από τον βαθμό αναγνωσιμότητας της κάθε εφημερίδας 
ή την απήχηση του κάθε λογοτεχνικού έργου. 

Πριν αναπτύξουμε τις επιμέρους προβληματικές της ευρω-κεντρικής 
ρητορικής της οθωνικής εποχής, ας ολοκληρώσουμε τη γενική εικόνα με 
ορισμένες παρατηρήσεις σχετικά με τη λειτουργία του Τύπου και της 
λογοτεχνίας ως αλληλοσυμπληρούμενων μέσων πολιτικής έκφρασης. Η 
«εφημεριδογραφία», εξαιρετικά δημοφιλής ενασχόληση μεταξύ των κα­
τοίκων της «πολυεφημεριδωτέρας πρωτευούσης του κόσμου»,15 θεωρείται 
ως «το σημαντικώτερον μέρος της Φιλολογίας», μαζί «με τα πολιτικά 
φυλλάδια, τους λόγους των βουλευτών και τας πολιτικάς ποιήσεις».16 
Απευθύνεται σε ένα ευρύτερο κομμάτι της κοινωνίας από ότι η λογοτε­
χνία (εξάλλου, σχεδόν όλοι οι λογοτέχνες της εποχής είναι ταυτόχρονα 
και εκδότες εφημερίδων17) και δίνει πρωτόγνωρες δυνατότητες συμμε­
τοχής στη δημοσιότητα που διαμεσολαβεί τη σχέση μεταξύ κοινωνίας 
και κρατικής εξουσίας. Από την άλλη, η λογοτεχνία λειτουργεί συμπλη­
ρωματικά ως το κατεξοχήν πεδίο των ιδεοτυπικών κατασκευών, είτε 
μέσω των ρομαντικών εξιδανικεύσεων της μυθιστορίας, είτε μέσω της 
υπερβολικής δόσης κριτικής και κοινωνικού ρεαλισμού που διακρίνουν το 
μυθιστόρημα.18 Αντιπροσωπευτικό δείγμα αυτής της συμπληρωματικής 

15.  Αγησίλαος Γιαννόπουλος, «Επιστολιμαία διατριβή αντί προλόγου», Αιμι­
λίου Ζολά, Νανά, μεταγλωττισθέν εις την ελληνικήν υπό Φλοξ [= Γρηγόριος 
Καμπούρογλου], Αθήνα 1880. Βλ. Ε. Σκοπετέα, Το Πρότυπο Βασίλειο και η 
Μεγάλη Ιδέα – όψεις του εθνικού προβλήματος στην Ελλάδα (1830-1880), Αθήνα, 
Πολύτυπο, 1998, σ. 242. 

16.  Αθηνά, 30.10.35. 
17.  Οι Σούτσοι των εφημερίδων Ήλιος (Ναύπλιο, 1833) και Συνένωσις (Αθήνα, 

1844-1845), ο Πιτζιπίος των περιοδικών Ο Φανός της Μεσογείου και Αποθήκη 
ωφελίμων και τερπνών γνώσεων (όπου το 1848 δημοσίευσε μέρος του Πιθήκου 
Ξουθ), καθώς και της εφημερίδας Ο Σωτήρ του 1845, ο Ραγκαβής της Ευνομίας 
(1862-1865), ο Παλαιολόγος του Τριπτολέμου (Ναύπλιο, 1833), ο Ράμφος των 
εφημερίδων Εθνική (Αθήνα, 1844-1845) και Συντηρητική (Αθήνα, 1846-1848). Ο 
Ροΐδης αρθρογραφεί στην Αυγή (1861) και το 1870 γίνεται διευθυντής της Grèce, 
ενώ το 1875 εκδίδει τον Ασμοδαίο. Ο Παπαδόπουλος Βρετός συνεργάζεται με πολλές 
εφημερίδες των Αθηνών. Ο Χουρμούζης αρθρογραφεί στην Εποχή (Ναύπλιο, 1834-
1835), η οποία δημοσιεύει και τους Διαλόγους Επτά, ενώ στην Κωνσταντινούπολη 
εκδίδει την Αρμονία (1864-1868) και συνεργάζεται με την Ομόνοια (1862-1867) 
και τον Νεολόγο (1867-1896). 

18.  Βλ. Δ. Τζιόβας, «Από τη μυθιστορία στο μυθιστόρημα», Από τον Λέ
ανδρο…, ό.π., σ. 9-24.



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 113

πολιτικής λειτουργίας της λογοτεχνίας αποτελεί ο Θάνος Βλέκας του 
Παύλου Καλλιγά, μια μείξη μυθιστορίας και μυθιστορήματος, που λει­
τουργεί λιγότερο ως λογοτέχνημα και περισσότερο ως πολιτικός λόγος, 
συμπληρωματικός εκείνου που ο Καλλιγάς θα εκφωνήσει στη Βουλή για 
τη ληστρική νοοτροπία των παραδοσιακών ενόπλων που παρεμποδίζουν 
την εσωτερική ανασυγκρότηση και τον αστικό μετασχηματισμό.19 

Η πεζογραφία της οθωνικής εποχής συνιστά «παρέμβαση στο πα­
ρόν»,20 οσοδήποτε υπαινικτικές και αν είναι οι πολιτικές της αναφορές, 
ακόμη και όταν αντλεί τη θεματολογία της από το παρελθόν ή μοιά­
ζει ξενότροπη, όπως ο Αυθέντης του Μωρέως του Αλέξανδρου Ρίζου 
Ραγκαβή, ένα έργο που διαδραματίζεται στους μακρινούς αιώνες της 
φραγκοκρατίας. Εδώ, η παρουσία των «Ελλήνων κλεφτών», που αγρυ­
πνούν πάνω από τον τάφο της πατρίδας και αφουγκράζονται σημάδια 
ανάστασης,21 υπηρετεί το αφήγημα της αδιάσπαστης ιστορικής συνέχειας 
του ελληνικού έθνους και, παράλληλα, δίνει στον Ραγκαβή την ευκαιρία 
να κάνει ένα έμμεσο και μάλλον επίκαιρο σχόλιο πάνω στην ανάγκη να 
τιθασευτεί ο αδάμαστος χαρακτήρας αυτών των ανθρώπων: «Η γενναι­
ότης μη υπακούουσα εις την φρόνησιν, καταστρέφει μεν λαμπρώς, αλλά 
καταστρέφει».22

Ένα ακόμη έργο που επιβεβαιώνει την εκτίμηση του Τ. Καγιαλή ότι 
«το κρίσιμο αίτημα για την ελληνική πεζογραφία στα μέσα του 19ου 
αιώνα δεν είναι η απεικόνιση του ασταθούς και ακόμη αδιαμόρφωτου 
κοινωνικού παρόντος, αλλά η ιδεολογική διαμόρφωσή του»,23 είναι η 
Πάπισσα Ιωάννα του Εμμανουήλ Ροΐδη. Παρότι το βιβλίο δεν έχει ούτε 
ελληνικό ούτε σύγχρονο θέμα, η εισαγωγή του εξοικειώνει τον αναγνώ­
στη με το ανατρεπτικό κλίμα που επικρατεί στην Ευρώπη του 1848,24 
ενώ το κυρίως έργο «παρεκτρέπεται ενιαχού εις παρεκβάσεις περί της 
παρούσης καταστάσεως της Εκκλησίας μας», οι οποίες αφορούν στην 

19.  Παύλος Καλλιγάς, Θάνος Βλέκας, Αθήνα, Γαλαξίας, 1962 (πρώτη έκδοση: 
Αθήνα 1855).

20.  Τάκης Καγιαλής, «Πατριδογνωσία, ξενοτροπία και ιστορία», Από τον 
Λέανδρο…, ό.π., σ. 129. 

21.  Αλ. Ρ. Ραγκαβής, Ο Αυθέντης του Μορέως, Αθήνα, Ίδρυμα Κώστα και 
Ελένης Ουράνη, 1989, σ. 130 (πρώτη έκδοση: Αθήνα 1850). 

22.  Στο ίδιο, σ. 217 (βλ. και την ανάλυση του Απ. Σαχίνη στην Εισαγωγή 
του τόμου, σ. 19-20). 

23.  Τ. Καγιαλής, «Πατριδογνωσία, ξενοτροπία και ιστορία», ό.π., σ. 133.
24.  Εμ. Ροΐδης, Η Πάπισσα Ιωάννα, Αθήνα, Εστία, 1993, σ. 64 (πρώτη 

έκδοση: Αθήνα 1866).



Ελισσάβετ Τσακανίκα114

ηθική ποιότητα των ιερέων («εκλέγονται εκ των περικαθαρμάτων της 
γης»), τη διάρκεια της θείας λειτουργίας, τις εξοντωτικές νηστείες, την 
αισθητική της βυζαντινής αγιογραφίας («αι εικόνες είναι τερατόμορφοι 
και ουδείς ασπάζεται αυτάς»), ακόμη και τη ρινοφωνία των ψαλμω­
δών, και συνιστούν στο σύνολό τους μια πρόταση «εξευρωπαϊσμού».25 
Ο Ροΐδης, μάλιστα, αποδίδει ένα θετικό περιεχόμενο στη θρησκευτική 
ετερότητα που αντιπροσωπεύει η Δύση, το οποίο δεν εδράζεται στις 
δογματικές διαφοροποιήσεις της από την Ανατολική Εκκλησία, αλλά στο 
γεγονός ότι η θρησκευτική ζωή της δέχτηκε την εξευγενιστική επίδραση 
του Διαφωτισμού και έγινε πιο θελκτική στον σύγχρονο άνθρωπο. Ο 
συγγραφέας συνδέει ακόμη τον εκκλησιαστικό δογματισμό των Ελλήνων 
με τη Μεγάλη Ιδέα, η οποία στην αντίληψη πολλών φανατικών φιλορθό­
δοξων προϋπέθετε ότι η Εκκλησία θα συνέχιζε να λειτουργεί ως εθνική 
κιβωτός, αντιστεκόμενη σε οποιαδήποτε έννοια αλλαγής. 

Ο εξαρχαϊσμός ικανή και αναγκαία συνθήκη του εξευρωπαϊ-
σμού

Την περίοδο που εξετάζουμε, η εικόνα που διαμορφώνει το έθνος για τον 
εαυτό του διαμεσολαβείται εν πολλοίς από την εικόνα που διαμορφώνει 
η Ευρώπη για αυτό. Όταν ταξιδεύει στην Ευρώπη και αποκαλύπτει την 
εθνικότητά του στους ξένους, ο Φαβίνης, ήρωας του μυθιστορήματος 
του Γρηγορίου Παλαιολόγου Ο Πολυπαθής, έρχεται αντιμέτωπος με το 
ερώτημα: «Έλλην! Από τους παλαιούς ή από τους νέους;»26 Ο εξαρχαϊ­
σμός του νέου ελληνισμού αποτελεί απαραίτητη προϋπόθεση για την 
αναγνώρισή του από τους Ευρωπαίους, που «εφάνησαν αδικώτεροι προς 
ημάς και συμπαθητικώτεροι προς τους λίθους: τα λείψανα των μνημείων 
των προπατόρων μας».27 Η αρχαία ελληνική, το διακριτικό στοιχείο που 
πιστοποιούσε την «ευγένεια» της καταγωγής των ανώτερων κοινωνικών 
τάξεων, προκρίνεται ως γλώσσα του έθνους συνολικά, και αναμένεται 
να συμβάλει στον εξευγενισμό του.28 Συχνά μάλιστα, η πολιτογράφηση 

25.  Στο ίδιο, σ. 73-76, 159, 174, 298, 316. 
26.  Γρ. Παλαιολόγος, Ο Πολυπαθής, Αθήνα, Εστία, 2000, σ. 180 (πρώτη 

έκδοση: Αθήνα 1839).
27.  Χρόνος, Ναύπλιο 25.5.33.
28.  Βλ. Α. Λιάκος, «Γλώσσα και Έθνος στη Νεότερη Ελλάδα», Θέματα 

ιστορίας της ελληνικής γλώσσας, Πύλη για την ελληνική γλώσσα, 2007, σ. 6, 3, 
αντίστοιχα.



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 115

των ξενισμών στα ελληνικά καλύπτεται υπό αρχαϊκό μανδύα, ώστε η 
γλωσσική πολιτική να υπηρετεί και τις δύο εθνικές προτεραιότητες: την 
αρχαιοπρέπεια και τον εξευρωπαϊσμό. 29 

Προκειμένου να ευχαριστηθούν οι «σοφοί φιλέλληνες» περιηγητές που 
θα ακούν με τα παλαιά ονόματα τους τόπους της πνευματικής τους πα­
τρίδας, η εφημερίδα Αθηνά προτρέπει τους αναγνώστες της να μεταβληθούν 
σε αρχαιοδίφες και να φέρουν στο φως τα αρχαία τοπωνύμια. «Η προσοχή 
μας κατά το παρόν ας περιορισθή εις της ελευθέρας Ελλάδος τα παλαιά 
ονόματα», προτείνει.30 Εξίσου σημαντικό συμβολικό βάρος με την αλλαγή 
των τοπωνυμίων έχει και ο εξαρχαϊσμός των επωνύμων, ο οποίος σηματο­
δοτεί την ανάδυση μιας νέας ελληνικής ταυτότητας, όπως στην περίπτωση 
του κυρίου «Μελανομυστακίδη», ο οποίος «μετεφράσθη από το τουρκικόν 
Καραμπουγιουκλής», στον Ζωγράφο του Γ. Παλαιολόγου.31 Οι μετονομα­
σίες στο έργο αυτό, είτε υπηρετούν μια λογική απάλειψης της ασιατικής 
βαρβαρότητας είτε εξελληνίζουν τα ευρωπαϊκά πολιτισμικά δάνεια.

Το σάββατον έχομεν χορόν εις την αυλήν. Σήμερον έγιναν αι προσκλή-
σεις. Εγώ δεν ήθελα να υπάγω, διότι δεν έλαβα ξεχωριστόν billet d’invi-
tation, δηλαδή χοροκλητήριον, καθώς το λέγει ο Κ. Πλατωνίδης, όστις 
ωνόμασε και το carte de visite επισκεπτήριον. Αυτός είναι φρικτός ελλη-
νιστής. […] Αλλ’ έχω σκοπόν να παραπονεθώ εις την grande maitresse, 
δηλαδή την αρχιδέσποιναν, διά να είπη την Βασίλισσαν να διορθώση 
αυτάς τας αταξίας 32 

Παράλληλα με τη γλωσσική αναστήλωση του ένδοξου παρελθόντος, ανα­
δεικνύονται και διάφοροι σύγχρονοι «τόποι» προνομιακής έκφρασης του 
εθνικού χαρακτήρα. Καταρχήν τα τραγούδια και η δημοτική ποίηση (που 
αποτελούν αντικείμενο θαυμασμού του «Γάλλου συγγραφέως Κ. Φωριέλ 
και του περιφήμου ποιητού της Γερμανίας Γοέθ»).33 Έπειτα η ίδια η 
Επανάσταση, που θεωρείται απόδειξη της επιβίωσης του ελληνισμού, 
παρά τη μακραίωνη πολιτική του αφάνεια. Με οδηγό τους αρχαίους 
συγγραφείς, o Λέανδρος και o Θέρσανδρος, οι ήρωες των ομώνυμων 

29.  Ε. Σκοπετέα, Το πρότυπο βασίλειο και η Μεγάλη Ιδέα, ό.π, σ. 106-108.
30.  Αθηνά, 26.4.1833.
31.  Γρ. Παλαιολόγος, Ο Ζωγράφος, Αθήνα, Νεοελληνική Βιβλιοθήκη/Ίδρυμα 

Κώστα και Ελένης Ουράνη, 1989, σ. 92 (πρώτη έκδοση: Αθήνα 1842).
32.  Στο ίδιο, σ. 149. 
33.  Χρόνος, Ναύπλιο 25.5.33. Για τις ιδεολογικές χρήσεις του δημοτικού 

τραγουδιού, βλ. Αλ. Πολίτης, Ρομαντικά χρόνια, Αθήνα, Μνήμων/ΕΜΝΕ, 2008, 
σ. 49-60.



Ελισσάβετ Τσακανίκα116

επιστολικών μυθιστορημάτων του Παναγιώτη Σούτσου και του Επαμει­
νώνδα Φραγκούδη, περιφέρονται ανά την ελληνική επικράτεια, αναζη­
τώντας διαρκώς επιβιώσεις των προγονικών αρετών. Στο πρόσωπο του 
Ιωάννη Κωλέττη ο Λέανδρος βλέπει τον «Θρασύβουλο της νέας Ελλά­
δος», στη μητέρα του Πέτρου Μαυρομιχάλη μια σύγχρονη αμαζόνα, 
στον Καραϊσκάκη έναν σύγχρονο Σαλαμινομάχο, στον Μιαούλη έναν 
«νέον Θεμιστοκλέα ημών».34 Η ζωηρή φαντασία του Θέρσανδρου πλάθει 
μυστικιστικές ερμηνείες του άδοξου παρόντος που αντικρίζει:35  

Επί του Ταϋγέτου ιστάμενος, ανέκραξα πολλάκις ‘Λεωνίδα…Λεωνίδα.’ 
Μάτην…ουδεμία απάντησις. […] Αλλ’ ο αυλίζων αιπόλος εις μόνον το όνο
μά του ενθουσιά, και ακουσίως προσθίγει την μικράν μάχαιράν του, και 
τα γαλανά όμματά του σπινθηροβολούν, και οι μύστακές του ανορθούνται.

Ελλείψει πιο απτών αποδείξεων, ακόμη και το κοινό κλίμα και έδαφος 
θεωρούνται επαρκή τεκμήρια ιστορικής συνέχειας.36 Όπως και στο Φιλοσο
φικόν Δοκίμιον περί της προόδου και της πτώσεως της Παλαιάς Ελλάδος 
(1839) του Κοζάκη Τυπάλδου,37 η γεωγραφία εμφανίζεται ως γενεσιουργός 
παράγοντας μιας προαιώνιας «ηθικής έξεως» των κατοίκων του ελλαδι­
κού χώρου, πέρα από τα φυλετικά κριτήρια στα οποία επικεντρώθηκαν οι 
κατήγοροι του έθνους. Αυτός ο «γεωγραφικός ντετερμινισμός» δεν είναι 
καινοφανής. Στον Διαφωτισμό υποκατέστησε την «προνοιακή αντίληψη 
της ιστορίας» για να εξηγήσει την ευρωπαϊκή υπεροχή, αλλά και την ανω­
τερότητα των Ελλήνων έναντι των υπολοίπων αρχαίων λαών.38 

Η Δύση παρατηρητής

Η παραμικρή λεπτομέρεια αποκτά σημασία, εφόσον υπάρχει διάχυτη η 
αίσθηση ότι η κάθε πτυχή της ζωής του νεοσύστατου κράτους παρακο­

34.  Παναγιώτης Σούτσος, Ο Λέανδρος, Αθήνα, Νεφέλη, 1996, σ. 147, 142, 
136 (πρώτη έκδοση: Ναύπλιο 1834). 

35.  Επαμεινώνδας Φραγκούδης, Ο Θέρσανδρος και άλλα αφηγήματα, Αθήνα, 
Νεφέλη, 2002, σ. 82-88, 96, 100, 105-6, 114 (πρώτη έκδοση: Αθήνα 1847).

36.  «Τον αυτόν δεν αναπνέομεν και ημείς αέρα; Επί των αυτών και ημείς δεν 
κατοικούμεν οικοπέδων; Πώς λοιπόν δυνάμεθα να θεωρηθώμεν ξένοι των αρχαίων 
αρετών;» (Εθνοκρατία, 7.1.45).

37.  Βλ. Ρ. Αργυροπούλου, Νεοελληνικός ηθικός και πολιτικός στοχασμός, 
ό.π., σ. 24-25, 202-205. 

38.  Βλ. Φίλιππος Ηλιού, Προσθήκες στην ελληνική βιβλιογραφία, τ. Α΄, Αθή­
να 1973, σ. 290-293 και Νάσια Γιακωβάκη, Ευρώπη μέσω Ελλάδας – μια καμπή 
στην ευρωπαϊκή αυτοσυνείδηση, Αθήνα, Εστία, 2006, σ. 59, 199.



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 117

λουθείται και αναλύεται, όχι μόνο από τους «σοφούς φιλέλληνας» που έχουν 
στραμμένο το βλέμμα στην «πνευματική πατρίδα των», αλλά και από 
τους «ασπόνδους των Ελλήνων εχθρούς Φαλμεραΐρους».39 Η Ευρώπη, με 
την ιδιότητα του παρατηρητή, έχει τη διττή υπόσταση που της αποδίδει ο 
Μαρίνος Παπαδόπουλος Βρετός στο διήγημά του Δύο τύποι παρατηρητών 
εν Ελλάδι. Ο ένας τύπος παρατηρητή που εμφανίζεται στο διήγημα είναι 
ο αγαθός βαρώνος, τυπικός εκπρόσωπος του φιλελληνικού κινήματος, το 
οποίο «αναδημιούργησε πολλαπλασιαστικά, ιδίως μέσω της τέχνης, τα ιδα­
νικά πρότυπα του Διαφωτισμού για τον Έλληνα και την Ελλάδα»:40

Εζήτησε να σταματήσωμεν παρά τον Κηφισόν. Ρυάκιον βορβωρώδες 
αυλάκωνε την αποξηραμένην κοίτην του πολυυμνήτου ποταμού. Κατέβη 
συγκεκινημένος του οχήματος και ήντλησεν ευλαβικώς ύδωρ εντός δερ
ματίνου ασκίου. Μάτην ο αμαξηλάτης εφώναζεν ότι το νερόν εκείνον δεν 
είναι υγιεινόν και ότι ολίγα βήματα μακράν θα εύρωμεν δροσεράν πηγήν. 
«Ο Σατωβριάν έπιεν,41 απεκρίνετο ο βαρώνος. Θα πίω! Θέλω να πίω 
νερόν του Κηφισού!».42

Ο δεύτερος τύπος περιηγητή είναι ο Γερμανός που, εξοργισμένος με 
τους ληστές που του αφαίρεσαν τα ξυριστικά του είδη, συνέγραψε Οδοι­
πορικό γεμάτο κακολογίες για τους Έλληνες, ως άλλος «Αβούτ».43 Ένα 
παρόμοιο οδοιπορικό δημοσίευσε και ο Γιάκομπ Σάλομον Μπαρτόλντυ, 
ο Πρώσος συγγραφέας των Αποσπασμάτων προς ακριβεστέραν γνώσιν 
της σημερινής Ελλάδος,44 και η θεία δίκη τον μεταμόρφωσε στον πίθηκο 
Ξουθ, στο ομώνυμο βιβλίο. 

39.  Αθηνά, 26.3.1836.
40.  Πέτρος Πιζάνιας, «Από ραγιάς Έλληνας πολίτης», Η Ελληνική Επανάσταση 

του 1821 – ένα ευρωπαϊκό γεγονός, επιμ. Π. Πιζάνιας, Αθήνα, Κέδρος, 2009, σ. 36.
41.  Για την φιλελληνική «litterature de voyage» του Chateaubriand, βλ. Παν. 

Μουλλάς, Ρήξεις και συνέχειες. Μελέτες για τον 19ο αιώνα, Αθήνα, Εκδόσεις 
Σοκόλη, 1993, σ. 167-200. 

42.  Μαρίνος Παπαδόπουλος Βρετός, «Δύο τύποι περιηγητών εν Ελλάδι», Ο 
πατροκατάρατος και άλλα αφηγήματα, Αθήνα, Νεφέλη, 2004, σ. 196 (πρώτη 
έκδοση: Αθήνα 1867).

43.  Εννοεί τον Edmond About, συγγραφέα των έργων Η Ελλάδα του Όθωνος 
και Ο Βασιλεύς των ορέων, ό.π., σ. 204.

44.  Bruchstücke zur näher Kenntniss des heutigen Griechenlands, 1805. Βλ 
περισσότερα στο Εμμ. Ν. Φραγκίσκος, «Δύο ‘κατήγοροι του γένους’: C. De Pauw 
(1788) και J.S. Bartholdy (1805), Εποχές, τχ. 41 (Αθήνα 1966), σ. 281-296. Για 
το φαινόμενο του «μισελληνισμού», βλ. Γιώργος Βελουδής, Ο Jakob. P. Fallmerayer 
και η γένεση του ελληνικού ιστορισμού, Αθήνα, Μνήμων/ΕΜΝΕ, 1999, σ. 24-26. 



Ελισσάβετ Τσακανίκα118

Προνομιακή θέση μεταξύ των ξένων παρατηρητών κατέχει ασφαλώς 
η «πολιτισμένη Δύση». Σύμφωνα με την εφημερίδα ο Φίλος του Λαού, η 
Ευρώπη έχει δύο, όχι ισάξιες, συνιστώσες: τον δυτικό, «Ρωμαιο-Γερμα­
νικό» πολιτισμό των φώτων και τον «σλαβικό», με τα τυπικά «ασια­
τικά» του χαρακτηριστικά, δηλαδή την απολυταρχία και τη «μηδένιση 
της ατομικής θελήσεως».45 Και οι δύο πολιτισμοί είναι «του ελληνικού 
τέκνα», αλλά έχουν τις ρίζες τους σε διαφορετικές, όχι εξίσου ένδοξες, 
εποχές: την κλασσική αρχαιότητα και τα Βυζαντινά χρόνια. Σύμφωνα 
πάντα με την ίδια εφημερίδα, η Επανάσταση του 1821 σηματοδότησε 
την απόφαση του έθνους να απεκδυθεί τα «βυζαντινά ράκη» που το 
περιέβαλλαν και να φορέσει «τον δυτικόν πίλον, τον τόσον μισητόν εις 
τους βυζαντινούς». Προς επίρρωση της θεωρίας του, ο Φίλος του Λαού 
επικαλείται την καθολική απήχηση που έχουν στην Ελλάδα οι συνταγμα­
τικές ιδέες, «ο δούρειος ίππος της Δύσεως».46 Ο ελληνισμός, λοιπόν, δεν 
παραιτείται της πατρότητας κανενός από τους δύο πολιτισμούς, όμως 
η διαφορετική βαρύτητα που αποδίδει σε καθέναν τους, διαμορφώνει 
αναπόδραστα και την οπτική του απέναντι στις ιστορικές περιόδους όπου 
υποτίθεται ότι συνέλαβε αυτά τα τέκνα. Έτσι, το γεγονός ότι η κλασσική 
αρχαιότητα θεωρείται αναντίρρητα το λίκνο του δυτικού πολιτισμού, 
επιδρά καθοριστικά στην αναγνώριση της ανωτερότητάς της έναντι των 
βυζαντινών χρόνων. Ακόμη και οι ρωσόφιλοι φαίνονται να πτοούνται 
όσο και οι υπόλοιποι Έλληνες μπροστά στο ενδεχόμενο να θεωρηθούν 
απόγονοι όχι του Περικλέους, αλλά «των αυλικών και των ευνούχων της 
βυζαντινής αυτοκρατορίας» και να μην εξυμνούνται πια από «την ποιη­
τική φαντασία του Λαμαρτέν». Προερχόμενες από άρθρο του Αιώνος, το 
οποίο φέρει μάλιστα την εύγλωττη υπογραφή «Ο κοσμοπολίτης», 47 οι 
παραπάνω απαξιωτικές αναφορές στη βυζαντινή εποχή είναι ενδεικτικές 
της επίδρασης που εξακολουθεί να ασκεί στην οθωνική Ελλάδα η ιστορι­
κή σκέψη του Διαφωτισμού, ο οποίος δεν αμφισβήτησε την ελληνικότητα 
της βυζαντινής αυτοκρατορίας, αλλά «το εκπολιτιστικό και πολιτικοκοι­
νωνικό ποιόν της».48 

45.  Για τη συνάρτηση της Ασίας με τον δεσποτισμό βλ. Ευρώπη μέσω Ελλά
δας, ό.π., σ. 310-318. 

46.  Ο Φίλος του Λαού, «Τίνες οι κατά την Ελλάδα ξένοι», 23.5.44.
47.  Αιών, 13.3.40.
48.  Γιάννης Κουμπουρλής, Οι ιστοριογραφικές οφειλές των Σπ. Ζαμπέλιου και 

Κ. Παπαρρηγόπουλου – η συμβολή Ελλήνων και ξένων λογίων στη διαμόρφωση 
του τρίσημου σχήματος του ελληνικού ιστορισμού (1782-1846), Αθήνα, ΙΙΕ/ΕΙΕ, 
2012, σ. 49-58. 



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 119

Όσο για τις ομοιότητες που παρουσιάζει το σλαβικό «νόθο» τέκνο 
του ελληνικού πολιτισμού με τον γεννήτορά του, αυτές, αντί να εκλη­
φθούν από τους δυτικούς παρατηρητές ως τεκμήρια της μακραίωνης 
εκπολιτιστικής δράσης του ελληνισμού, δίνουν επιχειρήματα σε όσους 
αμφισβητούν τον ανάδελφο χαρακτήρα και το τρισχιλιετές παρελθόν του 
ελληνικού έθνους. Η επιλογή, επομένως, μεταξύ Δύσης και Ρωσίας, 
δεν έχει αποκλειστικά πολιτική-διπλωματική διάσταση, αλλά σχετίζεται 
εξίσου με το ζήτημα της φυλετικής και πολιτισμικής φυσιογνωμίας του 
έθνους, όπως υπενθυμίζει ο δυτικόφρων Πρωινός Κήρυξ στους «άμυα­
λους» ρωσόφιλους κύκλους: 

Ναι Εθνικοί μεγαλόνοες! Ας στήσωμεν επί της Αγίας Σοφίας τον μέγαν 
των Σλάβων πίλον και […] ας προσπαθήσωμεν να ενωθώμεν με τους 
συγγενείς μας Κοζάκους! Ναι, συγγενείς μας. Αν δεν πιστεύσητε ημάς 
[...] πιστεύσατε τον αστέρα των της Ευρώπης σοφών, τον μέγαν φιλέλ
ληνα Φαλμεράυον, όστις [...] εις βίβλον ογκωδεστέραν της κεφαλής του 
αποδεικνύει ότι Σλάβοι είμεθα, και όχι Έλληνες!49 

Ο,τιδήποτε καταδεικνύει τη σύμπλευση του έθνους με τη Δύση, όπως οι 
αγώνες των Ελλήνων υπέρ του Συντάγματος και των Δυτικών πολιτικών 
νεωτερισμών, αξιοποιείται στην προσπάθεια κατάρριψης της επιχει­
ρηματολογίας του Φαλμεράυερ περί εκσλαβισμού: 50 

Σε απέδειξεν ο Έλλην βασιλεύ της Παυαρίας!
Αν το γένος ήναι Σλάβος, αν υιός ελευθερίας.
Γράφε Φαλμεράηρ γράφε. Με τον σίδηρον εις χείρας,
Ήλθαμεν τρεις μυριάδες εις του Όθωνος τας θύρας.51 

Η Δύση «σημασιολογικός άλλος»

Κάποιες στιγμές, ως φυσικό απότοκο της (αναμενόμενης σε κάθε εθνι­
κισμό) «αρνητικής επεξεργασίας» της έννοιας του έθνους, η Ευρώπη 
από τιμητής των πάντων μετατρέπεται σε εργαλείο ετεροπροσδιορισμού 
του έθνους, σε «σημασιολογικό άλλο».52 Στη βάση της αντίθεσης προς 

49.  Πρωινός Κήρυξ, 26.6.1844.
50.  Βλ. Γ. Βελουδής, Ο J. P. Fallmerayer και η γένεση του ελληνικού ιστο

ρισμού, ό.π., σ. 35-36.
51.  Συνένωσις, 5.10.44.
52.  Παντελής Λέκκας, Η εθνικιστική ιδεολογία, ό.π., σ. 150-151.   



Ελισσάβετ Τσακανίκα120

αυτόν τον «άλλο», χτίζεται η επιχειρηματολογία περί της εθνικής μονα­
δικότητας. Ιδιαίτερα ενδιαφέρον στιγμιότυπο στον Πίθηκο Ξουθ είναι 
η λεκτική μονομαχία του πιθήκου-Μπαρτόλντυ με τον Κοραή,53 όπου 
ο τελευταίος υποστηρίζει με παρρησία ότι οι απλοί λαοί της Ευρώπης 
εμφορούνται από περισσότερες και μωρότερες δεισιδαιμονίες από τον 
ελληνικό λαό, παρότι εκείνοι απολαμβάνουν εδώ και αιώνες τις «εθνικές 
τους ελευθερίες».54 

Με την πομπώδη προμετωπίδα: «Εφημερίς του ανατολικού εξευγε­
νισμού - εξακολούθησις του αρχαίου εθνικού πολιτισμού», η Εθνοκρατία 
αποτελεί τον ιδεώδη εκφραστή του υπεροπτικού αντιδυτικισμού. Η κο­
σμοθεωρία της περί της εγγενούς πνευματικής ανωτερότητας της Ανα­
τολής στηρίζεται σε ένα βασικό αξίωμα της Δυτικής σκέψης, το οποίο 
θα μπορούσε να συνοψιστεί στη φράση του (συνεκδότη της Εθνοκρατίας) 
Μακρυγιάννη, ότι οι Έλληνες υπήρξαν «γοναίγοι όλης της ανθρωπό­
της».55 Αφορισμοί όπως ότι η Δύση είναι κατάλληλη μόνο για θεμα­
τοφύλακας (για «το διατηρείν») των υψηλών ιδεών και όχι για «το 
γεννάν», που για κάποιο σχεδόν μεταφυσικό λόγο είναι αποκλειστικό 
προνόμιο της Ανατολής,56 μετριάζονται από το γεγονός ότι η Εθνοκρατία 
προκρίνει ως μοναδική αποδεκτή εκδοχή της ελληνικότητας «τον αρχαίο 
ελληνικό πολιτισμό», εκείνον δηλαδή που ενέπνευσε τη Δύση. 

Προχωρώντας ένα βήμα πιο πέρα από την Εθνοκρατία, η εφημερί­
δα Ανατολή θα υποστηρίξει στο εναρκτήριο φύλλο της ότι η συμβολή 
του ελληνικού πολιτισμού δεν σταματά στην οικουμενικώς αναγνωρισμένη 
κλασσική αρχαιότητα, αλλά βρίσκεται στη ρίζα της ίδιας της χριστιανικής 
υπόστασης της Ευρώπης, που μορφοποιήθηκε πάνω στα ζωντανά ίχνη 
«του θείου Πλάτωνος».57 Με τον τρόπο αυτόν, η εφημερίδα μοιάζει να 
αποκαθιστά δίπλα στον αρχαίο, όλους τους «ελληνισμούς» που τον ακολού­

53.  Ο Κοραής αντέκρουσε τις κατηγορίες του Μπαρτόλντυ στα Προλεγόμενά 
του στους Αρχαίους Έλληνες συγγραφείς και παρότρυνε και άλλους λογίους να τον 
μιμηθούν. Βλ. Εμμ. Φραγκίσκος, «Δύο ‘κατήγοροι του γένους’…», ό.π., σ. 292-294. 

54.  Ι. Πιτσιπίος, Ο πίθηκος Ξουθ, ό.π., σ. 64-70.
55.  Ο Μακρυγιάννης (ο οποίος ονόμασε τον πρωτότοκο γιο του Λεωνίδα) βά­

σιζε εν πολλοίς την εθνική του υπερηφάνεια και ευθιξία στο γεγονός ότι οι Έλληνες 
δεν είναι «χθεσινοί εις την κοινωνία του κόσμου». Βλ. Ν. Θεοτοκάς, Ο βίος του 
Στρατηγού Μακρυγιάννη - απομνημόνευμα και ιστορία, Αθήνα, Βιβλιόραμα, 2012, 
σ. 278, 523. Βλ. ακόμη Κ. Σιμόπουλος, Ιδεολογία και Αξιοπιστία του Μακρυ
γιάννη, Αθήνα, Στάχυ, 2000, σ. 54-55. 

56.  Εθνοκρατία, 7.1.1845, «Περί προορισμού της Ελλάδος».
57.  Ανατολή, 1.1.1852.



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 121

θησαν, αναγνωρίζοντας μάλιστα σε καθέναν από αυτούς μια διαφορετική 
συμβολή στην ανθρώπινη πρόοδο. Αυτόν τον «πολλαπλασιασμό των ιστο­
ρικών αποστολών του ελληνισμού» καταγράφει ο Γιάννης Κουμπουρλής 
ως τη σημαντικότερη πολιτικοϊδεολογική καινοτομία του Σπυρίδωνος Ζα­
μπέλιου και του Κωνσταντίνου Παπαρρηγόπουλου.58 Ο ίδιος επισημαίνει 
ακόμη τη συμβολή ιστοριογράφων όπως ο Ντρόυζεν στην εξάπλωση ερμη­
νευτικών σχημάτων περί των λόγων διάδοσης του χριστιανισμού, παρόμοι­
ων με αυτό που αναπαράγει η Ανατολή.59 Ξεφεύγει από τις δυνατότητες 
της παρούσας εργασίας η ανίχνευση των ιστοριογραφικών πηγών που 
είχε στη διάθεσή του ο αρθρογράφος της Ανατολής, σε μια τόσο οριακή 
χρονική στιγμή όπως είναι ο Ιανουάριος του 1852.60 Έτσι, θα αρκεστού­
με να επισημάνουμε ότι κινείται στη λογική της αποκατάστασης των, 
παραγνωρισμένων από τη Δύση, ιστορικών αποστολών του ελληνισμού, 
όπως μαρτυρά και το όνομα «Ανατολή», χωρίς αυτή τη φορά το εύρος της 
«ανατολικότητας» να περιορίζεται από επεξηγηματικούς υποτίτλους περί 
«εξακολουθήσεως του αρχαιοελληνικού πολιτισμού». 

 Οι δύο εφημερίδες που είδαμε, χρησιμοποιούν τον όρο «Ανατολή» 
κατά τρόπο που συνιστά πλήρη αντιστροφή των παραδεδεγμένων (δυ­
τικο) ευρωπαϊκών στερεοτύπων, σύμφωνα με τα οποία η Ανατολή είναι 
συνώνυμη της πνευματικής και υλικής στασιμότητας, ενώ η Ευρώπη 
είναι συνυφασμένη με την αλλαγή και την πρόοδο.61 Βέβαια, όπως εξηγεί 
η Νάσια Γιακωβάκη, ήδη από τον 18ο αιώνα πραγματοποιείται στην 
ευρωπαϊκή σκέψη μια σημαντική σημασιολογική μετατόπιση σε ό,τι 
αφορά τους γεωγραφικούς όρους. Μέσα από το αδιαφοροποίητο «Le­
vante» του 16ου και 17ου αιώνα, το οποίο περιλάμβανε έναν παρηκμα­
σμένο αρχαίο κόσμο, διακριτό από τη χριστιανική Δύση, αναδύεται ως 
διακριτή κατηγορία η Ελλάδα, η οποία στο εξής διαφοροποιείται από 

58.  Γ. Κουμπουρλής, «Η Επανάσταση του 1821 και η δημιουργία του ελλη­
νικού εθνικού κράτους στις πρώτες μεγάλες αφηγήσεις της νεότερης ελληνικής 
ιστορίας: Από την πολυπαραγοντική ανάλυση στο σχήμα της εθνικής τελεολογίας», 
Η Ελληνική Επανάσταση…, ό.π., σ. 372.

59.  Γ. Κουμπουρλής, Οι ιστοριογραφικές οφειλές…, ό.π., σ. 24.
60.  Το 1852 εκδίδεται το έργο του Σπ. Ζαμπέλιου Άσματα δημοτικά της 

Ελλάδος και το 1853 η Ιστορία του ελληνικού έθνους από των αρχαιοτάτων χρόνων 
μέχρι της σήμερον, προς διδασκαλίαν των παίδων του Κ. Παπαρρηγόπουλου, 
όπου εμφανίζεται για πρώτη φορά ολοκληρωμένο το τρίσημο σχήμα. Βλ. Γ. 
Κουμπουρλής, Οι ιστοριογραφικές οφειλές…, ό.π., σ. 17.  

61.  Ν. Γιακωβάκη, Ευρώπη μέσω Ελλάδας, ό.π., σ. 308.



Ελισσάβετ Τσακανίκα122

την αρνητικά σημασιοδοτημένη «Ανατολή» (Orient).62 Οι δύο εφημερί­
δες μοιάζουν λοιπόν να επιδεικνύουν υπερβάλλοντα ζήλο υπερασπιζόμε­
νες μια Ανατολή στην οποία η Ευρώπη δεν κατατάσσει πλέον αυτονόητα 
την Ελλάδα. 

Στην οικειοποίηση της Ανατολής ασφαλώς συνέτεινε το μεγαλοϊ­
δεατικό «όνειρον της εγέρσεως της Βυζαντινής Ελληνικής Αυτοκρα­
τορίας»,63 αλλά και η εθνικοποίηση της ορθοδοξίας που, όπως παρα­
τηρεί η Ρωξάνη Αργυροπουλου, έκανε τους λογίους του δεύτερου μισού 
του 19ου αιώνα «να μην είναι μόνο ιστορικοί ή φιλόσοφοι: να είναι 
χριστιανοί».64 Παράλληλα, όμως, οι «κατήγοροι» της Ελλάδας έθεσαν 
κατά κάποιον τρόπο σε λειτουργία έναν μηχανισμό αντιδραστικής υιο­
θέτησης μιας «ανατολίτικης ταυτότητας». Λόγου χάρη, η αντίληψη της 
Εθνοκρατίας για τους διακριτούς ρόλους του γεννάν και του διατηρείν, 
που προνοιακά έχουν ανατεθεί στην Ανατολή και στη Δύση αντίστοιχα, 
αποτελεί αντιστροφή της θεωρίας του Φαλμεράυερ περί «κληρονομικών 
αντιθέτων.65 

Κυρίως, όμως, στην Ανατολή μοιάζει να επενδύεται η προσδοκία της 
εκπλήρωσης της «τρίτης ιστορικής εντολής» του ελληνικού έθνους, που 
κατά τον Παπαρρηγόπουλο είναι η ίδια η «αναβίωση της Ανατολής».66 
Ήδη το 1839 ο λόγος που εκφωνεί ο Κωνσταντίνος Σχινάς στα εγκαίνια 
του οθώνειου Πανεπιστημίου,67 τοποθετεί το νεότευκτο κράτος στον ρόλο 
του ενδιάμεσου που θα διαδώσει τα δυτικά φώτα στην εγγύς Ανατολή, 
κλείνοντας έτσι τον κύκλο της μετακένωσης, που ξεκίνησε κάποτε από 
την Ανατολή, για να καταλήξει πάλι σε αυτήν. «Ημείς εσμέν οι την Ανα­

62.  Στο ίδιο, σ. 122-129, 159, 330-332.
63.  Κωνσταντίνου Ράμφου, Τα την ελληνικήν λεγεώνα του αυτοκράτορος 

Νικολάου Α΄, την κατά το 1853, εν Μολδοβλαχία συστηθείσαν αφορώντα (πρώτη 
έκδοση: Αθήνα 1867). Βλ την εισαγωγή της Αικ. Κουμαριανού στο Κ. Ράμφος, Ο 
Κατσαντώνης / Αι τελευταίαι ημέραι του Αλή-Πασά, Αθήνα, Ίδρυμα Κώστα και 
Ελένης Ουράνη, 1994, σ. 30.

64.  Roxane Argyropoulos, Les intellectuels grecs à la recherche de Byzance 
(1860-1912), Institut de recherches néohelléniques, Fondation Nationale de la 
recherche scientifique, Αθήνα 2001, σ. 50-51.

65.  Έλλη Σκοπετέα, Φαλμεράϋερ-τεχνάσματα του αντιπάλου δέους, Αθήνα, 
Θεμέλιο, 1999, σ. 94.

66.  Κ. Παπαρρηγόπουλος, «Η ορθόδοξος Ανατολική Εκκλησία και τα δύο άλλα 
χριστιανικά θρησκεύματα»», Πανδώρα, τ. Δ´ (1853-1854), σ. 173. Παρατίθεται 
στο Ν. Ροτζώκος, Εθναφύπνιση και εθνογένεση, Αθήνα, Βιβλιόραμα, 2007, σ. 117.

67.  Βλ. Γιάννης Καρακώστας, Ο Βασιλεύς Όθων, το Οθώνειο Πανεπιστήμιο 
και η Νομική του Σχολή, Αθήνα, Σάκκουλας, 2004, σ. 97.



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 123

τολήν πολιτίσοντες», γράφει ο Κ. Ράμφος στην πανηγυρικότερη, ίσως, 
διακήρυξη της «τρίτης εντολής» που βρίσκουμε σε λογοτεχνικό έργο, 
στην εισαγωγή του ιστορικού του μυθιστορήματος Ο Κατσαντώνης.68 

Το έθνος αναζητά τα τεκμήρια της ανωτερότητάς του απέναντι στην 
Ευρώπη, όχι μόνο στο ένδοξο αρχαίο και βυζαντινό παρελθόν, αλλά και 
στο 1821, στο ορόσημο δηλαδή της ελληνικής εθνογένεσης. Στα οθωνικά 
χρόνια, η κατίσχυση του ρομαντικού εθνικισμού και η υποχώρηση του 
κοσμοπολίτικου ουμανισμού που ενέπνευσε την ελληνική εθνογένεση στα 
πρώτα της στάδια69 έχουν ως αποτέλεσμα η Ελληνική Επανάσταση να 
ερμηνεύεται όλο και περισσότερο ως ελληνική πρωτοτυπία και λιγότερο 
ως απότοκο ευρύτερων κοινωνικοπολιτικών διεργασιών και ιδεολογικών 
ρευμάτων του ευρωπαϊκού χώρου. Είναι μάλλον συνηθισμένο φαινόμενο 
οι σημαντικές ευρωπαϊκές επαναστάσεις, αντιπαραβαλλόμενες με την 
Ελληνική Επανάσταση, να απονομιμοποιούνται, να παρουσιάζονται τυ­
χοδιωκτικές και γεμάτες «διαρπαγάς και φόνους ομογενών» ή να υπο­
βιβάζονται σε απλές εκδηλώσεις ενός άμετρου φιλελευθερισμού και να 
χαρακτηρίζονται «θηλυπρεπείς και άψυχες».70 

Αυτοχθονισμός και αντιδυτικισμός

Στην αρνητική πρόσληψη της Δύσης συντελεί αναμφίβολα και η επα­
φή των Ελλήνων με τους Βαυαρούς κυβερνήτες τους. Τα θεατρικά έργα 
του Μιχαήλ ή Μιλτιάδη Χουρμούζη εστιάζουν ιδιαίτερα στην αδυναμία 
των παραγκωνισμένων Αγωνιστών να συναγωνιστούν τους Βαυαρούς στο 
«φαίνεσθαι» που συνοδεύει στην Ελλάδα τον τιμητικό τίτλο του «Ευρω­
παίου». Κεντρικός ήρωας της κωμωδίας του Ο Τυχοδιώκτης είναι ένας 
αδαής, αλλά υψηλά αμειβόμενος από το ελληνικό κράτος Γερμανός, ο 
οποίος προκαλεί τους εξαθλιωμένους Αγωνιστές με τον πολυτελή τρόπο 
ζωής του. Πλήθος κωμικών λεπτομερειών του έργου (όπως οι περιγραφές 
των υποτιθέμενων γαστρονομικών σπεσιαλιτέ της πατρίδας του Τυχοδι­
ώκτη: «αγγούρια ωριμασμένα, βρασμένα με το γάλα και με την ζάχαρη, 
κολοκύθια ωμά, πεπόνι τηγανισμένο με τα αυγά»71) θέτουν υπό αμφισβή­

68.  Κ. Ράμφος, Ο Κατσαντώνης, ό.π., σ. 69.
69.  Βλ. σχετικά Π. Κιτρομηλίδης, Η Γαλλική Επανάσταση και η Νοτιο

ανατολική Ευρώπη, Αθήνα, Διάττων, 1990, σ. 133-136. 
70.  Βλ. Ελ. Τσακανίκα, Ο δημόσιος διάλογος…, ό.π., σ. 232-234.
71.  Μ. Χουρμούζης, Ο Τυχοδιώκτης, Αθήνα, εκδόσεις Να Υπηρετούμε το 

Λαό, 1978, σ. 87 (πρώτη έκδοση: Αθήνα 1835).



Ελισσάβετ Τσακανίκα124

τηση την πολιτισμική ανωτερότητα των Βαυαρών. Η απομυθοποίηση των 
οχληρών «κηδεμόνων» που «ηύραν χαζίρι τον σοφρά και τρων το φαγάκι 
μας και δεν μας δίδουνε μήτε κόκκαλα να γλύψουμε»,72 συντελεί εντέλει 
στη γενικότερη απομυθοποίηση της ίδιας της Δύσης. Αυτή η εξέλιξη 
μοιάζει να ενισχύει την εθνική αυτοεκτίμηση, βάζοντας την Ευρώπη στον 
ρόλο του «σημασιολογικού άλλου». Μπορούμε να παρατηρήσουμε αυτό το 
φαινόμενο στην έκβαση του διαλόγου για το Στρατιωτικό Ζήτημα, όπου, 
υπό την επίδραση του αντιβαυαρικού αισθήματος (και του αυξανόμενου 
μεγαλοϊδεατισμού), εφημερίδες με φιλοδυτικό προσανατολισμό, περνούν 
από έναν ανυποχώρητο λόγο περί «κλεφτοκαπεταναίων» που ντροπιάζουν 
την Ελλάδα στα μάτια της Ευρώπης, στην ένθερμη υποστήριξη των 
«Ελλήνων οπλαρχηγών» που αντιπροσωπεύουν την απειλούμενη ελληνι­
κότητα.73

Στους αυτόχθονες που υστερούν σε μόρφωση και διασυνδέσεις με 
την Ευρώπη, οι εξευρωπαϊσμένοι ετερόχθονες γίνονται εξίσου, αν όχι 
περισσότερο, μισητοί και από τους ίδιους τους Βαυαρούς. Υπ’ αυτή την 
έννοια, ο αυτοχθονισμός συντελεί και αυτός στην αρνητική πρόσληψη 
του εξευρωπαϊσμού. Εφόσον δηλαδή ο αντίπαλος ετερόχθων είναι φορέας 
προσόντων που ανάγονται στην πολιτισμική και ιδεολογική πρωτοκαθε­
δρία της Δύσης, τότε η ίδια η Δύση από υπόδειγμα προόδου μεταβάλλε­
ται σε πρόξενο κακών. Ανάγοντας το αυτόχθον στοιχείο σε θεματοφύλα­
κα της εθνικής «καθαρότητας», της παράδοσης κ.ο.κ., ο αυτοχθονισμός 
συνιστά τρόπον τινά μια μικρογραφία του εθνικισμού στο εσωτερικό της 
εθνικής κοινότητας. Ο λόγος του είναι εξ ορισμού συντηρητικός και πα­
ρουσιάζει την υπεράσπιση των χαμένων οικογενειακών και κοινωνικών 
παραδόσεων ως το πραγματικό διακύβευμα του κοινωνικού ανταγωνι­
σμού για τις δημόσιες θέσεις. Ενίοτε φθάνει στο σημείο να αναπολεί 
την προεπαναστατική κατάσταση, από όπου απουσίαζαν οι σύγχρονοι 
«κηδεμόνες».74 Έτσι και η εφημερίδα Άγγελος, διαμαρτυρόμενη για την 
πρόσληψη «δυσφήμων και φαυλοβίων νεανίσκων [ετεροχθόνων] δικα­
στών», αναπολεί τα ήθη της εποχής «των Τούρκων», όταν «αι γυναίκες 
δεν ηδύναντο με έν βλέμμα πορνικόν να σαγηνεύσωσι τους δικαστάς», 
διότι εκείνοι ήταν ηλικιωμένοι και σεβάσμιοι αυτόχθονες.75 Ενδιαφέ­
ρουσες αναφορές στο συντηρητικό προφίλ του αυτοχθονισμού βρίσκουμε 

72.  Γρ. Παλαιολόγος, Ο Πολυπαθής, ό.π., σ. 234.
73.  Βλ. Ελ. Τσακανίκα, Ο δημόσιος διάλογος…, ό.π., σ. 26-30, 41-46.  
74.  Βλ. ενδεικτικά Αιών, 6.9.1839.
75.  Άγγελος, 18.9.43.



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 125

στα υπερασπιστικά κείμενα που γράφει ο Εμμανουήλ Ροΐδης μετά την 
κοινωνική κατακραυγή που προκάλεσε η έκδοση της Πάπισσας Ιωάννας. 
Ο Ροΐδης φαίνεται να έχει χαρτογραφήσει την κοινωνία που δεξιώνεται 
το έργο του. Κατατάσσει τους επικριτές του στους σκληροπυρηνικούς, 
αυτοχθονιστές ελλαδίτες, ενώ τους «μη σκανδαλισθέντας» στο προοδευ­
τικό «ετερόχθον στοιχείον της πρωτευούσης».76 

Μεγαλοϊδεατισμός και αντιδυτικισμός

Η διάκριση μεταξύ «σκανδαλισθέντων» και «μη σκανδαλισθέντων» δεν 
είναι πάντοτε τόσο απόλυτη όσο την παρουσιάζει ο Ροΐδης, καθώς η 
αμυντική στάση απέναντι στον εξευρωπαϊσμό δεν χαρακτηρίζει αποκλει­
στικά τα περιβάλλοντα των αυτοχθονιστών. Όταν λόγου χάρη πρόκειται 
για το θέατρο, ο συντηρητικός λόγος της Αθηνάς, που αναρωτιέται τι 
θα έλεγαν οι ηρωικώς πεσόντες βλέποντας τα παιδιά τους «παράφρονα 
εις τα θέατρα, χειροκροτούντα την κυρίαν Ρίταν»,77 διαφοροποιείται από 
τον λόγο του Μακρυγιάννη, που οικτίρει τους άφρονες που παρασύρονται 
από «την τραγουδική και ηθική της Ρίττας Μπάσσω»,78 μόνο στη χρήση 
του λεξιλογίου και του συντακτικού. Αυτή η ταύτιση απόψεων θα μπο­
ρούσε να αποδοθεί στο γεγονός ότι στη δεδομένη συγκυρία η καλλιέρ­
γεια μαχητικού πνεύματος και η επιδίωξη της Μεγάλης Ιδέας φαντάζουν 
σαφώς πιο επιτακτικές εθνικές ανάγκες από την εκλέπτυνση των ηθών: 
η μουσική «αρμόζει εις καιρόν ευτυχέστερον του παρόντος», το θέατρο 
οδηγεί το έθνος να «γυναικωθή» και η «ωραία τέχνη» το απομακρύνει 
από την «πολιτική φρόνηση» και τον «εθνισμό».79 Στο ίδιο πνεύμα με το 
Φιλοσοφικόν δοκίμιον περί της προόδου και της πτώσεως της Παλαιάς 
Ελλάδος (1839), 80 το οποίο υποστηρίζει ότι ο συβαριτισμός οδηγεί τα 
έθνη σε παρακμή, η εφημερίδα Άγγελος φθάνει στο σημείο να απαιτήσει 
την επιβολή νόμων «κατά της πολυτελείας».81 Στη συζήτηση που διεξά­
γεται στον Τύπο με αφορμή τη μετάφραση της Κορίννας της Madame de 
Staël, τα αρνητικά σχόλια δεν αφορούν τη λογοτεχνική αξία του έργου, 

76.  Ε. Ροΐδης, Η Πάπισσα Ιωάννα, ό.π., σ. 343.
77.  Αθηνά, 10.2.1840
78.  Ι. Μακρυγιάννης, Απομνημονεύματα, Αθήνα, Μπάυρον, 1977, σ. 390 

[1829-1851 (αυτόγραφο)].
79.  Νίκη, 26.11.44 και 3.12.1844· βλ. και Αθηνά, 10.2.1840.
80.  Γ. Βελουδής, Ο Jakob. P. Fallmerayer…, ό.π., σ. 18-19.  
81.  Άγγελος, 7.11.1843.



Ελισσάβετ Τσακανίκα126

αλλά την απουσία πολιτικού περιεχομένου που θα ενδιέφερε ένα έθνος 
που «τρέχει καθημέραν να αναγνώση το πολιτικόν άρθρον του Χρόνου ή 
της Εθνικής».82 Όπως παρατηρεί ο Αλέξης Πολίτης, το μυθιστόρημα στη 
λαϊκή και τερπνή εκδοχή του σημειώνει επιτυχία στις εμπορικές και όχι 
στις ιδεολογικές πρωτεύουσες του ελληνισμού, και αυτό έχει την ιδιαίτερη 
σημασία του.83 Αντιθέτως, η ποίηση αποκτά έναν κατεξοχήν πατριωτικό 
χαρακτήρα και η Αθήνα βρίσκει σε αυτήν το πλέον ανέξοδο καταφύγιο 
για τις μεγαλοϊδεατικές της φαντασιοπληξίες.84 

Για τη λογιοσύνη της εποχής το έθνος βρίσκεται σε κατάσταση ανη­
λικιότητας, η οποία το καθιστά ευάλωτο στις ξένες επιρροές και ικανό, 
σύμφωνα με τον Κοραή, να μιμηθεί τις μύγες αντί για τις μέλισσες και 
να προσκολληθεί στις δυσωδίες.85 Η ηρωίδα της κωμωδίας του Αλεξάν­
δρου Σούτσου Ο Άσωτος, ενσαρκώνει αυτήν ακριβώς την απειλούμενη 
αθωότητα του εξευρωπαϊζόμενου έθνους:

Στην Σμύρνην όταν κάθουμουν, πριν πάγω στο Παρίσι, αθώα ήμουν και 
απλή σαν όλαις οι Γραικίδαις. Αφ’ ου συνανεστράφηκα Μπαρόνους και 
Μαρκίδες, και μ’ άλλον κόσμον έζησα εις το Παλερογιάλι, αρχίνησα τα 
μάτια μου ν’ ανοίγω, κ’ έγιν’ άλλη.86  

Αυτή η διάθεση κηδεμονίας επιτείνει την τάση που ούτως ή άλλως 
διακρίνει τον εθνικισμό, να υπεισέρχεται δηλαδή σε τομείς που στις 
παραδοσιακές κοινωνίες δεν ενέπιπταν κατ’ ανάγκη στη σφαίρα της κρα­
τικής δικαιοδοσίας και να «διαπαιδαγωγεί την ανθρώπινη βούληση»,87 
αναδεικνύοντας σε «εθνικά ζητήματα» διάφορες εκφάνσεις της ιδιωτικής 
σφαίρας της ζωής των πολιτών, οι οποίες εξετάζονται ως προς την προ­
έλευση, τη χρησιμότητα και τη συμβατότητά τους με τα ελληνικά ήθη. 
Η Αθηνά, εκτός από την απαγόρευση των χαρτοπαιγνίων στα δημόσια 
καφενεία, απαιτεί και «την διά του τύπου στηλίτευσιν» όσων χαρτοπαί­

82.  Βλ. Αθηνά, 30.10.35 και 7.12.35.
83.  Αλ. Πολίτης, «Η μετάφραση της Κορίνας», Από τον Λέανδρο…, ό.π., σ. 

217. 
84.  Βλ. Αλέξης Πολίτης, Ρομαντικά χρόνια, ό.π., σ. 112-117. 
85.  Αδ. Κοραής, Προλεγόμενα της πρώτης εκδόσεως (1802) στο έργο: Βεκ­

καρίου, Περί αδικημάτων και ποινών· βλ. Προλεγόμενα στους αρχαίους Έλληνες 
συγγραφείς, τ. Δ΄, Αθήνα, ΜΙΕΤ, 1995, σ. 43. 

86.  Αλ. Σούτσος, Ο Άσωτος - κωμωδία εις πέντε πράξεις, Ναύπλιο, 1830. Το 
παράθεμα στο Ελίζα-Άννα Δελβερούδη, Ο Αλέξανδρος Σούτσος, η πολιτική και το 
θέατρο, Αθήνα, Πορεία,1997, σ. 28, 30.

87.  Βλ. Elie Kedourie, ό.π., σ. 125-129. 



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 127

ζουν ιδιωτικά, εξηγώντας ότι η συνήθεια αυτή «προσβάλλει τα δημόσια 
συμφέροντα εκ πλαγίου», επειδή προέρχεται από τις «ασιατικές εστίες 
της οκνηρίας» και μετατρέπει τον πολίτη σε «περιττόν άχθος αρούρης 
εις την Κοινωνίαν». 88 

Η μετακένωση κριτήριο για την αξιολόγηση της ευρωπαϊκό-
τητας

Σε γενικές γραμμές, μια συνήθεια απορρίπτεται όταν ανάγεται στο «ασια­
τικό» παρελθόν της δουλείας, όταν είναι υπερβολικά «νεωτεριστική» και 
δύναται να μεταβληθεί σε μέσο «πολιτισμένης διαφθοράς»,89 αλλά και 
όταν ανάγεται σε ένα απώτατο προ-Διαφωτιστικό ευρωπαϊκό παρελθόν, 
διαφορετικό από εκείνο με το οποίο συνδέθηκε το έθνος κατά την Επανά­
σταση. Αναζητώντας έναν προσήκοντα από εθνική έποψη ενδυματολογικό 
κώδικα, η εφημερίδα Αθηνά απορρίπτει εξίσου την τιμημένη φουστανέλλα 
(λόγω της «αλβανικής και γκεκικής» της προέλευσης) και τα ευρω­
παϊκά «κατά γης συρόμενα φουστάνια» που αποτελούν κατάλοιπο «της 
βαρβάρου τιμαριωτικής καταστάσεως του Μεσαίωνος διά να διαφέρη το 
αρχοντολόγιον από το τότε λεγόμενον σκυλολόγιον (la canaille)».90 Κατά 
κανόνα, η «ευρωπαϊκότητα» αποκτά θετικό ή αρνητικό πρόσημο, ανά­
λογα με το κατά πόσο υπηρετεί το κοραϊκό σχήμα της «μετακένωσης», 
σύμφωνα με το οποίο η Ευρώπη βοηθά την Ελλάδα να επαναπατρίσει 
τα Φώτα που της έδωσε κάποτε. Για παράδειγμα, το νεοφανές αθηναϊκό 
θέατρο αντιμετωπίζεται ως μια στρέβλωση του αρχαίου, που ταξίδεψε 
στην Ευρώπη και επανεισήχθη σε μια «ευτελισμένη» εκδοχή. 

Βεβηλούν τον ιερόν τόπον της Μελπομένης και της Θαλείας εκτρώματα 
της Ιταλίας και γυναίκες της τελευταίας τάξεως. Είμεθα εκ των πρώ-
των, οίτινες επιθυμούν να έχωμεν θέατρον, αλλά θέατρον ελληνικόν, θέ-
ατρον εθνικόν, το θέατρον εκείνο των προγόνων ημών, εν ω ανεφλέγετο 
ο πατριωτισμός, εμορφούντο τα ήθη και εδιδάσκετο η γλώσσα. Είναι 
κατάρα […] εις την πατρίδα των εφευρετών του θεάτρου […] να πληρώ
νωμεν διά να τέρπουν τας ακοάς μας ιταλικοί βάτραχοι και να εισάγεται 
η διαφθορά και κακοήθεια.91         

88.  Αθηνά, 5.10.1840.
89.  Αθηνά, 10.2.1840.
90.  Αθηνά, 5.3.1838 και 11.1.1839
91.  Φως, Αθήνα, 6.2.1860.



Ελισσάβετ Τσακανίκα128

Κατά ανάλογο τρόπο, τα προϊόντα των «μυθιστορικών εργαστηρίων της 
δυτικής Ευρώπης» κατηγορούνται ότι εισάγουν την «πρόωρον διαφθο­
ράν».92 Η ελληνική μυθιστορία προσφέρει μια εναλλακτική πρόταση στον 
ξενόφερτο «ερωτισμό, την αναγνωστική ηδονή και την αισχρολογία»,93 
πράγμα που αποτυπώνεται ενίοτε και στους τίτλους των έργων (Ελισσά
βετ ή Βίος Ελληνίδος, του Παπαδόπουλου Βρετού, Η ηρωίς της ελληνι
κής Επαναστάσεως του Στ. Ξένου, Ο Λέανδρος, Ελληνική εικών, του 
Κων. Πωπ.94) Η εφημερίδα Φως εισηγείται να σταλούν για θεατρική 
εκπαίδευση στην Ευρώπη είκοσι νέοι Έλληνες, οι οποίοι στη συνέχεια θα 
δώσουν στη θεατρική τέχνη σύγχρονο ελληνικό περιεχόμενο, αντλώντας 
τη θεματολογία τους κυρίως από την Επανάσταση του 1821. Διότι το 
περιεχόμενο αυτής της πολυπόθητης ελληνικότητας δεν αντιδιαστέλλεται 
αποκλειστικά προς τη μεταφύτευση ευρωπαϊκών προτύπων, αλλά και 
προς τη στείρα αρχαιολατρία που, κατά τον κατήγορο του γένους Μπαρ­
τόλντυ, οδηγεί τον σύγχρονο Έλληνα να επαναπαύεται στις ρίζες των 
κομμένων δέντρων της ένδοξης αρχαιότητας, που εμποδίζουν κάθε και­
νούρια καλλιέργεια.95 Στον Πολυπαθή, η διάσταση αυτή αποτυπώνεται 
στη σημαντική απόφαση που θα πάρει ο ήρωας αναφορικά με το όνομα 
του παιδιού του:   

Επροτίμησα το όνομα τούτο του πάππου μου […] από όλα τα ένδοξα της 
αρχαιότητος ονόματα. Αρκετοί Αλκιβιάδαι, Επαμεινώνδαι, Θεμιστοκλείς 
[…] και Λυκούργοι ευρίσκονται και πολλαπλασιάζονται καθημέραν εις 
την Ελλάδα. Μετά τινας χρόνους θ’ αναγκασθώμεν να στείλωμεν αποι-
κίας Κυβερνητών, Στρατηγών, Φιλοσόφων, Ρητόρων και Νομοθετών, 
διότι η ολιγάνθρωπος και πτωχή Ελλάς, δεν θα δυνηθή να επαρκέση εις 
την νοητικήν και στομαχικήν διατροφήν τόσων περικλεών ανδρών.96

Η πρωτεύουσα του βασιλείου αποτελεί προνομιακό πεδίο της «ολέθριας 
παρανόησης του ευρωπαϊκού πολιτισμού».97 Ιδιαίτερα η λογοτεχνία της 
εποχής εικονογραφεί μια αντίθεση πόλης-υπαίθρου όπου ο διεφθαρμένος 

92.  Φιλίστωρ 3 (1862).
93.  Βλ. Δ. Τζιόβας, «Από τη μυθιστορία στο μυθιστόρημα», ό.π., σ. 11. 
94.  Ο Λέανδρος του Κων. Πωπ (1853) θεωρείται ένα είδος απάντησης στον 

Λέανδρο του Παν. Σούτσου, ο οποίος κατηγορήθηκε για αντιγραφή ξένων μυθι­
στορημάτων. Βλ. Λίτσα Χατζοπούλου, «Η σάτιρα και η παρωδία, οδοί προς τον 
ρεαλισμό;», στο Από τον Λέανδρο…, ό.π., σ. 72. 

95.  Βλ. Εμμ. Φραγκίσκος, «Δύο ‘κατήγοροι του γένους’…», ό.π., σ. 291.
96.  Γρ. Παλαιολόγος, Ο Πολυπαθής, ό.π., σ. 243.
97.  Ε. Σκοπετέα, Το πρότυπο Βασίλειο…, ό.π. σ. 244.



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 129

«αστικός» τρόπος ζωής των πολιτικολογούντων θεσιθήρων αντιπαρα­
βάλλεται προς την αγνή ζωή του καλλιεργητή και του χειρώνακτα. 
Κοσμοπολίτες αστοί στην πλειοψηφία τους, οι συγγραφείς μυθιστοριών 
κατασκευάζουν ένα ιδανικό σύμπαν στον αντίποδα της κοινωνικοπολι­
τικής πραγματικότητας που βιώνουν και το τοποθετούν σε μια απροσ­
διόριστη ενδοχώρα. «Αγροτικέ τρισόλβιε βίε!» αναφωνεί ο Θέρσανδρος, 
«Διατί δεν με φιλοξενείς, παραιτήσαντα τας απατηλάς πόλεις;»98 Στον 
Πολυπαθή και στον Ζωγράφο οι ενάρετοι ήρωες είναι ή καταλήγουν 
«αγροδίαιτοι», μετά από πολλές περιπλανήσεις στις εστίες της κοινωνι­
κής διαφθοράς.99 Ομοίως, στον Λέανδρο η ελευθερία «κατοικεί εις τα όρη 
και είναι ακηλίδωτος ο χιονώδης χιτών της», ενώ στην πόλη κυριαρχεί 
«η εύκολος ηθική την οποία ζητούσι να παρεισάξωσι εις την Ελλάδα 
ευρωπαϊκά έθιμα και ήθη». 100 Στα διηγήματα του Μ. Π. Βρετού Ο Πα-
τροκατάρατος και Ο Αρειάδης, δύο έργα με εμφανείς επιρροές από τα 
ευρωπαϊκά «απόκρυφα μυθιστορήματα πόλεων», η Αθήνα είναι το πε­
δίο δράσης εγκληματιών, διακορευτών και διεφθαρμένων που συχνάζουν 
στη θεατρική στέγη της «μελιφθόγγου Ρίτας Βάσσο». 101 Στον Αρειάδη, 
μάλιστα, το καλό ενσαρκώνεται από τα τέκνα ενός ληστή, φύσει ευγενή 
και «αμόλυντα από τας διεφθαρμένας αναθυμιάσεις των πόλεων». Το 
γεγονός ότι την αγνότητα των δύο νέων προφυλάσσει η άγνοιά τους για 
τη ληστρική δράση του πατέρα τους, δεν αμβλύνει ιδιαίτερα την αίσθηση 
που αποκομίζει ο αναγνώστης ότι η παρανομία της υπαίθρου αποτελεί 
ένα είδος απάντησης στην ηθική σήψη της πόλης. Αυτό υποστηρίζει με 
τον πιο αδιάλλακτο τρόπο και ο Δημήτριος Παπαρρηγόπουλος στις Σκέ-
ψεις ενός ληστού, ή η καταδίκη της κοινωνίας, ένα έργο στον αντίποδα 
του Θάνου Βλέκα του Καλλιγά: 

Ο ευγενής, εάν υπάρχει τοιούτος, είναι δυστυχέστερος του πτωχού του 
εν ταις πόλεσι. Ο πτωχός του χωρικού, ο χωρικός του ποιμένος, ο ποι
μήν του ληστού. […] Ο ληστής ως υψιπετής αετός φέρει τα βήματά του 
εκεί όπου δεν μολύνεται η γη υπό της κοινωνίας.102

98.  Επαμ. Φραγκούδης, Ο Θέρσανδρος, ό.π., σ. 57.
99.  Γρ. Παλαιολόγος, Ο Ζωγράφος, ό.π., σ. 37 και Ο Πολυπαθής, ό.π., σ. 242. 
100.  Π. Σούτσος, Ο Λέανδρος, ό.π., σ. 54, 76.
101.  Μ.Π. Βρετός, «Ο Πατροκατάρατος» (1845), «Ο Αρειάδης» (1848), ό.π., 

σ. 129,152. 
102.  Ο Δημήτριος Κ. Παπαρρηγόπουλος (1843-1873) και τα έργα του Σκέ­

ψεις ενός ληστού (1861) και η Συζύγου Εκλογή (1868), Σπύρος Φράγκος (επιμ.), 
Αθήνα, Ελευθεριακό Ιστορικό Αρχείο, 2012, σ. 16, 23.



Ελισσάβετ Τσακανίκα130

Αγωνιστές και Λόγιοι: μια εθνικά αναγκαία συμφιλίωση

Η οθωνική κοινωνία διαθέτει τις υποδοχές για παρόμοιες ρομαντικές 
εξιδανικεύσεις του ληστή και γενικότερα του παραδοσιακού ενόπλου. 
Στο όνομα της ιεροποιημένης «λαϊκότητας» που αντιπροσωπεύουν τα 
περιβάλλοντα από τα οποία προέρχονται οι περισσότεροι Αγωνιστές του 
1821, η λογιοσύνη υποχρεώνεται να στρέψει το ενδιαφέρον της σε αυτά:

Είναι δύο ζύμαι, η ζύμη η ιδανική την οποίαν τινές λόγιοι πλάττομεν 
εις Αθήνας. Και η ζύμη του έθνους αυτή, ήτις πρέπει να κατεργασθή 
και να λάβη τύπους. […] Άνδρες λόγιοι της Ελλάδος! Έλθετε να συνδρά
μωμεν το έθνος εις την ανάπλασίν του και να συμμιχθώμεν μετά των 
αγωνιστών!103 

Παρότι ο λόγιος αρθρογράφος της Συνενώσεως δεν απεμπολεί τον ρόλο 
του «καθοδηγητή» των Αγωνιστών, παραδέχεται ότι μετά την έξωση 
Βαυαρών και ετεροχθόνων από τις δημόσιες υπηρεσίες, η νίκη που κατή­
γαγε «η λευκή φουστανέλα» επί του πνευματικού ολοκληρωτισμού της 
εξευρωπαϊσμένης λογιοσύνης αποτελεί τρόπον τινά μία νίκη της ελληνι­
κότητας επί της «ξενοκρατίας»: 

(προ της Γ Σεπτεμβρίου) η κυβέρνησις μετεχειρίζετο μεν όργανα σω
φότερα. Αλλ’ αυτά ήσαν ξένα εις το έθνος και πάντη άγνωστα. Τώρα 
το έθνος έλαβεν μεν όργανα κυβερνήσεως ολιγώτερον σοφά, αλλ’ αυτά, 
όντα εκ του στοιχείου του έθνους, γνωρίζοντα την γλώσσαν του έθνους, 
μεταδίδουσι ευκολώτερα τα φώτα τα οποία λαμβάνουσιν.

Σε ένα πιο πρακτικό επίπεδο, ο Μεγαλοϊδεατισμός αναβαθμίζει αναπό­
φευκτα τον κοινωνικό ρόλο των παραδοσιακών ενόπλων που, οικειοποι­
ούμενοι τον τίτλο του πατριδοφύλακα, προβάλλουν ως αξιότεροι ενσαρκω­
τές του μαχητικού πνεύματος από τους δυτικοθρεμμένους και απόλεμους 
λογίους. «Μεταξύ των Ελλήνων ποίοι θέλουν είσθαι οίτινες, εκραγέντος 
πολέμου, μέλλουν να δράξωσι τα όπλα;» αναρωτιέται ο Ανεξάρτητος. Η 
απάντηση είναι προφανής: όχι οι «πλούσιοι νεήλυδες» και οι «νεανίσκοι 
οπαδοί της μαλθακότητος και του συρμού» :

Θα βλέπη τις εις τας αγυιάς ερριμένα φλάουτα, κιθάρας, πιανοφόρτε.[...] 
και τας εξηνταταλαροκαπελλινωμένας Κυρίας να ρίπτουν αλλού τα πτε-
ρά, αλλού τα άνθη [...] διά να επιβιβασθώσι μίαν ώραν προτήτερα.[...] 
Θέλει βλέπη τις τους λογιωτατίσκους να ρίπτωσιν εις τας οδούς τα βι-
βλία, τας υψηλάς ιδέας, τα φώτα, τα περιράματα, [...]τους διδασκάλους 

103.  Συνένωσις, 31.3.45.



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 131

του χορού [...] να φεύγωσι καρδιοκτυπούμενοι μήποτε εκ της οροθετικής 
γραμμής φθάση εις την πρωτεύουσαν καμμία σφαίρα τουφεκίου [...] 
Τότε θα βλέπη τις [...] τους εις τα καφφενεία και μαγειρεία κειμένους 
στρατιωτικούς να σφίγγωσι τα σιλάχιά των [...] και να φωνάζωσι ‘πού 
είναι ο εχθρός;’ Και αλλαλάζοντες το ‘γιόνα , μωρέ γιόνα’ να τρέχουν 
όπου το πεδίον της μάχης.104 

Το προβάδισμα της Μεγάλης Ιδέας έναντι της εσωτερικής ανασυγκρό­
τησης, σημαίνει ότι ακόμη και η καταπολέμηση της ληστείας φαντάζει 
βεβιασμένη εφόσον εκκρεμεί η επέκταση των εθνικών συνόρων, ενόψει 
της οποίας ο ληστής αντιπροσωπεύει ένα εν δυνάμει πολεμικό κεφά­
λαιο. Στο διήγημα του Βρετού Αι αναμνήσεις μου, ο κεντρικός ήρωας, 
ανατραφείς στην Ευρώπη, επιστρέφει το 1835 στην ελεύθερη Ελλάδα 
και κατατάσσεται στον στρατό, τρέφοντας μεγαλοϊδεατικές αυταπάτες. 
Όπως όμως και ο πρωταγωνιστής της Στρατιωτικής Ζωής εν Ελλάδι,105 
σύντομα απογοητεύεται όταν διαπιστώνει ότι κύριο καθήκον του ελλη­
νικού στρατού είναι να καταδιώκει πρώην κλέφτες που έγιναν ληστές, 
αντί όλος μαζί ο ένοπλος βραχίονας του έθνους να επιδιώκει τη διεύρυνση 
των συνόρων.106

Ιδωμένη από τη σκοπιά της ανόθευτης λαϊκότητας και του πολεμι­
κού ήθους που αντιπροσωπεύει ο παραδοσιακός ένοπλος, ακόμη και η 
αγραμματοσύνη του παρουσιάζεται ως «έντιμον δυστύχημα», ως από­
δειξη ότι σε αντίθεση με τους «κακοήθεις νεήλυδας με τας ευσυντάκτους 
φράσεις»,107 εκείνος δεν είχε χρόνο να ασχοληθεί με την προσωπική του 
καλλιέργεια, επειδή κρατούσε άσβεστη τη φλόγα της ελευθερίας στα 
απάτητα όρη. Την αντίληψη αυτή σατιρίζει ο Εdmond About στον Βασι
λέα των ορέων, στη σκηνή της γνωριμίας του Eυρωπαίου επιστήμονα 
με τον ληστή: 

Μού δωσε το χέρι του και μου είπε με πραγματική χαρά: Χαίρω πολύ. 
Η επιστήμη είναι καλό πράγμα. Οι πρόγονοί μας ήταν σοφοί και θα 

104.  Ανεξάρτητος, 9.8.1842: «Οι πολεμισταί της Ελλάδος».
105.  Ο ήρωας του έργου που τυπώνεται το 1870, αλλά αναφέρεται στην οθωνική 

εποχή, υπηρετεί στο «Μυιγοχαυτικόν τμήμα του υπουργείου των στρατιωτικών», 
όταν δεν αναλώνεται στο κυνήγι ληστών. Βλ. Η Στρατιωτική ζωή εν Ελλάδι, 
Χειρόγραφον Έλληνος υπαξιωματικού, επιμ. Mario Vitti, Αθήνα, Νέα Ελληνική 
Βιβλιοθήκη, 1986, σ. 208-210. 

106.  Μ.Π. Βρετός, «Αι αναμνήσεις μου» (1865), Ο Πατροκατάρατος…, ό.π., 
σ. 224.

107.  Ανεξάρτητος, 29.1.44.



Ελισσάβετ Τσακανίκα132

γίνουν σοφά και τα εγγόνια μας. Εμείς δεν είχαμε καιρό για τέτοια.108

Η διαφωνία σχετικά με το αν η παιδεία είναι επιβλαβής εν καιρώ πο­
λέμου, ή, αντιθέτως, αποτελεί τον καταλύτη που καθιστά τον πόλεμο 
«εθνικόν αντί κλέφτικου, οίος επιστεύετο υπό της Δύσεως», εγκαινιάζεται 
ήδη κατά την Επανάσταση.109 Μετεπαναστατικά, δεν είναι τόσο το κλίμα 
πολεμικής προπαρασκευής που οδηγεί σε απαξίωση των λογίων, όσο η 
διαμάχη περί «εκδουλεύσεων», στο πλαίσιο της οποίας η εθνική προσφο­
ρά τείνει να αποτιμάται με αποκλειστικό κριτήριο την υλική-σωματική 
συμμετοχή στον πόλεμο.110 Στην οθωνική εποχή η λογιοσύνη δεν συνιστά 
αυταξία. Όταν δεν έχει να επιδείξει αγωνιστικές περγαμηνές, ο λόγιος 
θεωρείται «αρνησίμαχος» και «κλεψίπατρις»,111 και η επιστημοσύνη του 
κενό γράμμα, «τύπικουμ τυπικόρουμ», ή «νόμικουμ νομικόρουμ»,112 για 
να χρησιμοποιήσουμε τους σκωπτικούς όρους που μεταχειρίζεται ο Αλέ­
ξανδρος Σούτσος στον Εξόριστο του 1831, όταν αναφέρεται στους νεήλυ­
δες δικηγόρους που σταδιοδρομούν στην Ελλάδα του Καποδίστρια. Συν­
δυάζοντας τις ιδιότητες του λογίου και του «πολεμιστή της ελευθερίας» 
στον χαρακτήρα του Εξορίστου, ο Σούτσος κατασκευάζει ένα δικό του 
alter ego. Ο ήρωάς του, γεννημένος στην Κωνσταντινούπολη, από γονείς 
«ευπατρίδας και πλουσίους», περιφέρεται στην Ευρώπη, «εκγοητευθείς 
από τα συγγράμματα του Ρουσσώ και του Βολταίρου», μέχρι που ξεσπά 
η ελληνική Επανάσταση, οπότε καταφθάνει στην Ελλάδα «ενδεδυμένος 
την αρματολικήν στολήν».113 Ο Εξόριστος του 1831 λειτουργεί, τρόπον 
τινά, ως συστατική επιστολή του συγγραφέα προς την ελλαδική κοινωνία 
(η οποία επανειλημμένως θα αμφισβητήσει τον πατριωτισμό του και θα 
κατηγορήσει εκείνον και τον αδελφό του Παναγιώτη ότι «εδραπέτευσαν 
από τον αγώνα»). Απαντώντας σε αυτές τις κατηγορίες μέσα από τις 
στήλες της Συνενώσεως, οι Σούτσοι θα υποστηρίξουν ότι η αναχώρησή 
τους το 1827 έγινε κατόπιν άδειας της ελληνικής κυβέρνησης προκειμένου 
«να εκδώσωσι συγγράμματα υπέρ της Ελλάδος εις Γαλλικήν γλώσσαν, 

108.  Εντμόντ Αμπού, Ο Βασιλεύς των ορέων, Αθήνα, Ελεύθερος Τύπος, 
2006, σ. 126 (πρώτη έκδοση: 1875).

109.  Βλ. σχετικά Άλκης Αγγέλου, Οι λόγιοι και ο αγώνας, Αθήνα, Σύλλογος 
προς διάδοσιν ωφελίμων βιβλίων, 1971, σ. 13-19. 

110.  Βλ. περισσότερα στο Ελ. Τσακανίκα, Ο δημόσιος διάλογος…, ό.π., 
ενότητα 3: «Εκδουλεύσεις και αξιώσεις».

111.  Ζέφυρος, Αθήνα, 5.5.1845.	
112.  Αλ. Σούτσος, Ο Εξόριστος του 1831, Αθήνα, Νεφέλη, 1996, σ. 142 

(πρώτη έκδοση: Αθήνα 1835).
113.  Στο ίδιο, σ. 112-113.



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 133

ο μεν Αλέξανδρος Σούτσος την ιστορίαν του Ελληνικού αγώνος, ο δε 
(Παναγιώτης) ωδάς»,114 ακριβώς όπως και ο Εξόριστος και ο σύντροφός 
του, οι οποίοι εκπληρώνουν τα χρέη τους απέναντι στην πατρίδα, «είτε 
πολεμούντες είτε συγγράφοντες».115

Πολύ περισσότερο από ό,τι ισχύει στην περίπτωση των δικηγόρων, 
των καθηγητών ή άλλων πεπαιδευμένων, το αγωνιστικό παρελθόν συνι­
στά προαπαιτούμενο για τους εφημεριδογράφους, επειδή σε αυτό και 
μόνο θεμελιώνεται το «δικαίωμά τους διά να ομιλούν». Ο Εμμανουήλ 
Αντωνιάδης, προεξάρχουσα μορφή του Τύπου της οθωνικής περιόδου, 
αντιμετωπίζει ειρωνικά τους «απόλεμους» εκδότες άλλων εφημερίδων, 
ακόμη και όταν αυτοί διαθέτουν μόρφωση και επαγγελματική κατάρτιση 
δυσεύρετη για τα ελληνικά δεδομένα, όπως ο εκδότης του Τριπτολέμου 
Γρηγόριος Παλαιολόγος.116 Έτσι, ο Παλαιολόγος, οι Σούτσοι και άλλοι 
«απόλεμοι» θα βρουν στη λογοτεχνία έναν πιο έμμεσο και διακριτικό 
τρόπο πολιτικής έκφρασης. 

Ο συμπληρωματικός ιδεότυπος του «αγωνιζόμενου λογίου» είναι ο 
«διαπαιδαγωγούμενος Αγωνιστής», ο οποίος αποκτά ιδιαίτερη βαρύτητα 
καθώς η «ελληνικότητα» και η «ευρωπαϊκότητα» του Αγωνιστή θεω­
ρούνται τεκμήρια της ύπαρξης αυτών των ιδιοτήτων στο ίδιο το έθνος. 
Εάν οι κατήγοροι του έθνους θεωρήσουν τη «ζύμη του έθνους» αμέτοχη 
των υψηλών ιδανικών των λογίων, τότε θα ενθαρρυνθούν να υποθέσουν 
ότι αυτά τα ιδανικά είναι εντέλει ξένα δάνεια και για τους ίδιους τους 
λογίους. Στο φυλλάδιό του με τίτλο «Η εξάντλησις των κομμάτων – ήτοι 
ηθικά γεγονότα της κοινωνίας μας» που κυκλοφορεί το 1842, ο Παύλος 
Καλλιγάς ψέγει αυτήν ακριβώς την επιδερμική σχέση των λογίων με τις 
ιδέες που κομίζουν σε μια ανέτοιμη για να τις εγκολπωθεί κοινωνία, που 
απαρτίζεται από σκληροτράχηλους αρβανίτες («σκυπεταρικούς ανδρείους») 
και από οπισθοδρομικούς ανατολίτες («βυζαντινά λείψανα»). Ο Καλλι­
γάς θεωρεί ότι η ανομοιογένεια του ελληνικού έθνους αποτυπώνεται στην 
κομματική του διαίρεση, όπου το αγγλικό κόμμα εκπροσωπεί την κακο­
χωνεμένη «νεολογία», το γαλλικό την «ορεινή μάχιμον ανατροφήν» και 
το ρωσικό «τας προλήψεις του παρελθόντος».117 Το γεγονός ότι η κριτική 

114.  Συνένωσις, 13.6.45.
115.  Αλ. Σούτσος, Ο Εξόριστος…, ό.π., σ. 113.
116.  Ο ίδιος ο Παλαιολόγος, μέσα από την εφημερίδα του, εκφράζει το παρά­

πονό του για αυτήν την άδικη αντιμετώπιση, βλ. Τριπτόλεμος, 30.8.33.
117.  Παύλου Καλλιγά, Μελέται νομικαί, πολιτικαί, οικονομολογικαί, ιστορι

καί, φιλολογικαί κλπ. και λόγοι εν τη Εθνοσυνελεύσει και τη Βουλή, τ. Α΄, Αθήνα, 
1899, σ. 485 - 505.



Ελισσάβετ Τσακανίκα134

αυτή προέρχεται από έναν ετερόχθονα, ο οποίος «ιδών μόνον το έδαφος 
της πρωτευούσης μας, απετόλμησε να γράψη τι περί του ελληνικού λαού», 
θεωρείται από την εφημερίδα Καρτερία ικανή πρόκληση για να αντιμετω­
πιστεί ο Καλλιγάς «ως άλλος Φαλμεράυερ».118 Χωρίς να κατονομάσει τον 
συγγραφέα, για τον οποίο αναφέρει μόνο ότι «δεν είναι Ελλην, αλλά ξένος 
τις σπουδάσας εις την Γερμανίαν», η Καρτερία αναλαμβάνει να υπερασπι­
στεί Αγωνιστές, λογίους και σύμπαν το έθνος απέναντι στις κατηγορίες 
αυτού του αυθάδους «τριχοτόμου», ο οποίος βλέπει εντός της ομοιογενούς 
εθνικής οικογένειας τρεις διακριτές φυλές: «Βυζαντινά κνώδαλα», «Σκυ­
πιτάριδας Αλβανούς» και «διατραυλίζοντας τα αρχαία και πιθηκίζοντας τα 
νέα λογιωτάτους». Παρότι η αναφορά του στους «σκυπιτάριδας» εκνεύρισε 
τα μέγιστα την εφημερίδα, ο Καλλιγάς προσεγγίζει αυτή τη συνιστώσα 
του έθνους με σεβασμό. Τους θεωρεί γνησιότερους εκφραστές της ψυχής 
του λαού και βρίσκει ότι η ζωτική τους δύναμη βρίσκεται πλησιέστερα 
στη «σημερινή ευρωπαϊκή εποχή» από ότι η «νεκρά λίμνη» του βυζαντι­
νισμού, για την οποία ωστόσο παραδέχεται ότι αποτελεί αναγκαστικά την 
«βάσιμον ζύμην» της κοινωνίας, για λόγους θρησκείας και παράδοσης.119 
Πρόθεσή του είναι μάλλον να ψέξει τους λογίους, παρά τους «σκυπετα­
ρικούς ανδρείους», και να τους παροτρύνει «να συμμιχθούν με το πλήθος 
(la masse)», πριν αποπειραθούν να το διαπαιδαγωγήσουν με τα «ασυνήθη 
και πρωτάκουστα» που σταχυολογούν από τα ευρωπαϊκά λεξικά. Όσο για 
τους Ευρωπαίους, πιστεύει πως το ενδιαφέρον τους για τα κλέφτικα τρα­
γούδια, απέναντι στα οποία η ελληνική λογιοσύνη παραμένει «αναίσθητη», 
αποδεικνύει ότι και εκείνοι έχουν περισσότερους λόγους να θαυμάζουν τoυς 
ανδρείους, παρά τους λογίους.  

Για τους «διατραυλίζοντας τα αρχαία και πιθηκίζοντας τα νέα» λο­
γίους, προβάλλει επιτακτική η ανάγκη να αποκαταστήσουν τις δύο άλλες 
«φυλές» που βάλλονται μαζί με εκείνους. Από αυτό εξαρτάται και η 
δική τους αποκατάσταση ως πνευματικής ηγεσίας του συκοφαντούμενου 
έθνους. Εάν για τα «βυζαντινά κνώδαλα» η ιστορική δικαίωση έρχεται 
με το έργο των Ζαμπέλιου και Παπαρρηγόπουλου, οι οποίοι αποκατέ­
στησαν τη φήμη του Βυζαντίου, οι «σκυπιτάριδες Αλβανοί που έκαναν 
την Επανάσταση» βρίσκουν έναν θερμό υποστηρικτή στο πρόσωπο του 
Κωνσταντίνου Ράμφου, τα ιστορικά μυθιστορήματά του οποίου κινού­

118.  Καρτερία, 8.11.42 (ευχαριστώ τον Β. Καραμανωλάκη, ο οποίος μου 
υπέδειξε τον συγγραφέα και το κείμενο για το οποίο κάνει λόγο η Καρτερία).  

119.  Τη δεκαετία του 1840, όπου γράφεται το κείμενο, αναγνωρίζεται η 
ελληνικότητα του βυζαντινού πολιτισμού, αλλά όχι της αυτοκρατορίας. Βλ Ρ. 
Αργυροπούλου Les intellectuels grecs…, ό.π. σ. 21. 



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 135

νται στη λογική της εκ των υστέρων κατασκευής μιας «προδρομικής» 
εθνικοαπελευθερωτικής δράσης του κλεφταρματολικού κόσμου.120 Για 
τον Ράμφο, οι αλβανικές ρίζες μέρους του έθνους δεν αποτελούν πρό­
βλημα, διότι θεωρεί τους Αλβανούς «αδελφούς και ομοφύλους» των Ελ­
λήνων. Ακόμη και τους μουσουλμάνους Αλβανούς αποκαλεί «ομογενείς 
ημών», που αλλαξοπίστησαν για να απαλλαγούν από την καταπίεση.121 
Γενικότερα, η όποια απόσταση χωρίζει το έθνος από το επιθυμητό, 
μπορεί να ξεπεραστεί διά της παιδείας. Όπως διακηρύσσει διά στόματος 
Κατσαντώνη στο ομώνυμο μυθιστόρημά του:

Μόνη η ανδρεία δεν αρκεί, πρέπει να έχη και σύντροφον την παιδείαν. 
Αν εγώ ήξευρα πολλά γράμματα, ίσως εκυρίευα όλην την Ήπειρον.122

Η διαδικασία ομογενοποίησης των διακριτών «φυλών» του έθνους, έχει 
ξεκινήσει ήδη με την Επανάσταση, η οποία, όπως παρατηρεί η Ε. Σκο­
πετέα, επέτρεψε σε έναν γεωγραφικό χώρο περιθωριακό σε σχέση με την 
προεπαναστατική άνθηση του Γένους, να ιδιοποιηθεί τους καρπούς αυτής 
της άνθησης.123 Εξαιτίας αυτής της ιδιορρυθμίας της ιστορίας, ο Μακρυ­
γιάννης εμφανίζεται, μαζί με πλήθος άλλων Αγωνιστών, εγγεγραμμένος 
στους καταλόγους συνδρομητών της Κορίννας, αλλά και δοκιμίων του 
Jeremy Bentham και του Johann Spurzheim για το δίκαιο και τα παιδα­
γωγικά.124 Αυτόν τον απροσδόκητο εξευρωπαϊσμό των πλέον παραδο­
σιακών στρωμάτων του αυτόχθονος στοιχείου ειρωνεύεται ο About όταν 
βάζει τον Βασιλέα των Ορέων να γράφει στην κόρη του: 

Αν το πιάνο από τη Βιέννη δεν είναι καλό, όπως μου λες, και σου χρει-
άζεται άλλο του Πλέγελ, θα το λάβεις. Θα πατήσω ένα ή δυο χωριά 
αφού πουληθούν τα σπαρτά κι ο διάολος να σκάσει θα βρούμε λεπτά για 
ένα καλό πιάνο. 125

Προερχόμενη από έναν ξένο, η σκωπτική διάθεση του About αναφορικά 
με τις δυνατότητες εξευρωπαϊσμού ενός έθνους «ληστών των ορέων» 

120.  Βλ. τον πρόλογο του Ράμφου στον Κατσαντώνη, ό.π., σ. 67. 
121.  Π. Ράμφος, Ο Κατσαντώνης, ό.π., σ. 140, 255. Βλ. ακόμη: Αι τελευταίαι 

ημέραι του Αλή- Πασά, στο ίδιο, σ. 164, 259 (πρώτη έκδοση αμφοτέρων: Αθήνα 
1862).

122.  Στο ίδιο, σ. 99.
123.  Ε. Σκοπετέα, Το Πρότυπο Βασίλειο…, ό.π., σ. 254. 	
124.  Βλ. Αλέξης Πολίτης, «Η μετάφραση της Κορίννας», ό.π., σ. 213 και Ν. 

Θεοτοκάς, Ο βίος…, ό.π., σ. 302, 420. 
125.  Ε. About, Ο Βασιλεύς των ορέων, ό.π., σ.112.



Ελισσάβετ Τσακανίκα136

ηχεί προφανώς δυσάρεστα. Ωστόσο, και οι ίδιοι οι Έλληνες, όταν απευ­
θύνονται στο εγχώριο ακροατήριο, συχνά διεκτραγωδούν ή διακωμωδούν 
την αποτυχία του εγχειρήματος του εξευρωπαϊσμού. Το 1852, ο Αλέξαν­
δρος Σούτσος, απογοητευμένος από την επικράτηση του αυτοχθονικού 
πνεύματος και την παράδοση του δημοσίου χώρου στα χέρια άξεστων 
Αγωνιστών, ξεχνά για λίγο τα ιδεολογήματά του περί της αναγκαι­
ότητας της «λευκής φουστανέλας» και γίνεται καυστικός απέναντι στους 
«ζευγηλάτες Μαραθωνομάχους» που «ερεύγονται» και «χάσκουσιν» 
εντός του Κοινοβουλίου.126 Καθώς καταλαγιάζει η αίσθηση μεγαλείου 
που γέννησαν η Επανάσταση του 1821 και η συνταγματική μεταβολή 
του 1843, και καθώς διαψεύδονται οι εθνικές προσδοκίες, τόσο σε επί­
πεδο εσωτερικής ανασυγκρότησης όσο και σε επίπεδο πραγματοποίησης 
της Μεγάλης Ιδέας, τα δείγματα αυτοκριτικής πυκνώνουν. Παράγεται 
τότε μια ρητορική που δεν εστιάζει τόσο στην διάκριση μεταξύ εξευρω­
παϊσμού και ελληνικότητας, αλλά επισημαίνει την αποτυχία σε αμφότερα 
τα επίπεδα και ελεεινολογεί το παρόν, ακόμη και «εξιδανικεύοντας το 
άμεσο ελλαδικό παρελθόν» των πρώτων οθωνικών χρόνων:127  

Ω! είσθε σεις οι ένδοξοι υιοί του Θρασυβούλου! 
Οι αγερώχως τον ζυγόν τινάξαντες του δούλου! 
Της Δόξης οι οπλίται!
Σεις, τους οποίους οι λαοί χθες είδον εκπλαγέντες,
Και σήμερον ανέχεσθε, ως μεταδουλωθέντες,
Αισχρότερα να ζήτε!
Κύπτε λαέ, και γόγγυζε και Έλλην μην καλήσαι,
Αφού ο Έλλην σήμερον ο χθεσινός δεν είσαι!128

Επίλογος

Ο Τύπος και η λογοτεχνία συνιστούν αλληλοσυμπληρούμενα μέσα πολιτι­
κής έκφρασης ενός έθνους που πιστεύει στην πνευματική του αναγέννηση. 
Το έθνος αυτό αντιλαμβάνεται τον εαυτό του μέσα από δύο σημεία αναφο­
ράς: το προγονικό του κλέος και την πολιτισμένη Ευρώπη. Για να συμβι­
βάσει τα προτάγματα της ελληνικότητας και του εξευρωπαϊσμού, τα οποία 
σε συγκεκριμένα συμφραζόμενα εμφανίζονται αντίπαλα ή ασύμβατα, επι­
νοεί την έννοια της μετακένωσης. Η μετακένωση γίνεται ο γνώμονας βάσει 

126.  Αλ. Σούτσος, Το Συνταγματικόν Σχολείον (1852), Ο Αλέξανδρος Σού
τσος…, ό.π., σ. 81-82. 

127.  Ε. Σκοπετέα, Το Πρότυπο Βασίλειο…, ό.π., σ. 239-40. 
128.  Φως, 8.2.1860.



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 137

του οποίου ο εξευρωπαϊσμός διακρίνεται σε βλαβερό και ωφέλιμο, δηλαδή 
συμβατό προς την ιδιοσυστασία και τον ιστορικό προορισμό του έθνους. 
Αυτός ο ιστορικός προορισμός, με τη σειρά του, κατά μείζονα λόγο συ­
νοψίζεται στη Μεγάλη Ιδέα, ενώπιον της οποίας, ούτε ο εξευρωπαϊσμός, 
ούτε κανένα επίτευγμα της τέχνης ή της διανόησης δεν συνιστά αυταξία. 
Η λογιοσύνη αποκομμένη από τον εθνικοαπελευθερωτικό αγώνα —εκείνον 
που συντελέστηκε και αυτόν που μέλλει να έρθει— ισοδυναμεί με «κλεψι­
πατρία». Και μπορεί αυτή η αντίληψη να ερείδεται σε μια λογική εξαρ­
γύρωσης των εκδουλεύσεων από την πλευρά των Αγωνιστών, ωστόσο ο 
ιδεότυπος του Αγωνιστή αποδεικνύεται απαραίτητος, όχι μόνο για εκείνους 
που ιδιοποιούνται τον τίτλο, αλλά και για τον ίδιο τον ελληνικό εθνικισμό 
και τις αναζητήσεις ταυτότητας στις οποίες επιδίδεται. Οι Αγωνιστές θε­
ωρούνται «η ζύμη του έθνους», επειδή ζυμώνουν τα αναλλοίωτα συστα­
τικά της εθνικής ψυχής με το πολιτικό όραμα της παλιγγενεσίας. Η ίδια 
η λογιοσύνη αντιλαμβάνεται πολύ σύντομα ότι η υπεράσπιση του έθνους 
απέναντι σε κάθε αμφισβήτηση, είτε της ιστορικής του συνέχειας, είτε 
της εσωτερικής του ομοιογένειας, είτε της ευρωπαϊκής του ταυτότητας, 
περνάει απαραίτητα μέσα από την υπεράσπιση των Αγωνιστών. Οι λόγιοι 
πρέπει να παραδεχθούν (αν δεν θέλουν να χαρακτηριστούν «πιθηκίζοντες 
τα νέα και διατραυλίζοντες τα αρχαία»), πως ο Αγωνιστής δεν μπορεί 
παρά να αντιπροσωπεύει την ελληνικότητα. Αυτή ορίζεται σε σύζευξη ή 
σε αντιδιαστολή προς την «ευρωπαϊκότητα», ανάλογα με τα συμφραζό­
μενα. Κατ’ αρχήν, εφόσον η Δύση αναγνωρίζεται ως θεματοφύλακας του 
παγκόσμιου πολιτισμού, εύλογα αναγορεύεται σε τιμητή των πάντων, στο 
πρόσωπο του οποίου το έθνος βλέπει, άλλοτε έναν θαυμαστή που πρέπει 
να δικαιώσει, και άλλοτε έναν κατήγορο που πρέπει να αποστομώσει. Εξ 
αυτού εξηγείται η εκστρατεία εξαρχαϊσμού και οι ιδεολογικές επιλογές της 
απαξίωσης του Βυζαντίου, των ομόδοξων Σλάβων και της Ανατολής γενι­
κότερα. Καθώς όμως ωριμάζει η πίστη του έθνους στη δική του προαιώ­
νια ανωτερότητα, αναμετράται με τον «σημασιολογικό άλλο» που λέγεται 
Ευρώπη και οικειοποιείται όλα εκείνα τα χαρακτηριστικά που ο ελληνικός 
ιστορισμός απενοχοποίησε. Παράλληλα, οι «κατήγοροι» του έθνους πυρο­
δοτούν έναν «αντιδραστικό» αντιδυτικισμό, ο οποίος τροφοδοτείται επίσης 
από το κυρίαρχο αφήγημα περί ξενοκρατίας και τον αυτοχθονισμό. Η 
στελέχωση του δημοσίου και η αποκατάσταση των αγωνισθέντων, δηλαδή 
ζητήματα που άπτονται της υλικής πλευράς της ζωής της οθωνικής κοινω­
νίας, συμβάλλουν στη διαμόρφωση ενός συντηρητικού αντιδυτικού λόγου, 
ο οποίος υπερασπίζεται την παράδοση απέναντι στην πολιτισμική επέλαση 
της ξενοκρατίας.



Ελισσάβετ Τσακανίκα138

SUMMARY

Elissavet Tsakanika, European and Greek ethnic identity in the press 
and literature of the ottonian period

The present article attempts a parallel study of two complementary means 
of political expression during the ottonian period: literature and the press. 
Its purpose is to depict the different aspects of the making of a bipolar 
ethnic identity, dangling between the Greek and the European. The 
nation’s self-image is largely a reflection of the image that Europe has 
formed of the nation. Greek society possesses a range of stereotypes con­
cerning Europe: Europe comes in, either as a judge, favourably or un­
favourably prepossessed towards Greece and the Greeks, or as a model 
of social and political order, or as an image of the “non– ethnic”, which 
enables the nation to boast of its own uniqueness. Since the Greek an­
tiquity constitutes the cradle of both “enlightened Europe” and modern 
Greece, the nation’s attempt at “exarchaismus”, aims at creating bridg­
es between greekness and europeanisation. Particularly during the first 
post war years, Greece evaluates its past and present through the filters 
bequeathed the newly –founded state by the European Enlightenment 
movement. Consequently, Greece adopts Europe’s depreciation towards 
Byzantium and keeps its distance from the “Orient” that the Slavs rep­
resent, by fear of providing arguments to those who adopt Falmerayer’s 
theories of the Greeks being the descendants of Slavs. Gradually, how­
ever, a new use of the term “Orient”, constitutes a complete inversion of 
the existing European stereotypes, and serves the purpose of introducing 
the notion of the several historical missions of hellenismus, inspired by 
the ideals of national romanticism. The non indigenous Greeks, as well 
as the Bavarians, are acknowledged to embody the cultural and ideolog­
ical superiority of the West and are therefore preferred in the manning 
of the new state. This stirs feelings of bitterness and resentment and a 
negative image of the West amongst the indigenous Greeks. The conser­
vative profile of greek “indigenism” is enhanced by the pursuit of the 
“Great Idea” and the belief that there are much more urgent needs than 
the aesthetic education and moral refinement that Europe stands for. 
Given that neither the “greekness” nor the European orientation of the 



Εξευρωπαϊσμός και ελληνικότητα 139

nation are adequately proven when they simply concern a limited circle 
of scholars, scholarship is not a value in itself during the ottonian period. 
The ottonian society is bequeathed two complementary “ideal types” (in 
the weberian sense) by the Greek War of Independence. Those are: the 
“fighting scholar” and the “schooled warrior”. The first term stands 
for scholars who take an active part in the War and the second for the 
fighters who are initiated into the ideals of the national revolution, and 
all the ideological motifs of the modern world. It is important to ensure 
that the traditional brigands who made the war of independence possible, 
are acknowledged to embody the “Nation’s soul” and to be the living 
proof of the nation’s historical continuity. As a rule, the various aspects 
of European identity are evaluated positively or negatively, depending 
on how much they serve Adamantios Korais’ idea of the “metakenosis”, 
in the sense of the repatriation of Greek cultural heritage from Europe. 
Those customs, ideas or morals which bear no relevance to the Greek 
heritage are rejected, as well as those whose origins are to be found in a 
distant pre- Enlightenment European past. 





ΤΟΝ ΤΡΙΑΚΟΣΤΟ ΠΕΜΠΤΟ ΤΟΜΟ 
ΤΟΥ ΠΕΡΙΟΔΙΚΟΥ ΜΝΗΜΩΝ ΓΙΑ ΤΟ 
ΕΤΟΣ 2016 ΕΠΙΜΕΛΗΘΗΚΕ Ο ΧΡΗ 
ΣΤΟΣ ΛΟΥΚΟΣ • ΤΗ ΦΙΛΟΛΟΓΙΚΗ 
ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ ΚΑΙ ΤΙΣ ΔΙΟΡΘΩΣΕΙΣ 
ΤΙΣ ΕΚΑΝΑΝ ΤΑ ΜΕΛΗ ΤΗΣ ΣΥΝΤΑ 
ΚΤΙΚΗΣ ΕΠΙΤΡΟΠΗΣ ΛΟΓΩ ΑΧΡΗ 
ΜΑΤΙΑΣ ΤΟΥ ΤΑΜΕΙΟΥ ΤΗΣ ΕΜΝΕ 
• ΓΙΑ ΤΟΝ ΙΔΙΟ ΛΟΓΟ ΤΗ ΣΕΛΙΔΟ 
ΠΟΙΗΣΗ ΤΗΝ ΕΚΑΝΕ Ο ΓΙΑΝΝΗΣ 
ΚΟΚΚΩΝΑΣ • ΤΑ ΓΡΑΜΜΑΤΑ ΤΑ 
ΕΛΛΗΝΙΚΑ ΕΙΝΑΙ ΤΑ GREEK 90, 91 
KAI 92 ΤΗΣ MONOTYPE ΚΑΙ ΤΑ ΛΑ 
ΤΙΝΙΚΑ ΕΙΝΑΙ ΤΑ LINOTYPE DIDOT 
ΕΝΟΠΟΙΗΜΕΝΑ ΠΡΙΝ ΑΠΟ ΧΡΟΝΙΑ 
ΜΕ ΤΟ ΠΡΟΤΥΠΟ UNICODE ΑΠΟ 
ΤΟΝ ΓΙΑΝΝΗ ΚΟΚΚΩΝΑ ΚΑΙ ΤΟΝ 
ΓΙΩΡΓΟ ΜΠΩΚΟ • ΤΟ ΕΞΩΦΥΛΛΟ 
ΤΟ ΣΧΕΔΙΑΣΑΝ Ο ΜΕΛΕΤΗΣ ΛΟΥ 
ΚΟΣ ΚΑΙ Ο ΓΙΑΝΝΗΣ ΚΟΚΚΩΝΑΣ • 
ΤΥΠΩΘΗΚΑΝ 180 ΑΝΤΙΤΥΠΑ ΣΤΟ 
ΑΛΦΑΒΗΤΟ ΑΡΧΕΣ ΙΟΥΛΙΟΥ ΤΟΥ ’17



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

