
  

  Mnimon

   Vol 36, No 36 (2018)

   Μνήμων

  

 

  

  TRACING THE EARLY CONCILIARISM OF THE
SPIRITUAL FRANCISCANS AND BEGUINS OF
LANGUEDOC 

  ANDREAS KOFINAKIS   

  doi: 10.12681/mnimon.36762 

 

  

  Copyright © 2024, Mnimon 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
KOFINAKIS, A. (2024). TRACING THE EARLY CONCILIARISM OF THE SPIRITUAL FRANCISCANS AND BEGUINS
OF LANGUEDOC. Mnimon, 36(36), 11–32. https://doi.org/10.12681/mnimon.36762

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 24/01/2026 09:22:44



ΑνδρΕΑΣ ΚΟΦΙνΑΚΗΣ

ΙΧνΗΛΑΤΩνΤΑΣ ΤΟν ΠρΩΙΜΟ ΣΥνΟδΙΣΜΟ
ΤΩν ΠνΕΥΜΑΤΙΚΩν ΦρΑΓΚΙΣΚΑνΩν 

ΚΑΙ ΤΩν ΜΠΕΓΚΙνΩν ΤΟΥ ΛΑνΓΚνΤΟΚ

Item dixit se credidisse quod dominus papa non posset condempnare vel reprobare

doctrinam dicti fratris P. Johannis, quia credebat quod tota dicta doctrina fuisset

aprobata in concilio Viennensi, et credebat quod concilium errare non posset.

Βερνάρδος της να Γιάκμα (Bernardus de Na Jacma)1

Ι

Η παρούσα μελέτη επιχειρεί μια συνοπτική ανάλυση της υπόθεσης εργα-
σίας που υποστηρίζεται στην προσφάτως ολοκληρωθείσα διδακτορική
διατριβή μου2 αναφορικά με τη λαϊκή αιρετική ομάδα των Μπεγκίνων
(Beguins)3 ή ορθότερα Φτωχών Αδελφών της Μετάνοιας. Αποκαλύφθηκε
στις ιεροεξεταστικές έρευνες που πραγματοποιήθηκαν στο Λανγκντόκ
(Languedoc) της Γαλλίας μετά τον Μάιο του 1318, έτος εκτέλεσης τεσ-
σάρων Πνευματικών Φραγκισκανών μοναχών στη Μασσαλία με την κα-

1. «Ακόμα, είπε, πως πίστευε ότι ο πάπας δεν μπορούσε να καταδικάσει ή να
αποκηρύξει το δόγμα του λεχθέντος αδελφού Π. Ιωάννη, για το οποίο πίστευε, πως
ολόκληρο είχε εγκριθεί στη Σύνοδο της Βιέννης και πίστευε ότι η σύνοδος δεν ήταν
δυνατό να λαθέψει». Βλ. Philipp van Limborch, Historia Inquisitionis cui subjungi-
tur Liber Sententiarum Inquisitionis Tholosanae ab anno Christi MCCCVI ad an-
num MCCCXXIII, Άμστερνταμ 1692, σ. 308. Η ελληνική εκφορά των ονομάτων
των αιρετικών έχει επιχειρηθεί σύμφωνα με τον λατινικό τους τύπο, όπως σώζεται
από τον P. van Limborch. 

2. Α. Κοφινάκης, Αιρετικός λόγος και ριζοσπαστικός φραγκισκανισμός: χιλια-
στικές και συνοδικές μορφές αντίστασης στην παπική εξουσία, διδακτορική δια-
τριβή, Τμήμα Ιστορίας-Αρχαιολογίας Ε.Κ.Π.Α., Αθήνα 2017. 

3. Ο όρος beguinus χρησιμοποιήθηκε από τους ιεροεξεταστές και άλλους εκ-
κλησιαστικούς της εποχής για την περιγραφή των αιρετικών του Λανγκντόκ, που
προέρχονταν ή σχετίζονταν με το Τρίτο Τάγμα του Αγίου Φραγκίσκου. Είχε προ-



τηγορία της αίρεσης και της ανυπακοής.4 Η αίρεση δημιουργήθηκε στα
τέλη του 13ου αι. στο περιθώριο της σύγκρουσης στο εσωτερικό του
Φραγκισκανικού Τάγματος γύρω από τη φύση της ευαγγελικής πενίας
των Φραγκισκανών, που είχε προκαλέσει ανεπίσημη αλλά ουσιαστική
ρήξη μεταξύ Πνευματικών και Κοινοβιακών.5 Στη συνέχεια το ζήτημα
απασχόλησε έντονα ευρύτερους εκκλησιαστικούς κύκλους, καθώς συνδέ-

12                                                                      Ανδρέας Κοφινάκης

σβλητική χροιά καθώς η ρίζα beg- χρησιμοποιούνταν για όσους κινούνταν στο κοι-
νωνικό περιθώριο των πόλεων, άνδρες και γυναίκες, που χαρακτηρίζονταν από
υπέρμετρο θρησκευτικό ζήλο και τον οποίο εξέφραζαν με μια σωρεία πρακτικών,
θυμίζοντας θρησκευτικά τάγματα. Οι ίδιοι οι αιρετικοί αυτοαποκαλούνταν Φτωχοί
Αδελφοί της Μετάνοιας. Βλ. Malcolm D. Lambert, Medieval Heresy: Popular
movements from the Gregorian Reform to the Reformation, Οξφόρδη, Blackwell,
2002, σ. 422. Στο Henry Ch. Lea, A History of the Inquisition of the Middle
Ages, Λονδίνο, τ. IIΙ, Elibron Classics, 2005, σ. 44, αναφέρονται ως Ολιβιστές,
λόγω της σύνδεσής τους με τη διδασκαλία του Πέτρου Ιωάννη Όλιβι. Το Φραγκι-
σκανικό Επαρχιακό Συμβούλιο της Μπεζιέ το 1299 τους χαρακτήρισε ως εκείνα τα
μέλη του Τρίτου Τάγματος, που διέδιδαν στρεβλές εσχατολογικές απόψεις και οι
οποίοι αποκαλούνταν στην καθομιλουμένη beguini seu beguinae. Βλ. Giovanni
Mansi, Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio, τ. XXIV, Φλωρεντία
και Βενετία 1758-1798, σ. 1216. Ενδεικτικά για το Τρίτο Τάγμα βλ. John Moor-
man, A History of the Franciscan Order: from its origins to the year 1517, Σικά-
γο, Franciscan Herald Press, 1988, σ. 40-46, 216-226, 417-429, 560-569. 

4. Το λατινικό κείμενο της ποινής: Inquisitoris sententia contra combustos in
Massilia (Δικαστική απόφαση της Ιεράς Εξέτασης εναντίον των καμένων στη Μασ-
σαλία) βρίσκεται στο G. Mansi, Stephanii Baluzii Tutelensis Miscellanea, τ. ΙΙ,
Παρίσι 1761-1764, σ. 248-251. 

5. Συνοπτικά, η συγκεκριμένη διαμάχη, που έκανε την εμφάνιση της ήδη από
τις πρώτες δεκαετίες ζωής του Φραγκισκανικού Τάγματος, αφορούσε τις πρακτικές
συνεπαγωγές του φραγκισκανικού όρκου της ευαγγελικής πενίας. Η «απόλυτη»
ευαγγελική πενία, ατομική και κοινοτική, υπήρξε η θεμελιώδης αρχή οργάνωσης
του τάγματος από τον άγιο Φραγκίσκο τη δεκαετία του 1210. Ωστόσο, η γρήγορη
εξάπλωσή του, συνδυαστικά με την παροχή παπικών προνομίων για τη διευκόλυνση
της οργάνωσης του μοναστικού βίου διαμόρφωσε νέες συνθήκες, που έρχονταν σε
σύγκρουση με τα αυστηρά ιδανικά του ιδρυτή του. Σταδιακά, και με ιδιαίτερη έ-
νταση από τη δεκαετία του 1270 και έπειτα, το τάγμα ανεπίσημα «διχάστηκε»
στους Πνευματικούς, που επιθυμούσαν την επιστροφή σε αυστηρότερες μορφές τή-
ρησης του όρκου της πενίας και στους Κοινοβιακούς, που αποδέχονταν πιο μετριο-
παθείς ερμηνείες του και σχηματικά συνδέθηκαν με την ηγεσία του Τάγματος και
τον Πάπα. Για μια εισαγωγή στο θέμα βλ. Malcolm D. Lambert, Franciscan
Poverty: the doctrine of the absolute poverty of Christ and the Apostles in the Fran-
ciscan Order 1210-1323, νέα Υόρκη, Franciscan Institute, 1998· David Burr, The



θηκε με το δόγμα της «απόλυτης»6 αποστολικής πενίας και το οποίο, εν
τέλει, κηρύχθηκε αιρετικό από τον πάπα Ιωάννη ΚΒ΄ με τη βούλα Cum
inter nonnullos7 τον νοέμβριο του 1323, προκαλώντας στάσεις ανυπακοής
και αμφισβήτησης της παπικής εξουσίας από το ριζοσπαστικό κομμάτι
των Πνευματικών. 

Βασικός σκοπός της μελέτης μας είναι αξιοποιώντας επιλεγμένα κομ-
μάτια του πρωτογενούς αρχειακού υλικού8 να αναδείξουμε την κοινωνική
και πολιτική διάσταση της αίρεσης με επικέντρωση στην έννοια της α-

Ο συνοδισμός των Πνευματικών Φραγκισκανών και των Μπεγκίνων            13

Spiritual Franciscans: from protest to prosecution in the century after Saint Fran-
cis, Πενσυλβάνια, The Pennsylvania State University Press, 2001. 

6. Πρόκειται για τον ισχυρισμό μέρους θεολογικών και μοναστικών κύκλων της
εποχής, μεταξύ των οποίων και ο άγιος Φραγκίσκος και οι Πνευματικοί Φραγκι-
σκανοί, ότι ο Χριστός και οι Απόστολοι δεν διέθεταν καμίας μορφής περιουσία,
ατομικά ή ομαδικά. Ισχυρισμός με εξαιρετικά ανατρεπτικές συνεπαγωγές για την
κοσμική εξουσία της Καθολικής Εκκλησίας. Βλ. Herbert Grundmann, Religious
movements in the Middle Ages, Ιντιάνα, University of Notre Dame Press, 2002·
Robert I. Moore, The origins of European dissent, Οξφόρδη, Blackwell, 1985, σ.
7-30.

7. Στα τέλη του 1321, ο δομινικανός ιεροεξεταστής Ιωάννης της Μπον (Jean
de Beaune) κατά την ανάκριση ενός Μπεγκίνου διαφώνησε δημόσια με τον Φρα-
γκισκανό Βερεγγάριο Ταλόν (Berengar Talon) από τη μονή της ναρμπόν πάνω στο
ζήτημα της ακριβούς φύσης της ευαγγελικής πενίας του Χριστού και των Αποστό-
λων. διαφωνία που οδήγησε στην κλιμακούμενη παπική παρέμβαση από τον Ιωάννη
ΚΒ΄ και στην έκδοση της σχετικής βούλας. Βλ. D. Burr, ό.π., σ. 262-267· J. Moor-
man, ό.π., σ. 317-318.

8. Πρωτογενής πηγή της μελέτης μας είναι το Liber Sententiarum Inquisitionis
Tholosanae (Βιβλίο των Δικαστικών Αποφάσεων της Ιεράς Εξέτασης της Τουλού-
ζης) του Βερνάρδου Γκυ (Bernard Gui). διασώζεται σε αντίγραφο του 17ου αι.
από τον P. van Limborch, Ολλανδό προτεστάντη θεολόγο, με την ιδιότυπη συμβολή
του Τζον Λοκ (Ms. Add. 4697 British library). Βλ. Margaret Α.Ε. Nickson,
«Locke and the Inquisition of Toulouse», The British Museum Quarterly 36 (1972),
τ. III-IV, σ. 83-92. Το περιεχόμενό του καλύπτει ολόκληρη την περίοδο που ο Γκυ
βρισκόταν επικεφαλής της Ιεράς Εξέτασης στην Τουλούζη (1307-1323). Πρόκειται
για τη μεγαλύτερη διασωθείσα συλλογή δικαστικών αποφάσεων του ύστερου Με-
σαίωνα, παρέχοντας πολύτιμες πληροφορίες για την ιστορία της αίρεσης και της
Ιεράς Εξέτασης. διαφοροποιείται, έτσι, από το άλλο είδος ιεροεξεταστικών αρχείων
της εποχής, που είναι συνόψεις των ανακριτικών διαδικασιών βασισμένες στα πρα-
κτικά των νοταρίων. Συνδέεται θεματικά με το μητρώο του Ζακ Φουρνιέ στο Παμιέ
το 1318-1325, καθώς και με άλλα λιγότερο γνωστά αρχεία της περιόδου. Βλ. Julien
Théry, Le livre des sentences de l’inquisiteur Bernard Gui. Extraits choisis, traduits



ντίστασης. Πιο συγκεκριμένα, φιλοδοξεί να προβάλει τον λόγο της μικρής
αίρεσης ως το υστερομεσαιωνικό σημείο συνάντησης δύο διακριτών πα-
ραδόσεων αμφισβήτησης του πάπα, μιας χιλιαστικής και μιας συνοδικής,
με επικέντρωση στη δεύτερη, της οποίας θεωρώ ότι οι Μπεγκίνοι και οι
Πνευματικοί Φραγκισκανοί ταγοί τους συνιστούν μια ξεχασμένη από την
ιστοριογραφία περίπτωση.  

Στην παρούσα μελέτη σαν χαρακτηριστικό δείγμα του διττού αιρετικού
λόγου αντίστασης θα χρησιμοποιηθούν τα αιρετικά λάθη (culpa) που ομο-
λογήθηκαν ενώπιον του par excellence ιεροεξεταστή δομινικανού Βερ-
νάρδου Γκυ στις ανακρίσεις που διεξήγαγε κατά τα έτη 1321 και 1322.
Απαγγέλθηκαν στο δημόσιο κήρυγμα (sermo generalis)9 της 4ης και 5ης
Ιουλίου του 1322 ενώπιον του πληθυσμού της πόλης του Παμιέ (Pamiers)
στο κοιμητήριο του αγίου Ιωάννη, παρουσία υψηλόβαθμων εκκλησιαστι-
κών αξιωματούχων της  περιοχής, όπως ο επίσκοπος της πόλης Ζακ
Φουρνιέ (Jacques Fournier),10 μετέπειτα πάπας Βενέδικτος ΙΒ΄ και ο δο-
μινικανός ιεροεξεταστής της Καρκασσόν, Ιωάννης της Μπον.

Οι δεκατρείς Μπεγκίνοι, έντεκα άνδρες και δύο γυναίκες, που δέχθη-
καν την ιεροεξεταστική δικαιοσύνη τον Ιούλιο του 1322, ανήκαν όλοι τους
στο Τρίτο Τάγμα του Αγίου Φραγκίσκου11 και παράλληλα συμμετείχαν
στην αιρετική σέκτα που συγκροτήθηκε γύρω από τη διδασκαλία του

14                                                                      Ανδρέας Κοφινάκης

et présentés par Julien Théry, Παρίσι, CNRS, 2010· James Given, «A medieval
inquisitor at work: Bernard Gui, 3 March 1308 to 19 June 1323», Samuel K.
Cohn και Steven A. Epstein (επιμ.), Portraits of Medieval and Renaissance living:
essays in memory of David Herlihy, Μίσιγκαν 2005, σ. 207-232.

9. Για τη σημασία των δημόσιων sermones generales στη διαδικασία απονομής
της ιεροεξεταστικής δικαιοσύνης βλ. H. Ch. Lea, ό.π., τ. I, σ. 391-394· Lester R.
Kurtz, «The Politics of Heresy», The American Journal of Sociology 88 (1983), σ.
1090-1091.

10. Στο ιεροεξεταστικό αρχείο-μητρώο του επισκόπου Ζακ Φουρνιέ (Ms. 4030,
Vatican Library) βασίστηκε το περίφημο βιβλίο του Emmanuel Le Roy Ladurie,
Montaillou: Cathars and Catholics in a French village 1294-1324, Λονδίνο, Pen-
guin, 1990.

11. Χωρίς να συνάγεται η απόλυτη ταύτιση της αιρετικής ομάδας με το Τρίτο
Φραγκισκανικό Τάγμα, είναι δεδομένο ότι υπήρξε ο βασικός τροφοδότης της. Ο
Ιωάννης ΚΒ΄, αντιλαμβανόμενος την προβληματική ορθοδοξία των τερτσιάριων
δομών, εξέδωσε διάταγμα στις 26 Φεβρουαρίου 1322, απευθυνόμενος στους φρα-
γκισκανούς ηγούμενους της ναρμπόν, της Τουλούζης και του Μπορντώ και εφι-
στώντας την προσοχή τους στην παρείσφρηση στους κόλπους του Τρίτου Τάγματος
επικίνδυνων για την εκκλησιαστική εξουσία αιρετικών ανατρεπτικών στοιχείων και
των δύο φύλων, που αμφισβητούσαν την παπική πληρότητα εξουσιών. Εν συνεχεία,



Πνευματικού Φραγκισκανού θεολόγου Πέτρου Ιωάννη Όλιβι (Peter John
Olivi),12 έτσι, όμως, όπως διαδόθηκε και προπαγανδίστηκε από τους
Πνευματικούς Φραγκισκανούς μοναχούς του Λανγκντόκ μετά τον θάνατό
του τον Μάρτιο του 1298. Προέρχονταν από την ευρύτερη κοινωνική κα-
τηγορία των τεχνιτών13 που δραστηριοποιούνταν στις κωμοπόλεις Μπελ-
πέκ (Belpech), Σιντεγκαμπέλ (Cintegabelle) και Μονρεάλ (Montréal)
εντός του γεωγραφικού τριγώνου που σχηματίζεται από τις πόλεις της
Τουλούζης, του Παμιέ και της Καρκασόν. Εξ αρχής συνδέθηκαν με τους
Πνευματικούς Φραγκισκανούς των μονών των γειτονικών πόλεων της
ναρμπόν και της Μπεζιέ (Béziers), που το 1316 είχαν εκδιώξει βίαια
τους Κοινοβιακούς επικεφαλής τους, μετατρέποντας έτσι τις δύο μονές
σε ένα ιδιότυπο άσυλο για τους διωκόμενους Πνευματικούς από ολόκληρη
τη Γαλλία και αλλού·14 στάση για την οποία κλητεύθηκαν επωνύμως στην
Αβινιόν το 1317 προκειμένου να απολογηθούν. Συνοπτικά, οι απείθαρχοι
μοναχοί επιθυμούσαν την αυστηρότερη τήρηση του όρκου της ευαγγελικής

Ο συνοδισμός των Πνευματικών Φραγκισκανών και των Μπεγκίνων            15

διέταξε την κλήτευση όλων των Τερτσιάριων, προκειμένου να διερευνηθεί η ορθοδο-
ξία τους. Βλ. Conrad Eubel (επιμ.), Bullarium Franciscanum V: Benedicti XI,
Clementis V, Ioannis XXII Monumenta, αρ. 462, ρώμη 1898-1908, σ. 222-223. 

12. Το λατινικό όνομα είναι Petrus Johannis Olivi. Η γαλλική και η αγγλική
εκφορά του έχουν τη δική τους προβληματική. Στην ελληνική γλώσσα, ωστόσο, η
διατύπωση Πέτρος Ιωάννη Όλιβι μοιάζει αρκετά εύστοχη. Βλ. L. Burnham, So
Great a Light, So Great a Smoke: the Beguin heretics of Languedoc, νέα Υόρκη,
Cornell University Press, 2008, σ. 16. Για τη ζωή και το έργο του Όλιβι πρωτο-
ποριακές υπήρξαν οι μελέτες του πολυγραφότατου Αμερικάνου D. Burr. Ενδεικτικά
μόνο βλ. D. Burr, The Persecution of Peter Olivi, Φιλαδέλφεια, American Philo-
sophical Society, 1976· του ίδιου, Olivi and Franciscan Poverty: the origins of the
usus pauper controversy, Φιλαδέλφεια, University of Pennsylvania Press, 1989· του
ίδιου, Olivi’s Peaceable Kingdom: A Reading of the Apocalypse Commentary, Φι-
λαδέλφεια, University of Pennsylvania Press, 1993. Τη δεκαετία του ’90 οι Γάλλοι
ιστορικοί Sylvain Piron και Alain Boureau αναβίωσαν τις ιστορικές μελέτες γύρω
από τον Όλιβι, δημιουργώντας παράλληλα τον ιστότοπο http://oliviana.revues.org/.
Αποτέλεσμα των παραπάνω υπήρξε ο συλλογικός τόμος A. Boureau και S. Piron
(επιμ.), Pierre de Jean Olivi (1248-1298): Pensée scolastique, dissidence spirituelle
et société, Παρίσι, Librairie philosophique J. Vrin, 1999. 

13. Για την κοινωνική προέλευση των αιρετικών βλ. Jean-Louis Biget, «Culte
et rayonnement de Pierre Dejean-Olieu en Languedoc au début du XIVe siècle»,
A. Boureau και S. Piron (επιμ.), Pierre de Jean Olivi (1248-1298): Pensée sco-
lastique, dissidence spirituelle et société, ό.π., σ. 299-306.

14. Σημειώνω, ως παράδειγμα, το περιστατικό των πέντε φυγάδων μοναχών
από τη φραγκισκανική επαρχία της Ακουιτανίας, που εν συνεχεία κατήγγειλαν τις



πενίας της Regula Bullata (Επίσημος Κανόνας)15 εναρμονισμένης με το
ολιβιανό δόγμα του usus pauper,16 που ωστόσο είχε καταδικαστεί στο
παρελθόν από την ηγεσία του τάγματος.17 Στη συνέχεια αρνήθηκαν να
πειθαρχήσουν στις υποδείξεις της παπικής βούλας Quorumdam exigit18

τον Οκτώβριο του 1317, θεωρώντας ότι το περιεχόμενό της στρεφόταν
εναντίον της ορθής εφαρμογής της Regula Bullata και ότι έπληττε τον
φραγκισκανικό όρκο της πενίας. 

Οι αποκλίνουσες διδασκαλίες των εξεγερμένων Φραγκισκανών μονα-
χών, που αντιδρούσαν στα μέτρα χαλάρωσης της φραγκισκανικής πενίας,
διασώθηκαν στις καταθέσεις των λαϊκών Μπεγκίνων, οι οποίοι παρακο-
λουθούσαν τα Πνευματικά κηρύγματα όπως διασώζει ο Γκυ: «Item dixit
se audivisse a dictis fratribus Minoribus a publico sermone in Narbona».19

16                                                                      Ανδρέας Κοφινάκης

διώξεις των Πνευματικών από τον επαρχιακό ηγούμενο και μετέπειτα καρδινάλιο
Βερτράνδο της Τουρ (Bertrand de Turre). Βλ. Livarius Oliger, «Fr. Bertrandi de
Turre processus contra spirituales Aquitaniae (1315)», Archivum Franciscanum
Historicum XVI (1923), σ. 323-355.

15. Για το κείμενο της Regula Bullata, που το 1223 αντικατέστησε τη Regula
Primitiva (ή Prima) (Πρώτος Κανόνας) του 1210 και καθιερώθηκε ως το μοναδικό
επίσημο κείμενο οργάνωσης του τάγματος μαζί με την παπική βούλα Quo elongati
του 1230 βλ. Rosalind B. Brooke, The coming of the friars, Λονδίνο, Alden Press,
1975, σ. 120-125.

16. Ο «usus pauper» θα μπορούσε να μεταφραστεί ως «φτωχική χρήση». Με-
τάφραση, ωστόσο, που κρίνεται αδόκιμη και γι’ αυτό απορρίπτεται. 

17. Το δόγμα του usus pauper συνιστά τη βασική διανοητική συνεισφορά του
Όλιβι στη διαμάχη μεταξύ Πνευματικών και Κοινοβιακών. Επιγραμματικά, στο
Tractatus de usu paupere (Πραγματεία περί του usus pauper) ορίστηκε ως εκείνη
η χρήση των πραγμάτων που άρμοζε στον ευαγγελικό πένητα, τηρουμένων των
εκάστοτε συνθηκών και βάσει της λογικής. Η αοριστία του ορισμού σε συνδυασμό
με την πεποίθηση του Όλιβι ότι το δόγμα συνιστούσε αναπόσπαστο κομμάτι της
Regula Bullata προκάλεσε σφοδρή κριτική, που οδήγησε σε απανωτές κρίσεις των
ολιβιανών έργων και εν τέλει, το 1285, στην καταδίκη και στην εντολή κατάσχεσης
των έργων του με την εγκύκλιο Littera septem sigillarum (Επιστολή των Επτά
Σφραγίδων), που εστάλη προς εφαρμογή σε κάθε μονή της φραγκισκανικής επαρ-
χίας της Προβηγκίας. Βλ. D. Burr, Olivi and Franciscan Poverty, ό.π., σ. 89.      

18. Για το περιεχόμενο της βούλας, με την οποία ο Ιωάννης ΚΒ΄ απέδιδε στους
επικεφαλής του τάγματος την πλήρη εξουσία προσδιορισμού του μήκους και της
ποιότητας του υφάσματος των μοναστικών ράσων, καθώς και το προνόμιο της δια-
τήρησης σιταποθηκών και κελαριών εντός των φραγκισκανικών μονών, βλ. J. Moor-
man, A History of the Franciscan Order, ό.π., σ. 311.

19. «Ακόμα, είπε, πως είχε ακούσει σε δημόσιο κήρυγμα στη ναρμπόν από



ΙΙ

Εντός των αιρετικών καταθέσεων, οι πρώτες ενστικτώδεις θέσεις αμφι-
σβήτησης της παπικής εξουσίας πηγάζουν από τη μακρόχρονη παράδοση
ευαγγελικής αντίθεσης στον πλούτο και τις θεσμικές δικαιοδοσίες της
Εκκλησίας. Η αιρετική δραστηριότητα των τριών προηγούμενων αιώνων
είχε διαδώσει εκείνες τις αντιπλουτοκρατικές διδαχές της Καινής διαθή-
κης που επέκριναν τις δικαιοδοτικές εξουσίες της Εκκλησίας, εξέλιξη που
συνδεόταν με την ευρύτερη μεταστροφή της υστερομεσαιωνικής χριστια-
νικής κοινωνίας σε μία επιταγή πενίας, ως αντίδραση στις ηθικές επι-
πτώσεις του αναδυόμενου αστικού πολιτισμού και της οικονομικής
ευμάρειας. Ως αίτημα δε εντάχθηκε σε ορθόδοξα μονοπάτια, κυρίως, χάρη
στη διορατικότητα και οξυδέρκεια των παπών του πρώτου μισού του
13ου αιώνα με την ενσωμάτωση των Επαιτικών Ταγμάτων στο επίσημο
σώμα της Εκκλησίας.20

Η αντιπλουτοκρατική φραγκισκανική αφετηρία μετατράπηκε στην πε-
ρίπτωση των Πνευματικών του Λανγκντόκ σε αιρετική ανυπακοή προς
την εξουσία καταναγκασμού της Εκκλησίας, όταν συνδυάστηκε με τον
ιωακειμίτικο χιλιασμό του όψιμου έργου του Όλιβι, Lectura super Apoca-
lypsim (Σχόλια στην Αποκάλυψη),21 κορυφαίου δείγματος της ενσωμά-
τωσης της εσχατολογικής διδασκαλίας του Καλαβρέζου μυστικού Ιωακείμ
της Φιόρε ή της Φλόρα (Joachim of Fiore/Flora) στην Πνευματική φρα-
γκισκανική θεολογία.22 Αν και η κατοχή των ολιβιανών έργων είχε απα-

Ο συνοδισμός των Πνευματικών Φραγκισκανών και των Μπεγκίνων            17

τους λεχθέντες αδελφούς Μινορίτες». Βλ. P. van Limborch, Historia Inquisitionis,
ό.π., σ. 327.

20. Η αντιπλουτοκρατική κριτική των ευαγγελικών αιρέσεων, που αναβίωσαν
στη δύση τον 11ο αι., στον θεσμικό και δικαιοδοτικό ρόλο της Καθολικής Εκκλη-
σίας, αποτελεί κοινό ιστοριογραφικό τόπο που έχει συζητηθεί διεξοδικά. Βλ. ενδει-
κτικά H. Grundmann, Religious movements, ό.π.· Robert I. Moore, The origins of
European dissent, Οξφόρδη, Blackwell, 1985· Jacques Le Goff (επιμ.), Hérésies
et sociétés dans l’Europe pré-industrielle 11e-18e siècles, Παρίσι, Mouton & Co.,
1968.

21. Για δύο μεσαιωνικά χειρόγραφα του έργου βλ. Ms. Borghese 38, Biblioteca
Vaticana και Ms. Rome, Bibl. Ang. 382. Πρόσφατα, εκδόθηκε από τον Warren
Lewis (επιμ.), Petrus Iohannis Olivi - Lectura super Apocalypsim, νέα Υόρκη,
Franciscan Institute Publications, 2014. 

22. Η επιρροή στο Φραγκισκανικό Τάγμα του Καλαβρέζου αβά Ιωακείμ της
Φιόρε υπήρξε σημαντική, ήδη από τα μέσα του 13ου αι.. διακεκριμένοι Φραγκι-
σκανοί, όπως ο Ιωάννης της Πάρμας (John of Parma), ο Ούγος της ντιν (Hugh of
Digne), αλλά ακόμα και ο άγιος Μποναβεντούρα (Saint Bonaventure), υιοθέτησαν



γορευθεί το 1299 από την ηγεσία του τάγματος υπό την απειλή του αφο-
ρισμού,23 η Lectura super Apocalypsim, τόσο στα λατινικά όσο και σε
δημώδεις οξιτανικές επιτομές, διακινούνταν παράνομα μέσα από ένα δί-
κτυο Πνευματικών αποστατών μοναχών και Μπεγκίνων λαϊκών,24 που
επικαιροποίησαν το χιλιαστικό χρονοδιάγραμμα του ολιβιανού έργου, απο-
δίδοντας εσχατολογικούς ρόλους στις σύγχρονές τους προσωπικότητες
και ερμηνεύοντας τις εξελίξεις σύμφωνα με τα ολιβιανά γραφόμενα.
Εκτελώντας το διανοητικό άλμα που ουδέποτε πραγματοποίησε ο ίδιος ο
Όλιβι, ριζοσπαστικοποίησαν το έργο και τη σκέψη του, μετατρέποντάς
τα σε νομιμοποιητικά εργαλεία του ιστορικού τους ρόλου ως viri spiri-
tuales, δηλαδή ως πνευματικών ανδρών, εκλεκτών υπερασπιστών της πε-
νίας και της Πνευματικής Εκκλησίας κατά την περίοδο μετάβασης στην
Τρίτη Εποχή του Αγίου Πνεύματος. Σύμφωνα με την κατάθεση του
Μπεγκίνου Πέτρου Μορέζι (Petrus Moresii) από το Μπελπέκ:

μετά την αποβολή της σαρκικής Ρωμαϊκής Εκκλησίας θα αναδειχθούν
λίγοι στον αριθμό πνευματικοί άνδρες, στους οποίους θα θεμελιωθεί η
Εκκλησία της Τρίτης Εποχής [και] οι οποίοι θα πολεμήσουν τον Αντί-
χριστο· με αυτούς θα εξαπλωθεί το Άγιο Πνεύμα ακριβώς όπως ήλθε
και κατήλθε στους Αποστόλους την ημέρα της Πεντηκοστής.25

18                                                                      Ανδρέας Κοφινάκης

μέρος ή και ολόκληρη την ιωακειμίτικη διδασκαλία σχετικά με την τριμερή περιο-
δολόγηση της ιστορίας του κόσμου και τον κομβικό ρόλο που θα διαδραμάτιζε στην
αφετηρία της Τρίτης Εποχής του Αγίου Πνεύματος ένα ανανεωτικό μοναστικό τάγ-
μα, το οποίο οι ίδιοι ταύτισαν με το Φραγκισκανικό. Για μια σύντομη εισαγωγή
στον Ιωακείμ της Φιόρε βλ. Marjorie Reeves, «The Originality And Influence Of
Joachim Of Fiore», Traditio 36 (1980), σ. 269-316· Morton W. Bloomfield,
«Joachim of Flora: A Critical Survey of his Canon, Teachings, Sources, Biogra-
phy and Influence», Traditio 13 (1957), σ. 249-311. 

23. Raoul Manselli, Spirituels et Béguins du Midi, μετάφρ. J. Duvernoy, Του-
λούζη, Editions Privat, 1989, σ. 91.

24. Η δομή του παράνομου δικτύου σκιαγραφείται στους τόμους 27 και 28 των
χειρογράφων της Ιεράς Εξέτασης της Καρκασόν στην Collection Doat της BnF,
που περιλαμβάνουν συνόψεις ανακριτικών διαδικασιών και συλλογές δικαστικών
αποφάσεων για την περίοδο 1218 με 1326. Βλ. Henri Omont, «La collection Doat
à la Bibliothèque nationale. Documents sur les recherches de Doat dans les archives
du sudouest de la France de 1663 à 1670», Bibliothèque de l’école des chartes, τ.
77, Παρίσι 1916, σ. 286-336. Στο διαδίκτυο μπορούν να βρεθούν στον ιστότοπο
του J. Duvernoy, http://jean.duvernoy.free.fr.   

25. «rejecta ecclesia carnali Romana, eligerentur pauci viri Spirituales […] in
die Pentecostes» (P. van Limborch, ό.π., σ. 306).



Κοινή αιρετική συνείδηση αποτελεί η ταύτιση του πάπα Ιωάννη ΚΒ΄ με
τον Μυστικό Αντίχριστο, στον οποίο οι πιστοί δεν όφειλαν υπακοή. Ταύτιση
που δικαιολογείται από τις αντιχριστιανικές πράξεις του, δηλαδή την έκ-
δοση της Quorumdam exigit, αλλά και εν γένει την καταδίωξη όσων Πνευ-
ματικών διαφώνησαν με την εφαρμογή της. Ενδεικτικά είναι όσα κατέθεσαν
ο προαναφερθείς Πέτρος Μορέζι και ο Τερτσιάριος26 Γουλιέλμος ρούσι
(Guillelmus Russi), μετέπειτα εκτελεσθέντες27 στην Τουλούζη: 

Ακόμα, πίστευε ότι ο πάπας Ιωάννης ΚΒ ́είναι ο Μυστικός Αντίχριστος,
πρόδρομος της έλευσης του Μεγάλου Αντίχριστου και των μεσημβρινών
δαιμόνων και ο αρπακτικός λύκος που πρέπει να αποφύγουν οι πιστοί,
καθώς τους εξέτρεπε από τη σωστή πορεία.28

Ακόμα, ότι ο πάπας Ιωάννης ΚΒ ́εκδίδοντας το διάταγμα χάρη στο οποίο
οι αδελφοί Μινορίτες μπορούσαν να έχουν σιταποθήκες και κελάρια για
να αποθηκεύουν στάρι και κρασί από κοινού, είχε πράξει άδικα και ενά-
ντια στον Κανόνα του αγίου Φραγκίσκου και σε αυτό καταδίκασε την
πενία και τη ζωή, το Ευαγγέλιο του Ιησού Χριστού, πράττοντας αντι-
χριστιανικά, συνεπώς είχε μετατραπεί σε Μυστικό Αντίχριστο, πρόδρομο
του μεγάλου Αντίχριστου.29

Παρόμοιες εσχατολογικές θέσεις εξέφρασαν όλοι οι ανακριθέντες αιρετι-
κοί, ενίοτε ελαφρώς τροποποιημένες, κυρίως εξαιτίας της ατομικής ερ-
μηνείας όσων είχαν ακούσει να κηρύττονται από τους Πνευματικούς
μοναχούς, αλλά και όσων είχαν ακούσει να διαβάζονται στις ομαδικές
αναγνώσεις της δημώδους Lectura super Apocalypsim στις αιρετικές πα-
ρασυναγωγές.30

Ο συνοδισμός των Πνευματικών Φραγκισκανών και των Μπεγκίνων            19

26. Ο όρος «Τερτσιάριος», που χρησιμοποιείται για τα μέλη του Τρίτου Τάγμα-
τος, βρίσκεται στο Μάρκος ν. ρούσσος-Μηλιδώνης, Φραγκισκανοί Καπουκίνοι:
400 χρόνια προσφοράς στους Έλληνες 1585-1995, Αθήνα, Ι.Κ. Καπουκίνων Ελλά-
δος, 1996, σ. 468.

27. Για τις ημερομηνίες και τους τόπους εκτέλεσης όλων των αναφερόμενων
αιρετικών βλ. L. Burnham, So Great a Light, ό.π., σ. 190-192· της ίδιας, «A
prosopography of the Béguins and Spiritual Friars of Languedoc», Oliviana 2
(2006), σ. 1-21.

28. «Item credidit eumdem dominum papam Johannem XXIIus esse misticum Anti-
Christum […] avertentem fideles a bona vita» (P. van Limborch, ό.π., σ. 304).

29. «Item quod dominus papa Johannes XXIIus, faciendo constitucionem […] factus
misticus Anti-Christus, preparator vie majoris Anti-Christi» (στο ίδιο, σ. 315).

30. Οι μεταφρασμένες επιτομές του έργου περιείχαν λάθη, παραλείψεις και



Τέλος, ο ολιβιανός χιλιασμός που υιοθέτησαν οι ανυπάκουοι Πνευμα-
τικοί μοναχοί και διέδωσαν στους λαϊκούς Μπεγκίνους εν είδει προπα-
γάνδας, εκτός του νομιμοποιητικού του ρόλου για την αιρετική ανυπα-
κοή,31 οδήγησε και σε μια ριζοσπαστική αντίληψη του ιστορικού χρόνου.
Θεμελιώθηκε στη φιλοσοφία-θεολογία της ιστορίας του Όλιβι και του
Ιωακείμ της Φιόρε, που αντιλαμβανόταν την ανθρώπινη ιστορία ως πρό-
οδο32 μέσα από τη σταδιακή εξάπλωση του Αγίου Πνεύματος και τη νο-
μοτελειακή επίγεια τελείωση της ανθρώπινης κατάστασης, ενθαρρύνοντας
έτσι περαιτέρω την αιρετική βούληση. Κατέληγε δε σε μια εξισωτική αι-
ρετική ουτοπία ανακαίνισης του κόσμου και κατάργησης των κατεστη-
μένων σχέσεων κυριαρχίας και υποταγής που καθιστά περισσότερο
ευδιάκριτες τις κοινωνικοπολιτικές συνεπαγωγές του αιρετικού λόγου.33

20                                                                      Ανδρέας Κοφινάκης

προσθήκες, που πιθανότατα εξυπηρετούσαν την Πνευματική προπαγάνδα. Για πα-
ράδειγμα, η ταύτιση του Όλιβι με τον άγγελο της Έκτης Σφραγίδας, ρόλος που
στο αυθεντικό ολιβιανό κείμενο αποδίδεται στον Φραγκίσκο της Ασίζης. Βλ. για
παράδειγμα την ομολογία του Γουλιέλμου ρούσι (P. van Limborch, ό.π., σ. 325).  

31. Οι ατομικές και συλλογικές δράσεις αντίστασης των αιρετικών αναλύονται
στα J. Given, Inquisition and Medieval society: power, discipline, & resistance in
Languedoc, Ίθακα, ν. Υόρκη, Cornell University Press, 1997, σ. 91-141 και L.
Burnham, So Great a Light, ό.π., σ. 51-94.

32. Ο Ιωακείμ της Φιόρε και η διάδοχή του υστερομεσαιωνική χιλιαστική εσχα-
τολογία αμφισβητούν την ιστορική ακινησία του Αυγουστίνου Ιππώνος, που στην
Πόλη του Θεού δεν αναγνώριζε καμία ιστορική κίνηση των ανθρωπίνων κοινωνιών,
αλλά αντίθετα παρουσίαζε την ανθρώπινη επίγεια παρουσία ως ένα saeculum, δη-
λαδή ως μια μάταιη επιμήκη χρονική περίοδο αναμονής της Κρίσης, που ήταν το
αποτέλεσμα της πεπτωκυίας φύσης του ανθρώπου. Η δημοφιλία της ιωακειμίτικης
ανάγνωσης του ιστορικού χρόνου στον ύστερο Μεσαίωνα αποδεικνύεται από τον
όγκο της σχετικής γραμματειακής παραγωγής. Βλ. Robert Lerner, «Refreshment
of the Saints: The Time after Antichrist as a Station for Earthly progress In Me-
dieval Thought», Traditio 32 (1976), σ. 98.

33. Για τη σύνδεση αιρετικής εσχατολογίας, ουτοπικής σκέψης και κοινωνικών
προσδοκιών στον ύστερο Μεσαίωνα βλ. František Graus, «Social Utopias in the
Middle Ages», Past & Present 38 (δεκ. 1967), σ. 3-19· Norman Cohn, The Pur-
suit of the Millennium: Revolutionary Millenarians and Mystical Anarchists of the
Middle Ages, Λονδίνο, Pimlico, 2004· Jürgen Moltmann, Ο ερχόμενος Θεός: χρι-
στιανική εσχατολογία, Αθήνα, Άρτος Ζωής, 2013· Ernst Bloch, Ουτοπία και επα-
νάσταση, Αθήνα, Έρασμος, 1985.



ΙΙΙ

Οι παραπάνω συνεπαγωγές γίνονται ακόμα πιο εμφανείς στη συνοδική
διαδρομή θεμελίωσης της αιρετικής αντίστασης· σημείο που η παρούσα
μελέτη φιλοδοξεί να ανιχνεύσει και να αναδείξει. Εντός των αιρετικών
καταθέσεων, εκτός από τα ανατρεπτικά εσχατολογικά ιδεολογήματα, ε-
ντοπίζονται σε μικρότερη συχνότητα απόψεις που απηχούν Καθολικές
εκκλησιολογικές θεωρίες σχετικά με τις δικαιοδοσίες και τα όρια της πα-
πικής εξουσίας, καθώς και με την ορθή μορφή διακυβέρνησης της Εκ-
κλησίας. 

Πρόκειται για θεωρίες που διατυπώνονται κυρίως εντός των κύκλων
νομομαθών του Κανονικού δικαίου, ήδη από τα μέσα του 12ου αι., αμ-
φισβητώντας την ιδέα της Αγίας Έδρας ως απόλυτης μοναρχίας. νομο-
μαθείς, όπως ο επίσκοπος της Πίζας Ουγκούτσιο (Huguccio), ο Ερρίκος
του Σεγκούζιο ή απλούστερα Χοστιένσις (Hostiensis/Henry of Segusio)
και ο Ιωάννης ο Τεύτονας ή Τευτονικός (Johannes Teutonicus), ορμώμενοι
από την πιθανή περίπτωση αιρετικής απόκλισης ενός πάπα, έτσι όπως
είχε πρωτοδιατυπωθεί στο Decretum (Συλλογή των Ασύμφωνων Κανό-
νων) του Γρατιανού, αναζήτησαν την εναλλακτική αλάνθαστη πηγή εξου-
σίας και πίστης εντός της Εκκλησίας, συνεπώς και την ορθή μορφή
οργάνωσής της. Οι σποραδικές εκκλησιολογικές θεωρίες που αναπτύ-
χθηκαν σε ολόκληρο τον 13ο αι. θεμελιώθηκαν στη σωματειακή θεωρία34

του ρωμαϊκού δικαίου, την οποία αξιοποίησε το Κανονικό δίκαιο για τη
σύλληψη της Εκκλησίας ως corpus ή universitas, δηλαδή ως ενός συνόλου
ενώσεων μερών, αποτελούμενων από κεφαλή (caput) και μέλη (membra)
με συγκεκριμένες υποχρεώσεις και αρμοδιότητες, που συγκροτούσαν τη
χριστιανική κοινότητα (societas Christiana). Ωστόσο, οι κανονολόγοι της
εποχής δεν περιορίστηκαν στις μυστικιστικές συνεπαγωγές του παυλιανού
μοντέλου της Εκκλησίας ως corpus Christi mysticum, αλλά αξιοποίησαν
τις σχετικές τεχνικές διατάξεις του ρωμαϊκού δικαίου. Παράλληλα, ε-
μπνεύστηκαν μια πρωτόλεια αρχή της συναίνεσης για βαρύνοντα ζητή-
ματα που αφορούσαν την αναλλοίωτη κατάσταση της Εκκλησίας

Ο συνοδισμός των Πνευματικών Φραγκισκανών και των Μπεγκίνων            21

34. Ο όρος σωματειακή θεωρία επιλέχθηκε για τη μετάφραση του αγγλικού
corporate theory, κατ’ αναλογία της ελληνικής μετάφρασης του νομικού όρου cor-
pus ως σωματείου. Απορρίφθηκαν τα προφανέστερα κορπορατική ή κορπορατιστι-
κή, λόγω των συγκεκριμένων νεωτερικών συνεπαγωγών τους. Η ελληνική μετά-
φραση του conciliarism ως συνοδισμού βρίσκεται στο Quentin Skinner, Τα θεμέλια
της νεότερης πολιτικής σκέψης, Αθήνα, Αλεξάνδρεια, 2005, σ. 343.



(generalem statum ecclesiae) ή τα άρθρα της πίστης (articulos fidei). Κα-
τέληξαν έτσι, με διαφορετική ο καθένας ένταση, στη διατύπωση συνοδι-
κών θεωριών που πρότειναν την Οικουμενική Σύνοδο ως την υπέρτατη
πηγή εξουσίας και πίστης εντός της Εκκλησίας και ως την αληθινή εκ-
πρόσωπο της βούλησης της χριστιανικής συνάθροισης των πιστών (con-
gregatio fidelium).35

Οι επιδράσεις που άσκησαν οι κανονολόγοι στην ώριμη συνοδική
σκέψη της περιόδου του Μεγάλου Σχίσματος (1378-1417) σε στοχαστές
όπως ο Πιερ ντ’ Αιγύ (Pierre d’Ailly) και ο Ζαν Ζερσόν (Jean Gerson),
ή ακόμα και σε προγενέστερους διανοητές, όπως ο Γουλιέλμος του Όκαμ
και ο Μαρσίλιος της Πάδοβας, που με τη σειρά τους είχαν διατυπώσει
πρωτόλειες συνοδικές θεωρίες, έχουν αναλυθεί επαρκώς στο έργο μελε-
τητών, όπως ο Brian Tierney και ο Quentin Skinner.36 Από την άλλη
απουσιάζουν πλήρως μελέτες σχετικά με την πιθανή συμμετοχή των
Πνευματικών Φραγκισκανών του Λανγκντόκ στην παραπάνω εκκλησιο-
λογική παράδοση. 

Ωστόσο, και σύμφωνα με τις καταθέσεις των λαϊκών αιρετικών Μπε-
γκίνων, φαίνεται ότι Πνευματικοί Φραγκισκανοί μεταχειρίστηκαν και διέ-
δωσαν συνοδικές θεωρίες την περίοδο της διαμάχης τους με τον Ιωάννη
ΚΒ΄, χάρη και στη γνώση της πραγματείας του Όλιβι, Quaestiones de
perfectione evangelica (Ερωτήματα σχετικά με την ευαγγελική τελεί-
ωση).37 Εκεί, ο φραγκισκανός διανοητής, μελετώντας τα όρια της παπι-

22                                                                      Ανδρέας Κοφινάκης

35. Για μια εισαγωγή στο έργο τους βλ. Kenneth Pennington, «Law, legislative
authority, and theories of government, 1150-1330», J.H. Burns (επιμ.), The
Cambridge History of Medieval Political Thought c. 350 - c. 1450, Κέμπριτζ,
Cambridge University Press, 2005, σ. 424-453.

36. Βλ. B. Tierney, Foundations of the conciliar theory: the contribution of the
medieval canonists from Gratian to the Great Schism, Κέμπριτζ, Cambridge Uni-
versity Press, 1955· Paul E. Sigmund, «The Influence of Marsilius of Padua on
XVth-Century Conciliarism», Journal of the History of Ideas 23 (Ιουλ.-Σεπτ.
1962), αρ. 3, σ. 392-393· Louis B. Pascoe, Church And Reform: Bishops, Theolo-
gians, And Canon Lawyers in the Thought Of Pierre D’Αilly (1351-1420), Λέι-
ντεν-Βοστώνη, Brill, 2005· John Watt, «The Early Medieval Canonists and the
Formation of Conciliar Theory», Irish Theological Quarterly 24 (1957), σ. 13-31·
Q. Skinner, ό.π., σ. 425-447.    

37. Ένα από τα διασωθέντα χειρόγραφα της παραπάνω πραγματείας (Ms. Bor-
ghese 357, Biblioteca Vaticana) είναι προσβάσιμο σε ψηφιακή μορφή μέσω του δια-
δικτυακού ιστότοπου της Βιβλιοθήκης του Βατικανού: http://digi.vatlib.it/view/MSS_
Borgh. 357.



κής δικαιοδοσίας στην περίπτωση των ευαγγελικών μοναστικών όρκων,
καταλήγει να συνδυάσει αρχές της σωματειακής θεωρίας και του αρι-
στοτελικού μεικτού πολιτεύματος, παράλληλα με ένα κατ’ ουσίαν περι-
σταλτικό για την παπική εξουσία δόγμα του παπικού αλάθητου.38

Ταυτόχρονα, θέτει τέσσερα κριτήρια νομιμότητάς της: την πάντοτε ωφέ-
λιμη λειτουργία της υπέρ της αλήθειας, την υπαγωγή της στον αναλλοί-
ωτο θεϊκό νόμο, το αλάθητο της φύσης της και τέλος την αδυναμία
επέκτασής της σε ζητήματα που άπτονταν της ανθρώπινης βούλησης και
προαίρεσης, όπως ήταν η τήρηση των ευαγγελικών όρκων. Σε αντίθετη
περίπτωση, σύμφωνα με τον Όλιβι, δεν οφειλόταν υπακοή στον πάπα, ο
οποίος έπρεπε να εκδιωχθεί από το σώμα της Εκκλησίας ως σχισματικός
και αιρετικός: «non esset obediendum tanquam pape, immo esset tanquam
scismaticus et tanquam hereticus precisus».39

Ωστόσο, ο Όλιβι δεν υπήρξε ο μοναδικός στοχαστής της περιόδου που
είχε διατυπώσει ανατρεπτικές εκκλησιολογικές θέσεις, τις οποίες φαίνεται
να γνώριζαν οι απείθαρχοι Πνευματικοί. Ο Γουλιέλμος ντουράντ ο νε-
ότερος (William Durant the Younger), επίσκοπος της Μεντ, είχε παρου-
σιάσει στη Σύνοδο της Βιέννης το 1312 ενώπιον του πάπα Κλήμη Ε΄ την
πραγματεία του Tractatus maior (Μείζων Πραγματεία)· ένα μεταρρυθ-
μιστικό εκκλησιολογικό πρόγραμμα, που πρότεινε την τακτική σύγκληση
της Συνόδου ως ανώτατου διοικητικού οργάνου της Εκκλησίας παράλληλα
με μια γενικότερη εσωτερική μεταρρύθμιση του κλήρου.40 Την ίδια περί-
που περίοδο, ο δομινικανός Ιωάννης του Παρισιού στο De potestate regia
et papali (Περί της βασιλικής και παπικής εξουσίας),41 που είχε γραφτεί
κατά την ταραχώδη περίοδο σύγκρουσης του Γάλλου βασιλιά Φιλίππου

Ο συνοδισμός των Πνευματικών Φραγκισκανών και των Μπεγκίνων            23

38. O B. Tierney, «John Peter Olivi and papal inerrancy: on a recent interpre-
tation of Olivi’s ecclesiology», Theological Studies 46, 1985, σ. 315-328, ισχυρίζε-
ται ότι ο Όλιβι υπήρξε ουσιαστικά ο πρώτος που διατύπωσε το δόγμα του παπικού
αλάθητου, θέση που έχει αμφισβητηθεί. Βλ. Marco Bartoli, «Olivi et le pouvoir du
Pape», A. Boureau και S. Piron (επιμ.), Pierre de Jean Olivi (1248-1298): Pen-
sée scolastique, dissidence spirituelle et société, ό.π., σ. 180.

39. «δεν έπρεπε να υπακούσουν τον πάπα, αλλά να τον αποκόψουν σαν να ήταν σχι-
σματικός και αιρετικός». Βλ. D. Burr, Olivi and Franciscan Poverty, ό.π., σ. 184. 

40. Constantin Fasolt, «William Durant the Younger and Conciliar Theory»,
Journal of the History of Ideas 58 (Ιουλ. 1997), αρ. 3, σ. 385-402.   

41. Francis Oakley, «Natural Law, the Corpus Mysticum, and Consent in
Conciliar Thought from John of Paris to Matthias Ugonius», Speculum 56, αρ. 4,
Οκτ. 1981, σ. 786-810.   



δ΄ του Ωραίου με τον πάπα Βονιφάτιο Η΄, είχε υποστηρίξει ότι ο πάπας
μπορούσε να καθαιρεθεί από τη Σύνοδο, η οποία ήταν ανώτερή του. Και
σε άλλα έργα της περιόδου, όμως, όπως στο Rosarium Decretorum του
Γκίντο ντε Μπλάζιο (Guido de Baysio), κανονολόγου που συμμετείχε
στις διεργασίες της Συνόδου της Βιέννης, εκφράζονται έστω και ακανό-
νιστα θέσεις περιορισμού της παπικής απόλυτης εξουσίας προς όφελος
της Συνόδου ως ανώτερης αρχής στα ζητήματα πίστης.42 Φαίνεται, λοι-
πόν, ότι στις πρώτες δεκαετίες του 14ου αι. εντός των εκκλησιαστικών
κύκλων διατυπώνονταν σποραδικά συνοδικές θεωρίες, απόρροια πιθανό-
τατα και της πρόσφατης απόπειρας του Γουλιέλμου του νογκαρέ (Guil-
laume de Nogaret) να συγκαλέσει Οικουμενική Σύνοδο, προκειμένου να
κρίνει τον Βονιφάτιο Η΄.43

Η βασική παραδοχή της μελέτης μας είναι ότι οι απείθαρχοι Πνευμα-
τικοί Φραγκισκανοί είχαν γνώση των παραπάνω θεωριών και ότι τις χρη-
σιμοποίησαν στη διαμάχη τους με τον Ιωάννη ΚΒ΄ μετά και την έκδοση
της Quorumdam exigit το 1317, προκειμένου να θωρακίσουν με εκκλη-
σιολογικά επιχειρήματα τον λόγο ανυπακοής τους. Επιχειρήματα που
επανέλαβαν οι Μπεγκίνοι, προσφέροντας ένα ιστορικό συμβάν ώσμωσης
της υψηλής κουλτούρας των μοναχών και της λαϊκής κουλτούρας των
υπάλληλων στρωμάτων του Λανγκντόκ.

Για τους Πνευματικούς μοναχούς και τους λαϊκούς υποστηρικτές τους,
ο Ιωάννης ΚΒ΄ εκδίδοντας την Quorumdam exigit νομοθετούσε εναντίον
της ορθής τήρησης της Regula Bullata που για τους ίδιους εξισωνόταν
με το Ευαγγέλιο. Με άλλα λόγια, εναντιωνόταν στο ίδιο το Ευαγγέλιο
και τη ζωή του Χριστού, υπέπιπτε σε αίρεση και είχε απολέσει την εξου-
σία που του είχε εκχωρηθεί, όπως χαρακτηριστικά αναφέρεται μεταξύ
άλλων στην κατάθεση του ραϋμόνδου του Αντουζάνο (Raymundus de
Antusano), Τερτσιάριου από τη Σιντεγκαμπέλ: 

είχε πράξει άδικα και ενάντια στον Κανόνα του αγίου Φραγκίσκου και
ενάντια στη ζωή του Χριστού και το Ευαγγέλιο· διάφοροι Μπεγκίνοι 

24                                                                      Ανδρέας Κοφινάκης

42. B. Tierney, «Ockham, the conciliar theory and the canonists», Journal of
the History of Ideas 15 (Ιαν. 1954), αρ. 1, σ. 56-60.    

43. J. Théry, «Le pionnier de la théocratie royale. Guillaume de Nogaret et les
conflits de Philippe le Bel avec la papauté», B. Moreau (επιμ.), Guillaume de No-
garet. Un languedocien au service de la monarchie capétienne, νιμ, Lucie Éditions,
2012, σ. 101-128.



έλεγαν πως γι᾽ αυτόν τον λόγο είχε απολέσει την παπική εξουσία και
είχε γίνει αιρετικός.44

Παρ’ όλο, όμως, που οι αιρετικοί κατηγορούν τον Ιωάννη ΚΒ΄ ως αιρετικό
που δεν του οφείλεται υπακοή από τους πιστούς,45 ωστόσο δεν στρέφονται
συλλήβδην εναντίον του παπικού θεσμού. Αντίθετα, κρίνουν τις πράξεις
του Ιωάννη ΚΒ΄ ως καταχρηστικές και σφετεριστικές της εξουσίας που
του είχε εκχωρηθεί, ακολουθώντας την ολιβιανή διδασκαλία που συμφω-
νούσε με την Κανονική παράδοση και η οποία διέκρινε μεταξύ αρετής
του θεσμού και αρετής του αξιωματούχου. Ο αξιωματούχος μπορούσε να
λαθέψει και συνεπώς να εκπέσει του αξιώματός του, ενώ αντίθετα ο θε-
σμός παρέμενε πάντοτε αναλλοίωτος. Ο Μπεγκίνος ραϋμόνδος του
Μπούξο (Raymundus de Buxo) από το Μπελπέκ, εκτελεσθείς στην Του-
λούζη το 1323, κατέθεσε ότι ο Ιωάννης ΚΒ΄ είχε περιπέσει σε αίρεση,
καθώς έσφαλε σε ζητήματα πίστης, καθοδηγούμενος από τη φαυλότητα
της ατομικής του βούλησης και δίχως να εκφράζει την παπική εξουσία
που εκπροσωπούσε. Συμπλήρωνε ότι ο αληθινός πάπας δεν μπορούσε να
χρησιμοποιήσει την παπική εξουσία άδικα ή για να διαπράξει το λάθος
και το κακό. Συμπέραινε, επομένως, ότι ο Ιωάννης ΚΒ΄ δεν ήταν ο αλη-
θινός πάπας, καθώς η παπική εξουσία δεν μπορούσε να λαθέψει,46 υιοθε-
τώντας έτσι το κατ’ ουσίαν περισταλτικό για την παπική εξουσία ολιβιανό
δόγμα του παπικού αλάθητου.  

Επιπλέον, οι λαϊκοί αιρετικοί επικαλούνται συχνά το θεμελιώδες Κα-
νονικό αξίωμα που συναντάται και στον Όλιβι και το οποίο πήγαζε από
τα λόγια του Αποστόλου Παύλου σχετικά με την υποχρέωση της απο-
στολικής εξουσίας να οικοδομεί και όχι να καταστρέφει. Σύμφωνα με
όσα ο εγγράμματος Τερτσιάριος Πέτρος Τορτ (Petrus Tort) από το Μον-
ρεάλ είχε ακούσει να κηρύττονται δημόσια την ημέρα εορτασμού της μνή-
μης του Όλιβι στη ναρμπόν, από τη στιγμή που η παπική εξουσία

Ο συνοδισμός των Πνευματικών Φραγκισκανών και των Μπεγκίνων            25

44. «Fecit injuste et contra regulam sancti Francisci […] hoc perdiderat potesta-
tem papalem et factus erat hereticus» (P. van Limborch, Historia Inquisitionis,
ό.π., σ. 310).

45. Σύμφωνα και με τον ραϋμόνδο Στεφάνου (Raymundus Stephani): «δεν όφει-
λαν να υπακούσουν σε αυτό τον πάπα» («Quod non errat obediendum in hoc domino
pape») (στο ίδιο, σ. 321). Μάλιστα, ο Πέτρος Μορέζι ισχυρίστηκε ότι για τον ίδιο
λόγο κανείς εκκλησιαστικός ή ιεροεξεταστής δεν όφειλε υπακοή στον πάπα: «Quod
prelati et inquisitores non tenentur obedire domino pape» (στο ίδιο, σ. 306). 

46. «Item credidit quod predictus dominus papa Johannes XXIIus […] quia po-
testate papali papa non potest male vel ad malum uti» (στο ίδιο, σ. 329-330).



υπήρχε για την οικοδόμηση και όχι για την καταστροφή, τότε ο πάπας
δεν ήταν δυνατό να διατάξει ως προς την ελάττωση της θρησκευτικής
αρετής του μοναχού. Θέση που θα επαναλάβει μεταξύ άλλων ο Γουλιέλμος
του Όκαμ στο Breviloquium το 1341. Εφόσον δε έπραττε αντίθετα, δεν
του οφειλόταν υπακοή, ενώ πιθανός αφορισμός του ανυπάκουου μοναχού
έπρεπε να θεωρείται ως μη έγκυρος.47 Ακόμα και όταν η παπική διαταγή
στόχευε στην επίτευξη του καλού, όπως για παράδειγμα στον προσηλυ-
τισμό ενός βασιλείου ή τον τερματισμό ενός πολέμου, και πάλι, σύμφωνα
με τον Πέτρο Μορέζι, δεν μπορούσε να στραφεί εναντίον των άρθρων της
πίστης ή του Ευαγγελίου ή να προκαλέσει ελάττωση της θρησκευτικής
αρετής.48

Σε όλες τις παραπάνω περιπτώσεις η παπική έδρα έπρεπε, σύμφωνα
με τους αιρετικούς, να θεωρείται κενή, και εφόσον ο πάπας δεν ανακαλούσε,
τότε οι καρδινάλιοι, όπως όριζε το Κανονικό δίκαιο, μπορούσαν να προ-
χωρήσουν στην εκλογή άλλου πάπα.49 Είναι σαφές ότι οι Μπεγκίνοι λαϊκοί
είχαν ακούσει να κηρύττονται από τους Πνευματικούς μοναχούς θέσεις σχε-
τικά με τα όρια και τις προϋποθέσεις άσκησης της παπικής εξουσίας, που
πήγαζαν από την Καθολική εκκλησιολογική παράδοση των προηγούμενων
δύο αιώνων. Με σημείο αναφοράς και πάλι το έργο του Όλιβι, οι νοτιο-
γάλλοι Πνευματικοί φαίνεται να γνωρίζουν θεωρίες εκκλησιαστικής διακυ-
βέρνησης που συνήθως καταλήγουν στην απόδοση εξέχοντα ρόλου στο
κολέγιο των καρδιναλίων και τη Σύνοδο· θεωρίες που στη συνέχεια προ-
παγανδίστηκαν στους λαϊκούς αιρετικούς Μπεγκίνους, διαμορφώνοντας ένα
λαϊκό ακροατήριο, που αν και κατά βάση αγράμματο, απέκτησε γνώση
πολύπλοκων εκκλησιολογικών ζητημάτων διακυβέρνησης. 

Η γνώση αυτή φανερώνεται και από όσα κατέθεσαν Τερτσιάριοι, όπως
οι Πέτρος Μορέζι, Πέτρος Τορτ, Γουλιέλμος ρούσι και Πέτρος Καλβέτι
(Petrus Calveti), σχετικά με τη Σύνοδο της Βιέννης. Εκεί η νηφάλια πο-
λιτική του Κλήμη Ε΄ με την έκδοση της Exivi de Paradiso50 τον Μάϊο

26                                                                      Ανδρέας Κοφινάκης

47. «Item dixit quod tempore quo fiebat festum fratris P. Johannis in Narbona,
audivit predicari […] et potestas papalis non erat ad destruccionem set ad edifica-
cionem [..] quia secundum veritatem exconmunicati non essent» (στο ίδιο, σ. 327).

48. «Item credidit et credebat quod dominus papa non potest dispensare […] vel
pro reformacione pacis unius provincie sive regni» (στο ίδιο, σ. 306).

49. Σύμφωνα με τον Πέτρο Τορτ: «Et extunc vacavit papatus […] cardinales
poterant ad eleccionem alterius pape procedere» (στο ίδιο, σ. 324).

50. Για τη βούλα βλ. J. Moorman, A History of the Franciscan Order, ό.π., σ.
203-204.



του 1312, αν και στόχευε στον τερματισμό της εσωτερικής φραγκισκα-
νικής διαμάχης, λόγω της συμβιβαστικής προσέγγισής του είχε ως απο-
τέλεσμα την επιβίωση συγκεχυμένων ερμηνειών που ανατροφοδοτούσαν
τη διαφωνία και τη σύγκρουση των δύο «στρατοπέδων». Για παράδειγμα,
αν και ο Όλιβι ουδέποτε κατονομάστηκε στις αποφάσεις της Συνόδου,
την ίδια στιγμή καταδικάστηκε η ολιβιανή θέση σχετικά με τον ακριβή
χρόνο θανάτου του Χριστού πάνω στον Σταυρό. Παρόμοια, καταδικάστηκε
αναντίρρητα η ταύτιση του Κανόνα με το Ευαγγέλιο·51 θέση που ανα-
φέρθηκε ότι υποστήριζαν ανερυθρίαστα οι λαϊκοί Μπεγκίνοι. Η απουσία
ρητής κατονομασίας του Όλιβι, όμως, επέτρεψε την υπεράσπιση της ορ-
θοδοξίας του ίδιου και των δογμάτων του από τους Οξιτανούς Πνευμα-
τικούς μοναχούς.  

Για παράδειγμα, ο Πέτρος Τορτ κατέθεσε ότι είχε ακούσει σε δημόσιο
κήρυγμα τους Πνευματικούς της ναρμπόν να επιβεβαιώνουν όχι απλώς
την επικύρωση της ορθοδοξίας του Όλιβι από τη Σύνοδο της Βιέννης,
αλλά και την επιδοκιμασία της διδασκαλίας του, εκτός από πέντε σημεία
που είχαν κριθεί αμφιβόλου πίστεως, χωρίς πάντως να καταδικαστούν.52

Άρα, στο σύνολό του το ολιβιανό δόγμα είχε εγκριθεί από τη Σύνοδο της
Βιέννης – μια εσκεμμένη ανακρίβεια που οφειλόταν στην Πνευματική
προπαγάνδα και η οποία εκμεταλλευόταν την ασάφεια των αποφάσεων
της συγκεκριμένης συνόδου. 

Ωστόσο, κάτι τέτοιο σήμαινε ότι ο Ιωάννης ΚΒ΄ δεν μπορούσε να κα-
ταδικάσει την ολιβιανή διδασκαλία, καθώς σύμφωνα και με τα λεγόμενα
του Βερνάρδου της να Γιάκμα, γνωστού και ως Γερμανού, Τερτσιάριου
από το Μπελπέκ που φιλοξενούσε και βοηθούσε Φραγκισκανούς αποστά-
τες και τελικά εκτελέστηκε στην Τουλούζη τον Ιούλιο 1323, «η σύνοδος
δεν μπορούσε να λαθέψει».53 Φτάνουμε, έτσι, στον πυρήνα της αιρετικής
συνοδικής σκέψης, που αργότερα θα επαναλάβει αυτολεξεί ο Μαρσίλιος

Ο συνοδισμός των Πνευματικών Φραγκισκανών και των Μπεγκίνων            27

51. Για τη σχετική απόφαση, Περί της ερμηνείας του Κανόνα των Μινοριτών,
βλ. Norman P. Tanner (επιμ.), Decrees of the ecumenical councils: From Nicaea I
to Vatican II, τ. Ι, Λονδίνο, Sheed and Ward, 1990, σ. 392-401. 

52. «Item dixit quod audivit predicari in public sermone Narbone […] non tamen
declaraverat dictos articulos esse erroneos» (P. van Limborch, ό.π., σ. 329). Τα εν
λόγω σημεία δεν αναφέρονται από τον Τορτ, όπως συμβαίνει και στις υπόλοιπες
καταθέσεις που δέχονταν την ύπαρξη μιας διακριτικής επίπληξης της συνόδου στο
ολιβιανό έργο, όπως για παράδειγμα στην κατάθεση του Γουλιέλμου ρούσι: «Item
quod doctrina et scriptura fratris P. Johannis […] tribus articulis dumtaxat exceptis»
(στο ίδιο, σ. 317).

53. «Concilium errare non posset» (στο ίδιο, σ. 308).



της Πάδοβας στο Defensor pacis (Υπερασπιστής της Ειρήνης) το 1324
και που είχε ομολογήσει ο Πέτρος Τορτ δύο χρόνια νωρίτερα: 

Είχε ακούσει από τους αδελφούς που αποκαλούνται Πνευματικοί και ο
ίδιος πίστευε ως αληθές, πως ο πάπας δεν μπορούσε από μόνος του να
ανακαλέσει την απόφαση προηγούμενης συνόδου, ούτε να διατάξει αντί-
θετα σε αυτήν ή αντίθετα στην απόφαση κάποιου προκατόχου του. Αν
το έπραττε, τότε οι εντολές του δεν είχαν ισχύ. Αντίθετα, μαζί με την
Οικουμενική Σύνοδο μπορούσε να διατάξει ενάντια στις αποφάσεις προ-
ηγούμενης συνόδου και προκατόχου του, καθώς δεν είχε ανακαλυφθεί
στο παρελθόν κάποια σύνοδος που είχε λαθέψει, ενώ ο παπικός θεσμός
είχε λαθέψει σε θέματα πίστης τον καιρό του ευλογημένου Ιλάριου.54

Παρόμοια, οι Τερτσιάριοι ραϋμόνδος Στεφάνου και Πέτρος Μορέζι κατέθεσαν
ότι ο πάπας δεν μπορούσε να αναιρέσει προηγούμενη συνοδική απόφαση,55

ενώ μπορούσε να αποφασίσει για ζητήματα πίστης μονάχα με τη σύγκληση
της Συνόδου.56 Από την άλλη, ο Μπεγκίνος Ματθαίος Τερρένι (Matheus Ter-
reni) θεωρούσε ότι καμία εξουσία, –παπική, συνοδική ή και οι δύο μαζί–
δεν μπορούσε να τροποποιήσει προηγούμενη συνοδική ή παπική απόφαση,
εφόσον εκείνη είχε εγκριθεί από την Εκκλησία κατά το παρελθόν.57 Ο τελευ-
ταίος φαίνεται πως είχε υιοθετήσει την πλέον άτεγκτη στάση υπεράσπισης
του αναλλοίωτου των προγενέστερων εκκλησιαστικών αποφάσεων, όπως
είχαν επιχειρήσει Φραγκισκανοί στο παρελθόν, προκειμένου να υπερασπιστούν
το απρόσβλητο της ευνοϊκής για τη φύση της φραγκισκανικής πενίας Exiit
qui seminat του 1279 από τον νικόλαο Γ΄.58

IV

διαφαίνεται από τα παραπάνω η αποσπασματική γνώση από τους αιρε-
τικούς Καθολικών εκκλησιολογικών θεωριών, που αναπτύσσονταν στον

28                                                                      Ανδρέας Κοφινάκης

54. «Item dixit quod audivit a quibusdam de dictis fratribus ordinis Minorum
vocatis spiritualibus […] quod papa erravit a fide tempore beati Hylarii» (στο ίδιο,
σ. 326). 

55. «Item quod papa non potest revocare […] et si faceret constitucio vel statutum
ejus nulla essent» (στο ίδιο, σ. 320).

56. «Item quod si dominus papa per se ipsum auctoritate […] etiam si hoc faceret
de consilio cardinalium» (στο ίδιο, σ. 323).

57. «Item credidit et credebat quod papa […] vel que in priori concilio generali
fuerunt approbata vel etiam confirmata» (στο ίδιο, σ. 307).

58. M. D. Lambert, Franciscan Poverty, ό.π., σ. 149-156.



αντίποδα της αντίληψης της παπικής εξουσίας ως απόλυτης ηγεμονίας.
Γεγονός που τροποποιεί την ίδια τη φύση της αιρετικής ομάδας καθιστώ-
ντας την φορέα μιας σημαντικής παράδοσης, που έλαβε την άρτια μορφή
της στην περίοδο του Μεγάλου Σχίσματος και στις Συνόδους της Κων-
στάντιας (1414-18) και της Βασιλείας (1431-1449), με τη σκέψη θεολό-
γων, όπως ο Ζαν Ζερσόν, ο Πιερ ντ’ Αιγύ, ο Φραντσέσκο Ζαμπαρέλα
(Francesco Zabarella) και ο νικόλαος της Κούζας (Nicholas of Cusa), οι
οποίοι με τη σειρά τους επηρέασαν τη σκέψη των Μεταρρυθμιστών του
16ου αι. τόσο στην εκκλησιαστική όσο και στην πολιτική θεωρία.59

Θα μπορούσε, ίσως, να υποτεθεί ότι τα συνοδικά επιχειρήματα της
νοτιογαλλικής Πνευματικής θεολογίας υπήρξαν αποτέλεσμα μιας ανεξάρ-
τητης διανοητικής διαδρομής με αφετηρία τη ριζοσπαστική ερμηνεία του
Ευαγγελίου.60 Ωστόσο, οι αιρετικές καταθέσεις φανερώνουν γνώση συ-
γκεκριμένων αξιωμάτων, που είχαν διατυπωθεί αυτούσια και αυτολεξεί
από τους κανονολόγους των δύο προηγούμενων αιώνων και φαίνεται να
αφομοιώθηκαν από τους Πνευματικούς χάρη στη χρήση τους από τον
Όλιβι στο Quaestiones de perfectione evangelica.  

Συνεπώς, η αιρετική χιλιαστική εσχατολογία και η αιρετική ευαγγε-
λική παράδοση, που μέχρι πρόσφατα κρίνονταν ως οι κυρίαρχες όψεις
της Πνευματικής θεολογίας αντίστασης, συνδυάζονται εδώ με ένα καθ’
όλα ορθόδοξο στην προέλευσή του σώμα θεωριών εκκλησιαστικής διακυ-
βέρνησης. Επομένως, μπορεί να υποστηριχθεί ότι οι Πνευματικοί μοναχοί
επιχείρησαν τη νομιμοποίηση της αιρετικής διαφωνίας με εκκλησιολογικά
επιχειρήματα που αφορούσαν τους πολλούς και το σύνολο της χριστιανι-
κής κοινότητας, μετατρεπόμενοι έτσι σε ενεργά πολιτικά υποκείμενα,61

χωρίς, βέβαια, να διατυπώσουν συνεκτικές πολιτικές θεωρίες, όπως οι
μεταγενέστεροι Μεταρρυθμιστές του 16ου αι.

Τέλος, η περίοδος της βαθιάς πνευματικής κρίσης του παπικού θεσμού,
που κορυφώθηκε την περίοδο του Μεγάλου Σχίσματος, οπότε και οι πολι-
τικές διαφωνίες καθόρισαν σε μεγάλο βαθμό τα εκκλησιαστικά πράγματα,

Ο συνοδισμός των Πνευματικών Φραγκισκανών και των Μπεγκίνων            29

59. F. Oakley, «Figgis, Constance and the Divines of Paris», The American
Historical Review 75 (δεκ. 1969), αρ. 2, σ. 369.   

60. Gordon Leff, «The Apostolic Ideal in Later Medieval Ecclesiology», 
Journal of Theological Studies 18 (1967), σ. 61· Scott H. Hendrix, «In Quest of
the Vera Ecclesia: The Crises of Late Medieval Ecclesiology», Viator 7 (1976),
σ. 359-360. 

61. Μπ. Ανθόπουλος, «Η θεωρία του παρτιζάνου και ο Carl Schmitt. Σημει-
ώσεις πάνω στην πολιτική και τον πόλεμο», Θέσεις 10 (Ιαν.-Μάρτ. 1985), σ. 100.



υπήρξε εξαιρετικά γόνιμη για τη συγκρότηση των συνοδικών θεωριών, που
ήδη από τον 12ο αι. εμφανίζονται ενδημικά σε κάθε περίοδο κρίσης της
εσωτερικής λειτουργίας της υστερομεσαιωνικής Καθολικής Εκκλησίας.
Όπως στην περίοδο διαμάχης του Ιννοκέντιου δ΄ με τον Φρειδερίκο Β΄ σχη-
ματοποιείται η συνοδική σκέψη του ριζοσπαστικότερου κανονολόγου Χο-
στιένσις, παρόμοια στην αυταρχική και υλιστική περίοδο παποσύνης του
Ιωάννη ΚΒ΄ της Αβινιόν φαίνεται να συλλαμβάνονται και να χρησιμοποι-
ούνται συνοδικές θεωρίες και αξιώματα από τους Πνευματικούς Φραγκι-
σκανούς, που εμπλούτισαν τον λόγο αντίστασής τους και οι οποίες κατόπιν
προπαγανδίστηκαν στους λαϊκούς αιρετικούς Μπεγκίνους.   

Εν κατακλείδι, η παράδοση των συνοδικών θεωριών, στην οποία επιχει-
ρήσαμε να εντάξουμε τους Πνευματικούς μοναχούς και τους Μπεγκίνους αι-
ρετικούς του Λανγκντόκ των αρχών του 14ου αι., αν και χρησιμοποίησε
κατά κύριο λόγο θεολογικά επιχειρήματα εκκλησιαστικής διακυβέρνησης,
ωστόσο, οι συνεπαγωγές των ερωτημάτων που έθεσε καρποφόρησαν όταν
οι ιστορικές συνθήκες υπήρξαν ευνοϊκές για την αποδέσμευση από τη θρη-
σκευτική και ηθικολογική οπτική του κόσμου και διαμόρφωσαν ένα γόνιμο
υπέδαφος για την πολιτική θεωρία,62 υπενθυμίζοντάς μας ότι ένα σημαντικό
κομμάτι του πολιτικού λόγου της δύσης είναι απομεινάρι των θρησκευτικών
αντιπαραθέσεων του μεσαιωνικού παρελθόντος.63

30                                                                      Ανδρέας Κοφινάκης

62. Οι συνοδικές θεωρίες αποτελούν ορόσημο για τη μετάβαση στον σύγχρονο
συνταγματισμό. Η μεταφορά των συνταγματικών αντιλήψεων στη διακυβέρνηση
ενός υπερεθνικού θεσμού, όπως η Καθολική Εκκλησία, είχε ως αποτέλεσμα τον με-
τασχηματισμό τους σε οικουμενικές δυτικές αξίες, που εν συνεχεία αποτέλεσαν
πρότυπα πολιτικής και κοινωνικής οργάνωσης. Από την άλλη ο αποκλεισμός του
κοσμικού στοιχείου από τις συνοδικές θεωρίες αποτελεί το θεμελιώδες επιχείρημα
όσων αμφισβητούν τη σημασία του συνοδισμού για τη διαμόρφωση του μεταγενέ-
στερου συνταγματισμού. Βλ. F. Oakley, ό.π., σ. 369, 378-381.

63. Conal Condren, «Rhetoric, historiography and political theory: some as-
pects of the poverty controversy reconsidered», Journal of Religious History 13
(Ιουν. 1984), αρ. 1, σ. 15.



SUMMARY

Andreas Kofinakis, Tracing the early conciliarism of the Spiritual Fran-
ciscans and Beguins of Languedoc

On 4th and 5th of July 1322 the inhabitants of the city of Pamiers in
Languedoc in the south of France were gathered in the city’s cemetery
in the presence of the bishop Jacques Fournier (the later pope Benedict
XXII), as well as of the inquisitor of Carcassonne Jean de Beaune, in
order to attend the public judicial process (sermo generalis) performed
by Bernard Gui, the par excellence Dominican inquisitor of Toulouse. A
significant number of the sentences that were announced during that day
in front of the people concerned the grave mistakes confessed by thirteen
secular heretics, men and women alike, who were contemptuously called
Beguins, although they themselves used the term Poor Brethren of the
Penitence. It seemed that the secular heretics, in their majority artisans
and at the same time mainly members of the Third Order of St. Francis,
had formed a heretical sect inspired by the radical teachings of the de-
ceased Peter John Olivi, a Spiritual Franciscan theologian, and followed
the subversive propaganda of the recalcitrant Spiritual Franciscan friars
of the convents of Languedoc and especially those of Narbonne. During
the inquisitorial procedures held by Gui and apart from the millenarian
(chiliastic) ideas that the heretics confessed and used as an instrument
for the eschatological legitimation of their disobedience to the papacy and
to the ecclesiastical authority in general, ideas which were mainly based
on the Lectura super Apocalypsim of Olivi, the heretics had also con-
fessed tenets and positions that echoed complex ecclesiological issues con-
cerning the limits and jurisdictions of papal authority. In these they
stressed the prominence of the General Council and of the Cardinals’
College for the righteous governance of the Catholic Church, challenging
at the same time the papal autocracy that recognized pope as the supreme
authoritarian ruler of the Church. The lay heretics, even superficially
and fragmentary, they confessed the ecclesiological conciliar theories
which they had heard in the sermons of the Spiritual Franciscans and
which they afterwards read anew –aloud and collectively– in their con-

Ο συνοδισμός των Πνευματικών Φραγκισκανών και των Μπεγκίνων            31



venticles from the vernacular translations of the olivian works, mainly
of the Quaestiones de Perfectione Evangelica. Thus the heretical confes-
sions indicate a completely different aspect of the heresy of the Beguins
and the Spiritual Franciscans of Languedoc, subsuming it in the broader
Catholic ecclesiological tradition of conciliarism, which begins with the
12th and 13th century canonists, such as Henry of Segusio (Hostiensis),
affects the thinking of famous philosophers-theologians and scholars at
the beginning of the 14th century, such as Marsilius of Padua, William
Ockham and William Durant the «Younger», and reach its peak during
the turbulent period of the Great Schism of the Catholic Church (1378-
1417) and the General Councils of Constance (1414-1418) and Basel
(1431-1449) in the works of conciliarists Jean Gerson, Pierre d’Ailly
and Nicholas of Cusa among others. Consequently, the very nature of
the heretical group is altered, acquiring a new historic dimension, since
it emerges as something more than a heretical sect of mere eschatologists.
On the contrary, the heretics, friars and seculars alike, are transformed
into rational dissenters of the papal autocracy, using ecclesiological argu-
ments –next to the historiographical well-known millenarian ones– to
challenge the papal authority and to legitimize their disobedience to it.  

32                                                                      Ανδρέας Κοφινάκης

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

