
  

  Μνήμων

   Τόμ. 36, Αρ. 36 (2018)

   Μνήμων

  

 

  

  MA PURE VI È QUESTA STRADA DI MEZZO.
ΧΡΙΣΤΙΑΝΟΙ ΤΟΥ ΑΝΑΤΟΛΙΚΟΥ ΔΟΓΜΑΤΟΣ ΣΤΗΝ
ΠΟΛΗ ΤΗΣ ΒΕΝΕΤΙΚΗΣ ΚΕΡΚΥΡΑΣ 

  ΔΑΦΝΗ ΛΑΠΠΑ   

  doi: 10.12681/mnimon.36840 

 

  

  Copyright © 2024 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΛΑΠΠΑ Δ. (2024). MA PURE VI È QUESTA STRADA DI MEZZO. ΧΡΙΣΤΙΑΝΟΙ ΤΟΥ ΑΝΑΤΟΛΙΚΟΥ ΔΟΓΜΑΤΟΣ
ΣΤΗΝ ΠΟΛΗ ΤΗΣ ΒΕΝΕΤΙΚΗΣ ΚΕΡΚΥΡΑΣ: ΜΙΑ ΘΡΗΣΚΕΥΤΙΚΟΤΗΤΑ ΤΗΣ ΜΕΘΟΡΙΟΥ (16ος-18ος ΑΙ.). Μνήμων, 
36(36), 83–118. https://doi.org/10.12681/mnimon.36840

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 22/01/2026 23:44:04



ΔΑΦΝΗ�ΛΑΠΠΑ

MA PURE VI È QUESTA STRADA DI MEZZO
ΧΡΙΣΤΙΑΝΟΙ�ΤΟΥ�ΑΝΑΤΟΛΙΚΟΥ�ΔΟΓΜΑΤΟΣ�
ΣΤΗΝ�ΠΟΛΗ�ΤΗΣ�ΒΕΝΕΤΙΚΗΣ�ΚΕΡΚΥΡΑΣ

ΜΙΑ�ΘΡΗΣΚΕΥΤΙΚΟΤΗΤΑ�ΤΗΣ�ΜΕΘΟΡΙΟΥ�(16ος-18ος�αι.)�

Στο�επίκεντρο�της�παρούσας�μελέτης�βρίσκεται�το�εξής�ερώτημα:�Το�να
είναι�κάποιος�«ρωμαίος�ανατολικός»�ή�«γραικός»�κατά�την�πρώιμη�νε-
ωτερικότητα�ήταν�μια�ενιαία�ιδιότητα�για�όλους�τους�ορθόδοξους�πληθυ-
σμούς;�Ή�ήταν�μια�ιδιότητα�που�μπορούσε�να�πάρει�διαφορετικές,�τοπικές
μορφές�που�καθορίζονταν�ως�ένα�βαθμό�από�το�πολιτικό�και�πολιτισμικό
πλαίσιο�μέσα�στο�οποίο�ζούσαν�οι�πληθυσμοί�αυτοί;�Και�για�να�κάνω�το
ερώτημα�πιο�συγκεκριμένο�με�ένα�παράδειγμα:�πώς�θα�έβλεπε�ένας�Ηπει-
ρώτης�έμπορος�(Εικ.�1),�χριστιανός�ορθόδοξος�και�οθωμανός�υπήκοος�ο
ίδιος,�που�μιλούσε�ελληνικά,�ήταν�ντυμένος�με�οθωμανικά�ρούχα�και�ανα-
γνώριζε�ως�επικεφαλής�της�εκκλησίας�του�τον�πατριάρχη�της�Κωνστα-
ντινούπολης,�έναν�κερκυραίο�αστό� (Εικ.�2),�επίσης�ορθόδοξο,�βενετό
υπήκοο,�με�τα�ευρωπαϊκά�του�ρούχα�και�την�περούκα�του,�που�μιλούσε
ελληνικά�με�έντονες�ιταλικές�επιδράσεις�ή�ιταλικά,�ζούσε�σε�ένα�δυτικό
αστικό�περιβάλλον,�ενώ�επικεφαλής�της�εκκλησίας�του�ήταν�ο�μέγας
πρωτοπαπάς,�ένας�θρησκευτικός�αξιωματούχος�που�υπαγόταν�μόνο�στην
κοσμική�τοπική�βενετική�διοίκηση;�Μήπως�αυτοί�οι�δύο�«ανθρωπότυποι»
αντιπροσώπευαν� διαφορετικές� εκδοχές� της� Ανατολικής� Εκκλησίας;
Μήπως,�με�άλλα�λόγια,�υπήρχαν�περισσότεροι�από�ένας�τρόποι�να�είναι
κανείς�«ρωμαίος�ανατολικός»�κατά�την�πρώιμη�νεωτερικότητα;�Στο�ερώ-
τημα�αυτό�θα�προσπαθήσω�να�απαντήσω�παρακάτω,�εστιάζοντας�στο
θρησκευτικό�περιεχόμενο�του�όρου�και�πιο�συγκεκριμένα�στις�θρησκευ-
τικές�πρακτικές�που�καταγράφονται�στη�βενετική�Κέρκυρα,�πεδίο�με�ιδι-
αίτερη�σημασία�για�τη�θρησκευτικότητα�της�πρώιμης�νεωτερικότητας.1

1. Για�τη�σημασία�της�πρακτικής�πλευράς�της�θρησκευτικότητας�βλ.�Kwame
Anthony� Appiah,� «Mistaken� Identities:� Creed»,� BBC-The� Reith� Lecture,
προσβάσιμο�στη�διεύθυνση�https://www.bbc.co.uk/programmes/b07z43ds.



84 ���������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

Εικ.�1.�Ηπειρώτης�έμπορος.�Μιχαήλ�Σακελλαρίου�(επιμ.),�Ήπειρος, 4000 χρόνια
ελληνικής ιστορίας και πολιτισμού,�Αθήνα�1997,�σ.�254,�εικ.�201.

Εικ.�2.�Κερκυραίος�αστός.�Λεπτομέρεια�από�την�Εικ.�10.�

Α. Τα «σφάλματα» των κερκυραίων Ανατολικών

Μια�πρώτη�απάντηση�στο�παραπάνω�ερώτημα�έρχεται�από�κάποιον�αγιο-
ρείτη�μοναχό�που�στα�μέσα�του�16ου�αιώνα�συνέθεσε�ένα�κείμενο�πολε-
μικής�το�οποίο�στρεφόταν�κατά�των�κερκυραίων�συγχρόνων�του.�Το
κείμενο�φέρει�τον�εύγλωττο�τίτλο�Τα σφάλματα και αιτιάματα των Κερ-
κυραίων ήγουν Κορυφιατών δι’ ά αυτούς αποστρεφόμεθα.2 Ο�συγγραφέας
καταγράφει�εκεί�έντεκα�«σφάλματα»�που�σχετίζονται�με�πρακτικές�της
τοπικής�Ανατολικής�Εκκλησίας.�Τι�ήταν�όμως�αυτό�που�τόσο�πολύ�ενό-
χλησε�τον�συγγραφέα;�Κατ’�αρχήν�ήταν�οι�θρησκευτικές�τελετές�που�γί-
νονταν�με�τη�συμμετοχή�και�των�δύο�Εκκλησιών,�στα�ελληνικά�και�τα

2.�Το�κείμενο�δημοσίευσε�ο�Σπυρίδων�Λάμπρος,�Κερκυραϊκά ανέκδοτα εκ χει-
ρογράφων Αγίου Όρους, Κανταβριγίας, Μονάχου και Κερκύρας,�Αθήνα�1882,�σ.
50-59.



λατινικά,�σε�όλη�τη�διάρκεια�του�έτους.�Ο�συγγραφέας�αναφέρει�τρεις:
α)�τη�συλλειτουργία�στη�μνήμη�του�αγίου�Αρσενίου,�τοπικού�αγίου�της
Ανατολικής�Εκκλησίας,�που�γινόταν�σε�ξεχωριστά�αλτάρια�μέσα�στη�λα-
τινική�μητρόπολη,3 στη�διάρκεια�της�οποίας,�όπως�σημειώνει,�«ο�δε�λαός,
άμφω�τα�γένη,�ίστανται�αναμεμιγμένοι�και�εις�τας�δύο�τραπέζας,�συνευ-
χόμενοι�και�συμψάλλοντες�άμα»·4 β)�την�περιφορά�του�επιτάφιου�το
Πάσχα,5 τον�οποίο�κρατούσαν�λατίνοι�και�ανατολικοί�ιερείς�ακολουθού-
μενοι�από�πιστούς�και�των�δύο�δογμάτων,�«ένα�ομού�πάντες»,�σε�μια
λιτάνευση�εντός�της�πόλης�που�ξεκινούσε�από�τη�λατινική�μητρόπολη·6

Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                      85

3.�Την�περίοδο�των�Ανδηγαυών�(1267-1386)�κυρίαρχη�Εκκλησία�στο�νησί�ανα-
γνωρίστηκε�η�Λατινική.�Η�Ανατολική�Εκκλησία�έχασε�μέρος�της�περιουσίας�της
και�κάποιους�από�τους�ναούς�της�που�πέρασαν�στη�Λατινική,�πρακτική�που�ακο-
λουθείται�ήδη�από�την�περίοδο�της�Δ΄�Σταυροφορίας.�Ανάμεσα�σε�αυτούς�ήταν�και
ο�ναός�του�αγίου�Αρσενίου,�έως�τότε�μητροπολιτικός�ναός�της�Ανατολικής�Εκκλη-
σίας�όπου�φυλάσσονταν�τα�λείψανα�του�αγίου.�Οι�Ανδηγαυοί�τον�μετέτρεψαν�σε�λα-
τινική�μητρόπολη,�επέτρεψαν�ωστόσο�στους�Ανατολικούς�να�κρατήσουν�ένα�παρεκ-
κλήσι�εντός�του�ναού�και�να�τελούν�ορισμένες�μέρες�του�χρόνου�ιερουργίες�στη�μνή-
μη�του�αγίου.�Βλ.�Andrea Marmora,�Della Historia di Corfù,�Βενετία�1672,�σ.
191,�216· Andrea Mustoxidi,�Delle Cose Corciresi,�Κέρκυρα�1848,�σ. 410-411·
Ερμάννος�Λούντζης,�Περί της πολιτικής καταστάσεως της Επτανήσου επί Ενε-
τών, Κέρκυρα�1856,�σ.�μδ΄-με΄· Σπυρίδων�Κ.�Παπαγεώργιος,�Περί του Αγίου Αρ-
σενίου Μητροπολίτου Κερκύρας (876-953),�Κέρκυρα�1872,�σ.�19-20· του�ίδιου,
Ιστορία της Εκκλησίας της Κερκύρας από της συστάσεως αυτής μέχρι του νυν,
Κέρκυρα�1920,�σ.�45-48.
4.�Σπ.�Λάμπρος,�Κερκυραϊκά ανέκδοτα,�ό.π.,�σ.�56.�Για�την�κοινή�τελετή�τη

μέρα�της�γιορτής�του�αγίου�Αρσενίου�βλ.�Ερμ.�Λούντζης,�ό.π.,�σ.�112-113· Πανα-
γιώτης�Χιώτης,�Ιστορικά απομνημονεύματα Επτανήσου,�τ.�ΣΤ΄,�Ζάκυνθος�1887,
σ.�46-47· Σπ.�Παπαγεώργιος,�Ιστορία της Εκκλησίας της Κερκύρας,�ό.π.,�σ.�77-
78· Α.�Χ.�Τσίτσας,�Η εκκλησία της Κέρκυρας κατά την Λατινοκρατίαν, 1267-
1797,� Κέρκυρα� 1969,� σ.� 147-152· Αλίκη�Νικηφόρου,�Δημόσιες τελετές στην
Κέρκυρα κατά την περίοδο της βενετικής κυριαρχίας,�14ος-18ος αι.,�Αθήνα,�Θε-
μέλιο,�1999,�σ.�79-87.
5.�Στο�βενετικό�Κράτος�της�Θάλασσας�η�Λατινική�Εκκλησία�τήρησε�το�ιουλιανό

ημερολόγιο�και�μετά�τη�μεταρρύθμισή�του�από�τον�Γρηγόριο�ΙΓ΄�το�1582,�ακολου-
θώντας�την�Ανατολική�Εκκλησία.�Βλ.�Ερμ.�Λούντζης,�ό.π.,�σ.�102· Σπ. Παπαγε-
ώργιος,�Η Εκκλησία της Κέρκυρας,�ό.π.,�σ.�60· Α.�Χ.�Τσίτσας,�ό.π.,�σ.�63-66·
Μάρκος�Φώσκολος,�«Η�οργάνωση�της�καθολικής�εκκλησίας»,�Χρύσα�Μαλτέζου
(επιστ.�διεύθ.),�Βενετοκρατούμενη Ελλάδα. Προσεγγίζοντας την ιστορία της, τ.�1,
Ελληνικό�Ινστιτούτο�Βυζαντινών�και�Μεταβυζαντινών�Σπουδών�Βενετίας,�Αθήνα-
Βενετία�2010,�σ.�349-350.
6.�Σπ.�Λάμπρος,�ό.π.,�σ.�57-58.�Ο�συγγραφέας�σημειώνει�ότι�πάνω�στον�επι-



γ)�την�κοινή�λιτάνευση�στην�εορτή�της�Αγίας�Δωρεάς�(Corpus Domini),
κατά�την�οποία�τα�δύο�δόγματα�«συμφορούν�και�συμψάλλουν�άμα�και
γίνονται�οι�πάντες�εν»,�και�στην�οποία�ήταν�υποχρεωμένος�να�συμμετέχει
ο�ανατολικός�κλήρος�ολόκληρου�του�νησιού,�στοιχείο�ενδεικτικό�της�ση-
μασίας�της�τελετής.7 Πέρα�από�τις�κοινές�τελετές,�ο�συγγραφέας�καταγ-
γέλλει�τους�δημόσιους�πολυχρονισμούς�που�γίνονταν�στις�δεσποτικές
εορτές�τις�παραμονές�των�Χριστουγέννων�και�των�Επιφανείων,�όταν�ο
ανατολικός�κλήρος�απηύθυνε�ευχές�στους�προκαθημένους�της�Λατινικής
Εκκλησίας,�τον�πάπα�και�τον�τοπικό�αρχιεπίσκοπο.8 Τέλος,�στον�κατά-
λογο�των�«σφαλμάτων»�ο�συγγραφέας�προσθέτει�τη�σύναψη�μεικτών
γάμων�και�μεικτών�συντεκνιών,�αλλά�και�τη�συμμετοχή�ανατολικών�ιε-
ρέων�στις�κηδείες�Λατίνων�όπου�συμψάλλουν�με�τα�ιερατικά�τους�άμφια
– πρακτικές�όλες�πολύ�διαδεδομένες.9

Όλα�τα�σφάλματα�που�απαριθμεί�ο�αγιορείτης�μοναχός�αναφέρονται
σε�πρακτικές�πλευρές�της�τοπικής�θρησκευτικότητας�που�αποτυπώνουν
την�ανάμειξη�των�δύο�Εκκλησιών.�Αυτό�είναι�που�ενοχλεί�τον�συγγραφέα.
Στα�μάτια�του�η�τοπική�αυτή�θρησκευτικότητα,�αναμειγνύοντας�ανατο-
λικά�και�λατινικά�στοιχεία,�απομακρυνόταν�από�τους�κανόνες�της�ανατο-
λικής�εκκλησιαστικής�παράδοσης,�όπως�εκείνος�τη�γνώριζε,�και�ερχόταν
πιο�κοντά�σε�μορφές�θρησκευτικότητας�που�χαρακτήριζαν�τους�Γραικούς
της�Βενετίας�και�της�Πούλιας:�«τους�εκείσε�νομιζομένους�είναι�Γραικούς
μη�είναι�ορθοδόξους,�αλλά�συνδυάζειν�και�συμφρονείν�τα�των�λατίνων»,

86 ���������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

τάφιο�βρισκόταν�ο�«αμνός»,�το�άμφιο�που�απεικονίζει�νεκρό�το�σώμα�του�Χριστού,
και�ότι�η�περιφορά�του�γινόταν�το�Μεγάλο�Σάββατο.�Σε�μεταγενέστερα�κείμενα
ωστόσο�αναφέρεται�ότι�η�κοινή�περιφορά�του�επιταφίου�γινόταν�τη�Μεγάλη�Παρα-
σκευή�αλλά�και�ότι�πάνω�στον�επιτάφιο�βρισκόταν�η�όστια�και�όχι�ο�αμνός.�Βλ.
Ερμ.�Λούντζης,�ό.π.,�σ.�114-115· Π.�Χιώτης,�ό.π.,�σ.�47.�Βλ.�και�Σπ.�Παπαγεώρ-
γιος,�Ιστορία της Εκκλησίας της Κερκύρας,�ό.π.,�σ.�76· Α.�Χ.�Τσίτσας,�ό.π., σ.
139-141· Αλ.�Νικηφόρου,�ό.π., σ.�70-71.
7.�Σπ.�Λάμπρος,�ό.π.,�σ.�56.�Για�την�τελετή�βλ.�Ερμ.�Λούντζης,�ό.π.,�σ.�115·

Σπ.�Παπαγεώργιος,�Ιστορία της Εκκλησίας της Κερκύρας,�ό.π.,�σ.�76-77· Α.�Χ.
Τσίτσας,�ό.π., σ.�141-145· Αλ.�Νικηφόρου,�ό.π., σ.�73-76.
8.�Σπ.�Λάμπρος,�ό.π.,�σ.�57.�Για�την�τελετή�βλ.�Ερμ.�Λούντζης,�ό.π.,�σ.�115-

117· Σπ.�Παπαγεώργιος,�Ιστορία της Εκκλησίας της Κερκύρας,�ό.π.,�σ.�79-81· Α.
Χ.�Τσίτσας,�ό.π., σ.�145-147· Αλ.�Νικηφόρου,�ό.π., σ.�87-93.
9.�Σπ.�Λάμπρος,�ό.π.,�σ.�57.�Για�τους�μεικτούς�γάμους�βλ.�Ερμ.�Λούντζης,

ό.π.,�σ.�97-100· Π.�Χιώτης,�ό.π.,�σ.�48.�Για�την�κοινή�νεκρώσιμη�ακολουθία�σε
εξόδιες�τελετές�Λατίνων�και�Ανατολικών�βλ.�Α.�Χ.�Τσίτσας,�ό.π.,�σ.�138-139· Αλ.
Νικηφόρου,�ό.π.,�σ.�106-108.



Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                      87

σημειώνει.10�Επιπλέον,�κάνοντας�χρήση�εκφράσεων�όπως�«γίνονται�οι
πάντες�εν»�ή�«ένα�ομού�πάντες»,�ο�συγγραφέας�δημιουργεί�την�εικόνα
της�ένωσης�των�δύο�Εκκλησιών�στην�Κέρκυρα,�που�παραπέμπει�ίσως
έμμεσα�στη�μεταξύ�τους�μυστηριακή�επικοινωνία�– κάτι�που�για�τη�Λα-
τινική�Εκκλησία�ήταν�εκείνη�την�εποχή�δεδομένο.11

Είναι ενδιαφέρον�ότι�το�κείμενο�του�αγιορείτη�μοναχού�αντλεί�από�ένα
παλαιότερο�είδος�αντιλατινικής�πολεμικής�γραμματείας�ιδιαίτερα�διαδεδο-

10.�Σπ.�Λάμπρος,�ό.π.,�σ.�58.�
11.�Η�Λατινική�Εκκλησία�κατέτασσε�τις�παραπάνω�πρακτικές,�όπως�και�κάθε

κοινή�συμμετοχή�καθολικών�και�μη�καθολικών�σε�κάποιο�μυστήριο,�στην�κατηγο-
ρία�της�μυστηριακής�επικοινωνίας�(communicatio in sacris).�Οι�πρακτικές�αυτές,
συμπλήρωμα�της�επεκτατικής�πολιτικής�της�Δύσης�στην�Ανατολική�Μεσόγειο,�θε-
ωρήθηκαν� αρχικά� εργαλείο� για� την� επίτευξη� της� ένωσης� των� δύο� Εκκλησιών.
Ωστόσο�τον�18ο�αιώνα�η�στάση�της�Λατινικής�Εκκλησίας�σταδιακά�άλλαξε· αμφι-
σβήτησε�τη�χρησιμότητά�τους�και�εν�τέλει�τις�καταδίκασε.�Η�στάση�της�Ορθόδο-
ξης�Εκκλησίας�είναι�διαφορετική,�αμυντική�κατά�κάποιο�τρόπο.�Ορθόδοξοι�θεολό-
γοι�του�20ού�αιώνα,�παρότι�αναγνωρίζουν�ότι�σε�κάποιες�περιοχές�«η�επικοινωνία
μεταξύ�των�δύο�Εκκλησιών�ήτο�σχεδόν�πλήρης»,�υποστηρίζουν�είτε�ότι�αυτή�γινό-
ταν�αποκλειστικά�μέσα�σε�συνθήκες�εξαναγκασμού,�είτε�ότι�μυστηριακή�επικοινω-
νία�«υπό�την�στενωτάτην�έννοιαν�του�όρου»,�δηλαδή�μέσω�της�από�κοινού�τέλεσης
του�μυστήριου�της�Θείας�Ευχαριστίας,�δεν�υπήρχε.�Για�τη�Λατινική�Εκκλησία�βλ.
Α.�Χ.�Τσίτσας,�ό.π.,�σ.�130· Cesare�Santus,�«La�communicatio in sacris con�gli
‘‘scimastici’’�orientali�in�età�moderna»,�Mélanges de l'École française de Rome,�τ.
162,�τχ.�2�(2014),�σ.�325-340· Christian�Windler,�«Ambiguous�Belongings.�How
Catholics�Missionaries�in�Persian�and�the�Roman�Curia�Dealt�with�Communication
in Sacris»,� Ronnie� Po-Chia�Hsia� (επιμ.), A Companion to the Early Modern
Catholic Global Missions, Λέιντεν-Βοστώνη,�Brill, 2018,�σ.�205-234.�Για�την�Ορ-
θόδοξη�Εκκλησία�βλ.�Ιερώνυμος�Κοτσώνης,�«Η�από�κανονικής�απόψεως�αξία�της
μυστηριακής�επικοινωνίας�Ανατολικών�και�Δυτικών�επί�Λατινοκρατίας�και�Ενετο-
κρατίας»,�Γρηγόριος ο Παλαμάς 40� (1957),�σ.�173-178,�329-340· Ιωάννης�Φ.
Αθανασόπουλος,�«Η�μυστηριακή�επικοινωνία�μεταξύ�Ορθοδόξων�και�Λατίνων�εις
τα�Επτάνησα�κατά�την�Λατινοκρατίαν»,�Θεολογία 57�(1986),�σ.�569-576.�Για�τη
διαφορετική�αντιμετώπιση�της�μυστηριακής�επικοινωνίας�από�τη�Δυτική�και�την
Ανατολική�Εκκλησία�βλ.�Κωνσταντίνος�Πιτσάκης,�«Η�Ανατολική�Εκκλησία�της
Βενετοκρατούμενης� Επτανήσου.� Σε� αναζήτηση� μιας� ανέφικτης� κανονικότητας»,
Δημήτρης�Σκλαβενίτης�και�Τριαντάφυλλος�Σκλαβενίτης�(επιμ.),�Πρακτικά Ζ΄ Πα-
νιονίου Συνεδρίου, Λευκάδα 26-30 Μαΐου 2002,�τ.�1,�Εταιρεία�Λευκαδικών�Μελε-
τών,�Αθήνα�2004,�σ.�487.�Για�τις�σχέσεις�μεταξύ�των�δύο�Εκκλησιών�ευρύτερα�βλ.
Kallistos�Timothy�Ware,�«Orthodox�and�Catholics�in�the�Seventeenth�Century.
Schism�or�Intercommunion?»,�Derick�Baker�(επιμ.),�Schism, Heresy and Religious
Protest,�Κέμπριτζ,�Cambridge�University�Press,�1972,�σ.�259-276.�



μένης�στο�Βυζάντιο.�Πρόκειται�για�τους�καταλόγους�που�συνέτασσαν�βυ-
ζαντινοί�λόγιοι,�όπου�απαριθμούσαν�τα�«λάθη»�–τις�διαφορετικές�δηλαδή
πρακτικές– των�Λατίνων,�όπως�η�νηστεία�του�Σαββάτου,�η�χρήση�άζυμου
άρτου�για�την�τέλεση�του�μυστηρίου�της�Θείας�Ευχαριστίας�ή�η�απαγόρευση
του�γάμου�στους�ιερείς.12 Η�παραγωγή�τέτοιων�καταλόγων�ξεκίνησε�τον�9ο
αιώνα.�Στο�πλαίσιο�της�σύγκρουσης�των�δύο�Εκκλησιών,�της�Ρώμης�και
της�Κωνσταντινούπολης,�για�το�ζήτημα�της�διαδοχής�στον�πατριαρχικό
θρόνο,�ο�πατριάρχης�Φώτιος�απέστειλε�εγκύκλιο�επιστολή�στους�άλλους
τρεις�πατριάρχες�της�Ανατολής�όπου�κατέγραφε�πέντε�«σφάλματα»�των
Λατίνων,�με�πιο�σημαντικό�το�filioque. Η�μορφή�όμως�αυτού�του�γραμμα-
τειακού�είδους�αποκρυσταλλώθηκε�στα�μέσα�του�11ου�αιώνα.�Στη�συγκυρία
του�αμοιβαίου�αναθεματισμού�των�δύο�Εκκλησιών,�ο�πατριάρχης�Μιχαήλ
Κηρουλάριος�κατάρτισε�λίστα�με�είκοσι�τρία�«σφάλματα»�των�Λατίνων.�Η
παραγωγή�και�κυκλοφορία�τέτοιων�καταλόγων�πύκνωσε�ξανά�στη�διάρκεια
του�13ου�αιώνα,�όταν�λόγω�της�κατάληψης�της�Κωνσταντινούπολης�το�1204
και�της�Συνόδου�της�Λυών�το�1274,�όπου�αποφασίσθηκε�η�αποδοχή�εκ�μέ-
ρους�της�Ανατολικής�Εκκλησίας�του�filioque και�η�ένωση�των�δύο�Εκκλη-
σιών,�τα�αντιλατινικά�αισθήματα�οξύνθηκαν�πάλι.�Λίγα�τέτοια�κείμενα
καταγράφονται�και�στους�επόμενους�αιώνες,�τον�14ο�και�15ο.13 Ο�συγγρα-
φέας,�λοιπόν,�του�κειμένου�κατέφυγε�σε�ένα�γραμματειακό�είδος�που�είχε
χρησιμοποιήσει�η�Ανατολική�Εκκλησία�ενάντια�στους�Λατίνους�και�το
έστρεψε�κατά�των�κερκυραίων�Ανατολικών.
Είναι�ιδιαίτερα�ενδιαφέρον�ότι�την�ίδια�περίπου�εποχή,�λίγο�μετά�τα

μέσα�του�16ου�αιώνα,�έχουμε�ένα�ακόμη�κείμενο�πολεμικής,�έναν�δεύτερο
κατάλογο�με�«σφάλματα»�των�κερκυραίων�Ανατολικών.14 Με�τη�διαφορά

88 ���������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

12.�Asterios�Argyriou,�«Remarques�sur�quelques�listes�grecques�énumérant�les
hérésies�latines», Byzantinische Forschungen 4�(1972),�σ.�9-30· Tia�Kolbaba,�The
Byzantine Lists. Errors of the Latins,�Ουρμπάνα-Σικάγο,�University� of� Illinois
Press,�2000.
13.�Marie-Hélène�Blanchet,�«Les�listes�antilatines�à�Byzance�aux�XIVe-XVe

siècles»,�Medioevo greco,�τχ.�12�(2012),�σ.�11-38.
14.�Για�την�υιοθέτηση�αυτού�του�γραμματειακού�είδους�από�τους�Λατίνους�βλ.

Vittorio�Peri,�«Chiesa�Latina�e�Chiesa�Greca�nell’Italia�postridentina�(1564-1596)»,
La Chiesa Greca in Italia dall’VIII al XVI secolo. Atti del Convegno Storico In-
terecclesiale (Bari, 30 Aprile - 4 Maggio 1969),�τ.�1,�Πάδοβα,�Antenore,�1973,�σ.
377-381�και�456-465,�όπου�δημοσιεύονται�τρεις�κατάλογοι�«σφαλμάτων»�(15ος-
16ος�αι.).�Για�έναν�ακόμη�τέτοιο�κατάλογο,�που�αναφέρεται�στα�σφάλματα�των
greci της�Σικελίας�και�της�Μάλτας,�βλ.�D.�Minuto,�«Il�‘‘Trattado�contra�Greci’’
di�Antonio�Castronovo�(1579)»,�στο ίδιο,�τ.�3,�σ.�1001-1073.



Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                      89

ότι�συγγραφέας�αυτή�τη�φορά�είναι�ένας�βενετός�Λατίνος�και�μάλιστα�ο
αρχιεπίσκοπος�Κέρκυρας�Antonio�Cocco.15 Ο�δικός�του�κατάλογος�είναι
πιο�εκτενής�από�αυτόν�του�αγιορείτη�μοναχού· καταγράφει�τριάντα�ένα
«σφάλματα».16 Άνθρωπος�της�Αντιμεταρρύθμισης�και�σε�μια�εποχή�που
η�Καθολική�Εκκλησία�κάνει�συνεχείς�προσπάθειες�για�τη�«μεταρρύθ-
μιση»�των�Greci της�ιταλικής�χερσονήσου,�δηλαδή�για�την�ευθυγράμμισή
τους�με�τις�αποφάσεις�της�Συνόδου�του�Τρέντο�(1545-1563),�ο�Cocco
βλέπει�την�τοπική�θρησκευτικότητα�της�Κέρκυρας�μέσα�από�την�οπτική
των�πρόσφατων�αποφάσεων�της�Συνόδου.�Ό,τι�παρεκκλίνει�από�αυτόν
τον�κανόνα,�το�θεωρεί�αιρετικό�και�το�καταδικάζει.�
Και�σε�αυτή�τη�λίστα�η�πλειονότητα�των�σφαλμάτων�έχει�να�κάνει

με�πρακτικές�πλευρές�της�τοπικής�θρησκευτικότητας.�Αναφέρεται�εκτε-
νώς�στον�τρόπο�που�γίνονται�τα�μυστήρια�στην�Ανατολική�Εκκλησία�της
Κέρκυρας.�Οι�Ανατολικοί,�λέει�ο�Cocco,�δεν�δέχονται�το�μυστήριο�της
Θείας�Ευχαριστίας,�όπως�αυτό�γίνεται�στη�Λατινική�Εκκλησία· δεν�θε-
ωρούν�κατάλληλες�τις�προσευχές�των�Λατίνων,�δεν�δέχονται�τον�άζυμο
άρτο,�θεωρούν�ότι�οι�πιστοί�πρέπει�να�κοινωνούν�με�ένζυμο�άρτο�και�οίνο
χωρίς�μάλιστα�να�είναι�απαραίτητο�να�έχουν�πρώτα�εξομολογηθεί,�ενώ
σε�περίπτωση�που�κάποιος�λατίνος�ιερέας�ιερουργήσει�σε�τράπεζα�Ανα-
τολικών,�εκείνοι�την�πλένουν�πριν�τη�χρησιμοποιήσουν�πάλι. Όσον�αφορά

15.�Ο�Antonio Cocco διορίστηκε�το�1560�coadjutore του�λατίνου�αρχιεπισκό-
που�Κέρκυρας�Jacopo Cocco,�που�ήταν�θείος�του.�Μαζί�με�αυτόν�πήρε�μέρος�στις
τελευταίες�συνεδρίες�(1562-1563)�της�Συνόδου�του�Τρέντο.�Μετά�τον�θάνατο�του
Jacopo Cocco το�1565,�o Antonio ορίστηκε�αρχιεπίσκοπος�Κέρκυρας,�αλλά�φαίνε-
ται�ότι�πήγε�στην�Κέρκυρα�αρκετά�χρόνια�αργότερα,�το�1574.�Παραιτήθηκε�από�το
αξίωμα� του� αρχιεπισκόπου� το� 1577.�Για� μια� σύντομη� βιογραφία� του� βλ.�Em-
manuele�Antonio�Cigogna,�Delle inscrizioni Veneziane,� τ.� 5,�Βενετία� 1842,� σ.
262-268�και�V.�Peri,�ό.π.,�σ.�300.
16.�Το�κείμενο�αυτό�υπάρχει�σε�τρεις�κώδικες�που�βρίσκονται�στη�Biblioteca

Barberina (Βατικανό),�στη�Biblioteca Ambrosiana (Μιλάνο)�και�στην�Εθνική�Βι-
βλιοθήκη�της�Γαλλίας�(Παρίσι),�βλ.�V.�Peri,�ό.π., σ.�301�σημ.�1�και�γενικότερα�σ.
377-379.�Γαλλική�μετάφραση�στο�Sr.�de Moni [=Simon Richard],�Histoire Critique
de la Créance et des Coûtumes des Nations du Levant,�Φρανκφούρτη�1684,�σ.�5-9.
Αγγλική�μετάφραση�στο�Simon�[Richard],�The Critical History of the Religions
and Customs of the Eastern Nations,�Λονδίνο� 1685.�Στις� μεταφράσεις� του� ο
Richard δημοσιεύει�μόνο�τη�λίστα�με�τα�«σφάλματα»�παραλείποντας�την�εισαγωγή
του�Cocco.�Αυτή�βρίσκεται�δημοσιευμένη�στα�λατινικά,�μαζί�με�το�υπόλοιπο�κεί-
μενο,�στο�Aurelio Palmieri,�«Per la storia delle recenti eresie dei greci»,�Bessarione.
Pubblicazione periodica di studi Orientali 17�(1913),�σ.�369-375.



την�εξομολόγηση,�λέει�ο�Cocco,�οι�κερκυραίοι�Ανατολικοί�τη�θεωρούν
προαιρετική.�Δεν�επιβάλλουν�στους�πιστούς�τους�να�εξομολογούνται�του-
λάχιστον�μία�φορά�τον�χρόνο,�αλλά�και�δεν�τους�αναγκάζουν�να�είναι�λε-
πτομερείς�στην�περιγραφή�των�αμαρτιών�τους.�Επίσης,�δεν�δέχονται�ότι
ο�γάμος�είναι�αδιάλυτος�και�επιτρέπουν�στους�πιστούς�να�ξαναπαντρευ-
τούν�σε�περίπτωση�μοιχείας.�Τέλος,�καθυστερούν�πολύ�να�βαπτίσουν�τα
παιδιά�τους�και�δεν�κάνουν�ξεχωριστή�τελετή�για�το�χρίσμα�κατά�το�λα-
τινικό�τυπικό.�Πέρα�από�τα�«σφάλματα»�στην�τέλεση�των�μυστηρίων,�ο
αρχιεπίσκοπος�προσάπτει�στους�Κερκυραίους�μια�σειρά�από�άλλες�κατη-
γορίες:�δεν�αναγνωρίζουν�το�πρωτείο�του�πάπα�και�της�Λατινικής�Εκ-
κλησίας· δεν�αναγνωρίζουν�άλλη�σύνοδο�μετά�την�Ζ΄�Σύνοδο�της�Νίκαιας·
δεν�δέχονται�το�filioque· δεν�αναγνωρίζουν�την�ύπαρξη�του�καθαρτηρίου·
δεν�αναγνωρίζουν�τις�θρησκευτικές�τελετές�της�Λατινικής�Εκλησίας�και
δεν�ακολουθούν�το�λατινικό�εορτολόγιο· δεν�θεωρούν�θανάσιμο�αμάρτημα
την�τοκογλυφία�και�την�εκτός�γάμου�συνουσία.�
Τα�δύο�παραπάνω�κείμενα�έχουν�διαφορετικές�αφετηρίες.�Η�κριτική

του�μοναχού,�εκφράζοντας�συντηρητικούς�κύκλους�του�Αγίου�Όρους,�α-
ντανακλά�την�ευρύτερα�αρνητική�στάση�της�Ανατολικής�Εκκλησίας�απέ-
ναντι�στην�ένωση�με�τη�Λατινική�Εκκλησία,�μια�στάση�που�κορυφώθηκε
τον�15ο�αιώνα�μετά�τη�Σύνοδο�της�Φλωρεντίας�(1439)�και�πάλι�τον�16ο
αιώνα�μετά�τη�Σύνοδο�του�Τρέντο�και�την�επιθετική�πολιτική�της�Λατι-
νικής�Εκκλησίας.17 Η�Ανατολική�Εκκλησία�της�Κέρκυρας,�με�το�ανακά-
τεμα�ανατολικών�και�δυτικών�στοιχείων,�φαίνεται�να�ενσαρκώνει�ό,τι
ακριβώς�εκείνος�ο�μοναχός�πολεμούσε.�Για�τον�λατίνο�αρχιεπίσκοπο,�από
την�άλλη,�που�αφιερώνει�το�έργο�του�στον�πάπα�Γρηγόριο�ΙΓ΄,�κεντρική
μορφή�της�Αντιμεταρρύθμισης,18 η�εκκλησία�της�Κέρκυρας�παρεξέκλινε
από�μια�σειρά�κανόνων�που�είχαν�πρόσφατα�θεσπιστεί�στη�Σύνοδο�του

90 ���������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

17.�Gerhard Podskalsky,�Η ελληνική θεολογία επί τουρκοκρατίας,�μετάφρ.�Γε-
ώργιος�Δ.�Μεταλληνός,�Αθήνα,�MIET,�2005,�σ.�60-63,�123-148.�Ειδικότερα�για
τη�σύγκρουση�κράτους�και�εκκλησίας�στο�Βυζάντιο�στη�συγκυρία�της�Συνόδου�της
Φλωρεντίας� βλ.� Τόνια� Κιουσοπούλου,� «Η� κοινωνική� διάσταση� της� σύγκρουσης
ανάμεσα� στους� ενωτικούς� και� τους� ανθενωτικούς� τον� 15ο� αιώνα»,�Μνήμων 23
(2001), σ.�25-36.
18.�Ο�πάπας�Γρηγόριος�ΙΓ΄�(1572-1585)�πριν�εκλεγεί�είχε�πάρει�μέρος�ως�νο-

μικός�στη�Σύνοδο�του�Τρέντο,�ενώ�μετά�την�εκλογή�του�προώθησε�ενεργά�τις�απο-
φάσεις�της�Συνόδου.�Ο�ίδιος�ίδρυσε�το�1573�την�Congregazione per la riforma dei
Greci esistenti in Italia e dei monaci e dei monasteri dell’ordine di San Basilio,�βλ.
V.�Peri,�ό.π.,�σ.�290.



Τρέντο.�Ζώντας�την�εποχή�της�ομολογιοποίησης,�όταν�η�Λατινική�Εκ-
κλησία�–όπως�αντίστοιχα�και�οι�προτεσταντικές–�προσπαθεί�να�χαράξει
και�να�επιβάλει�καθαρά�όρια�ανάμεσα�στην�ορθοδοξία�και�την�ετεροδο-
ξία,19 ο�Cocco θεωρεί�ότι�δεν�μπορεί�να�γίνουν�ανεκτές�πρακτικές�που
δεν�συνάδουν�με�το�«ορθό».�Ωστόσο,�πέρα�από�τις�διαφορετικές�αφετηρίες
των�δύο�συγγραφέων�αλλά�και�το�κατά�πόσο�είναι�ακριβείς�οι�κατηγορίες
που�προσάπτουν�στους�κερκυραίους�Ανατολικούς,20 αυτό�που�προκύπτει
μέσα�από�τους�δύο�καταλόγους�με�τα�«σφάλματα»�είναι�ότι�ούτε�ο�μο-
ναχός�από�το�Άγιος�Όρος�ούτε�ο�λατίνος�αρχιεπίσκοπος�αναγνωρίζει
στους�Κερκυραίους την�ορθή�τήρηση�της�πίστης,�παρότι�οι�δύο�άνδρες
αντιπροσωπεύουν�δύο�αντίθετους�κόσμους.�Τα�δύο�αυτά�κείμενα�μας�προ-
σκαλούν,�λοιπόν,�να�(ξανα)σκεφτούμε�τι�ήταν�οι�κερκυραίοι�Ανατολικοί
κατά�τη�βενετική�περίοδο.

Β.�«Ρωμαίοι ανατολικοί» στην ιστοριογραφία της Κέρκυρας

Αντίθετα�με�τις�έννοιες�του�έθνους�και�της�εθνικής�ταυτότητας,�οι�οποίες
συζητήθηκαν�συγκρουσιακά�αλλά�και�γόνιμα�στην�Ελλάδα�στη�δεκαετία
του�’90,�η�θρησκευτική�ταυτότητα,�αυτό�το�κεντρικό�σημείο�αναφοράς
στην�περίοδο�πριν�από�τον�19ο�αιώνα,�έμεινε�στο�περιθώριο,�ως�εάν�το
περιεχόμενό�της�να�ήταν�αυτονόητο�και�αναλλοίωτο�στον�χρόνο.�Δεν�έγινε
αντικείμενο�μελέτης�και�αναλύσεων�που�θα�μπορούσαν�να�την�ιστορικο-
ποιήσουν�και�να�τη�δουν�σαν�μια�αναλυτική�κατηγορία�με�ιστορικές,�κοι-
νωνικές�και�πολιτισμικές�συνάφειες�και�μεταβαλλόμενο�νόημα.�Αντίθετα,
παρέμεινε�σε�μεγάλο�βαθμό�εγκλωβισμένη�σε�ερμηνευτικά�σχήματα�της
ρομαντικής�ιστοριογραφίας�του�19ου�αιώνα�και�στην�προνομιακή�σημασία
που�αυτά�έδιναν�στις�έννοιες�της�«συνέχειας»�και�της�«ενότητας»�του
έθνους,�στοιχεία�θεμελιώδη�για�την�ιδεολογική�συγκρότηση�του�νεοελλη-
νικού�κράτους�που�βρισκόταν�τότε�υπό�κατασκευή.�Εκείνη�την�εποχή,

Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                      91

19.�Για�την�έννοια�της�ομολογιοποίησης,�τη�διαδικασία�δηλαδή�αποκρυστάλλω-
σης�του�δόγματος�και�του�τελετουργικού�στην�Καθολική�και�στις�Προτεσταντι-
κές�Εκκλησίες�με�σκοπό�τη�δημιουργία�θρησκευτικά�ομοιογενών�κοινωνιών,�βλ.
Ute�Lotz-Heumann,�«Confessionalization»,�David�M.�Whitford�(επιμ.),�Reforma-
tion and Early Modern Europe. A Guide to Research,�Kirksville,�Mo.,�Truman
State�University�Press,�2008,�σ.�136-157.
20.�Έντονη�κριτική�στις�απόψεις�του�Cocco άσκησε�ο�Λέων�Αλλάτιος�τον�17ο

αιώνα�και�ο�Ιωάννης�Βελούδης�τον�19ο�αι.,�βλ.�Sr.�de Moni,�ό.π.,�σ.�10�και�E.A.
Cigogna,�ό.π.,�σ.�264-257,�όπου�δημοσιεύεται�σχετική�επιστολή�του�Βελούδη.�



όπως�γνωρίζουμε,�φτιάχτηκαν�δύο�όροι�και�έννοιες�που�μας�συνοδεύουν
μέχρι�σήμερα:�ο�όρος�τουρκοκρατία,�τον�οποίο�βρίσκουμε�από�την�τρίτη
δεκαετία�του�19ου�αιώνα,21 και�λίγο�αργότερα�ο�όρος�βενετοκρατία.22

Και�οι�δύο�είναι,�βέβαια,�έννοιες�που�μαρτυρούν�τη�διαμόρφωση�ενός
εθνικού�αφηγήματος�που�κατανοεί�τις�περιόδους�μετά�το�Βυζάντιο�ως
περιόδους�ξένων�κατακτήσεων�και�κυριαρχιών.�Την�ίδια�εποχή�που�δια-
μορφωνόταν�το�εθνικό�αφήγημα,�οι�Ιόνιοι�αγωνίζονταν�για�την�ένωση
των�νησιών�τους�με�το�νεοσύστατο�ελληνικό�κράτος.�Παράλληλα�όμως
καλούνταν�να�αντικρούσουν�κατηγορίες�που�έρχονταν�από�την�Ελλάδα
ότι�«φραγκίζουσιν»23 αλλά�και�να�αποδείξουν�πως,�παρότι�δεν�είχαν�πάρει
μέρος�στην�Επανάσταση,�ήταν�και�οι�ίδιοι�τόσο�«Έλληνες»�όσο�και�εκεί-
νοι�από�την�ηπειρωτική�Ελλάδα�και�πως�άξιζαν�να�συμπεριληφθούν�στο
ελληνικό�κράτος.24�Λίγα�χρόνια�πριν�από�την�ένωση�των�Ιόνιων�νησιών
με�την�Ελλάδα�ο�Σπυρίδων�Ζαμπέλιος�έγραφε�χαρακτηριστικά:�«Εκ�της
δουλείας�πεντακοσίων�και�επέκεινα�ετών,�η�Επτάνησος�εξέρχεται�Ορθό-

92 ���������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

21.�Ο�όρος�τουρκοκρατία εντοπίζεται�από�τον�Στέφανο�Κουμανούδη�για�πρώτη
φορά�το�1834�στο�έργο�του�Ιωάννη�Φιλήμονα,�Δοκίμιον Ιστορικόν περί της Φιλι-
κής Εταιρίας,�Ναυπλία�1834,�σ.�35,�36�(Στέφανος�Κουμανούδης,�Συναγωγή νέων
λέξεων υπό των λογίων πλασθεισών από της Αλώσεως μέχρι των καθ’ ημάς χρό-
νων,�προλεγόμενα�Κ.�Θ.�Δημαρά,�Αθήνα,�Ερμής,�1980,�σ.�1003).�Είχε�όμως�σχη-
ματισθεί�ήδη,�βλ.�Γενική Εφημερίς της Ελλάδος,�αρ.�41,�29�Μαΐου�1829,�σ.�159.
22.�Ο�όρος�βενετοκρατία υπάρχει�ήδη�το�1849�(Παναγιώτης�Χιώτης,�Ιστορικά

απομνημονεύματα της νήσου Ζακύνθου,�τ.�Α΄,�Κέρκυρα�1849,�σ.�ιζ΄).�Βλ.�και�Στέφ.
Κουμανούδης,�ό.π.,�σ.�210,�369�(ενετοκρατία,�1851).�Ο�αντίστοιχος�όρος�λατινο-
κρατία είναι�μάλλον�λίγο�πρωιμότερος· καταγράφεται�ήδη�το�1841,�βλ.�Στέφ.�Κου-
μανούδης,�ό.π.,�σ.�594,�με�πηγή�τον�λόγο�του�προέδρου�της�Αρχαιολογικής�Εται-
ρείας�Ι.�Ρ.�Νερουλού,�Πρακτικά της Ε΄ Γενικής Συνεδριάσεως της εν Αθήναις Αρ-
χαιολογικής Εταιρίας,�Αθήνα�1841,�σ.�20.��
23.�Γράφει�στα�1906�ο�Νικόλαος�Γερακάρης:�«Οιοσδήποτε�δ’�υπαινιγμός,�ότι

οι�Κερκυραίοι�κατά�τε�τα�Ήθη�και�τας�Ιδέας,�έστω�και�πόρρωθεν,�φραγκίζουσιν,
είναι,�ου�μόνον�άδικος,�και�άντικρυς�αντίθετος�προς�τα�εκ�της�Ιστορίας�δεδομένα,
αλλά�και�αγνώμων�εκφερόμενος�υπό�Έλληνος»�(Κερκυραϊκαί σελίδες,�Κέρκυρα
1906, σ.�κ΄).
24.�Dimitris�Arvanitakis,�«Un�viaggio�nella�storiografia�neogreca»,�Chryssa�A.

Maltezou�και�Gherardo�Ortalli,�Italia-Grecia. Temi e storiografie a confronto, Is-
tituto�Ellenico�di�Studi�Bizantini�e�Postbizantini�di�Venezia,�Βενετία�2001,�σ.�91-
111· Nicolas�Karapidakis,�«Narrazione�e�concetti�della�storiografia�greca�sul�periodo
del�dominio�veneziano»,�στο ίδιο,�σ.�113-125· Κώστας�Λάππας,�«Επτανησιακά
Βιογραφικά�‘‘Σχεδάρια’’�στον�19ο�αιώνα»,�Δ.�Σκλαβενίτης�και�Τρ.�Σκλαβενίτης
(επιμ.),�Πρακτικά Ζ΄ Πανιονίου Συνεδρίου, ό.π.,�τ.�1,�σ.�181-193.��



δοξος�και�Ελληνική,�όσον�και�το�ορθοδοξώτερον�μέλος�του�Πανελλη-
νίου».25

Μέσα�σε�αυτό�το�ιδεολογικό�κλίμα�οι�Ιόνιοι�λόγιοι�κλήθηκαν�να�ε-
ντάξουν�τη�μακροχρόνια�συνύπαρξη�Ανατολικών�και�Λατίνων�–ιδίως�στην
Κέρκυρα,�το�νησί�με�τον�μεγαλύτερο�λατινικό�πληθυσμό–�σε�ένα�ερμη-
νευτικό�σχήμα�που�να�υιοθετεί�την�ιδέα�της�βενετοκρατίας χωρίς�να�αφή-
νει�περιθώρια�αμφισβήτησης�της�«ελληνικότητας»�των�Ιονίων.�Το�βασικό
επιχείρημα�ήταν�ότι�στη�διάρκεια�αυτών�των�αιώνων�οι�Λατίνοι�αφομοι-
ώθηκαν�σχεδόν�ολοκληρωτικά�από�τους�Ανατολικούς�κυρίως�μέσω�των
μεικτών�γάμων,�ενώ�η�Ανατολική�Εκκλησία�έμεινε�ανέπαφη�από�κάθε
λατινική�επίδραση.�Στα�1856�ο�ζακύνθιος�ιστορικός�Ερμάννος�Λούντζης
έγραφε:�«Αναδείξασα�δε�η�Εκκλησία�την�ιστορικήν�αυτής�καρτερίαν,�ου
μόνον�διεφύλαξε�κατά�του�συρρέοντος�και�γοητευτικού�της�Ιταλίας�πολι-
τισμού�πιστά�τα�εαυτής�τέκνα�εις�την�Ελληνικήν�πατρίδα,�αλλά�και�δια
του�ορθοδόξου�βαπτίσματος�επολιτογράφησεν�εν�ταύτη�τα�πλείστα�των
ξένων�[...]�Αλλά�ποίοι�οι�Απόστολοι,�τίνες�οι�Ιεροκήρυκες�οι�μεταγαγόντες
τους�ετεροδόξους�εις�την�ημετέρα�πίστιν;�[...]�ως�προς�τα�εκκλησιαστικά
οφείλομεν� να�ομολογήσωμεν�ότι� ισχυροί�Απόστολοι�και� Ιεροκήρυκες
εχρημάτισαν�αι�γυναίκες.�Νυμφευόμεναι�αύται�Δυτικούς�οσάκις�δεν�έπει-
θον�τους�συζύγους�των�να�ασπασθώσι�το�παρ’�αυτών�πρεσβευόμενον�θρή-
σκευμα,�το�ενεστάλαζον�δια�της�ανατροφής�εις�τα�τρυφεράς�καρδίας�των
τέκνων�αυτών,�άτινα�ανδρούμενα�το�επρέσβευον�παρρησία,�εις�μάτην
εναντιουμένων�των�Λατίνων�Επισκόπων�[...]».26

Το�σχήμα�αυτό,�η�πεποίθηση�δηλαδή�ότι�τέσσερις�αιώνες�βενετικής
παρουσίας�άφησαν�μόνο�εξωτερικά�ίχνη�στην�ορθόδοξη�πίστη�και�την
Ανατολική�Εκκλησία,�που�διατηρήθηκαν�στην�«ουσία»�τους�αναλλοίωτες,
αποδείχτηκε�εξαιρετικά�ισχυρό�και�μακρόβιο.�Έτσι,�παρότι�υπάρχει�ικανή
τεκμηρίωση�για�τη�συνύπαρξη�και�αλληλεπίδραση�του�ανατολικού�και
λατινικού�κόσμου�στην�Κέρκυρα,�και�ευρύτερα�στα�Ιόνια,�τα�ερμηνευτικά
σχήματα�που�μας�κληροδότησε�ο�19ος�αιώνας�παραμένουν�ισχυρά.�Από
την�άλλη μεριά,�από�τη�δεκαετία�του�1990�σημαντικές�μελέτες�δημιούρ-
γησαν�τις�πρώτες�ρωγμές�στο�σχήμα�της�ενότητας�και�συνέχειας�του�ορ-
θόδοξου�παρελθόντος�των�Ιονίων.�Οι�μελέτες�αυτές�επικεντρώθηκαν�στο
πεδίο�της�κοινωνικής�ιστορίας,�ανιχνεύοντας�τους�κοινωνικούς�ανταγω-
νισμούς�για�τη�διεκδίκηση�συμμετοχής�στη�διαχείριση�της�τοπικής�εξου-

Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                      93

25.�Σπυρίδων�Ζαμπέλιος,�Ιστορικά Σκηνογραφήματα,�Αθήνα�1860,�σ.�76.
26.�Ερμ.�Λούντζης,�ό.π.,�σ.�91-92,�97.



σίας�στην�Κέρκυρα�και�τη�Ζάκυνθο�τον�16ο�και�17ο�αιώνα,�μια�σύ-
γκρουση�με�«ταξικά»�χαρακτηριστικά�που�διαπερνούσε�τις�δογματικές
διαφορές.27 Μια�πιο�πρόσφατη�μελέτη�για�τον�τοπικό�άγιο�της�Κέρκυρας,
τον�άγιο�Σπυρίδωνα,�ανέδειξε�τον�ρόλο�του�ως�«πολιτικού»�αγίου�και
προστάτη�Ανατολικών�και�Λατίνων,�και�προσδιόρισε στα�τέλη�του�18ου
αιώνα�την�πρώτη�προσπάθεια�να�παρουσιαστεί�αποκλειστικά�ως�άγιος
των�ορθοδόξων�του�νησιού.28 Οι�μελέτες�αυτές�έχουν,�λοιπόν,�ανοίξει�τον
δρόμο�για�καινούριες�αναγνώσεις�του�βενετικού�παρελθόντος�των�Ιονίων
και�προς�αυτή�την�κατεύθυνση�επιχειρεί�να�συμβάλει�η�παρούσα�εργασία.�

Γ.�«Ρωμαίοι ανατολικοί» στην πόλη της βενετικής Κέρκυρας

Όταν�οι�Βενετοί�έφτασαν�στην�Κέρκυρα�τον�14ο�αιώνα�(1386)�βρήκαν
στην�πόλη�ένα�μεικτό�χριστιανικό�πληθυσμό�αποτελούμενο�στο�μεγαλύ-
τερο�μέρος�από�πιστούς�του�ανατολικού�δόγματος�και�μια�μειοψηφία�Λα-
τίνων.29� Ανώτερη� εκκλησιαστική� αρχή� του� νησιού� ήταν� ο� λατίνος
αρχιεπίσκοπος,30 τον�οποίο�είχαν�εγκαταστήσει�εκεί�οι�προηγούμενοι�κυ-
ρίαρχοι,�οι�γάλλοι�Ανδηγαυοί.�Οι�ίδιοι�είχαν�καταργήσει�την�έδρα�του

94 ���������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

27.�Βλ.�ενδεικτικά�Nicolas�Karapidakis,�Civis fidelis. L'avènement et l'affirmation
de la citoyenneté corfiote (XVIème - XVIIème siècles),�Φρανκφούρτη,�Peterlang,�1992·
Δημήτρης�Αρβανιτάκης,�Κοινωνικές αντιθέσεις στην πόλη της Ζακύνθου. Το Ρεμπελιό
των Ποπολάρων (1628),�ΕΛΙΑ,�Μουσείο�Μπενάκη,�Αθήνα�2001.
28.�Θεοδόσης�Νικολαΐδης,�«Η�λατρεία�του�Αγίου�Σπυρίδωνα�στην�Κέρκυρα

(16ος-18ος�αι.)»,�Τα Ιστορικά 29,�τχ.�56�και�57�(Ιούνιος�και�Δεκέμβριος�2012),
σ.�101-130,�313-344· του�ίδιου,�«‘‘Local�Religion’’�in�Corfu,�16th�to�19th�Cen-
turies»,�Mediterranean Historical Review 29,�τχ.�2�(2014),�σ.�155-168.
29.�Η�απογραφή�του�Καστροφύλακα�στο�δεύτερο�μισό�του�16ου�αιώνα�αναφέρει

έναν�αριθμό�7.293�ή�7.487�κατοίκων�στην�πόλη�της�Κέρκυρας.�Δεν�δίνει�αναλυτικά
στοιχεία�ανά�θρήσκευμα�στην�πόλη,�αναφέρει�ωστόσο�ότι�εντός�των�οχυρωμένων�τμη-
μάτων�της�πόλης�ζούσαν�338�Λατίνοι.�Αναλυτικές�πληροφορίες�για�τον�πληθυσμό�της
πόλης�έχουμε�στο�δεύτερο�μισό�του�18ου�αιώνα.�Σε�απογραφή�του�1760�σημειώνεται
ότι�στην�τειχισμένη�πόλη�και�στα�δύο�φρούρια�ζούσαν�1.252�Λατίνοι,�5.834�Ανατολι-
κοί�και�1.171�Εβραίοι,�σύνολο�8.257�κάτοικοι.�Βλ.�Anagrafi di tutto lo Stato della
Serenissima Repubblica di Venezia,�Βενετία�1768,�σ.�132· Στέργιος�Γ.�Σπανάκης,
«Οι�οικισμοί�της�Επτανήσου�και�οι�κάτοικοί�των�τον�16ο�αι.»,�Γεώργιος�Ν.�Μοσχό-
πουλος�(γεν.�επιμ.),�Πρακτικά Ε΄Διεθνούς Πανιονίου Συνεδρίου,�τ.�1,�Εταιρεία�Κε-
φαλληνιακών�Iστορικών�Eρευνών,�Αργοστόλι�1989,�σ.�124· Σεβαστή�Λάζαρη,�«Η
συγκρότηση�του�επτανησιακού�πληθυσμού.�Η�απογραφή�του�Πέτρου�Καστροφύλακα
(1583)�και�του�Fr.�Grimani (1760)»,�Δ.�Σκλαβενίτης�και�Τρ.�Σκλαβενίτης�(επιμ.),
Πρακτικά Ζ΄ Πανιονίου Συνεδρίου,�ό.π.,�τ.�2,�σ.�301-305,�313-316,�333.
30.� Για� τον� λατίνο� αρχιεπίσκοπο� της� Κέρκυρας,� του� οποίου� η� δικαιοδοσία



τοπικού�Ανατολικού�επισκόπου.31 Έτσι�για�ένα�μεγάλο�χρονικό�διάστημα,
περίπου�από�τα�τέλη�του�13ου�ως�τα�μέσα�του�16ου�αιώνα,�δηλαδή�μετά
την�ένταξη�του�νησιού�στο�βενετικό�Κράτος�της�Θάλασσας�(Stato da
Mar),32 μόνη�εκκλησιαστική�αρχή�στην�Κέρκυρα�ήταν�οι�τοπικοί�λατίνοι
αρχιεπίσκοποι�και�σε�αυτούς�υπαγόταν�διοικητικά�τόσο�ο�λατινικός�κλή-
ρος�όσο�και,�τυπικά�τουλάχιστον,�ο�ανατολικός.33

Λίγο�πριν�από�τα�μέσα�του�16ου�αιώνα�(1539)�οι�επικεφαλής�των
ανατολικών�ιερέων�της�πόλης�διεκδίκησαν�από�τον�πάπα�Παύλο�Γ΄�τη
διεύρυνση�των�αρμοδιοτήτων�ενός�ήδη�υπάρχοντος�εκκλησιαστικού�αξιω-
ματούχου,�του�πρωτοπαπά,�που�μέχρι�τότε�ήταν�απλώς�η�κεφαλή�τους.
Το�αίτημα�αυτό�υποστήριξε�και�η�κερκυραϊκή�Κοινότητα�σε�πρεσβείες
που�έστειλε�στη�Βενετία�τα�επόμενα�χρόνια�(1542,�1546).34 Διαμορφώ-
θηκε�έτσι�σταδιακά�η�μορφή�του�μεγάλου�πρωτοπαπά�ως�εκκλησιαστικής

Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                      95

εκτεινόταν�και�στα�άλλα�νησιά�του�Ιονίου,�βλ.�Μ.�Φώσκολος,�«Η�οργάνωση�της�κα-
θολικής� εκκλησίας»,� Χρ.�Μαλτέζου� (επιστ.� διεύθ.),�Βενετοκρατούμενη Ελλάδα.
Προσεγγίζοντας την ιστορία της,�ό.π.,�σ.�347-348.
31.�Σπύρος�Χρ.�Καρύδης,�Όψεις της εκκλησιαστικής οργάνωσης στον βενετο-

κρατούμενο ελληνικό χώρο. Α΄ Ζάκυνθος, Κέρκυρα, Κεφαλληνία, Κύθηρα, Πελο-
πόννησος,�Αθήνα,�εκδ.�Ενάλιος,�2011,�σ.�11-38.
32.�Το�βενετικό�Κράτος�της�Θάλασσας�ήταν�στην�πραγματικότητα�ένα�μετα-

βαλλόμενο�δίκτυο�κτήσεων�στην�Ανατολική�Μεσόγειο�από�τον�13ο�ως�τον�18ο�αι-
ώνα.�Σε�αυτό�το�χρονικό�διάστημα�τα�όριά�του�άλλαξαν�πολύ.�Από�τις�αρχές�του
18ου�αιώνα�είχε�περιοριστεί�στα�νησιά�του�Ιονίου�και�τα�εξαρτήματά�τους�στην
ηπειρωτική�ακτή,�και�στις�παράλιες�περιοχές�της�Ιστρίας�και�της�Δαλματίας.
33.�Η�υπαγωγή�του�ανατολικού�κλήρου�στον�λατίνο�αρχιεπίσκοπο�Κέρκυρας

ήταν�μια�συνεχής�πηγή�εντάσεων.�Ανάμεσα�στα�πιο�ακανθώδη�ζητήματα�ήταν�η�δι-
καστική�δικαιοδοσία�επί�του�ανατολικού�κλήρου,�η�οποία�ανήκε�στον�τοπικό�βάιλο
αλλά�τη�διεκδικούσε�και�ο�αρχιεπίσκοπος.�Όσον�αφορά�τις�χειροτονίες,�οι�ιερείς�του
ανατολικού� κλήρου� χειροτονούνταν� από� επισκόπους� της� Ανατολικής� Εκκλησίας
εκτός�του� νησιού,�κατά�προτίμηση�σε�περιοχές� της�βενετικής� επικράτειας�όπου
υπήρχαν�ορθόδοξοι�επίσκοποι�και�ύστερα�από�σχετική�άδεια�της�τοπικής�βενετικής
διοίκησης.�Βλ.�Ερμ.�Λούντζης,�ό.π.,�σ.�110-111· Σπύρος�Ασωνίτης,�«Προβλήματα
του�ορθόδοξου�κλήρου�της�Κέρκυρας�πριν�και�μετά�τη�Σύνοδο�Φερράρας-Φλωρε-
ντίας»,�Βυζαντινά 21�(2000),�σ.�401-404· Σπ.�Καρύδης,�ό.π.,�σ.�23-25.
34.�Η�στήριξη�από�την�πλευρά�της�κοινότητας�του�μεγάλου�πρωτοπαπά�ήταν�μια

προσπάθεια�προσεταιρισμού�του�σε�μια�περίοδο�που�η�ανερχόμενη�τάξη�των πολιτών
(cittadini)�οριοθετείται�και�ισχυροποιείται.�Τότε�ξεκινά�ο�περιορισμός�της�εισόδου
νέων�οικογενειών�στο�Συμβούλιο�της�Κοινότητας�της�Κέρκυρας�και�οι�cittadini οι-
κειώνονται�τον�άγιο�Σπυρίδωνα�προβάλλοντάς�τον�ως�προστάτη�της�πόλης.�Βλ.�Νί-
κος�Καραπιδάκης,�«Η�κερκυραϊκή�ευγένεια�των�αρχών�του�ιζ´�αιώνα», Τα Ιστορικά



αρχής�του�ανατολικού�κλήρου�ολόκληρου�του�νησιού.35 Η�Βενετία,�προ-
κειμένου�να�τον�θέσει�υπό�τον�άμεσο�έλεγχό�της,�να�τον�προστατέψει
από�τις�επιθετικές�διαθέσεις�της�Λατινικής�Εκκλησίας�της�Αντιμεταρ-
ρύθμισης�αλλά�και�να�αποθαρρύνει�τις�όποιες�σχέσεις�του�με�την�Κων-
σταντινούπολη,� με� δουκική� απόφαση� του� 1578� θεσμοθέτησε� την
ανεξαρτησία�του�από�κάθε�ανώτερη�αρχή�της�Λατινικής�και�Ανατολικής
Εκκλησίας.36 Με�τον�τρόπο�αυτό�τον�έθετε�στην�πραγματικότητα�υπό�τη
δικαιοδοσία�της�τοπικής�πολιτικής�εξουσίας.�
Όμως�παρά�τη�σταδιακή�αποκρυστάλλωση�από�τα�μέσα�του�16ου�αιώνα

αυτής�της�διπλής�εκκλησιαστικής�δομής�–αρχιεπίσκοπος�για�τους�Λατίνους
και�μέγας�πρωτοπαπάς�για�τους�Ανατολικούς–�που�διατηρήθηκε�ως�το
τέλος�της�κυριαρχίας�των�Βενετών�στο�νησί�(1797),�οι�Ανατολικοί�της
Κέρκυρας�συνέχισαν�να�κατέχουν�κατά�κάποιο�τρόπο�μια�«ενδιάμεση»�θέση
μεταξύ�Λατινικής�και�Ανατολικής�Εκκλησίας�και�μεταξύ�εκκλησιαστικής
και�κοσμικής�εξουσίας.�Την�ασάφεια�αυτή�ανεχόταν�–ή�και�υπέθαλπε–�η
Βενετία�αλλά�και�οι�δύο�Εκκλησίες,�μια�στάση�που�έχει�περιγραφεί�με�τον
νομικό�όρο�«reservatio�mentalis»�(ενδιάθετη�επιφύλαξη).37�Για�τη�Λατινική
Εκκλησία,�οι�Ανατολικοί�της�Κέρκυρας,�όπως�ευρύτερα�οι�Ανατολικοί�χρι-
στιανοί�που�ζούσαν�σε�καθολικά�κράτη,�ακολουθούσαν�–ή�θα�έπρεπε�να
ακολουθούν–�τους�όρους�της�ενωτικής�Συνόδου�της�Φλωρεντίας,�διατηρώ-
ντας�το�λειτουργικό�τυπικό�(rito)38�και�τις�συνήθειές�τους.39 Αυτό,�όμως,

96 ���������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

2,�τχ.�3�(Μάιος�1985),�σ.�108-114· πιο�αναλυτικά,�του�ίδιου,�Civis fidelis,�ό.π.,�σ.�83-
139· Θ.�Νικολαΐδης,�«Η�λατρεία�του�Αγίου�Σπυρίδωνα»,�ό.π.,�σ.�106-114.
35.�Σπ.�Καρύδης,�ό.π.,�σ.�38-67.�Το�αξίωμα�του�πρωτοπαπά�υπήρχε�και�σε

άλλες�περιοχές�του�βενετικού�Κράτους�της�Θάλασσας.
36.�Ερμ.�Λούντζης,�ό.π.,�σ.�102.�Βλ.�και�Alberto�Tenenti,�«Le�Isole�Ionie.�Un�area

di�frontiera»,�Massimo�Costantini�(επιμ.),�Il Mediterraneo centro-orientale tra vecchie
e nuove egemonie,�Ρώμη,�Bulzoni�Editore,�1998,�σ.�14-15· Benjamin�Arbel,�«Venice’s
Maritime�Empire�in�the�Early�Modern�Period»,�Eric�Dursteler�(επιμ.),�A Companion
to Venetian History, 1400-1797,�Λέιντεν-Βοστώνη,�Brill,�2013,�σ. 171-174.
37.�Κ.�Πιτσάκης,�ό.π., σ.�482-484.�Βλ.�και�A.�Tenenti,�ό.π., σ.�13-14.
38.�Η�έννοια�του�ρίτο�(rito),�του�λειτουργικού�τυπικού�δηλαδή,�αναφέρεται�απο-

κλειστικά�στον�τρόπο�με�τον�οποίο�τελούνται�τα�μυστήρια�και�η�λειτουργία.�Έτσι,
οι�Ουνίτες�ακολουθούν�το�ρίτο�της�Ανατολικής�Εκκλησίας,�υπάγονται�όμως�στην
Εκκλησία�της�Ρώμης.�Βλ.�Molly�Greene,�Catholic Pirates and Greek Merchants.
A Maritime History of the Mediterranean,�Πρίνστον,�Princeton�University�Press,
2010,�σ.�157· Felix�Wilfred�(επιμ.),�The Oxford Handbook of Christianity in
Asia,�Οξφόρδη-Νέα�Υόρκη,�Oxford�University�Press,�2014,�σ.�19.
39.�Ερμ.�Λούντζης,�ό.π.,�σ.�99· Σπ.�Καρύδης,�ό.π., σ.�43· Θ.�Νικολαΐδης,�«Η



στην�περίπτωση�της�Κέρκυρας�παρέβλεπε�ή�αποσιωπούσε�το�γεγονός�ότι
ο�ανατολικός�κλήρος�του�νησιού�χειροτονούνταν�από�έναν�«σχισματικό»,
στα�μάτια�της�Λατινικής�Εκκλησίας,�πατριάρχη.�Το�Πατριαρχείο�της�Κων-
σταντινούπολης,�από�την�άλλη,�θεωρώντας�τους�κερκυραίους�Ανατολικούς
ως�δικούς�του�πιστούς,�παραχωρούσε�τη�δικαιοδοσία�της�εκκλησίας�της
Κέρκυρας�σε�αρχιερέα�από�την�Οθωμανική�Αυτοκρατορία.40 Ωστόσο�το
Πατριαρχείο�παρέβλεπε�συνήθειες�της�Ανατολικής�Εκκλησίας�της�Κέρκυρας
που�παρέπεμπαν�σε�ενωτικές�πρακτικές,�όπως�οι�κοινές�τελετουργίες�με
τη�Λατινική�Εκκλησία�ή�η�μνημόνευση�των�τοπικών�λατινικών�αρχών�και
του�πάπα.�Η�Βενετία,�τέλος,�ακολουθούσε�μια�εξισορροπητική�πολιτική.
Παρότι�δεσμευόταν�ως�ένα�βαθμό�από�τις�παπικές�βούλλες�και�αποφάσεις
που�έθεταν�το�πλαίσιο�εντός�του�οποίου�θα�έπρεπε�να�κινούνται�οι�Ανατο-
λικοί�χριστιανοί�στην�καθολική�επικράτεια,�παρέπεμπε�την�εφαρμογή�τους
στην�έγκριση�ή�μη�της�βενετικής�Γερουσίας.41 Απέναντι�στον�πατριάρχη
της�Κωνσταντινούπολης�κρατούσε�μια�στάση�επιφυλακτική.�Δεν�εμπόδιζε

Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                      97

λατρεία�του�Αγίου�Σπυρίδωνα»,�ό.π.,�σ.�326· B.�Arbel,�«Venice’s Maritime Em-
pire»,�ό.π., σ.�166· Th.�Nikolaidis,�«‘‘Local religion''�in Corfu»,�ό.π.,�σ.�155-156.
Την�εικόνα�της�«ένωσης»�των�δύο�Εκκλησιών�προβάλλει�έμμεσα�τον�16ο�αιώνα�και
η�κερκυραϊκή�Κοινότητα�σε�πρεσβεία�της�προς�τη�βενετική�Γερουσία�το�1542.�Ζη-
τώντας�επικύρωση�παπικής�βούλλας�του�1540,�κάνει�σαφείς�αναφορές�στα�προνό-
μια�που�απολαμβάνουν�οι�Ανατολικοί�στην�Κέρκυρα�με�βάση�τις�αποφάσεις�της
ενωτικής�Συνόδου�της�Φλωρεντίας.�Βλ.�Έλλη�Γιωτοπούλου-Σισιλιάνου,�Πρεσβείες
της βενετοκρατούμενης Κέρκυρας (16ος-18ος αι.),�ΓΑΚ-Αρχεία�Νομού�Κερκύ-
ρας,�Αθήνα�2002, σ.�272-273.�
40.�Τις�τελευταίες�δεκαετίες�του�14ου�αιώνα�η�εκκλησιαστική�δικαιοδοσία�της

Κέρκυρας�είχε�περάσει�τυπικά�πρώτα�στον�μητροπολίτη�Ιωαννίνων�και�ύστερα�στον
μητροπολίτη�Κορίνθου.�Αργότερα,�σε�πατριαρχικά�έγγραφα�του�τέλους�του�17ου
αιώνα,�ο�μητροπολίτης�Ιωαννίνων�καλείται�έξαρχος�Κερκύρας,�ιδιότητα�την�οποία
έχει�και�σήμερα.�Δεν�μαρτυρείται�όμως�η�ανάμειξή�του�στα�εκκλησιαστικά�ζητή-
ματα�της�Κέρκυρας.�Νωρίτερα,�στα�μέσα�περίπου�του�17ου�αιώνα,�είχε�γίνει�μια
απόπειρα�να�τεθούν�οι�Ανατολικοί�του�βενετικού�Κράτους�της�Θάλασσας�υπό�τη�δι-
καιοδοσία�του�μητροπολίτη�Φιλαδελφείας�στη�Βενετία,�κάτι�που�όμως�δεν�πραγμα-
τοποιήθηκε.�Για�τον�14ο�αιώνα�βλ.�Σπύρος�Ασωνίτης,�Η Κέρκυρα και τα ηπειρω-
τικά παράλια στα τέλη του Μεσαίωνα (1386-1462),� Θεσσαλονίκη,� University
Studio Press,�2009,�σ.�540-541.�Για�τον�17ο�αιώνα�βλ.�Κ.�Πιτσάκης,�ό.π., σ.�493-
494,�499-505· Παναγιώτης�Μιχαηλάρης,�«‘‘Ημείς�προεβιβάσαμεν...�και�η�αρχή
των�Ενετών�εκυρώσατο''.�Η�εκκλησιαστική�διοίκηση�των�Επτανήσων�στη�συνά-
φειά�της�με�την�πολιτική�διοίκηση»,�Δ.�Σκλαβενίτης�και�Τρ.�Σκλαβενίτης�(επιμ.),
Πρακτικά Ζ΄ Πανιονίου Συνεδρίου, ό.π.,�τ.�1,�σ.�472.
41.�B.�Arbel,�«Venice’s�Maritime�Empire»,�ό.π.,�σ.�170-174,�176.



την�επικοινωνία�του�με�την�τοπική�κερκυραϊκή�εκκλησία,�την�έλεγχε�όμως
μέσω�του�βενετού�εκπροσώπου�του�στην�Κωνσταντινούπολη,�του�βαΐλου.42

Η�ενδιάμεση�θέση�της�Ανατολικής�Εκκλησίας�στην�Κέρκυρα,�στην
οποία�αναφερθήκαμε�παραπάνω,�αποτυπώνεται�και�στο�αξίωμα�του�με-
γάλου�πρωτοπαπά.�Από�τα�μέσα�του�16ου�αιώνα,�όταν�αναγνωρίστηκαν
σε�αυτόν�ευρύτερες�δικαιοδοσίες,�η�εκλογή�του�δεν�γινόταν�πια�αποκλει-
στικά�από�τον�τοπικό�κλήρο,�αλλά�από�μια�μεικτή�ομάδα�κληρικών�και
λαϊκών.�Οι�τελευταίοι�ανήκαν�στην�τοπική�βενετική�διοίκηση�(Reggi-
mento)�ή�ήταν�κερκυραίοι�πολίτες (cittadini)43 που�εκλέγονταν�για�αυτό
το�σκοπό�από�το�Συμβούλιο�της�Κοινότητας.�Η�ομάδα�αυτή�των�λαϊκών
είχε�την�πλειοψηφία.44 Η�τελική�επικύρωση�της�εκλογής�του�μεγάλου
πρωτοπαπά�γινόταν�από�τις�βενετικές�αρχές�από�τις�οποίες�και�λάμβανε
την�περιβολή�του.45 Ο�μέγας�πρωτοπαπάς�εξελίχθηκε�σε�μια�ατυπική
φιγούρα�της�Ανατολικής�Εκκλησίας.�Με�τα�πορφυρά�του�ρούχα�και�το
χαρακτηριστικό�σκιάδιο,�στοιχεία�της�εξωτερικής�του�εμφάνισης�που�υιο-
θέτησε�από�τη�Λατινική�Εκκλησία�(Εικ.�3-4),46� ήταν η�κεφαλή�του�ανα-

98 ���������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

42.�Γνωρίζουμε�ότι�τον�17ο�και�18ο�αιώνα�ορισμένοι�μεγάλοι�πρωτοπαπάδες
διατηρούσαν�αλληλογραφία�με�τον�πατριάρχη�της�Κωνσταντινούπολης,�αλλά�αυτή
περνούσε�από�τον�έλεγχο�του�βαΐλου.�Βλ.�Π.�Μιχαηλάρης,�ό.π.,�σ.�472-473· Νικο-
λέτα�Βλάχου�(έκδ.),�Επιστολές των Οικουμενικών Πατριαρχών προς τους Μεγά-
λους Πρωτοπαπάδες της Κέρκυρας,� Κέρκυρα,� Εκδόσεις� Ιονίου� Πανεπιστημίου,
2009,�σ.�55-56,�194· Σπύρος�Καρύδης,�«Οργάνωση�της�Ορθόδοξης�εκκλησίας»,
Χρ.�Μαλτέζου�(επιστ.�διεύθ.), Βενετοκρατούμενη Ελλάδα,�ό.π.,�σ.�304-306.
43.�Για�την�τάξη�των�πολιτών�(cittadini)�βλ.�Ν.�Καραπιδάκης,�«Η�κερκυραϊκή

ευγένεια»,�ό.π.,�σ.�95-124.
44.�Σπ.�Καρύδης,�Όψεις της εκκλησιαστικής οργάνωσης,�ό.π.,�σ.�57-59.�Για

την�εκλογή�του�μεγάλου�πρωτοπαπά�βλ.�και�Α.�Χ.�Τσίτσας,�ό.π.,�σ.�84-101.
45.�Σπ.�Καρύδης,�«Οργάνωση�της�Ορθόδοξης�εκκλησίας»,�ό.π.,�σ.�300-301.
46.�Ο�Λούντζης�περιγράφει�ως�εξής�την�ενδυμασία�του�μεγάλου�πρωτοπαπά:

«[είχε]�επί�της�κεφαλής�του�τον�πλατύγυρον�εκ�βελούδου�ερυθρού�πίλον,�αφ’�όν
εκρέμαντο�του�αυτού�χρώματος�μεταξίνοι�κροσσοί�[…]�διεκρίνετο�προσέτι�εκ�του
ερυθρού�χρώματος�του�ιματισμού�και�εκ�του�μετ’�ευρυτάτων�χειρίδων�μανδύου»,
βλ.�Ερμ.�Λούντζης,�ό.π, σ.�105.�Το�πλατύγυρο�σκιάδιο�χρησιμοποιούσαν�και�οι�ιε-
ρείς.�Σε�εγκύκλιο�που�εξέδωσε�το�1818�ο�τοποτηρητής�του�μητροπολιτικού�θρόνου
Μακάριος,�όταν�πια�η�Κέρκυρα�ήταν�αγγλική�και�η�ορθόδοξη�μητρόπολη�είχε�επα-
νιδρυθεί,�διαβάζουμε:�«Τα�καπέλλα�τα�μεγάλα,�τα�οποία�φορούσιν�[οι�ιερείς]�άνωθεν
των�καλυμμαυχίων�εις�το�εξής�κανείς�να�μη�τα�φορή,�αλλά�μόνον�το�καλυμμαύχιόν
του,�δια�να�φαίνεται�ο�χαρακτήρ�του�και�να�προξενή�σέβας�εις�τους�χριστιανούς,
καθώς�εις�όλας�τας�πόλεις�και�χώρας�συνεθίζει�το�ιερατείον»,�βλ.�Σπ.�Παπαγεώρ-
γιος,�Ιστορία της εκκλησίας της Κέρκυρας, ό.π.,�σ.�132.



τολικού�κλήρου�και�των�χριστιανών
που�ακολουθούσαν�«το�ρίτον�το�ρομαί-
ικον».47 Η�εκλογή�του�επαφιόταν�ου-
σιαστικά� στην� κοσμική� βενετοκερ-
κυραϊκή�διοίκηση,48 με�την�οποία�δια-
τηρούσε�στενές�σχέσεις.�Για�τη�Λα-
τινική�Εκκλησία�ο�μέγας�πρωτοπαπάς
ήταν� τυπικά� επίτροπος� του� λατίνου
αρχιεπισκόπου,�σύμφωνα�με�τα�όσα
προέβλεπε� η� παπική� βούλλα� του
1521.49�Για�τον�πατριάρχη�της�Κων-
σταντινούπολης,�ο�οποίος�παρέβλεπε
τον� αντικανονικό,� για� αυτόν,� τρόπο
εκλογής� του,� ο� μέγας� πρωτοπαπάς
της�Κέρκυρας�δεν�ήταν�η�κεφαλή�της
Ανατολικής�Εκκλησίας�στο�νησί�αλλά
ένας�απλός�πρωτοπαπάς.50

Αυτή�η�ενδιάμεση�κατάσταση�της
Ανατολικής�Εκκλησίας�της�Κέρκυρας,
που�είχε�προκύψει�από�τη�μακρόχρονη

συμβίωση�των�δύο�δογμάτων,�αποτυπώθηκε�και�στο�πεδίο�της�θρησκευ-
τικής�τέχνης�—�στη�ζωγραφική,�την�αρχιτεκτονική,�τη�διακόσμηση�των
ναών,�τη�μουσική.�Στη�ζωγραφική�ήδη�από�τον�16ο�αιώνα�και�πιο�εμφα-
τικά�από�τον�17ο�ως�τις�αρχές�του�18ου�αιώνα�στην�Κέρκυρα,�όπως�και
στα�άλλα�νησιά�του�Ιονίου,�κυριάρχησε�το�ύφος�της�κρητικής�σχολής.�Κρη-
τικοί�ζωγράφοι,�που�ταξίδευαν�στην�Κέρκυρα�ή�εγκαταστάθηκαν�εκεί�ως
πρόσφυγες�στα�χρόνια�του�πολέμου�της�Κρήτης�και�μετά�την�κατάκτηση
του�νησιού�από�τους�Οθωμανούς,�μετέφεραν�στο�νησί�την�αμφιδέξια�τέχνη
τους�που�είχε�δημιουργηθεί�σε�ανάλογο�μεικτό�περιβάλλον.�Η�τέχνη�αυτή
χρησιμοποιούσε�τους�τρόπους�της�βυζαντινής�ζωγραφικής�(in forma greca)
και�τους�τρόπους�της�δυτικής�ζωγραφικής�(in forma a la latina) και�απευ-

Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                      99

47.�ΓΑΚ,�Αρχεία�Νομού�Κερκύρας,�Μεγάλοι�πρωτοπαπάδες,�φάκ.�14,�φ.�90r
(1693).
48.�Υποψήφιος�μπορούσε�να�είναι,�σύμφωνα�με�τον�Λούντζη,�και�λαϊκός,�ο

οποίος�χειροτονούνταν�μετά�την�εκλογή�του,�βλ.�Ερμ.�Λούντζης,�ό.π.,�σ.�107-108.
49.�Κ.�Πιτσάκης,�ό.π.,�σ.�491· Σπ.�Καρύδης,�Όψεις,�ό.π.,�σ.�41.
50.�Κ.�Πιτσάκης,�ό.π.· Π.�Μιχαηλάρης,�ό.π.,�σ.�472-473.

Εικ.�3.�Ο�μέγας�πρωτοπαπάς�Δη-
μήτριος� Πετρετής,� τέλη� 18ου� αι.
Δημοτική� Πινακοθήκη� Κέρκυρας.
http://www.artcorfu.com/map_view
er/showimage.php?imgnum=5.



θυνόταν�σε�μια�μεικτή�πελατεία�Ανατολικών�και�Λατίνων�(Εικ.�5�και�6
αντίστοιχα).51 Οι�ζωγράφοι�αυτοί�επηρέασαν�τους�ντόπιους�τεχνίτες�και

100��������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

51.�Δημήτρης�Τριανταφυλλόπουλος,�«Παρατηρήσεις�για�την�εξέλιξη�της�μεταβυ-
ζαντινής� ζωγραφικής� στα�Επτάνησα»,�Πρακτικά Δ΄�Πανιονίου Συνεδρίου, τ.� Β΄,
Κερκυραϊκά Χρονικά 26�(1982),�σ.�311-317· Παναγιώτης�Λ.�Βοκοτόπουλος,�«Οι�ει-
κόνες�της�Κέρκυρας»,�Ο περίπλους των εικόνων. Κέρκυρα, 14ος-18ος αι.,�Υπουργείο
Πολιτισμού,� Ιερά�Μητρόπολις�Κερκύρας,�Παξών�και�Διαποντίων�Νήσων,� [Αθήνα]
1994,�σ.�40-49· Μαρία�Καζανάκη-Λάππα,�«Η�παρουσία�της�κρητικής�τέχνης�στα
Επτάνησα� και� η� συμβολή� της� στη� διαμόρφωση� της� επτανησιακής� ζωγραφικής»,
Εταιρεία�Λευκαδικών�Μελετών,�Πρακτικά ΙΘ́ Συμποσίου, Πολιτισμικές εκφράσεις
της επτανησιακής ταυτότητας, 17ος-20ός αιώνας. Αφιέρωμα στα 150 χρόνια από
την Ένωση, 1864-2014,�Αθήνα�2015,�σ.�33-52· Ντενίζ-Χλόη�Αλεβίζου,�«Εκκλησια-
στική�ζωγραφική�στα�Επτάνησα,�18ος-19ος�αιώνας.�Από�την�‘‘επτανησιακή�σχολή
της�ζωγραφικής’’�στα�χρόνια�της�Ένωσης»,�στο ίδιο,�σ.�53-72.

Εικ.�4.�Πομπή�με�επικεφαλής�τον�μεγάλο�πρωτοπαπά.�Λεπτομέρεια�από�την�εικόνα�Οι
Τρεις�Ιεράρχες,�1653.�Μονή�Παλαιοκαστρίτσας,�Κέρκυρα.�Ο περίπλους των εικόνων.
Κέρκυρα, 14ος-18ος αιώνας,�Υπουργείο�Πολιτισμού,�[Αθήνα]�1994,�σ.�134,�εικ.�28.



διαμόρφωσαν�μια�επόμενη�γενιά�καλλιτεχνών�που�ανοίχτηκε�περισσότερο
στις�δυτικές�επιρροές.�Είναι�ωστόσο�στις�πρώτες�δεκαετίες�του�18ου�αιώνα
που�σημειώνεται�η�μεγάλη�τομή�στη�θρησκευτική�ζωγραφική�στην�Κέρ-
κυρα�και�τα�άλλα�νησιά�του�Ιονίου,�με�την�εγκατάλειψη�της�παράδοσης
και�τη�στροφή�προς�τη�δυτικοευρωπαϊκή�τέχνη�του�μπαρόκ,�επιλογές�που
εξέφραζαν�την�αισθητική�των�αστικών�κέντρων�(Εικ.�7).�
Στο�πεδίο�της�θρησκευτικής�αρχιτεκτονικής�ο�συγκερασμός�δυτικών

και�ανατολικών�αρχιτεκτονικών�και�διακοσμητικών�στοιχείων�παρήγαγε
ένα�καινούριο,�τοπικό�είδος.�Οι�εκκλησίες�της�πόλης�της�Κέρκυρας,�οι-
κοδομημένες�οι�περισσότερες�στη�διάρκεια�του�17ου�αιώνα,�ακολουθούν
τον�τύπο�της�«επτανησιακής�βασιλικής»,�της�ξυλόστεγης�δίριχτης�βασι-
λικής�με�ένα�ή�τρία�κλίτη�εσωτερικά.�Χαρακτηριστικό�στοιχείο�των�εκ-
κλησιών�της�Κέρκυρας�είναι�και�τα�καμπαναριά,�διάτρητα�ή�πυργοειδή.
Οι�επιδράσεις�της�αισθητικής�της�αναγέννησης,�του�μανιερισμού�και�του

Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                     101

Εικ.�5.�Εμμανουήλ�Τζάνε,�Άγιος�Ιάσων,�1649.�Ναός�Αγίων�Ιάσονος�και�Σωσιπά-
τρου,�Κέρκυρα.�Παναγιώτης�Βοκοτόπουλος,�Εικόνες της Κέρκυρας,�Αθήνα,�ΜΙΕΤ,
1990,�εικ.�52.

Εικ.�6.�Στέφανου�Τζανκαρόλα,�Άγιος�Αλέξιος,�τέλη�17ου�αι.�Ναός�Αντιβουνιώτισ-
σας,�Κέρκυρα.�Σταμάτιος Θ.�Χονδρογιάννης,�Μουσείο Αντιβουνιώτισσας, Κέρκυρα,
Θεσσαλονίκη�2010,�σ.�127.



μπαρόκ� αποτυπώθηκαν� στις
εκκλησίες� της� Κέρκυρας� στα
τοξωτά� παράθυρα,� τα� θυρώ-
ματα�των�εισόδων,�τους�κυκλι-
κούς� φεγγίτες,� τα� πτερύγια
στην�πρόσοψη,�τα�αετώματα,
τις� χρωματικές� επιλογές� της
ώχρας�και�άλλων�γήινων�χρω-
μάτων,�καθώς�και�σε�άλλα�δια-
κοσμητικά�στοιχεία� (Εικ.�8).
Στο�εσωτερικό�των�ναών�ξε-
χωρίζουν�οι�ουρανίες,�οι�ξύλινες
δηλαδή�οροφές�με�φατνώματα
διακοσμημένες�με�ξυλόγλυπτο
διάκοσμο�και�ζωγραφικές�πα-
ραστάσεις,�οι�σταμπωτές�ταπε-
τσαρίες�από�ύφασμα�ή�δέρμα
που� κρέμονταν� στους� τοίχους
αλλά� και� ζωγραφιστές� ταπε-
τσαρίες�που�τις�μιμούνταν,�η
ύπαρξη�κιβωρίου�και�τα�ψηλά
στασίδια.52�Τέλος,� στο�πεδίο
της�εκκλησιαστικής�μουσικής,
όπου�ο�κανόνας�ήταν�το�βυ-
ζαντικό�μονοφωνικό�μέλος,�ο

συγκερασμός� των� δύο� παραδόσεων� αποτυπώνεται� στην� τετραφωνία
(μπάσο,�τενόρε,�άλτο,�σοπράνο)�που�υιοθέτησε�ως�ένα�βαθμό�η�Ανατολική
Εκκλησία�στην�Κέρκυρα,�τη�Ζάκυνθο�και�λιγότερο�στα�άλλα�Ιόνια�νησιά.53

Μάλιστα�το�είδος�αυτό�ονομαζόταν�τον�18ο�αιώνα�«κρητικό»,�καθώς�φαί-

102��������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

52.�Αφροδίτη�Αγοροπούλου-Μπιρμπίλη,�Η αρχιτεκτονική της πόλεως της Κέρ-
κυρας κατά την περίοδο της Ενετοκρατίας,�αδημοσ.�διδακτ.�διατριβή,�Εθνικό�Με-
τσόβιο�Πολυτεχνείο;,�Αθήνα�1976,�σ.�254-267· της�ίδιας,�«Μεταβυζαντινή�εκκλησια-
στική�αρχιτεκτονική»,�Βυζαντινή και μεταβυζαντινή τέχνη στην Κέρκυρα. Μνημεία,
εικόνες, κειμήλια, πολιτισμός,�Κέρκυρα�1994,�σ.�36-53· Σταμάτιος Θ.�Χονδρογιάν-
νης,�Μουσείο Αντιβουνιώτισσας, Κέρκυρα, Θεσσαλονίκη�2010,�σ.�28-31.
53.�Παναγιώτης�Γριτσάνης,�«Περί�της�των�Ιονίων�νήσων�εκκλησιαστικής�μου-

σικής»,�Εθνικόν Ημερολόγιον 8�(1868),�σ.�325-336· Σπυρίδων�Δε�Βιάζης,�«Κρη-
τική�ψαλμωδία�εν�Επτανήσω»,�Πινακοθήκη 9�(1909),�σ.�24-25,�48-49· Μάρκος

Εικ.�7.�Ουρανία�του�Αγ.�Σπυρίδωνα.�Άγιος
Σπυρίδωνας,�Κέρκυρα.�Γιώργος�Ξεπαπαδά-
κος,�Άγιος Σπυρίδωνας και Μονές Κέρκυρας,
Αθήνα�2009,�σ.�14,�53.�



νεται�να�το�έφεραν�στα�νησιά�κρήτες�πρόσφυγες�τον�17ο�αιώνα.54

Με�βάση�τα�στοιχεία�που�είδαμε�ως�τώρα,�η�κερκυραϊκή�Ανατολική�Εκ-
κλησία�απέκτησε�σταδιακά�τα�εξής�χαρακτηριστικά.�Ο�μέγας�πρωτοπαπάς,
επικεφαλής�του�κλήρου�και�των�πιστών�του�ανατολικού�δόγματος,�διατη-
ρούσε�στενές�σχέσεις�με�την�τοπική�ηγετική�τάξη,�Κερκυραίους�και�Βενε-
τούς,�και�είχε�περιορισμένες�επαφές�με�το�Πατριαρχείο�της�Κωνσταντι-
νούπολης.�Οι�Ανατολικοί�συμμετείχαν�σε�κοινές�θρησκευτικές�τελετές�με

Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                     103

Φ.�Δραγούμης,�«Η�δυτικίζουσα�εκκλησιαστική�μουσική�μας�στην�Κρήτη�και�στα
Επτάνησα»,�Λαογραφία 31�(1976-1978),�σ.�272-293· Σπύρος�Καρύδης�και�Πανα-
γιώτα�Τζιβάρα,�Το «Τενόρε της Ψαλιμουδίας». Το μουσικό χειρόγραφο αρ. 31 της
μονής Πλατυτέρας Κέρκυρας,�Αθήνα�2011,�σ.�36-45.
54.�Οι�κρητικοί�ψάλτες�που�έφτασαν�τον�17ο�αιώνα�στη�Ζάκυνθο�έψαλλαν�και

τα�δύο�είδη�μουσικής,�την�«musica greca»,�το�βυζαντινό�μέλος�δηλαδή,�και�τη�«νέα
μουσική»�που�ακολουθούσε�την�δυτική�τετραφωνία,�βλ.�Σπ.�Δε�Βιάζης,�ό.π.,�σ.�24
και�Μ.�Φ.�Δραγούμης,�ό.π.,�σ.�275.�Για�μια�διαφορετική�θεώρηση�της�«κρητικής
μουσικής»�ως�συνέχεια�της�βυζαντινής�μουσικής�παράδοσης�βλ.�Στάθης�Μακρής,
«Η�παραδοσιακή�εκκλησιαστική�μουσική�των�Επτανήσων.�Συνολική�ιστορική�προ-
σέγγιση»,�Μουσικός Λόγος 8�(Χειμώνας�2009),�σ.�48-51.

Εικ.�8.�Παναγία�Σπηλαιώτισσα,�σήμερα�μητροπολιτικός�ναός�Κέρκυρας,�στη�διεύ-
θυνση�https://pxhere.com/es/photo/817792.



τους�Λατίνους.�Η�θρησκευτική�τέχνη�–ζωγραφική�και�αρχιτεκτονική–�ήταν
βαθιά�επηρεασμένη�από�τη�Δύση�ενώ�το�εκκλησιαστικό�μέλος�είχε�υιοθε-
τήσει�σε�σημαντικό�βαθμό�την�ευρωπαϊκή�πολυφωνική�μουσική.�Τέλος
υπήρχαν�στενοί�προσωπικοί�δεσμοί�μεταξύ�Ανατολικών�και�Λατίνων�της
πόλης�της�Κέρκυρας.�Αν�αθροίσουμε�τα�παραπάνω�στοιχεία,�προκύπτει,�νο-
μίζω,�ένα�μείγμα,�μια�καινούρια�κατηγορία,�την�οποία�θα�μπορούσαμε�να
ονομάσουμε�«θρησκευτικότητα�της�μεθορίου».�Αν�η�μεθόριος�είναι�ένας
χώρος,�γεωγραφικός�αλλά�και�νοητός,�με�συγκρητικές�ιδιότητες,55 τότε�η
κερκυραϊκή�Ανατολική�Εκκλησία�ήταν�ακριβώς�ένα�κράμα�στοιχείων�της
ανατολικής�και�λατινικής�εκκλησιαστικής�παράδοσης.�
Βλέποντας�την�κερκυραϊκή�εκκλησία�από�αυτή�τη�σκοπιά,�οδηγούμαι

σε�δύο�σκέψεις.�Η�πρώτη�αφορά�το�θέμα�της�θρησκευτικής�αφομοίωσης
των�Λατίνων,�στο�οποίο�αναφερθήκαμε�παραπάνω.�Οι�λατινικές�οικογέ-
νειες�της�Κέρκυρας�φαίνεται�να�μειώθηκαν�στο�πέρασμα�του�χρόνου.
Είναι�ενδεικτικό�ότι�στα�τέλη�του�17ου�αιώνα,�υπήρχε�στο�Συμβούλιο
της�πόλης,�εκτός�από�τους�greci και� latini,�μια�ξεχωριστή�κατηγορία
αξιωματούχων�που�ενώ�διατηρούσαν�τον�τίτλο�του�latino ακολουθούσαν
το�rito greco,�το�τυπικό�της�Ανατολικής�Εκκλησίας.56 Έναν�αιώνα�αργό-
τερα�(1777),�όπως�αναφέρει�ο�Λούντζης,�«εκ�των�αρχήθεν�πολυαρίθμων
οικογενειών�των�συναπαρτιζουσών�το�γένος�των�Λατίνων»�είχαν�μείνει
μόνο�δύο�που�ακολουθούσαν�το�«πατρώον�δόγμα».57�Η�μείωση�αυτή,
ωστόσο,�δεν�μαρτυρούσε�τη�θριαμβευτική�μεταστροφή�ή�αφομοίωση�των
Λατίνων�προς�μια�αναλλοίωτη�ορθόδοξη�παράδοση.�Μαρτυρούσε�τη�«με-
ταστροφή»�τους�προς�ένα�μεικτό�τοπικό�θρησκευτικό�ιδίωμα,�αυτό�της
μεθορίου,�που�όφειλε�την�ύπαρξή�του�τόσο�στην�ανατολική�όσο�και�στη
δυτική�εκκλησιαστική�παράδοση�και�είχε�διαμορφωθεί�στη�μακρά�περίοδο
συνύπαρξης�Ανατολικών�και�Λατίνων.
Η�δεύτερη�σκέψη�είναι�ότι�οι�«ρωμαίοι�ανατολικοί»�δεν�συνιστούσαν

μια�ενιαία�κατηγορία�στην�περίοδο�της�πρώιμης�νεωτερικότητας.�Αντί-

104��������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

55.�Για�την�έννοια�της�μεθορίου�βλ.�Linda�Darling,�«Mediterranean�Borderlands.
Early�English�Merchants�in�the�Levant»,�Eugenia�Kermeli�και�Oktay�Özel�(επιμ.),
The Ottoman Empire. Myth, Realities and ‘‘Black Holes’’,�Ισταμπούλ,�Isis�Press,
2006,�σ.�173-188· της�ίδιας,�«The�Mediterranean�as�a�Borderland»,�Review of Mid-
dle East Studies,�τ.�46,�τχ.�1�(2012),�σ.�54-63· Ηλίας�Κολοβός,�«Εισαγωγή.�Η�Λευ-
κάδα�στη�νησιωτική�μεθόριο�του�Ιονίου»,�Ηλίας�Κολοβός�(επιμ.),�Οθωμανικές πηγές
για τη νεώτερη ιστορία της Λευκάδας,�Ηράκλειο,�ΠΕΚ,�2013,�σ.�1-61.�
56.�Βλ.�N.�Karapidakis,�Civis fidelis,�ό.π.,�σ.�207,�220,�σημ.�4.
57.�Ερμ.�Λούντζης,�ό.π.,�σ.�96-97.



θετα,�φαίνεται�να�υπήρχαν�διαφορετικές�εκδοχές�της�ανατολικής�θρη-
σκευτικότητας.�Οι�εκδοχές�αυτές�καθορίζονταν�από�το�πολιτικό�πλαίσιο
μέσα�στο�οποίο�ζούσαν�οι�πληθυσμοί�αυτοί�και�διαμορφώνονταν�από�δια-
δικασίες�πολιτισμικής�μεταφοράς�για�να�αποκρυσταλλωθούν�τελικά�σε
καινούριες,�τοπικές�εκδοχές�ανατολικής�λατρείας.�Η�κερκυραϊκή�ήταν�μία
από�αυτές�τις�εκδοχές.�Και�φαίνεται�να�ήταν�ως�ένα�βαθμό�διαφορετική
από�την�εκδοχή�του�απέναντι�ηπειρωτικού�χώρου�που�ανήκε�στην�Οθω-
μανική�Αυτοκρατορία,�όπως�φαίνεται�από�την�εκκλησία�της�Φανερωμένης
της�Κέρκυρας�και�την�αδελφότητα�που�δημιουργήθηκε�γύρω�από�αυτήν.

Δ.�Η Φανερωμένη των «Ξένων»

Στην�πόλη�της�Κέρκυρας�ζούσε�ένας�σημαντικός�αριθμός�χριστιανών�που
είχαν�φτάσει�στο�νησί�από�την�απέναντι�ηπειρωτική�ακτή�(στεριώτες),
κυρίως�από�περιοχές�της�οθωμανικής�Ηπείρου.�Η�παρουσία�τους�εκεί
συνδεόταν�με�τον�ρόλο�της�Κέρκυρας�ως�πόλης-λιμανιού�και�εμπορικού
κόμβου�ανάμεσα�στην�Οθωμανική�Αυτοκρατορία�και�τη�δυτική�Ευρώπη.
Κυρίως�έμποροι�ή�βιοτέχνες,�ήταν�εγκατεστημένοι�στην�πόλη�ή�ταξίδευαν
εκεί�για�μικρότερα�ή�μεγαλύτερα�διαστήματα.58 Στις�αρχές�του�18ου
αιώνα�μια�ομάδα�«στεριωτών»�απέκτησε�κτητορικά�δικαιώματα�πάνω
στην�εκκλησία�της�Παναγίας�της�Φανερωμένης.�Την�εκκλησία�είχε�χτίσει
το�1689�ο�ιερομόναχος�Νικόδημος�Κολήτζας�σε�κεντρικό�σημείο�της
πόλης.�Φαίνεται�ότι�κάποιοι�στεριώτες�τον�είχαν�βοηθήσει�οικονομικά
στην�ανέγερσή�της,�και�έτσι�αποφάσισε�να�τους�την�παραχωρήσει�με�τη
διαθήκη�του�το�1700.�Αφού�έγιναν�κύριοι�του�ναού,�οι�στεριώτες�συ-
γκρότησαν�γύρω�από�την�εκκλησία�της�Φανερωμένης�την�αδελφότητά
τους.59 Η�εκκλησία�σήμερα�είναι�γνωστή�ως�Παναγία των Ξένων. Η
χρήση�αυτού�του�προσωνυμίου,�«των�Ξένων»,�καταγράφεται�σποραδικά

Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                     105

58.�Γεράσιμος�Παγκράτης,�«Γιαννιώτες�έμποροι�στη�Βενετία� (1550-1567)»,
Θησαυρίσματα 28�(1998),�σ.�136-137,�140-142.
59.�Σπ.�Παπαγεώργιος,�Ιστορία της Εκκλησίας της Κερκύρας,�ό.π.,�σ.�207-

208· Σπ. Καρύδης,�Ορθόδοξες αδελφότητες και συναδελφικοί ναοί στην Κέρκυρα
(15ος-19ος αι.),�Αθήνα,�εκδ.�Σταμούλη,�2004,�σ.�491-497. Για�την�εκκλησία�της
Φανερωμένης�βλ.�Σπυρίδων�Διον.�Κοντογιάννης,�«Ο�εν�Κερκύρα�ναός�της�Πανα-
γίας�των�Ξένων»,�Θεολογία 48�(1977),�σ.�614-630�και�49�(1978),�σ.�168-184.�Για
την�εκκλησία,�την�αδελφότητα�και�την�ευρύτερη�παρουσία�των�Ηπειρωτών�στην
Κέρκυρα�βλ.�Σπυρίδων�Στούπης,�Οι ξένοι εν Κερκύρα,�Κέρκυρα�1959�(επανέκδο-
ση:�1960,�2003).�Ανασκευή�πληροφοριών�και�επιχειρημάτων�του�Σπ.�Στούπη�κάνει
ο�Σπύρος�Κατσαρός,�Οι Κερκυραίοι και οι «ξένοι»�εν Κερκύρα,�Κέρκυρα�1960.



στις�αρχές�του�19ου�αιώνα�στα�ελληνικά�και�τα�ιταλικά�(Chiesa Fane-
romeni Forestieri),�και�πυκνώνει�τις�επόμενες�δεκαετίες.60 Μέχρι�τότε�η
εκκλησία�ονομαζόταν�κυρίως�Φανερωμένη ή�Φανερωμένη των Στερεω-
τών,61 υποδηλώνοντας�τη�γεωγραφική�προέλευση�εκείνων�που�έρχονταν
από�την�απέναντι�στεραιά γη.
Φαίνεται�πάντως�πως�η�αδελφότητα�και�η�εκκλησία�της�Φανερωμένης

είχαν�μια�διακριτή�ταυτότητα�συνδεδεμένη�με�τον�οθωμανικό�χώρο.�Ήδη
πριν�από�την�παραχώρηση�της�εκκλησίας�στους�στεριώτες,�πρόσφυγες�που
έφτασαν�στην�Κέρκυρα�το�1691�μετά�την�πολιορκία�της�Αυλώνας�από�τον
οθωμανικό�στρατό�απέθεσαν�τα�εκκλησιαστικά�κειμήλια�που�εφεραν�μαζί
τους�στη�νεόκτιστη�τότε�εκκλησία.62�Λίγα�χρόνια�αργότερα,�ο�κτήτορας�ιε-
ρομόναχος�Νικόδημος�στη�διαθήκη�με�την�οποία�παραχώρησε�την�εκκλησία
όρισε�ότι�ενορίτες�και�αδελφοί�της�εκκλησίας�θα�έπρεπε�να�είναι�«στεριότες
ήγουν�Γιαννιότες,�Παραμηθιότες�και�Δελβινιότες».63�Στην�πρώτη�συνάντηση
της�αδελφότητας,�όπου�ήταν�παρών�και�ο�Νικόδημος,�αποφασίστηκε�ότι
θα�μπορούσαν�να�ενταχθούν�στην�αδελφότητα�και�«άλη�στερηότες�πραμα-
τευτάδες�οπού�να�ησήν�και�απο�αλους�τόπους�της�στερεάς»,�εκτός�από
όσους�κατάγονταν�«από�το�λεγάμενο�άρβανο».64�Στην�ίδια�συνάντηση�ο�Νι-
κόδημος�προσδιόρισε�περαιτέρω�τα�κριτήρια�για�την�ένταξη�στην�αδελφό-
τητα:� «εκρηνα� να� δοσο� το� κατά� κοσμο� δικεομα� κε� γηους� της� αυτης
εκλησήας�εις�εκυνούς�τους�ξενους�χρηστηανούς�οπου�ηνε�απο�τα�μέρη�της
στερεάς�τοσω�εις�το�παρών�κατοικυ�εις�την�παρούσαν�χόραν�των�Κορφών
οσων�και�άλη�οπου�ηθέλανε�εβρεθή�κατα�κερών�[…]�δεν�εγρύκησα�μητε

106��������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

60.�Ως�Φανερωμένη�«των�Ξένων»�καταγράφεται�σε�έγγραφα�που�αφορούν�οι-
κονομικές�συναλλαγές�της�εκκλησίας.�Το�ίδιο�προσωνύμιο�βρίσκουμε�το�1822�στο
καινούριο,�έντυπο�πια,�Βαπτισμοζευγοταφολόγιον:�«Βιβλίον�της�Εκκλησίας�Υπε-
ραγίας�Θ.�Φανερωμένης�των�Ξένων».�Βλ.�ΓΑΚ,�Αρχεία�Νομού�Κερκύρας,�Έγγρα-
φα�Εκκλησιών,� φάκ.� 213,�Filza di Carte No 164� che documentano l’amminis-
trazione tenuta dal N.�Sigr Zuanne Frangulli Prior della Chiesa BV Faneromeni
di q.a Città�dall’anno 1805�sino l’anno 1808· στο�ίδιο,�Ληξιαρχικές�Πράξεις�Εκ-
κλησιών,�φάκ.�177,�βιβλίο�2.�Ωστόσο,�ήδη�στα�μέσα�του�18ου�αιώνα�με�αυτό�το
προσωνύμιο�αναφέρεται�η�αδελφότητα,�βλ.�Σπ.�Στούπης,�ό.π.,�σ.�205.�
61.�Βλ.�ΓΑΚ,�Αρχεία�Νομού�Κερκύρας,�Έγγραφα�Εκκλησιών,�φάκ.�213,�Filza

di Carte No 164.�Σπανιότερα�καταγράφεται�και�ως�«των�πραματευτάδων»,�«των
Ιωαννιτών»,�«degli Albanesi»,�βλ.�στο�ίδιο�και�Σπ.�Κατσαρός,�ό.π., σ.�61-62.
62.�Σπ.�Στούπης,�ό.π.,�σ.�186,�χωρίς�παραπομπή�σε�πηγή.
63.�Η�δωρητήρια�πράξη�δημοσιεύεται�στο�Σπ.�Κατσαρός,�ό.π.,�σ.�44-46�(το

παράθεμα�στη�σ.�45).
64.�Βλ.�Σπ.�Καρύδης,�Ορθόδοξες αδελφότητες,�σ.�493-494�και�σημ.�115.



αγρηκό� να� ησην� κονμπρέζη
εκυνη� των� οπήων� η� γονής
ήλθαν�εκατήκυσαν�και�απότη-
χαν� εις� τους� Κορηφούς».65

Επιθυμία,�λοιπόν,�του�δωρητή
αλλά�και�των�πρώτων�μελών
της�αδελφότητας�ήταν�να�γίνει
η�εκκλησία�και�η�αδελφότητα
σημείο� αναφοράς� και� πόλος
έλξης� για� «στεριώτες»� που
είχαν�έρθει�πρόσφατα�και�άλ-
λους�που�επρόκειτο�να�έρθουν·
όχι�για�αυτούς�που�ήταν�πια
Κερκυραίοι,�αλλά�για�όσους
διατηρούσαν� την� ιδιότητα
του�«ξένου»66�από�την�«στε-
ρεάν».67

Από�τα�λίγα�που�ξέρουμε
μέχρι�τώρα�η�εκκλησία�της
Φανερωμένης�βρισκόταν�μάλ-
λον�πιο�κοντά�στην�Ανατο-
λική�Εκκλησία�του�οθωμανι-
κού� χώρου.� Κάτι� τέτοιο
φαίνεται� να� υποδηλώνει� η
παρουσία�του�Γιαννιώτη�ορ-
θόδοξου�αρχιεπισκόπου�Χει-

Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                     107

65.�Στο ίδιο,�σ.�495.�
66.�Η�έννοια�του�ξένου εκείνη�την�εποχή�είχε�πολλαπλά�νοήματα.�Για�παρά-

δειγμα,�με�τον�όρο�αυτό�καταγράφονταν�στα�βιβλία�των�ναών�όσοι�προσέρχονταν
στην�πασχαλινή�λειτουργία�χωρίς�να�ανήκουν�στην�αδελφότητα�του�ναού.�Από�την
άλλη,�στις�χορηγήσεις�αδειών�γάμου�από�τους�μεγάλους�πρωτοπαπάδες�ξένος�ήταν
όποιος�δεν�είχε�γεννηθεί�στην�Κέρκυρα,�ακόμη�και�αν�καταγόταν�από�κτήσεις�της
Βενετίας,�όπως�η�Ζάκυνθος�και�η�Κεφαλλονιά.�Βλ.�Καρύδης,�Ορθόδοξες αδελφό-
τητες,�ό.π.,�σ.�636· Δάφνη�Λάππα,�«‘‘Ξένοι’’�στην�πόλη�της�Κέρκυρας.�Ναύτες
και� στρατιώτες� στο� γύρισμα� του� 18ου� αιώνα»,�Γεράσιμος�Παγκράτης� (επιστ.
διεύθ.),�Πόλεμος, κράτος και κοινωνία στο Ιόνιο Πέλαγος (τέλη 14ου-αρχές 19ου
αι.),�Αθήνα,�εκδ.�Ηρόδοτος,�2018,�σ.�408-409.
67.�Δεν�γνωρίζουμε�αν�η�οθωμανική�υπηκοότητα�αποτελούσε�τα�πρώτα�χρόνια

Εικ.�9.�Ανατολικοί�και�Δυτικοί�πατέρες�της
Εκκλησίας,�τέλη�17ου-αρχές�18ου�αι.�Θύρα
πρόθεσης� (τμήμα),� Παναγία� Φανερωμένη,
Κέρκυρα.�Εφορεία�Αρχαιοτήτων�Κέρκυρας.��



μάρρας�και�Δελβίνου�Ιωαννίκιου�στην�πρώτη�συνάντηση�της�αδελφότη-
τας.68�Μεταγενέστερες�μαρτυρίες�αναφέρουν,�επίσης,�ότι�ήταν�η�μοναδική
εκκλησία�της�πόλης�όπου�«τελούνται�πάσαι�αι�ημερήσιαι�και�νυκτεριναί
τελεταί�κατά�τα�μοναστικά�συστήματα»�και�μία�από�τις�λίγες�εκκλησίες
της�πόλης�που�ακολουθούσε�τη�βυζαντινή�μουσική�παράδοση,69 αντί�για
την�τετράφωνη�ευρωπαϊκή�μουσική�που,�όπως�είδαμε,�είχαν�φέρει�στην
πόλη�της�Κέρκυρας�κρήτες�πρόσφυγες.�
Ενδεικτικά,�ακόμη,�είναι�δύο�ζωγραφικά�έργα�τα�οποία�βρίσκονταν

σε�αυτή�την�εκκλησία.�Το�πρώτο�είναι�μια�θύρα�πρόθεσης�που�προέρχεται
από�το�αρχικό�τέμπλο�της�εκκλησίας�και�χρονολογείται�στα�τέλη�του
17ου�ή�στις�αρχές�του�18ου�αιώνα�(Εικ.�9).70 Η�εικονογραφία�της�θύρας
είναι�ένα�σχόλιο�πάνω�στο�θέμα�της�εκπόρευσης�του�Αγίου�Πνεύματος·
αν,�δηλαδή,�το�Άγιο�Πνεύμα�εκπορεύεται�μόνο�από�τον�Πατέρα,�όπως
υποστηρίζει�η�Ανατολική�Εκκλησία,�ή�από�τον�Πατέρα�και�τον�Υιό�(fi-
lioque),�όπως�υποστηρίζει�η�Λατινική,�θέμα�που�ήταν�και�παραμένει�μία
από�τις�πολύ�σημαντικές�δογματικές�διαφορές�μεταξύ�των�δύο�Εκκλη-
σιών.�Η�εικονογραφία�είναι�σπάνια�και�εξαιρετικά�ενδιαφέρουσα�καθώς

108��������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

μετά�την�ίδρυση�της�αδελφότητας�προϋπόθεση�για�την�ένταξη�σε�αυτήν.�Έναν�αι-
ώνα�αργότερα,�πάντως,�η�αδελφότητα�δέχθηκε�τους�Σουλιώτες�οθωμανούς�υπη-
κόους�που�έφτασαν�στην�Κέρκυρα,�ενώ�αρνήθηκε�την�ένταξη�σε�αυτήν�των�προσφύ-
γων�από�την�Πάργα�που�έφτασαν�στην�Κέρκυρα�το�1819�επικαλούμενη�τις�προϋπο-
θέσεις�που�έθετε�η�δωρητήρια�πράξη�και�οι�σχετικές�τροποποιητικές�αποφάσεις.�Σε
δικαστική�διαμάχη�που�ακολούθησε,�το�Ανώτατο�Δικαστικό�Συμβούλιο�στην�Κέρ-
κυρα�δικαίωσε�το�1844�την�αδελφότητα�με�το�σκεπτικό�οτι�οι�Παργινοί�δεν�μπο-
ρούσαν�να�θεωρηθούν�«ως�ξένοι�Στεριώται»�καθώς�ως�το�1797�η�Πάργα�ήταν�βε-
νετική�κτήση�και�στενά�συνδεδεμένη�με�την�Κέρκυρα.�Βλ.�Σπ.�Στούπης,�Οι ξένοι
εν Κερκύρα,�ό.π.,�σ.�157-164�και�203-206.
68.�Σπ.�Στούπης,�ό.π.,�σ.�181.�
69.�Βλ.�Σπ.�Παπαγεώργιος,�Ιστορία της εκκλησίας της Κερκύρας,�ό.π.�σ.�208,

211· Στ.�Μακρής,�ό.π.,�σ.�57.�Από�μαρτυρία�πάντως�του�Νικόλαου�Αρλιώτη�εικά-
ζουμε�ότι�στα�τέλη�του�18ου�αιώνα�η�«Κωνσταντινουπολιτική�ψαλμωδία»�ακουγόταν
και�σε�άλλες�εκκλησίες�της�πόλης,�βλ.�Ν.�Β.�Μάνεσης,�Περί Νικολάου Αρλιώτη
(1731-1812) και των χειρογράφων χρονικών αυτού,�Κέρκυρα�1873,�σ.�47· Σπ.�Δε
Βιάζης,�ό.π.,�σ.�49.
70.�Σπυρίδων�Παπαγεώργιος,�«Χριστιανικαί�αρχαιότητες�της�Κερκύρας»,�Δελ-

τίον Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας 8�(1908),�σ. 48-52· Μαρία�Θεοχά-
ρη, «Ένα�‘‘άπαξ’’�στην�ορθόδοξη�αγιογραφία»,�Κερκυραϊκὰ Χρονικά 26�(1982),�σ.
228-248.�Ευχαριστώ�την�Τένια�Ρηγάκου,�Προϊσταμένη�της�Εφορείας�Βυζαντινών
Αρχαιοτήτων�στην�Κέρκυρα,�για�την�παραχώρηση�φωτογραφιών�της�θύρας.



παρουσιάζει�όχι�μόνο�Ανατολικούς�πατέρες�της�Εκκλησίας�να�ομολογούν
στα�ειλητάρια�που�κρατούν�την�εκπόρευση�του�Αγίου�Πνεύματος�από�τον
Πατέρα,�αλλά�και�Δυτικούς�πατέρες�της�Εκκλησίας�να�συνομολογούν
την�εκπόρευση�του�Αγίου�Πνεύματος�μόνο�από�τον�Πατέρα.�Δείχνει,�με
άλλα�λόγια,�Δυτικούς�πατέρες�της�Εκκλησίας�να�αναγνωρίζουν�ότι�η
Ανατολική�Εκκλησία�έχει�δίκιο�ως�προς�αυτό�το�μείζον�δογματικό�ζή-
τημα.71 Το�δεύτερο�έργο�είναι�μια�φορητή�εικόνα�που�χρονολογείται�στις
αρχές�του�18ου�αιώνα�(Εικ.�10�και�11).72 Τιτλοφορείται�Αλληγορία της
εξομολόγησης και�εικονίζει�άγγελο�να�κρατάει�από�το�χέρι�έναν�νεαρό
άνδρα�ντυμένο�με�τα�χαρακτηριστικά�ρούχα�του�κερκυραίου�αστού�και
την�περούκα�και�να τον�οδηγεί�να�εξομολογηθεί�σε�ιερομόναχο�καθισμένο
στην�πόρτα�μιας�τυπικής�επτανησιακής�βασιλικής.�Ο�ιερομόναχος�εξο-
μολογεί�ήδη�έναν�γονατισμένο�μπροστά�του�άνδρα.�Πάνω�από�τον�άγγελο
η�επιγραφή�λέει:�«ο�φύλαξ�της�ψυχής�οπού�οδηγεί�τον�αμαρτωλόν�προς
μετάνοιαν».�Δεξιά�εικονίζεται�ο�«δαίμων�οπού�σύρνει�τον�άνθρωπο�εις
την�αμαρτία»�και�ακριβώς�από�κάτω�δαίμονες «θλιβόμενοι» μετά�τη�με-
τάνοια�του�αμαρτωλού.�Στην�ουράνια�σφαίρα�εικονίζεται�η�Αγία�Τριάδα
περιβαλλόμενη�από�σύννεφα�και�σαλπίζοντες�αγγέλους,�και�χαμηλότερα
γυμνόστηθος�άγγελος�σε�προτομή�κρατά�ταινία�με�επιγραφή�που�δηλώνει
τη�χαρά�που�επικρατεί�στον�ουρανό�για�τη�διάσωση�του�αμαρτωλού:
«ΧΑΡΑ�ΜΕΓΑΛΗ�ΕΝ�ΟΥΡΑΝΩ�ΕΠΙ�ΕΝΙ�ΑΜΑΡΤΩΛΩ μετανοούντι»
(Λουκ.�15,�7).�
Σε�ποιους�απευθύνονταν�όμως�αυτά�τα�μηνύματα;�Ποιοι�έπρεπε�να

Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                     109

71.�Η�επίκληση�Πατέρων�από�το�«αντίπαλο»�δόγμα�προκειμένου�να�αποδειχθεί
η�ορθότητα�του�οικείου�δόγματος�φαίνεται�ότι�δεν�ήταν�κάτι�ασυνήθιστο�στη�ρητο-
ρική.�Για�την�επίκληση�Ανατολικών�Πατέρων,�αλλά�και�αρχαίων�φιλοσόφων,�προ-
κειμένου�να�αποδειχθεί�η�ορθότητα�του�δυτικού�δόγματος�στη�Ζάκυνθο�του�17ου
αιώνα,�βλ.�Μαρία�Σπανού�και�Στάθης�Μπίρταχας,�«Θρησκευτικές�ζυμώσεις�στη
βενετοκρατούμενη�Ζάκυνθο�και�ο�κόσμος�ενός�καθολικού� ιεροκήρυκα�το�1640»,
Εώα και Εσπέρια 4�(1999-2000),�σ.�50,�58-62.�Το�ενδιαφέρον�εδώ�είναι�ότι�η
πρακτική�αυτή�περνάει�και�στην�εικονογραφία.�Να�σημειωθεί�ότι�η�εικόνα�της�Φα-
νερωμένης�δεν�αποτελεί�το�μοναδικό�παράδειγμα.�Επιμήκης�εικόνα�της�ίδιας�επο-
χής�με�ανάλογο�θέμα,�δώδεκα�ανατολικούς�και�δυτικούς�ιεράρχες�που�συνομολο-
γούν�την�εκπόρευση�του�Αγίου�Πνεύματος�από�τον�Πατέρα�κάτω�από�την�παράστα-
ση�της�Αγίας�Τριάδας,�φυλάσσεται�στο�Βυζαντινό�Μουσείο�της�Αθήνας�προερχόμε-
νη�από�τα�Επτάνησα,�βλ.�Ο κόσμος του Βυζαντινού Μουσείου,�Υπουργείο�Πολιτι-
σμού,�Βυζαντινό�και�Χριστιανικό�Μουσείο,�Αθήνα�2004,�αρ.�159,�σ.�190.
72.�Παναγιώτης�Βοκοτόπουλος,�Εικόνες της Κέρκυρας, Αθήνα,�MIET,�1990,

σ.�166-167�και�εικ.�309,�311.



πεισθούν�για�την�εκπόρευση�του
Αγίου�Πνεύματος� μόνο� από� τον
Πατέρα;�Και�ποιοι�ήταν�οι�«αμαρ-
τωλοί»�που�καλούνταν�να�εξομο-
λογηθούν;� Η� υπογράμμιση� της
γενικής�αποδοχής�της�άποψης�για
την�εκπόρευση�του�Αγίου�Πνεύμα-
τος�μόνο�από�τον�Πατέρα�απευθυ-
νόταν,� σε� ένα� πρώτο� επίπεδο,
στους� Λατίνους.� Αυτοί� ωστόσο,
όπως�είδαμε,�ήταν�μόνο�μια�μικρή
μειοψηφία� και� ήδη� στο� δεύτερο
μισό�του�17ου�αιώνα�αποδυναμω-
μένη.� Αν� λάβουμε� υπόψη� μας,
όμως,�ότι�στην�πόλη�της�Κέρκυ-
ρας� η� κυρίαρχη� ανατολική� θρη-
σκευτικότητα� είχε� πάρει,� μέσα
από�την�πρόσμειξη�στοιχείων�και
των�δύο�εκκλησιαστικών�παραδό-

110��������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

Εικ.�11.�Η�αλληγορία�της�εξομολόγησης.�Λεπτομέρεια�από�την�Εικ.�10.

Εικ.�10.�Η�αλληγορία�της�εξομολόγησης,
αρχές� 18ου� αι.� Παναγία� Φανερωμένη,
Κέρκυρα.� Ο περίπλους των εικόνων,
ό.π.,�σ.�140,�εικ.�30.



σεων,�τα�χαρακτηριστικά�μιας�«strada�di�mezzo»,73 αλλά�και�ότι�ο�επι-
κεφαλής�του�ανατολικού�δόγματος�μάλλον�καλούνταν�να�δώσει�μια�αμ-
φίσημη�ομολογία�πίστεως,74 τότε�το�μήνυμα�της�εικόνας�φαίνεται�να
απευθυνόταν�όχι�μόνο�–ή�όχι�τόσο–�στη�μικρή�λατινική�κοινότητα�της
πόλης,�αλλά�και�σε�εκείνους�τους�ανατολικούς�που�ταυτίζονταν�με�την
τοπική�θρησκευτικότητα�και�είχαν�απομακρυνθεί�από�την�ορθή�πίστη
των�ορθοδόξων,�την�οποία�η�εικόνα�ερχόταν�να�υπογραμμίσει.�Τους�δύο
αυτούς�κόσμους�της�Ανατολικής�Εκκλησίας�απεικονίζει�η�εικόνα�της�Αλ-
ληγορίας της Εξομολόγησης.�Στην�αυστηρή�φιγούρα�του�ορθόδοξου�ιε-
ρομόναχου�αντιπαρατίθενται�οι�ανατολικοί�που�ενσάρκωναν�την�τοπική
βενετο-κερκυραϊκή� θρησκευτικότητα.� Αυτοί,� οι� Κερκυραίοι,� είναι� οι
«αμαρτωλοί».�Άνθρωποι�που�ταυτίζονταν�και�ευρύτερα�με�τον�αστικό
βενετο-κερκυραϊκό�πολιτισμό,�είχαν�«αποδεχτεί�το�βενετικό�κοσμοείδωλο,
[είχαν]�υιοθετήσει�τα�ιδεολογικά�και�κοινωνικά�πρότυπα�[της�Βενετίας],
και�κινούνταν�γύρω�από�τον�δικό�της�‘‘ιδεολογικό�ήλιο’’,�φυσικά�σαν�δο-
ρυφόροι…».75

Φαίνεται�λοιπόν�να�συνυπάρχουν�στην�Κέρκυρα,�και�πιθανώς�σε�κά-

Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                     111

73. Όταν�στα�τέλη�του�18ου�αιώνα�ο�λατίνος�αρχιεπίσκοπος�Ζακύνθου�Bernar-
do Bocchini έθεσε�στην�Propaganda Fide το�ερώτημα�αν�οι�ανατολικοί�του�νησιού
του�ήταν�σχισματικοί,�ένας�από�τους�συμβούλους�της�Propaganda έθεσε�το�ζήτημα
ως�εξής:�«Ognuno quando sente proporre questo,�e simili dubbi,�come se gli Ar-
meni,�gli Abissini etc.�siano scismatici,�pensa che si proponga un dubbio semplicis-
simo ed individuo,�che non ammetta altra risposta fuori di un assoluto sì�o un asso-
luto no.�Siccome�non�vi�è�strada�di�mezzo�tra�essere�scismatico,�e�cattolico,�così�og-
nuno�crede�che�non�siavi�mezzo�tra�l’affermare,�e�il negare,�che�un�particolare,�una
comunità,�una�nazione,�e�nel�caso�nostro�li�Greci�siano�o�non�siano�scismatici.�Ma
pure�vi�è�questa�strada�di�mezzo,�ed�il�dubbio�se�li�Greci�siano�scismatici�non�è�un
dubbio�semplice,�individuo�ed�esclusivo�di�risposta�diversa�dal�sì�e�no,�ma�è�dubbio
benissimo�suscettibile�di�risposta�che�affermi:�non�sapersi,�o�non�costare�se�siano�o
non�siano�scismatici.�L’esteriore�apparenza�delle�azioni�è�l’unico�oggetto�al�quale
tenere�l’occhio�fisso�per�conoscere�tanto�ne’�morti,�quanto�ne’�vivi�la�fede,�e�carità
che�gli�ha�tenuti�et�tiene�nel�seno�della�Chiesa.�E�quest’oggetto�può�essere�talmente
confuso�che,�quanto�più�si�osserva,�tanto�più�si�conosca�da�noi�indeterminabile�a
scisma,�o�cattolicità,�che�però�dovendosi�decidere�non�possa�rispondersi�altro,�che
non�costa�né�l’uno�né�l’altro»�(C.�Santus,�ό.π.,�σ.�336).
74.�Κ.�Πιτσάκης,�ό.π.,�σ.�483-484.�
75.�Δημήτρης�Αρβανιτάκης,�«Το�μέλλον�του�παρελθόντος.�Η�ιστορική�μνήμη

του�Ιονίου�μετά�το�1797»,�Εταιρεία�Λευκαδικών�Μελετών, Πρακτικά ΙΘ΄ Συμπο-
σίου, Πολιτισμικές εκφράσεις της επτανησιακής ταυτότητας, 17ος-20ός αιώνας,
ό.π.,�σ.�88.�



ποια�από�τα�άλλα�νησιά�του�Ιονίου,76 δύο�διαφορετικές�και�ως�ένα�βαθμό
ανταγωνιστικές�εκδοχές�της�Ανατολικής�Εκκλησίας· μία�μπολιασμένη�με
λατινικά�στοιχεία�και�μία�άλλη�πιο�κοντά�στην�ορθόδοξη�παράδοση�του
οθωμανικού�χώρου.�Ωστόσο,�αν�κρίνουμε�από�την�εικονογραφία�«ομολο-
γιακού»�περιεχομένου�που�βρίσκουμε�και�σε�άλλες�εκκλησίες�της�πόλης
η�εκδοχή�της�Ανατολικής�Εκκλησίας�που�ήταν�πιο�κοντά�στην�παράδοση
του�οθωμανικού�χώρου δεν�περιορίζεται�στην�εκκλησία�της�Φανερωμένης.
Για�παράδειγμα,�στις�θύρες�του�τέμπλου�της�εκκλησίας�των�αγίων�Ιά-
σωνα�και�Σωσίπατρου�απεικονίζονται�ολόσωμοι�τρεις�πατέρες�της�Ανα-
τολικής�Εκκλησίας,�ο�Γρηγόριος�Παλαμάς,�ο�Κύριλλος�Αλεξανδρείας�και
ο�Ιωάννης�Δαμασκηνός,�να�κρατούν�ειλητάρια�όπου�αναγράφεται�η�εκ-
πόρευση�του�Αγίου�Πνεύματος�μόνο�από�τον�Πατέρα.77 Αν�ακολουθήσουμε
τα�ίχνη�αυτής�της�εικονογραφίας,�είναι�πιθανόν�να�εντοπίσουμε�ένα�δίκτυο
εκκλησιών�και�ανθρώπων�στην�πόλη�της�Κέρκυρας�που�πλαισίωναν�την
Φανερωμένη�και�να�κατανοήσουμε�το�κοινωνικό�περιεχόμενο�των�αντα-
γωνιστικών�εκδοχών�της�τοπικής�Ανατολικής�Εκκλησίας.

Δ.�Αντί επιλόγου

Την�ύπαρξη�διαφορετικών�εκδοχών�της�Ανατολικής�Εκκλησίας,�συνδεδε-
μένων�σε�μεγάλο�βαθμό�με�τα�διαφορετικά�πολιτικά�και�πολιτισμικά
πλαίσια�μέσα�στα�οποία�διαμορφώθηκαν,�επιβεβαιώνει�μια�πραγματεία
που�συντάχθηκε�στη�Βενετία�στις�αρχές�του�18ου�αιώνα�(1708).78 Εκεί
ο�συγγραφέας,�που�μάλλον�είναι�οθωμανός�υπήκοος,79 εξηγεί�ότι�υπάρ-

112��������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

76.�Βλ.�Μ.�Καζανάκη-Λάππα,�«Η�παρουσία�της�κρητικής�τέχνης�στα�Επτάνη-
σα»,�ό.π.,�σ.�47.
77.�Δημήτρης�Τριανταφυλλόπουλος,�«Θρησκευτικοί�ανταγωνισμοί�στο�πεδίο�της

θρησκευτικής�τέχνης.�Η�περίπτωση�των�Ιονίων�Νήσων�(13ος-18ος�αι.)»,�Κατερίνα
Νικολάου�(επιμ.),�Βαλκάνια και Ανατολική Μεσόγειος (12ος-17ος αιώνες). Πρα-
κτικά του Διεθνούς Συμποσίου στη μνήμη Δ. Α. Ζακυθηνού Αθήνα, 14-15 Ιανουα-
ρίου 1994,�Ε.Ι.Ε./Ι.Β.Ε,�Αθήνα�1998,�σ.�217-241,�223-224· Μαρία�Σ.�Θεοχάρη,
«Ομολογιακή�εικόνα�από�την�Επτάνησο»,�Πέτρος�Καλλιγάς�και�Δημήτρης�Μινώτος
(επιμ.),�Πρακτικά ΣΤ΄ Διεθνούς Πανιονίου Συνεδρίου, Ζάκυνθος, 23-27 Σεπτεμ-
βρίου 1997,�τ.�4,�Αθήνα,�University�Studio�Press,�2004,�σ.�509-519.
78. Biblioteca�del�Museo�Civico�Correr�(στο�εξής:�BMCC),�P.D.�699�C/Il,

κατάστιχο�χωρίς�αρίθμηση,�Informazione epistolare del signor Tommaso Costanzo 
Greco sopra la controversia tra monsignor di Filadelfia e la nazione Greca in
Venezia (1708).
79. Σωτήρης�Κουτμάνης,�«Χρονικά�για�την�ιστορία�της�ελληνικής�κοινότητας



χουν�διαφορετικά�«είδη»�(classe ή�spezie)�των�greci:�«[…]�Έρχεται�η
οθωμανική�τυραννία�και�η�ελληνική�Εκκλησία�χωρίζεται�στα�δύο.�Κά-
ποιοι,�και�αυτοί�είναι�σήμερα�κατά�κύριο�λόγο�υπήκοοι�του�Τούρκου,
ισχυρίζονται�ότι�η�Λατινική�Εκκλησία�διαπράττει�ουσιώδη�σφάλματα
στην�πίστη�και�την�τήρηση�των�κανόνων.�Αυτοί�διστάζουν�να�μπουν�στις
εκκλησίες�τους�[των�Λατίνων],�να�κοινωνήσουν�στις�λειτουργίες�τους�και
πολύ�περισσότερο�να�συμμετέχουν�στα�μυστήριά�τους.�Κάποιοι�άλλοι�θε-
ωρούν�ότι�η�Λατινική�Εκκλησία�είναι�καλή�και�άγια�και�δεν�σφάλλει
πουθενά,�τηρούν�όμως�το�δικό�τους�τελετουργικό�τυπικό�και�δεν�ακολου-
θούν�τις�λατινικές�τελετουργίες�και�συνήθειες,�παρά�μόνο�σε�περίπτωση
ανάγκης,�και�αυτοί�αποτελούνται�από�πολλούς�υπηκόους�του�Τούρκου�και
από�όλους�συνολικά�τους�υπηκόους�της�Γαληνοτάτης�Δημοκρατίας�[…]».80

Οι�διαφορετικές�εκδοχές�της�Ανατολικής�Εκκλησίας�δεν�περιορίζονται
στα�γεωγραφικά�όρια�του�οθωμανικού�και�βενετικού�πλαισίου�εντός�του
οποίου�διαμορφώθηκαν.�Υπάρχουν�και�στις�ελληνικές�εμπορικές�παροικίες
στην�Ευρώπη�(Βενετία,�Νάπολη,�Μεσσίνα,�Λιβόρνο),�όπου�παίρνουν�νέες
μορφές:�στη�διάρκεια�του�18ου�αιώνα�καταγράφονται�στο�εσωτερικό�των
παροικιών�δογματικές�συγκρούσεις�μεταξύ�ουνιτών�(greci cattolici)�και
ανατολικών.81�Οι�συγκρούσεις�αυτές,�που�καθορίζονταν�ως�ένα�βαθμό�από

Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                     113

Βενετίας�(18ος�αιώνας)»,�Εώα και Εσπέρια 7�(2007),�σ.�321-322.
80. «Sopravvenne�la�tirannia�ottomana�e�la�chiesa�Greca�rimase�tutta�divisa�in

due�differenti�partiti.�Alcuni,�e�questi�sono�presentemente�in�gran�parte�sudditi�del
Turco,�pretendono�che�nella�chiesa�Latina�vi�siano�errori�essenziali�in�materia�di�fede
e�di�disciplina.�Costoro�si�fanno�scrupolo�di�entrare�nelle�loro�chiese�di�comunicare
alle�loro�funzioni�e�molto�più�di�ricevere�i�loro sacramenti.�Alcuni�altri�chiamano
buona�e�santa�la�chiesa�Latina�e�senza�imputarle�alcun�errore�seguono�però�il�loro
proprio�rito�non�valendosi�de’�sacramenti�e�delle�consuetudini�Latini�se�non�in�case�di
necessità�ed�il�numero�di�questi�è�composto�di�molti�sudditi�del�Turco�ed�universalmente
da�tutti�i�sudditi�della�Serenissima�Repubblica»�(BMCC,�P.D.�699�C/Il,�κατάστιχο
χωρίς�αρίθμηση,�Informazione epistolare del signor Tommaso Costanzo,�φ.�2r).�Σύμ-
φωνα�με�τον�συγγραφέα�της�πραγματείας�υπάρχει�και�ένα�«τρίτο�είδος»�greci,�οι
Ουνίτες,�βλ.�στο ίδιο και�Σωτήρης�Κουτμάνης,�«Το τρίτο είδος. Θρησκευτική�υβρι-
δικότητα�και�κοινωνική�αλλαγή�στην�ορθόδοξη�κοινότητα�της�Βενετίας�(τέλη�17ου-
αρχές�18ου�αιώνα)»,�Θησαυρίσματα 37�(2007),�σ.�389-420.��
81.�Βλ.�Σ.�Κουτμάνης,�«Το τρίτο είδος»,�ό.π.,�σ.�410-419· Angela Falcetta,

Ortodossi nel Mediterraneo cattolico. Frontiere, reti, comunità nel Regno di
Napoli,�Ρώμη,�Viella,�2016,�σ.�84-94· Mathieu�Grenet,�La fabrique communau-
taire. Les Grecs à Venise, Livourne et Marseille 1770-1840,�École�françaises�de
Rome,�École�française�d’Athènes,�Ρώμη�2016,�σ.�23-39,�153-156.�Κάτι�ανάλογο



τη�διαφορετική�γεωγραφική�καταγωγή�και�υπηκοότητα�των�εμπλεκομέ-
νων,82 συχνά�εκφράζονταν�ως�διαμάχη�γύρω�από�τον�έλεγχο�της�τοπικής
εκκλησίας,�συνδέονταν�όμως�με�κοινωνικούς�και�οικονομικούς�ανταγωνι-
σμούς,�συνήθως�μεταξύ�εκείνων�που�ήταν�ήδη�εγκατεστημένοι�στις�πόλεις
και�άλλων�που�είχαν�φτάσει�πιο�πρόσφατα.
Όσον�αφορά�πάντως�τη�βενετο-κερκυραϊκή�ανατολική�θρησκευτικότητα,

αυτή�δεν�ήταν�βέβαια�το�μοναδικό�παράδειγμα�«θρησκευτικότητας�της�με-
θορίου».�Η�βενετική�Κρήτη�μας�προσφέρει�ένα�ακόμη�διαφωτιστικό�παρά-
δειγμα.�Εκεί�η�Βενετία�επέβαλε�για�πρώτη�φορά�τις�κοινές�θρησκευτικές
τελετές�με�συμμετοχή�του�λατινικού�και�ανατολικού�κλήρου,�όπως�αυτή�που
γινόταν�στη�μνήμη�του�αγίου�Τίτου,�τοπικού�αγίου�της�Ανατολικής�Εκκλη-
σίας�τον�οποίο�είχε�προσεταιριστεί�και�η�Λατινική�παίρνοντας�και�τον�έλεγχο
της�εκκλησίας�του.83�Επιπλέον�στην�Κρήτη,�τόσο�στα�αστικά�κέντρα,�όπου
υπάρχουν�όμως�λιγότερα�κατάλοιπα,�όσο�και�στους�οικισμούς�της�υπαίθρου
υπήρχαν�διπλές�εκκλησίες�(Εικ.�12):�εκκλησίες,�δηλαδή,�για�την�εξυπηρέ-
τηση�και�των�δύο�δογμάτων,�οι�οποίες�πολλαπλασιάστηκαν�μετά�τη�διακή-
ρυξη�της�ένωσης�των�Εκκλησιών�στη�Σύνοδο�της�Φλωρεντίας�το�1439.84�

114��������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

συμβαίνει�και�στη�Βιέννη,�όπου�υπάρχουν�δύο�κοινότητες�ρωμαίων,�η�μία�οθωμα-
νών�υπηκόων�και�η�άλλη�αυστριακών�υπηκόων.�Κάθε�μια�από�τις�δύο�κοινότητες
διατηρούσε�ξεχωριστό�ναό,�καθώς�το�1784�οι�οθωμανοί�υπήκοοι�δεν�δέχθηκαν�πρό-
ταση�των�αυστριακών�υπηκόων�να�συστήσουν�από�κοινού�νέα�εκκλησία�και�κοινό-
τητα,�βλ.�Βάσω�Σειρηνίδου,�Έλληνες στη Βιέννη (18ος-μέσα 19ου αιώνα),�Αθήνα,
εκδ.�Ηρόδοτος,�2011,�σ.�275-278,�291-293,�300-303.�
82.�Για�παράδειγμα,�στην�περίπτωση�της�Νάπολης�η�κοινότητα�ήταν�διασπα-

σμένη�ανάμεσα�στους�Greci-Veneti,�εκείνους�δηλαδή�που�έρχονταν�από�τον�βενετικό
χώρο�της�Ανατολής�και�τους�Greci-Ottomani που�έρχονταν�από�τον�χώρο�της�Οθω-
μανικής�Αυτοκρατορίας,�βλ.�Mathieu�Grenet,�«Entangled�allegiances.�Ottoman
Greeks�in�Marseille�and�the�shifting�ethos�of�Greekness�(c.�1790-c.�1820)»,�Byzan-
tine and Modern Greek Studies 36,�τχ.�1�(2012),�σ.�58.�
83.�Ασπασία�Παπαδάκη,�Θρησκευτικές και κοσμικές τελετές στη βενετοκρα-

τούμενη Κρήτη,�Ρέθυμνο,�περ.�Νέα Χριστιανική Κρήτη,�1995· Maria�Georgopoulou,
Venice’s Mediterranean Colonies.�Architecture and Urbanism, Κέμπριτζ,�Cam-
bridge�University� Press,� 2001,� σ.� 115-118,� 213-228· Patricia� Fortini� Brown,
«Ritual�Geographies�in�Venice’s�Mediterranean�Empire»,�Mark�Jurdjevic�and�Rolf
Strøm-Olsen�(επιμ.),�Rituals of Politics and Culture in Early Modern Europe. Es-
says in Honour of Edward Muir,�Centre�for�Reformation�and�Renaissance�Studies,
Τορόντο 2016,�σ.�45-50.
84.�Ασπασία�Παπαδάκη,�«Η�συνύπαρξη�των�δύο�δογμάτων�και�η�διαμάχη�για

τον�ναό�του�Σωτήρα�στην�Ιεράπετρα�(1626-1627)»,�Όλγα�Γκράτζιου�και�Χρήστος



Τέτοιες�εκκλησίες�έχουν�επισημανθεί�και�στην�Πελοπόννησο�και�σε�άλλα
νησιά�του�Αιγαίου�(Χίος,�Άνδρος,�Νάξος,�Πάρος,�Αίγινα).85 Τα�παραπάνω
αποτελούν�εκφάνσεις�μιας�ενιαίας�διαδικασίας· των�«πειραματισμών»�που
οι�λατίνοι�κυρίαρχοι�επεξεργάστηκαν�και�επέβαλαν�στην�Ανατολική�Μεσό-
γειο�στο�πλαίσιο�μιας�εξισορροπητικής�πολιτικής�ανάμεσα�σε�αντίρροπες
δυνάμεις:�την�παπική�Εκκλησία�που�θεωρούσε�αυτονόητο�ότι�όλοι�οι�πλη-
θυσμοί�που�ζούσαν�σε�καθολικές�περιοχές�ήταν�σε�κοινωνία�μαζί�της,�το
Πατριαρχείο�που�διεκδικούσε�την�πνευματική�σύνδεση�με�τους�Ανατολικούς
των�καθολικών�κρατών,�αλλά�βέβαια�και�τους�τοπικούς�πληθυσμούς,�οι

Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                     115

Λούκος�(επιμ.),�Ψηφίδες. Μελέτες ιστορίας, αρχαιολογίας και τέχνης στη μνήμη
της Στέλλας Παπαδάκη-Oekland,�Ηράκλειο,�ΠΕΚ�και�Εταιρία�Κρητικών�Ιστορι-
κών�Μελετών,�2009,�σ.�229-243,�όπου�δημοσιεύεται�σχέδιο�πρότασης�για�τη�μετα-
τροπή�του�ιερού�βήματος�της�εκκλησίας�έτσι�ώστε�να�μπορεί�να�γίνεται�λειτουργία
και�κατά�τα�δύο�τυπικά.�Βλ.�επίσης�Όλγα�Γκράτζιου,�Η Κρήτη στην ύστερη με-
σαιωνική εποχή. Η μαρτυρία της αρχιτεκτονικής,�Ηράκλειο,�ΠΕΚ,�2010,�σ.�127-
183· της�ίδιας�«Όσοι�πιστοί�προσέλθετε…�Προσκυνήματα�για�αμφότερα�τα�δόγμα-
τα�σε�μοναστήρια�της�Κρήτης�κατά�τη�βενετική�περίοδο»,�Ηλίας�Κολοβός�(επιμ.),
Μοναστήρια, οικονομία και πολιτική,�Ηράκλειο,�ΠΕΚ,�2011,�σ.�117-139.
85.�Όλγα�Γκράτζιου,�Η Κρήτη στην ύστερη μεσαιωνική εποχή, ό.π.,�σ.�174-

177,�όπου�γίνεται�παρουσίαση�της�σχετικής�βιβλιογραφίας.

Εικ.�12.�Χριστός�στο�Μεταξοχώρι�Ιεράπετρας,�16ος�αι.�Όλγα�Γκρά-
τζιου,�Η Κρήτη στην ύστερη μεσαιωνική εποχή. Η μαρτυρία της αρ-
χιτεκτονικής,�Ηράκλειο,�ΠΕΚ,�2010,�σ.�128,�εικ.�132.�



οποίοι�έπρεπε�να�παραμένουν�ευνοϊκά�διακείμενοι�απέναντι�στη�Βενετία
καθώς�η�στήριξή�τους�τής�ήταν�απαραίτητη�για�τη�διατήρηση�αυτών�των
απομακρυσμένων�κτήσεων.�
Τέτοιοι�πειραματισμοί�όμως�δεν�ήταν�φαινόμενο�αποκλειστικά�μεσο-

γειακό.�Αν�η�Ανατολική�Μεσόγειος�υπήρξε�από�την�εποχή�των�Σταυρο-
φοριών�ο�πρώτος�χώρος�στον�οποίο�δυτικές�πολιτικές�δυνάμεις�και�η
Λατινική�Εκκλησία�πειραματίστηκαν�με�τη�διαχείριση�μη�λατινικών�πλη-
θυσμών�και�τους�πιθανούς�τρόπους�συνύπαρξης�με�αυτούς,86 μετά�τη�Σύ-
νοδο� του� Τρέντο� τον� 16ο� αιώνα� οι� πειραματισμοί� αυτοί� θα� πάρουν
«παγκόσμιες»�διαστάσεις.�Με�τη�συστηματικότερη�διείσδυση�Λατίνων
στην�Οθωμανική�Αυτοκρατορία�και�τις�ιεραποστολές�της�Λατινικής�Εκ-
κλησίας�στην�Ασία�και�την�Αμερική�διαμορφώθηκαν�μακριά�από�την
Ευρώπη�τοπικές�εκδοχές�θρησκευτικότητας�που�ευνοούσαν�μια�κουλτούρα
προσαρμογής�και�έρχονταν�έτσι�σε�έντονη�αντίθεση�με�την�αυστηρή�θρη-
σκευτική�πολιτική�της�Ευρώπης�της�Αντιμεταρρύθμισης.87

Στην�Ανατολική�Μεσόγειο,�πάντως,�αυτοί�οι�πειραματισμοί,�προϊόν
αναμφισβήτητα�επιβολής�και�πολιτικής�σκοπιμότητας�αρχικά,�τελικά�με-
τέβαλαν�τις�κοινωνίες�του�βενετικού�Κράτους�της�Θάλασσας.88 Δημιούρ-
γησαν�τοπικές�εκδοχές�της�Ανατολικής�Εκκλησίας,�οι�οποίες�συχνά�είχαν
σημαντικές�αποκλίσεις�μεταξύ�τους,89 όπως�επίσης�και�τοπικές�εκδοχές
της�Λατινικής�Εκκλησίας.�Είναι�γνωστό,�για�παράδειγμα,�ότι�στο�βενε-
τικό�Κράτος�της�Θάλασσας�η�Λατινική�Εκκλησία�συνέχισε�να�τηρεί�το
ιουλιανό�ημερολόγιο�και�μετά�τη�μεταρρύθμισή�του�από�τον�πάπα�Γρη-
γόριο�ΙΓ΄�το�1582,�ακολουθώντας�έτσι�στο�ζήτημα�αυτό�την�Ανατολική
Εκκλησία,90 ενώ�ο�Giuseppe Gerola παρατηρεί�για�τις�λατινικές�εκκλησίες
της�βενετικής�Κρήτης:�«έχουμε�εκκλησίες�που�ήταν�λατινικές,�αλλά�χτί-
στηκαν�από�κρητικούς�αρχιτέκτονες,�σχεδιάστηκαν�σε�απολύτως�ελληνικό

116��������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

86.�Βλ.�M.�Georgopoulou,�ό.π.,�σ.�107-131,�229-253.
87.�C.�Santus,�ό.π.,�σ.�327· Chr.�Windler,�ό.π.· Ronnie�Po-Chia�Hsia,�«In-

troduction.�Catholic�Global�Missions�and�the�Expansion�of�Europe»,�του�ίδιου
(επιμ.),�A Companion to Early Modern Catholic Missions, ό.π.,�σ.�1-13.
88.�Χρύσα�Μαλτέζου,� «Το� ιστορικό� και� κοινωνικό� πλαίσιο»,�David Holton

(επιμ.),�Λογοτεχνία και κοινωνία στην Κρήτη της Αναγέννησης,�Ηράκλειο,�ΠΕΚ,
1997,�σ.�33-43,�52-56· Sally Mckee,�Uncommon Dominion. Venetian Crete and
the Myth of Ethnic Purity,�Φιλαδέλφεια,�University�of�Pennsylvania�Press,�2000,
σ.�100-124· P.�Fortini�Brown,�ό.π.,�47,�53.
89.�Βλ.�Κ.�Πιτσάκης,�ό.π.,�σ.�487-495· Π.�Μιχαηλάρης,�ό.π.
90.�Βλ.�σημ.�5.



σχέδιο,�έχουν�τοιχογραφίες�χαρακτηριστικές�της�βυζαντινής�αγιογραφίας,
και�επιπλέον�λειτουργήθηκαν�από�ντόπιους�Κρητικούς».91

Η�αρχή�του�τέλους�αυτής�της�θρησκευτικής�τοπικότητας�και�πολλα-
πλότητας�φαίνεται�να�έρχεται�στο�δεύτερο�μισό�του�18ου�αιώνα.�Τότε�θα
αρχίσει�για�διάφορους�λόγους�–ανάμεσα�σε�αυτούς�η�διεύρυνση�του�ρόλου
του�πατριάρχη�της�Κωνσταντινούπολης,�η�αντίδραση�στις�ιδέες�του�Δια-
φωτισμού,�και�οι�ρωσικές�φιλοδοξίες�για�τη�Μεσόγειο92–�να�συντελείται
ευρύτερα�στην�Ανατολική�Εκκλησία�μια�διαδικασία�ομογενοποίησης�και
ενοποίησης�του�δόγματος�και�των�θρησκευτικών�πρακτικών·93 μια�διαδι-
κασία�που�θα�μπορούσαμε�ίσως�να�περιγράψουμε�ως�την�ομολογιοποίηση
της�Ανατολικής�Εκκλησίας.�Στην�Κέρκυρα,�στο�δεύτερο�μισό�του�18ου
αιώνα,�παρατηρείται�η�σταδιακή�στροφή�της�κερκυραϊκής�εκκλησίας�προς
μια�αυστηρότερη�ορθοδοξία,�κάτω�και�από�τη�ρωσική�παρουσία�και�επιρ-
ροή�στο�νησί,�που�επιφέρει�αλλαγές�στη�φαντασιακή�πολιτισμική�γεω-
γραφία�της�Κέρκυρας,�μετατοπίζοντας�τη�θέση�της�από�τη�Δύση�προς
την�Ανατολή.94 Μέσα�σε�αυτό�το�κλίμα�ίσως�δεν�είναι�τυχαίο�ότι�στα�εκ-
κλησιαστικά�αρχεία�του�μεγάλου�πρωτοπαπά�αρχίζει�τότε�να�πυκνώνει
η�χρήση�του�όρου�«ορθόδοξος»�στη�θέση�του�όρου�«ρωμαίος�ανατολικός»
που�ήταν�ο�πιο�συνηθισμένος�ως�τότε.95 Είναι�αυτά�τα�χρόνια�που�οι�κερ-
κυραίοι�ανατολικοί�θα�αρχίσουν�να�μετατρέπονται�σταδιακά�σε�«ορθοδό-
ξους».96 Ως�τότε,�ήταν�μέλη�μιας�θρησκευτικής�κοινότητας�φτιαγμένης
από�υλικά�ανατολικά�και�δυτικά�που�ενσάρκωνε�την�ιδιαίτερη�μεθοριακή
βενετο-κερκυραϊκή�θρησκευτικότητα.

Χριστιανοί του ανατολικού δόγματος στη βενετική Κέρκυρα                     117

91.�Giuseppe Gerola,�Βενετικά μνημεία της Κρήτης (Εκκλησίες),� μετάφρ.
Στέργιος� Γ.� Σπανάκης,� Σύνδεσμος� Τοπικών� Ενώσεων� Δήμων� και� Κοινοτήτων
Κρήτης,�Ηράκλειο�1993,�σ.�12-13.
92.�Διονύσης�Τζάκης,�«Ρωσική�Παρουσία�στο�Αιγαίο.�Από�τα�Ορλωφικά�στον

Λάμπρο�Κατσώνη»,�Βασίλης�Παναγιωτόπουλος�(επιμ.),�Ιστορία του Νέου Ελληνι-
σμού 1770-2000,�τ.�1,�Αθήνα,�Ελληνικά�Γράμματα,�2003,�σ.�115-149· Molly
Greene,�The Edinburgh History of the Greeks, 1453 to 1768. The Ottoman Empire,
Εδιμβούργο,�Edinburgh�University�Press,�2015,�σ.�175-183,�196-197.
93.�T.�Ware,�«Orthodox�and�Catholics�in�the�Seventeenth�Century.�Schism�or

Intercommunion?»,�ό.π.
94.�Νίκος�Καραπιδάκης,�«Τα�Επτάνησα.�Ευρωπαϊκοί�ανταγωνισμοί�μετά�την

πτώση� της�Βενετίας»,�Β.�Παναγιωτόπουλος� (επιμ.),� Ιστορία του Νέου Ελληνι-
σμού,�ό.π.,�σ.�155-156· B.�Arbel,�«Venice’s Maritime Empire»,�ό.π.,�σ.�181-182.
95. Βλ.�για�παράδειγμα�ΓΑΚ,�Αρχεία�Νομού�Κερκύρας,�Μεγάλοι�πρωτοπα-

πάδες,�φάκ.�38,�φ.�23r (1753).
96. Θεοδόσης�Νικολαΐδης,�«Σκέψεις�για�την�έννοια�της�ταυτότητας»,�Νέα Εστία

169�(2011),�σ.�674-680.



SUMMARY

Daphne�Lappa,�«Ma pure vi è questa strada di mezzo». Greek-Orthodox
Christians in the city of Venetian Corfu: A borderland religiosity (16th-
18th c.)

What�did�it�mean�to�be�Greek-Orthodox�in�the�pre-modern�world?�Was
this�a�uniform�and�compact�category�across�Greek-Orthodox�populations?
Or,�could�it�take�on�different,�local�contents?�In�other�words,�was�there
more�than�one�way�of�being�Greek-Orthodox?�To�give�an�example,�how
would�an�Ottoman�Orthodox�Christian,�who�spoke�Greek,�was�dressed
in�the�Ottoman�style�and�recognised�as�head�of�his�religious�community
the�patriarch�of�Constantinople,�see�those�Greci�in�the�Venetian�city�of
Corfu,�speaking�often�Italian,�wearing�their�European�clothes�and�their
wigs,�living�in�a�westernised�urban�environment,�and�having�a�religious
leader�officially�detached�from�the�Patriarchate�and�placed�under�the
jurisdiction�of�the local�Venetian�government?
The�article�explores�these�questions�by�focusing�on�Venetian�Corfu

and�the�Greek-Orthodox�Christians�that�lived�there.�Drawing�on�written
and�visual�sources,�and�treating�Greek-Orthodox�religiosity�as�an�ana-
lytical�category�whose�social,�political�and�cultural�contingencies�are�to
be�unravelled,�it�traces�two�versions�of�Greek-Orthodox�Christianity:
one�that�was�influenced�to�a�significant�extent�by�Catholic�practices;�and
another�that�was�closer�to�the�Ottoman�tradition.�It�thus�argues�that�in
the�pre-modern�world�there�were�different�versions�of�Greek-Orthodox
Christianity�determined�on�a�local�level�and�entrenched�in�different�po-
litical�and�cultural�entities.�In�doing�so�it�recasts�local�religiosity�in�Ve-
netian�Corfu�as�one�of�the�many�cases�of�early�modern�local�piety�that,
especially�since�the�16th�century,�sprouted�globally�through�the�interac-
tion�of�Catholics�and�non-Catholics and�entailed�a�culture�of�accommo-
dation�challenging�the�orthodoxies�of�confessional�Europe.

118��������������������������������������������������������������������������Δάφνη�Λάππα

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

