
  

  Μνήμων

   Τόμ. 38, Αρ. 38 (2021)

   Μνήμων

  

 

  

  ΟΙ ΟΘΩΜΑΝΙΚΕΣ ΠΡΟΣΛΗΨΕΙΣ ΤΗΣ ΣΕΡΒΙΚΗΣ
ΚΑΙ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΕΠΑΝΑΣΤΑΣΗΣ 

  ΛΕΩΝΙΔΑΣ ΜΟΙΡΑΣ   

  doi: 10.12681/mnimon.38204 

 

  

  Copyright © 2024 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΜΟΙΡΑΣ Λ. (2024). ΟΙ ΟΘΩΜΑΝΙΚΕΣ ΠΡΟΣΛΗΨΕΙΣ ΤΗΣ ΣΕΡΒΙΚΗΣ ΚΑΙ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΕΠΑΝΑΣΤΑΣΗΣ: ΜΙΑ
ΑΠΟΠΕΙΡΑ ΤΥΠΟΛΟΓΙΑΣ. Μνήμων, 38(38), 57–76. https://doi.org/10.12681/mnimon.38204

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 24/01/2026 16:38:59



ΛΕΩΝΙΔΑΣ ΜΟΙΡΑΣ

ΟΙ ΟΘΩΜΑΝΙΚΕΣ ΠΡΟΣΛΗΨΕΙΣ ΤΗΣ ΣΕΡΒΙΚΗΣ 
ΚΑΙ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΕΠΑΝΑΣΤΑΣΗΣ 

ΜΙΑ ΑΠΟΠΕΙΡΑ ΤΥΠΟΛΟΓΙΑΣ

Εισαγωγή 

Η Οθωμανική Αυτοκρατορία από την ίδρυσή της ώς τα τέλη του 18ου 
αιώνα είχε αντιμετωπίσει διάφορες τοπικές εξεγέρσεις. Όσον αφορά στις 
εξεγέρσεις των χριστιανικών πληθυσμών της Βαλκανικής, παρ’ όλο που 
οι εθνικές ιστοριογραφίες των λαών της νοτιοανατολικής Ευρώπης πα-
ρουσιάζουν τις προνεωτερικές αυτές εξεγέρσεις και τις μορφές ένοπλης 
αντίστασης ως έκφανση του διαρκούς αγώνα των λαών αυτών προς την 
ελευθερία και την ανεξαρτησία, πρέπει να παραδεχτούμε ότι στη βάση 
των κινημάτων και των εξεγέρσεων αυτών βρίσκονταν τις περισσότερες 
φορές οικονομικά αιτήματα, ενώ απουσίαζαν οι βασικές προϋποθέσεις 
(ριζική ανατροπή κοινωνικών και πολιτικών δομών, ευρεία συμμαχία 
κοινωνικών στρωμάτων κ.λπ.), που θα μας επέτρεπαν να τις χαρακτηρί-
σουμε επαναστάσεις. Με τη Γαλλική Επανάσταση και τη βαθμιαία υιο-
θέτηση μιας νέας συλλογικής ταυτότητας, οι εξεγέρσεις των χριστιανών 
υπηκόων στη Βαλκανική χερσόνησο απέκτησαν πολιτικό πρόσημο και 
μετατράπηκαν σε εθνικές επαναστάσεις. 

Στόχος της παρούσας μελέτης είναι να εξετάσει τις θεωρήσεις και τις 
ιδεολογικές προσλήψεις των Οθωμανών απέναντι στη Σερβική και στην 
Ελληνική Επανάσταση, και να επιχειρήσει μια σύγκριση των μέσων που 
επιστράτευσαν οι Οθωμανοί, προκειμένου να επαναφέρουν τους επαναστα-
τημένους υπηκόους τους στο καθεστώς του «ζιμμή». Το εγχείρημα αυτό 
ενέχει τον κίνδυνο απλουστεύσεων και γενικεύσεων, καθώς τυποποιούνται 
δύο περιπτώσεις, οι οποίες παρουσιάζουν σημαντικές διαφορές, με πρώτη 
και κύρια το γεγονός ότι η Σερβική Επανάσταση εκδηλώθηκε αυθόρμητα 
ως εξέγερση ενάντια στην καταπίεση των τοπικών οθωμανικών αρχών, 
σε αντίθεση με την Ελληνική Επανάσταση, το ξέσπασμα της οποίας 
υπήρξε αποτέλεσμα μιας διαδικασίας εκκοσμίκευσης, εισαγωγής νεωτε-

4. Moiras.indd   57 8/3/2022   10:44:41 πμ



Λεωνίδας Μοίρας58

ρικών ιδεών και βαθμιαίας υιοθέτησης μιας νέας συλλογικής ταυτότητας 
στις δεκαετίες που προηγήθηκαν. Παρ’ όλα αυτά, το γεγονός ότι οι δύο 
Επαναστάσεις εκτυλίχθηκαν στον απόηχο της προηγηθείσας Γαλλικής, 
ενσωματώνοντας, σε μεγαλύτερο ή μικρότερο βαθμό, μέρος από τη ρητο-
ρική και τα αιτήματά της, η μικρή χρονική απόσταση μεταξύ τους αλλά 
και το κοινό πλαίσιο της οθωμανικής εξουσίας και των αντιδράσεων των 
αξιωματούχων της Πύλης ίσως μας επιτρέπει να προχωρήσουμε στον 
εντοπισμό των μεταξύ τους συσχετισμών.1 Τέλος, πρέπει να σημειωθεί 
ότι για τις ανάγκες της μελέτης αυτής εξετάστηκαν πηγές σύγχρονες με 
τα γεγονότα, ώστε να μην εγκλωβιστούμε στον κίνδυνο ερμηνείας των 
φαινομένων από υστερόχρονες αφηγήσεις. 

Συγκριτική προσέγγιση της Σερβικής και της Ελληνικής 
Επανάστασης

Πριν προχωρήσουμε στη διερεύνηση των οθωμανικών θεωρήσεων των δύο 
Επαναστάσεων, θα ήταν χρήσιμο να αναφερθούμε στις πολιτικές, κοινω
νικές, οικονομικές και ιδεολογικές προϋποθέσεις που οδήγησαν στις Επα-
ναστάσεις του 1804 και του 1821, μιας και η σερβική και η ελληνική 
περίπτωση παρουσιάζουν ομοιότητες αλλά και σημαντικές αποκλίσεις. 

Καταρχάς, στα τέλη του 18ου αιώνα, τόσο η Πελοπόννησος όσο και οι 
κεντρικές επαρχίες της περιοχής που οι Οθωμανοί χαρακτήριζαν ως Sırb 
(Σερβία), είχαν συγκλονιστεί από επαναστάσεις, οι οποίες ξέσπασαν στο 
πλαίσιο των πολεμικών συγκρούσεων των Οθωμανών με τους Αψβούρ
γους (1788-1791) και τους Ρώσους (1768-1774) αντίστοιχα. Πρόκειται 
για την εξέγερση «Κότσινα Κράινα»2 και για τα Ορλωφικά που οδήγησαν 
στην προσωρινή κατάλυση της οθωμανικής κυριαρχίας και που οι παρα-
δοσιακές εθνικές ιστοριογραφίες της Σερβίας και της Ελλάδας τις αξιο-
λόγησαν υπό το πρίσμα του «πάγιου εθνικοαπελευθερωτικού φρονήματος 
των υπόδουλων λαών».3 Προφανώς, η αιτία των εξεγέρσεων αυτών και 

1.  Όλγα Κατσιαρδή-Herring, «Από τις εξεγέρσεις στις επαναστάσεις των χρι
στιανών υποτελών της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας στη Νοτιοανατολική Ευρώπη 
(περ. 1530-1821). Μια απόπειρα τυπολογίας», Ανδρέας Λυμπεράτος (επιμ.), Τα Βαλ­
κάνια. Εκσυγχρονισμός, ταυτότητες, ιδέες. Συλλογή κειμένων προς τιμήν της καθη­
γήτριας Νάντιας Ντάνοβα, Ηράκλειο, Πανεπιστημιακές εκδόσεις Κρήτης, 2014, σ. 
575-618.

2.  Miroslav Svirečić, «Principal and Village Self-Government in Serbia, 1739-
1788», Balcanica 32-33 (2001), σ. 183-196. 

3.  Ενδεικτικά, βλ. Prota M. Nenadović, The Memoirs of Prota Matija Nena­

4. Moiras.indd   58 8/3/2022   10:44:41 πμ



Οι οθωμανικές προσλήψεις της Σερβικής και της Ελληνικής Επανάστασης 59

η εξέλιξή τους διαφέρουν σημαντικά. Αυτό, ωστόσο, που επιχειρούμε να 
αναδείξουμε, είναι πως και στις δύο περιπτώσεις η αποκατάσταση της 
οθωμανικής κυριαρχίας αποδείχτηκε μια ιδιαίτερα δύσκολη υπόθεση. 

Επιπλέον, από τα μέσα του 18ου αιώνα, τόσο στις κεντρικές επαρχίες 
της Σερβίας όσο και στην Πελοπόννησο παρατηρήθηκαν κοινωνικές με
ταβολές. Η αποκατάσταση της οθωμανικής κυριαρχίας στις περιοχές αυ
τές (1739 και 1715 αντίστοιχα) συνοδεύτηκε από μια «αναβάθμιση» του 
ρόλου των κνεζ4 και των κοτζαμπάσηδων, κυρίως με τη διεύρυνση της 
συμμετοχής τους στις φοροσυλλεκτικές λειτουργίες. Ταυτόχρονα, η ανά-
πτυξη των εμπορικών σχέσεων με την κεντρική Ευρώπη οδήγησε στην 
ανάδυση πλούσιων σέρβων εμπόρων, οι οποίοι αποτέλεσαν τον πυρήνα τής 
υπό διαμόρφωση αστικής τάξης και τον σημαντικότερο αγωγό μετάδοσης 
των νεωτερικών ιδεών του Διαφωτισμού και της Γαλλικής Επανάστασης.5 
Αντίστοιχη διαδικασία παρατηρήθηκε και στους κόλπους των ελληνικής 
καταγωγής υπηκόων του Σουλτάνου, όταν η μετατόπιση του ευρωπαϊκού 
εμπορίου της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας από τις ανατολικές στις δυτικές 
επαρχίες έπαιξε καθοριστικό ρόλο στην αναβάθμιση του ρόλου των ελλήνων 
εμπόρων και στην κυριαρχία τους στον χώρο της ανατολικής Μεσογείου.6 

Σημαντικό ρόλο στη διακίνηση των αγαθών και των ιδεών αυτών έπαι-
ξαν οι εμπορικές παροικίες των Ελλήνων στην κεντρική και στη δυτική 

dović, επιμ. Lovett F. Edwards, Οξφόρδη 1969· Νίκος Ροτζώκος, Εθναφύπνιση και 
εθνογένεση, Αθήνα 2007.

4.  Σε αρκετές περιοχές που ενσωματώθηκαν στην οθωμανική κυριαρχία, είχαν 
αναπτυχθεί κατά τους προηγούμενους αιώνες διάφορες μορφές κοινοτικής αυτοδιοί-
κησης. Στις σερβικές επαρχίες της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας αυτές οι κοινοτικές 
μορφές είχαν αναπτυχθεί γύρω από τη διευρυμένη οικογένεια (ζάντρουγκα) και την 
αυτοδιοικούμενη κοινότητα (κνεζίνα). Κατά τη διάρκεια του 18ου αιώνα, η ανάπτυξη 
της κτηνοτροφίας και του ζωεμπορίου μεταξύ της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας και 
της Αυτοκρατορίας των Αψβούργων οδήγησε στην ανάδυση μιας τοπικής ελίτ, των 
κνεζ, οι οποίοι ήταν αντίστοιχοι με τους κοτζαμπάσηδες και τους δημογέροντες της 
ελληνικής περίπτωσης. Η οθωμανική εξουσία αποδέχτηκε την ύπαρξη της τοπικής 
αυτής ελίτ, τα μέλη της οποίας έπαιζαν τον ρόλο του μεσάζοντα μεταξύ των κοινο-
τήτων και του κράτους. Βλ. Karen Barkey, Empire of Difference. The Ottomans 
in Comparative Perspective, Καίμπριτζ, Cambridge University Press, 2008, σ. 144. 

5.  Georges Castellan, Η ιστορία των Βαλκανίων, μτφρ. Βασιλική Αλιφέρη, 
Αθήνα 1991, σ. 326-332. 

6.  Νίκος Σβορώνος, «Οι συνέπειες της οικονομικής δραστηριότητας των Ελλή-
νων της Βαλκανικής Χερσονήσου στο δέκατο όγδοο αιώνα», Γιώργος Β. Δερτιλής 
– Κώστας Κωστής (επιμ.), Θέματα Νεοελληνικής Ιστορίας (18ος-20ός αιώνας), 
Αθήνα – Κομοτηνή 1991, σ. 73-89. 

4. Moiras.indd   59 8/3/2022   10:44:41 πμ



Λεωνίδας Μοίρας60

Ευρώπη. Παρομοίως, η επίδραση των νεωτερικών ιδεών ανάμεσα στους 
Σέρβους υπήρξε έντονη σε περιοχές εκτός των ορίων της οθωμανικής 
κυριαρχίας: η πνευματική ανάπτυξη των σερβικών πληθυσμών στην Αυ-
τοκρατορία των Αψβούργων ευνοήθηκε χάρη στις περιορισμένες ελευθε
ρίες που παραχώρησε ο Ιωσήφ Β´ (1765-1790), όταν ακόμα και η αψ-
βουργική πρωτεύουσα υπήρξε, έστω και πρόσκαιρα, ένας χώρος, όπου οι 
ριζοσπαστικές ιδέες των Ιακωβίνων είχαν βρει έδαφος.7 

Κατά τη διαδικασία συγκρότησης εθνικής συνείδησης, Σέρβοι και 
Έλληνες προσέφυγαν στην ιδεολογική χρήση του παρελθόντος ως νομιμο
ποιητικού θεμελίου της αυτοδιάθεσης, της ελευθερίας και της ανεξαρτη-
σίας. Οι Έλληνες καλλιέργησαν την αντίληψη της οργανικής συνέχειας 
με το ένδοξο αρχαίο παρελθόν,8 ενώ οι Σέρβοι αξίωναν την ανασύσταση 
του μεσαιωνικού βασιλείου του Στέφανου Ντούσαν, παρ’ όλο που ο πυρή
νας του κράτους αυτού βρισκόταν αρκετά νοτιότερα. Το γεγονός αυτό 
πρέπει να το εξετάσουμε σε συνάφεια με τις δυσκολίες «οριοθέτησης» του 
σερβικού και του ελληνικού κόσμου. Πέρα από τη σερβική διασπορά και το 
Μαυροβούνιο, υπήρχαν συμπαγείς πληθυσμοί στην Οθωμανική και στην 
Αψβουργική Αυτοκρατορία. Σύμφωνα με τον D. Bataković, ο γλωσσικός 
παράγοντας θεωρήθηκε το σημαντικότερο κριτήριο της σερβικής εθνι-
κής συνείδησης.9 Στην ελληνική περίπτωση, το πρόβλημα της σχέσης 
ανάμεσα στα όρια της ελληνικής γλώσσας και της ελληνικής παιδείας 
περιπλεκόταν ακόμα περισσότερο με τις αντιλήψεις σχετικά με τον ρόλο 
της θρησκείας και την έννοια του μιλλετιού: ήδη από τα τέλη του 18ου 
αιώνα, οι λόγιοι του ριζοσπαστικού Διαφωτισμού, που αντιπαρατέθηκαν 
με το Πατριαρχείο, επιτέθηκαν στη «ρωμέικη» ταυτότητα, προκειμένου 
να αναδείξουν τους «Γραικούς» και τους «Έλληνες», ωστόσο, ακόμα και 
στις αρχές του 19ου αιώνα, δεν μπορούμε να γνωρίζουμε κατά πόσο η 
έννοια του έθνους είχε «χειραφετηθεί» από αυτήν του μιλλετιού.10

Επιπλέον, οι αποσταθεροποιητικές για την κεντρική εξουσία δραστη
ριότητες του Οσμάν Πασβάνογλου, Πασά του Βιδινίου, και του Αλή Πασά 

7.  Μαρία Παπαθανασίου, «Στη Βιέννη του ύστερου 18ου και του πρώιμου 19ου 
αιώνα: Μυστικές συναντήσεις, ανατρεπτικές ιδέες, ‘‘υπονομευτικές’’ κινήσεις», Όλγα 
Κατσιαρδή-Herring (επιμ.), Οι πόλεις των Φιλικών. Οι αστικές διαδρομές ενός επα­
ναστατικού φαινομένου, Αθήνα, Ίδρυμα της Βουλής των Ελλήνων, 2018, σ. 77-98.

8.  Έλλη Σκοπετέα, Το πρότυπο βασίλειο και η Μεγάλη Ιδέα. Όψεις του εθνι­
κού προβλήματος στην Ελλάδα (1830-1880), Αθήνα 1988, σ. 171-174.

9.  Dušan Batakovič, «A Balkan-Style French Revolution? The 1804 Serbian 
Uprising in European Perspective», Balcanica 36 (2006), σ. 123.

10.  Έ. Σκοπετέα, Το πρότυπο βασίλειο, ό.π., σ. 24.

4. Moiras.indd   60 8/3/2022   10:44:41 πμ



Οι οθωμανικές προσλήψεις της Σερβικής και της Ελληνικής Επανάστασης 61

των Ιωαννίνων συνιστούν κοινά χαρακτηριστικά της έκρηξης και της 
εξέλιξης των δύο Επαναστάσεων. Το οθωμανικό κράτος, παράλληλα με 
τις «εξεγέρσεις» των υπηκόων του, καλούνταν να διαχειριστεί τη δράση 
των δύο ισχυρών περιφερειακών αξιωματούχων που ενεργούσαν χωρίς 
να λογοδοτούν στην κεντρική εξουσία της Κωνσταντινούπολης και σχετί
ζονταν –με διαφορετικούς τρόπους– με τα αποσχιστικά κινήματα των 
χριστιανών υπηκόων της Πύλης.11

Επίσης, ένα ακόμα κοινό χαρακτηριστικό των δύο περιπτώσεων υπήρ-
ξε το γεγονός ότι Έλληνες και Σέρβοι ανέπτυξαν σχέδια για παμβαλκανική 
δράση, ενώ, τέλος, η πολιτική αστάθεια που προκάλεσαν οι Επαναστάσεις 
αυτές, οδήγησε στη «διεθνοποίηση» των ζητημάτων και στη μεσολάβηση 
των Μεγάλων Δυνάμεων. Αυτό, βέβαια, συνέβη με διαφορετικό τρόπο, 
καθώς μέρος της Σερβικής Επανάστασης διαδραματίστηκε παράλληλα με 
τους Ναπολεόντειους Πολέμους, οι οποίοι επηρέαζαν σε μεγάλο βαθμό τις 
συμμαχίες και τις σχέσεις όλων των εμπλεκόμενων μερών.12

Από την άλλη πλευρά, οφείλουμε να τονίσουμε ορισμένες σημαντικές 
διαφορές, όσον αφορά στις προεπαναστατικές συνθήκες στη Σερβία και στην 
Πελοπόννησο. Καταρχάς, το Πασαλίκι του Βελιγραδίου ήταν μια παραμεθό-
ρια περιοχή που γειτνίαζε με την Αυτοκρατορία των Αψβούργων. Ο Σουλ-
τάνος Σελίμ Γ´ επιθυμούσε να εξασφαλίσει την υπακοή και την αφοσίωση 
των χριστιανών υπηκόων της περιοχής στο πρόσωπό του. Γι’ αυτόν τον 
λόγο επιχείρησε να συγκρατήσει την καταπίεση των γενιτσάρων που είχαν 
παραμείνει στις σερβικές επαρχίες μετά από τη λήξη των πολέμων με τους 
Αψβούργους, να εξορθολογίσει τη διοίκηση και τη φοροσυλλεκτική διαδι-
κασία καθώς και να προστατεύσει τους χωρικούς αποτρέποντας τη δημι-
ουργία ιδιωτικών γαιών – τσιφλικιών. Η διοίκηση του Πασαλικιού του Βε-
λιγραδίου ανατέθηκε στον Χατζή Μουσταφά Πασά το 1793, έναν από τους 
πιο ένθερμους υποστηρικτές του Σουλτάνου, στην προσπάθεια του τελευ-
ταίου να εισαγάγει καινοτομίες και να αναδιαμορφώσει την Αυτοκρατορία. 
Τις ενέργειες αυτές πρέπει να τις δούμε ως μέρος του ευρύτερου μεταρρυθ-
μιστικού έργου του Σουλτάνου, στο πλαίσιο του Nizam-ı Cedid, οι οποίες 
είχαν στόχο να τονώσουν την «οθωμανικότητα» των σέρβων υπηκόων.13 

11.  Ali Yaycioglu, Partners of the Empire. The Crisis of the Ottoman Order 
in the Age of Revolutions, Στάνφορντ, Stanford University Press, 2016, σ. 65-117. 

12.  Selim Aslantaş, «Sırp İsyanı’nın Uluslararası Boyutu (1804-1813)» [Η 
διεθνής διάσταση της Σερβικής Εξέγερσης, 1804-1813], Uluslararası İlişkiler 6/21 
(2009), σ. 109-136. 

13.  Leopold von Ranke, The History of Serbia and the Serbian Revolution, 
μτφρ. Alexander Kerr, Λονδίνο 1853, σ. 70.

4. Moiras.indd   61 8/3/2022   10:44:41 πμ



Λεωνίδας Μοίρας62

Οι Σέρβοι ήταν ιδιαίτερα ικανοποιημένοι από τη θητεία του Χατζή 
Μουσταφά Πασά και έφτασαν στο σημείο να τον χαρακτηρίσουν Srpska 
majka (μητέρα των Σέρβων). Η κατάσταση ανατράπηκε, όταν οι γενί-
τσαροι, εκμεταλλευόμενοι την απόφαση της Πύλης να αποσύρει μεγάλο 
μέρος των δυνάμεών της από τις βαλκανικές επαρχίες, εξαιτίας της από-
βασης του Ναπολέοντα στην Αίγυπτο το 1798, κατόρθωσαν να εισέλθουν 
στο Βελιγράδι. Εκεί εκτέλεσαν τον Χατζή Μουσταφά Πασά και μερικούς 
από τους πιστούς άντρες του, τον Αύγουστο του 1801, και εγκαθίδρυσαν 
ένα «καθεστώς ανομίας» στο Πασαλίκι του Βελιγραδίου.14 

Η καταπίεση που προκάλεσε το καθεστώς των γενιτσάρων, είχε ως 
συνέπεια την έντονη αντίδραση χριστιανών και μουσουλμάνων. Οι άντρες 
του Μουσταφά Πασά, που είχαν επιβιώσει, ορισμένοι οθωμανοί αξιωμα
τούχοι των γύρω περιοχών, όπως ο διοικητής του Αντακαλέ, Ρετζέπ 
Αγάς, και ο διοικητής της Νις, Χαφίζ Αγάς, μαζί με την πλειονότητα 
των σέρβων κνεζ συσπειρώθηκαν σε ένα είδος «ιδιότυπης συμμαχίας», 
προκειμένου να ανατρέψουν την εξουσία των γενιτσάρων. Στην προσπά
θεια αυτή οι κνεζ ήρθαν σε συνεννόηση με τους χαϊντούκους, τους οποίους 
εξόπλισαν, με την ανοχή και την ενθάρρυνση των οθωμανικών αρχών. 
Στο σημείο αυτό αξίζει να σημειωθεί πως αυτού του είδους η «συνεργα-
σία» μεταξύ των χαϊντούκων και της οθωμανικής διοίκησης αποτελούσε 
μάλλον εξαίρεση, καθώς οι χαϊντούκοι δεν φαίνεται να είχαν ενταχθεί 
στο πλέγμα της οθωμανικής εξουσίας,15 στον βαθμό τουλάχιστον που 
αυτό συνέβαινε με τους αρματολούς και τον θεσμό των αρματολικιών σε 
αρκετές επαρχίες της σημερινής Ελλάδας.16 

To 1802 η εξουσία των γενιτσάρων συγκεντρώθηκε στα χέρια τεσσά-
ρων νταήδων.17 Στα χρόνια της κυριαρχίας των νταήδων, η κατάσταση 

14.  Yusuf Z. Karabıçak, Local Patriots and Ecumenical Ottomans: The Or­
thodox Patriarchate of Istanbul in the Ottoman Configuration of Power, αδημ. 
διδακτορική διατριβή, McGill University, Μόντρεαλ 2020, σ. 259. 

15.  Robert W. Zens, «In the Name of Sultan: Haci Mustafa Pasha of Belgrade 
and Ottoman Provincial Rule in the Late 18th Century», International Journal of 
Middle East Studies 44 (2012), σ. 129-146. 

16.  Για τον θεσμό και τη συγκρότηση του αρματολισμού, βλ. Σπύρος Ι. Ασδραχάς, 
Ελληνική κοινωνία και οικονομία, ιη´ και ιθ´ αιώνες, Αθήνα 1982, σ. 230-252. 

17.  Με τη λέξη «dayı» (νταής) χαρακτηρίζονταν οι ναυτικοί που κατάγονταν 
από τις οθωμανικές επαρχίες της Βόρειας Αφρικής και επιδίδονταν σε πειρατικές 
δραστηριότητες σε όλη τη Μεσόγειο. Μεταγενέστερα ο όρος χρησιμοποιήθηκε για 
τους διοικητές των επαρχιών της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας στη Βόρεια Αφρική. 
Επίσης, ο ίδιος όρος αποτελούσε τίτλο των επικεφαλής των επικουρικών σωμάτων 
των γενίτσαρων (yamak), οι οποίοι στρατολογούνταν από τις τάξεις των τεχνιτών. 

4. Moiras.indd   62 8/3/2022   10:44:41 πμ



Οι οθωμανικές προσλήψεις της Σερβικής και της Ελληνικής Επανάστασης 63

επιδεινώθηκε και σέρβοι κνεζ μαζί με οπλισμένους χωρικούς βρήκαν κα-
ταφύγιο στην ορεινή περιοχή Σουμάδια. Οι νταήδες θέλησαν να προλάβουν 
την εκδήλωση ενός κινήματος εναντίον τους και εκτέλεσαν τους πλέον 
εξέχοντες σέρβους ευγενείς, τον Ιανουάριο του 1804, γεγονός που έμεινε 
γνωστό στην ιστοριογραφία ως «η σφαγή των κνεζ». H ενέργεια αυτή είχε 
τα αντίθετα αποτελέσματα και στις 2 Φεβρουαρίου 1804 οι Σέρβοι αποφά-
σισαν να πάρουν τα όπλα για να ανατρέψουν το καθεστώς των νταήδων.18 

H εξέγερση στη Σουμάδια ξεκίνησε ως απόρροια των κοινωνικών και 
οικονομικών προβλημάτων στην περιοχή, τα οποία είχε προκαλέσει η 
ανάληψη της εξουσίας από τους νταήδες. Αυτό αποτελεί σημαντική δια
φορά σε σχέση με την Ελληνική Επανάσταση, οι ηγεσίες της οποίας στό
χευαν στη συγκρότηση ενός εθνικού κράτους.

Αμέσως μετά από το ξέσπασμα της εξέγερσης στη Σουμάδια, οι οθω-
μανοί διοικητές των όμορων περιοχών και οι μουσουλμάνοι κάτοικοι του 
σαντζακίου του Σμεντέρεβο, οι οποίοι επίσης υπέφεραν από την οικονο
μική δυσπραγία και την υποβάθμιση του βιοτικού τους επιπέδου, συνέ-
δραμαν τους εξεγερμένους Σέρβους. Μάλιστα, ο Μεγάλος Βεζίρης Χαφίζ 
Ισμαήλ Πασάς έδωσε εντολή να παραχωρηθεί κάθε είδους βοήθεια σε 
όσους αντιστέκονταν στο καθεστώς των νταήδων, προκειμένου η οθω-
μανική διοίκηση να απαλλαγεί από αυτούς.19 Toν Δεκέμβριο του 1804, 
οι κνεζ διαβεβαίωσαν την Υψηλή Πύλη, με επιστολή που είχε συνταχθεί 
στα σερβικά, ότι «δεν είχαν σχέση με την εξέγερση και ότι δεσμεύονταν 
να μεριμνήσουν, ώστε να εξασφαλιστεί η αφοσίωση των ραγιάδων στο 
πρόσωπο του Σουλτάνου».20 

Η εξέγερση μετατράπηκε σε Επανάσταση και στράφηκε εναντίον του 
Σουλτάνου και του οθωμανικού καθεστώτος από το 1805 και έπειτα. Οι 
σέρβοι επαναστάτες άρχισαν να διατυπώνουν εντονότερα αιτήματα για 
ανεξαρτησία και να κάνουν λόγο για σερβική πατρίδα και ελευθερία. Ο 
Βαλής της Βοσνίας, Σεγίντ Μεχμέτ, κρατήθηκε για σύντομο χρονικό 
διάστημα, το 1806, στις φυλακές του Βελιγραδίου. Ο οθωμανός αξιωμα-

Για περισσότερες λεπτομέρειες, βλ. Mehmed Mahsudoğlu, «Dayı», [Νταής], İslam 
Ansiklopedisi 9 (1994), σ. 59-60.

18.  G. Castellan, Η ιστορία των Βαλκανίων, ό.π., σ. 340-341. 
19.  Süleyman Uygun, «Sırp İsyanı’nın Sosyal Boyutuna Dair» [Σχετικά με 

την κοινωνική διάσταση της Σερβικής Εξέγερσης], Z. İskefiyeli – M. B. Çelik – 
S. Yazıcı (επιμ.), Türk Tarihinde Balkanlar, τ. 1, Sakarya 2013, σ. 645. 

20.  Βaşbakanlık Osmanlı Arşivi (στο εξής: ΒΟΑ), Bab-ı Asafî Name-i Hü-
mayun Defteri (Α. DVNSNMH), αρ. 10/527, ημερομηνία Εγίρας 20 Ramazan 1219 
(23 Δεκεμβρίου 1804). 

4. Moiras.indd   63 8/3/2022   10:44:41 πμ



Λεωνίδας Μοίρας64

τούχος, αναφερόμενος στα σχέδια των επαναστατών, σημείωνε, μεταξύ 
άλλων, τα εξής: «[Οι Σέρβοι] κρατούν στα χέρια τους ένα βιβλίο ιστορίας. 
Αυτό κάνει λόγο για τον βασιλιά Λάζαρ, ο οποίος κάποτε πήγε στο Κό-
σοβο. Αυτός [ο βασιλιάς] φαίνεται ότι βάζει στο μυαλό των ραγιάδων την 
εξέγερση».21 Εκτός όμως από αυτήν τη μαρτυρία, η οθωμανική διοίκηση 
φαίνεται ότι δεν αξιολόγησε τη ρητορική και τα αιτήματα της Σερβικής 
Επανάστασης υπό το πρίσμα των νεωτερικών συνθηκών, παρ’ όλο που οι 
ιδέες του γαλλικού ριζοσπαστισμού είχαν ήδη αρχίσει να διεισδύουν στο 
οθωμανικό πολιτικό λεξιλόγιο. 

Η εισαγωγή την νεωτερικών όρων της Γαλλικής Επανάστασης 
στην Οθωμανική Αυτοκρατορία

O Πρεσβευτής της Πύλης στη Βιέννη (1791-1792) Εμπουμπεκίρ Ρατίμπ 
Εφέντης ήταν ο πρώτος Οθωμανός που επιχείρησε να αποδώσει τη νέα 
ορολογία, την προερχόμενη από το πολιτικό λεξιλόγιο της Γαλλικής Επα-
νάστασης. Έννοιες όπως «έθνος», «πατρίδα» και «ελευθερία» ήταν άγνω-
στες στο πολιτειακό σύστημα των Οθωμανών ή νοηματοδοτούνταν με δια-
φορετικό τρόπο. Ο οθωμανός αξιωματούχος χρησιμοποίησε τη λέξη millet 
με το νέο της περιεχόμενο, προκειμένου να περιγράψει την έννοια του σύγ-
χρονου έθνους (nation) ως ενός συνόλου ανθρώπων που μοιράζονται μια 
κοινή πατρίδα (vatan). O όρος vatan, έως τότε, σήμαινε τον ιδιαίτερο τόπο 
καταγωγής. Σε αναφορές που έστειλε στους ανωτέρους του στην Κωνστα-
ντινούπολη σχετικά με τις εξελίξεις στην Ευρώπη, ο Εμπουμπεκίρ Ρατίμπ 
Εφέντης υποστήριξε ότι «η Γαλλία είναι έθνος (nation) που μοιράζεται 
μία κοινή πατρίδα, έχει μία κοινή θρησκεία και μιλάει μία γλώσσα», ανα-
γνωρίζοντας έτσι τον νέο τύπο κράτους που είχε αναδυθεί στην Ευρώπη.22 

Επίσης, ο ίδιος επέλεξε τον όρο «serbestiyyet», προκειμένου να απο-
δώσει την έννοια του liberté. Ο όρος δήλωνε στα οθωμανικά τουρκικά ένα 
«ανεξάρτητο» ή «ελεύθερο» τιμάριο (serbest timar), στο οποίο είχαν πα-
ραχωρηθεί φοροαπαλλαγές. Η λέξη ελευθερία άρχισε να χρησιμοποιείται 
με πολιτικό περιεχόμενο από τους Οθωμανούς στα τέλη του 18ου αιώνα 
και η πρώτη φορά που εμφανίστηκε ο όρος σε επίσημο κείμενο ήταν στη 
Συνθήκη του Κιουτσούκ Καϊναρτζή (1774), σύμφωνα με τις διατάξεις της 
οποίας η Ρωσία και η Οθωμανική Αυτοκρατορία συμφώνησαν να αναγνω-

21.  D. Batakovič, «A Balkan-Style French Revolution», ό.π., σ. 117. 
22.  Fatih Yeşil, «Looking at the French Revolution through Ottoman Eyes: 

Ebubekir Ratib Efendi’s observations», Bulletin of SOAS 70/2 (2007), σ. 292.

4. Moiras.indd   64 8/3/2022   10:44:41 πμ



Οι οθωμανικές προσλήψεις της Σερβικής και της Ελληνικής Επανάστασης 65

ρίσουν τους Τάταρους της Κριμαίας ως κράτος «ελεύθερο και ανεξάρτητο 
από τρίτη δύναμη».23 Επιπλέον, το 1798 ο επικεφαλής των εξωτερικών 
υποθέσεων της Πύλης, Αχμέτ Ατίφ Εφέντης, σε υπόμνημα που υπέβαλε 
στον Σουλτάνο σχετικά με την πολιτική κατάσταση στη Γαλλία, απέδωσε 
την ισότητα και την ελευθερία με τους όρους «müsavet ve serbestiyyet».24 

Οθωμανικές προσλήψεις και αντιδράσεις ενάντια 
στη Σερβική Επανάσταση

Η επιρροή που άσκησε η χρήση των νεωτερικών αυτών όρων στη σκέψη των 
διανοούμενων και των γραφειοκρατικών κύκλων της Κωνσταντινούπολης, 
είναι δύσκολο να ανιχνευθεί, ειδικά αν αναλογιστούμε το μικρό χρονικό 
διάστημα που είχε μεσολαβήσει από την εισαγωγή τους στο οθωμανικό 
πολιτικό λεξιλόγιο έως το ξέσπασμα της Σερβικής Επανάστασης. 

Οι Οθωμανοί θεώρησαν ότι είχαν να αντιμετωπίσουν μια εξέγερση 
που εκτυλισσόταν σε συγκεκριμένη γεωγραφική περιοχή, την οποία ονό-
μαζαν Sırb· κατά την άποψή μου ο όρος αυτός ήταν γεωγραφικός και όχι 
εθνικός. Από τα μέσα του 1805 ο όρος «Sırb reaya» άρχισε να αντικα
θίσταται στα έγγραφα που παρήγαν οι γραφειοκράτες της Πύλης από τις 
φράσεις «Sırb asiler» (σέρβοι αντάρτες), «Sırb eşkıyalar» (σέρβοι λη-
στές) και «Sırb sergerdeleri» (σέρβοι επικεφαλής σε κακοήθεις πράξεις).25

Αναζητώντας τα αίτια της εξέγερσης, οι Οθωμανοί θεώρησαν ότι την 
είχαν υποκινήσει οι Ρώσοι και το ενδεχόμενο κοινής στρατιωτικής δρά-
σης εκ μέρους των Σέρβων και των Ρώσων, μετά από την έναρξη του 
Ρωσο-οθωμανικού Πολέμου των ετών 1806-1812, ενέτεινε τις ανησυχίες 
της Πύλης. Εκείνο που προείχε για τις οθωμανικές αρχές, ήταν να καταπνί
ξουν την ανταρσία των υπηκόων τους. Στο πλαίσιο αυτό ο Σεϊχουλισλά-
μης Μεχμέτ Έσαντ Εφέντης εξέδωσε, στις 10 Απριλίου 1806, φετβά, 
με τον οποίο κήρυξε Ιερό Πόλεμο ενάντια στους Σέρβους και παρακι-
νούσε τους μουσουλμάνους να πάρουν το όπλα και να καταστείλουν την 
εξέγερση.26 Οι Σέρβοι απώλεσαν το καθεστώς των «ζιμμήδων», δηλαδή 

23.  Bernard Lewis, «Serbestiyyet», İktisat Fakültesi Mecmuası 41 (2011), σ. 49.
24.  Hüseyin Yılmaz, «From Serbestiyyet to Hürriyet: Ottoman Statesmen and 

the Question of Freedom during the Late Enlightenment», Studia Islamica 111 
(2016), σ. 211-213.

25.  Ενδεικτικά, βλ. ΒΟΑ, Ηatt-ı Hümayun (στο εξής: HAT), αρ. 136/5577, 
ημερομηνία Εγίρας 10 Ramazan 1220 (2 Δεκεμβρίου 1805), ΒΟΑ, ΗΑΤ, αρ. 
133/5518, ημερομηνία Εγίρας 28 Şevval 1220 (1 Ιανουαρίου 1806). 

26.  Yusuf Ζ. Karabıçak, «Who were the rebellious Rum? Ottoman attempts to 

4. Moiras.indd   65 8/3/2022   10:44:41 πμ



Λεωνίδας Μοίρας66

των «προστατευόμενων», και εξέπεσαν στο καθεστώς των «χαρμπήδων» 
(harbiler), των ατόμων δηλαδή που βρίσκονταν σε εμπόλεμη κατάσταση 
με την ισλαμική κοινότητα.27 Σύμφωνα με τον ιερό νόμο, οι μουσουλμά-
νοι είχαν δικαίωμα να λεηλατήσουν τις περιουσίες των Σέρβων και να 
αιχμαλωτίσουν τις συζύγους και τα παιδιά τους, πράγμα που φαίνεται 
ότι έπραξαν επανειλημμένα κατά τη διάρκεια των εχθροπραξιών.28 

Η οθωμανική αντίδραση δεν περιορίστηκε στη χρήση βίας. Ο Y. Ka
rabıçak μας πληροφορεί ότι οι οθωμανικές αρχές εξουσιοδότησαν, τον 
Νοέμβριο του 1807, έναν ορθόδοξο Μητροπολίτη, κατά πάσα πιθανότητα 
τον Βιδινίου Αυξέντιο, προκειμένου να μεσολαβήσει και να νουθετήσει τους 
Σέρβους, ώστε να διατηρήσουν τους δεσμούς αφοσίωσης στο οθωμανικό 
κράτος.29 Αυτή δεν ήταν η πρώτη φορά που οι Οθωμανοί αξιοποίησαν το 
κύρος της Ορθόδοξης Εκκλησίας, προκειμένου να διαπραγματευτούν με 
τους Σέρβους. Λίγα χρόνια νωρίτερα, το 1801, ο διοικητής της Βοσνίας, 
Εμπουμπεκίρ Πασάς, είχε ζητήσει από τον Οικουμενικό Πατριάρχη Καλλί-
νικο Δ΄ να γράψει επιστολή προς τους Σέρβους, προκειμένου να εξασφαλίσει 
τη συνεργασία τους ενάντια στο καθεστώς των γενιτσάρων του Βελιγρα-
δίου.30 Τα γεγονότα αυτά αποδεικνύουν την «αναβάθμιση» του ρόλου του 
Οικουμενικού Πατριαρχείου της Κωνσταντινουπόλεως, όσον αφορά στην 
πνευματική και πολιτική επιρροή του στο σύνολο των ορθόδοξων πληθυ-
σμών της Αυτοκρατορίας, ιδιαίτερα μετά από την κατάργηση του Πατρι-
αρχείου του Ιπεκίου (1766) και της Αρχιεπισκοπής της Αχρίδας (1767).31

Οι Οθωμανοί, επίσης, έδειξαν συμβιβαστικές διαθέσεις για την επίλυση 
του ζητήματος, όταν αποδέχτηκαν τις προτάσεις του επικεφαλής της σερ-
βικής αντιπροσωπίας στην Κωνσταντινούπολη, Petar Ičko, οι οποίες οδή-
γησαν στην υπογραφή της ομώνυμης συνθήκης, το καλοκαίρι του 1806.32

define the rebels and take measures against them during the early days of the Greek 
War of Independence», προφορική ανακοίνωση στο Workshop με τίτλο «1821:What 
made it Greek and Revolutionary?», που οργάνωσε το Κέντρο Έρευνας για τις 
Ανθρωπιστικές Επιστήμες στο Εθνικό Ίδρυμα Ερευνών στην Αθήνα, στις 4 και 5 
Ιουλίου 2018. 

27.  Αhmet Özel, «Harbi», İslam Ansiklopedisi 16 (1997), σ. 112-114. 
28.  Cabi Ömer Efendi, Cabir Tarihi, I, επιμ. Mehmet Ali Beyan, Άγκυρα, 

Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2003, σ. 505-506. 
29.  Y. Karabıçak, Local Patriots, ό.π., σ. 174-175.
30.  S. Uygun, «Sırp İsyanı’nın Sosyal Boyutuna Dair», ό.π., σ. 642.
31.  Παρασκευάς Κονόρτας, Οθωμανικές θεωρήσεις για το Οικουμενικό Πα­

τριαρχείο, 17ος – αρχές 20ού αιώνα, Αθήνα 1998, σ. 217-229. 
32.  S. Aslantaş, «Sırp İsyanı’nın», ό.π., σ. 121.

4. Moiras.indd   66 8/3/2022   10:44:41 πμ



Οι οθωμανικές προσλήψεις της Σερβικής και της Ελληνικής Επανάστασης 67

Η άρνηση, όμως, αυτήν τη φορά των Σέρβων, να αποδεχτούν τους όρους 
της συνθήκης, και τα αιτήματά τους περί αυτοδιάθεσης οδήγησαν στην 
επανάληψη των εχθροπραξιών. O οθωμανός χρονικογράφος Cabi μας πλη-
ροφορεί ότι κατά τη διάρκεια της προέλασης των οθωμανικών δυνάμεων 
προς τις κεντρικές επαρχίες της Σερβίας, «ορισμένοι κοτζαμπάσηδες των 
άπιστων ζήτησαν από τον Χουρσίτ Πασά να μεσολαβήσει στον Σουλτά-
νο, προκειμένου να τους χορηγηθεί αμνηστία, δίνοντας την υπόσχεση να 
πληρώνουν τους φόρους, όπως παλιά, αλλά ο Χουρσίτ Πασάς απέρριψε 
την πρότασή τους και έστειλε στην Πύλη αρκετά κεφάλια των εξεγερθέ-
ντων».33 Αυτή η σκληρή στάση οφείλεται στις σφαγές που είχαν διαπράξει 
οι σέρβοι επαναστάτες τον Ιούλιο του 1809 στην περιοχή του Νόβι Πα-
ζάρ, όταν, κατά τη διάρκεια νυχτερινής εφόδου, είχαν πυρπολήσει μέρος 
της πόλης και είχαν σκοτώσει νέους και ηλικιωμένους μουσουλμάνους.34

Την ίδια περίπου περίοδο, αξιωματούχοι της Πύλης αρνήθηκαν να ικα-
νοποιήσουν αιτήματα των Σέρβων, υποστηρίζοντας ότι «οι προτάσεις τους 
εγείρουν την υποψία ότι στόχος τους είναι να παύσουν να είναι υπήκοοι 
του Σουλτάνου και να αποκτήσουν έναν τρόπο διοίκησης που μοιάζει με 
αυτόν της δημοκρατίας (cumhurluk suretini kesb eylemek)».35 O όρος 
«cumhur / cumhuriyet» προέρχεται από τα αραβικά και σημαίνει πλειο­
νότητα.36 Στα οθωμανικά είχε διττή σημασία: από τη μια είχε αρνητικό 
πρόσημο, καθώς σήμαινε την οχλοκρατία, και από την άλλη χρησιμο-
ποιούνταν για να περιγραφεί ένα πολιτικό σύστημα διακυβέρνησης, στο 
οποίο οι κρατικές υποθέσεις διευθετούνταν από έναν ηγεμόνα, με τη συν-
δρομή μιας ομάδας επιφανών αντρών.37 Κατά πάσα πιθανότητα, η οθω-
μανική διοίκηση αντιλαμβανόταν τον όρο ως αντίστοιχο του «republic» ή 
ως ένα «σύστημα αριστοκρατίας», χωρίς να έχει κατανοήσει πλήρως τη 
δομή και τη λειτουργία του δημοκρατικού πολιτεύματος («democracy»). 

Οι Οθωμανοί ενδέχεται να ήταν ενήμεροι και για τις προτάσεις των 
Σέρβων προς την Αυστρία, τη Γαλλία και τη Ρωσία σχετικά με τη δη
μιουργία ενός «αυτόνομου σερβικού κράτους» υπό την προστασία της 
αντίστοιχης δύναμης, στην οποία είχε υποβληθεί η σχετική πρόταση. 

33.  Cabi Ömer Efendi, Cabir Tarihi, Ι , ό.π., σ. 517. 
34.  Mehmet Ataullah Şânî-Zâde, Şânî-Zâde Târîhi, 1223-1237 (1808-1821), 

τ. 1, επιμ. Ziya Yılmazer, Κωνσταντινούπολη, Çamlıca Basım Yayın, 2008, σ. 237.
35.  Y. Karabıçak, Local Patriots, ό.π., σ. 285.
36.  Selim Öğüt, «Cumhur» [Δημοκρατία / όχλος], İslam Ansiklopedisi 8 (1993), 

σ. 94.
37.  Marinos Sariyannis, «Ottoman Ideas on Monarchy Before the Tanzimat 

Reforms», Turcica 47 (2016), σ. 45.

4. Moiras.indd   67 8/3/2022   10:44:42 πμ



Λεωνίδας Μοίρας68

Σε κάθε περίπτωση, οι Οθωμανοί αξιολογούσαν το σερβικό ζήτημα ως 
εσωτερική υπόθεση και δεν αποδέχονταν τη μεσολάβηση των ξένων Δυ-
νάμεων. Για παράδειγμα, όταν ο Πρόξενος των Αψβούργων στην Κων-
σταντινούπολη ζήτησε από τον Σουλτάνο να δεχτεί την επιστροφή των 
σέρβων προσφύγων που είχαν καταφύγει στην επικράτεια του Φραγκί-
σκου Α´, οι Οθωμανοί υποστήριξαν ότι το αίτημα αυτό αποτελεί ένδειξη 
θράσους και ότι οι ίδιοι είναι αποκλειστικά υπεύθυνοι για την επίλυση 
ενός ζητήματος των υπηκόων τους.38

Το 1812, κατά τη διάρκεια προπαρασκευαστικών συνομιλιών για την 
υπογραφή της συνθήκης ειρήνης με τη Ρωσία, ο επικεφαλής της οθωμα
νικής αντιπροσωπίας, Αχμέτ Πασάς, τόνισε στον ρώσο αρχιστράτηγο 
Κουτούζοφ ότι οι Σέρβοι είναι υπήκοοι της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας 
και ότι επιθυμεί τη διευθέτηση του σερβικού ζητήματος και την αποκα-
τάσταση της οθωμανικής έννομης τάξης.39

Ο χρονικογράφος Σανί Ζαντέ, στο δίτομο έργο του που εξιστορεί τα 
γεγονότα των ετών 1808-1821, αναφερόταν στους σέρβους επαναστάτες 
χρησιμοποιώντας τους όρους «Sırplu reaya», «Sırplu zimmi» και «Sırb 
Milleti». Ο ίδιος χαρακτήρισε τον Καραγεώργη της Σερβίας «επικεφα-
λής των ληστών», ενώ αργότερα, περιγράφοντας τις διαπραγματεύσεις 
μεταξύ των Οθωμανών με μια αντιπροσωπία των κνεζ υποστήριξε πως 
οι τελευταίοι αξίωναν την εγκαθίδρυση μιας «ανεξάρτητης κυβέρνησης» 
(müstakil bir hükümet).40 

Ο Σανί Ζαντέ χρησιμοποίησε άλλοτε προ-νεωτερικούς και άλλοτε νεωτε-
ρικούς όρους για να περιγράψει τους σέρβους επαναστάτες. Χαρακτηρίζο-
ντάς τους «χαρμπήδες» και «ληστές» θεωρούσε την εξέγερσή τους αποστα-
σία και άνομη συμπεριφορά απέναντι στη σουλτανική ευεργεσία και προ
στασία. Ταυτόχρονα, όμως, ο οθωμανός χρονικογράφος περιέγραψε τους
Σέρβους και ως μιλλέτι, χρησιμοποιώντας τον όρο με τη νεωτερική έννοια 
του έθνους ως μονάδας πολιτικής αυτοδιάθεσης. Η προσθήκη ότι οι επι-
κεφαλής του σερβικού μιλλετιού αξίωναν την εγκαθίδρυση ανεξάρτητης 
κυβέρνησης, μας οδηγεί στη διαπίστωση ότι ο Σανί Ζαντέ είχε αντιληφθεί 
πως οι Σέρβοι επιθυμούσαν να αποσπαστούν από το καθεστώς του ραγιά 
και να σχηματίσουν μια ανεξάρτητη πολιτική διοίκηση. 

Ωστόσο, δεν πρέπει να ξεχνάμε ότι ο οθωμανός χρονικογράφος άρχισε 
να συνθέτει το έργο του στα τέλη της δεκαετίας του 1810. Στη συγχρονία 

38.  M. A. Şânî-Zâde, Şânî-Zâde Târîhi, ό.π, σ. 237.
39.  S. Aslantaş, «Sırp İsyanı’nın», σ. 129.
40.  M. A. Şânî-Zâde, Şânî-Zâde Târîhi, ό.π., σ. 611.

4. Moiras.indd   68 8/3/2022   10:44:42 πμ



Οι οθωμανικές προσλήψεις της Σερβικής και της Ελληνικής Επανάστασης 69

των γεγονότων, κατά τη διάρκεια της πρώτης δεκαετίας του 19ου αιώνα, 
οι Οθωμανοί ερμήνευσαν τη Σερβική Επανάσταση με κοινωνικούς όρους, 
θεωρώντας ότι με τα κατάλληλα μέτρα και με την παροχή προνομίων θα 
μπορούσαν να εξασφαλίσουν την υποταγή και την αφοσίωση των Σέρβων 
στο πρόσωπο του Σουλτάνου. 

Αυτές οι αντιλήψεις αποτυπώνονται και στην οθωμανική διατύπωση 
της Συνθήκης του Βουκουρεστίου (1812). Στο 8ο άρθρο της Συνθήκης, 
το οποίο ρυθμίζει τις σχέσεις της Πύλης με το «σερβικό μιλλέτι», ανα-
φέρονται τα εξής:

Το σερβικό μιλλέτι από αρχαιοτάτων χρόνων αποτελείται από ραγιά­
δες που είναι υπόχρεοι κεφαλικού φόρου στο Υψηλό Οθωμανικό Κρά­
τος, το οποίο τους συμπεριφέρεται με έλεος και γενναιοδωρία. Όταν 
έγινε φανερό ότι το μιλλέτι αυτό μετάνιωσε ειλικρινά για τις πράξεις 
του, το Υψηλό Κράτος έκρινε ότι είναι απαραίτητο να ξεχαστούν 
εντελώς αυτές οι πράξεις. Αποφασίστηκε, επομένως, να γκρεμιστούν 
όλες οι οχυρώσεις και τα κάστρα που είχαν κτιστεί κατά τη διάρκεια 
των μαχών και δεν υπήρχαν παλαιότερα στην περιοχή που κατοικού­
σαν οι άνθρωποι του προαναφερθέντος μιλλετιού. Παρομοίως, απο­
φασίστηκε να παραδοθούν τα πολεμοφόδια στους φρούραρχους που 
θα διοριστούν, οι οποίοι έχουν την υποχρέωση να μην τα χρησιμο­
ποιήσουν για να ζημιώσουν και να προκαλέσουν καταπίεση στο μιλ­
λέτι των Σέρβων, κάτι άλλωστε που είναι αντίθετο στα δικαιώματα 
των ραγιάδων. Το Υψηλό Κράτος δείχνει τη γενναιοδωρία του και 
επιθυμεί να κερδίσει τις καρδιές των υπηκόων (istimalet) και παρα­
χωρεί στους ραγιάδες τη γενναιοδωρία του, όμοια με αυτή που έχει 
αποδοθεί σε ορισμένα νησιά της Μεσογείου και σε άλλες περιοχές. 
[Οι Σέρβοι] μπορούν να διευθετούν τις εσωτερικές τους υποθέσεις οι 
ίδιοι, καθώς και να συλλέγουν και να αποδίδουν τους φόρους [...].41 

Οθωμανικές προσλήψεις της Ελληνικής Επανάστασης 
και σημασιολογικές μετατοπίσεις του όρου Rum milleti

Αμέσως μετά από το ξέσπασμα της Ελληνικής Επανάστασης, οι Οθωμα-
νοί γνώριζαν το περιεχόμενο της νεωτερικής πολιτικής ορολογίας και τους 
στόχους των επαναστατημένων υπηκόων τους από τις επιστολές και προ-
κηρύξεις των Ελλήνων που είχαν πέσει στα χέρια τους και είχαν μεταφρα-
στεί στα οθωμανικά τουρκικά (μεταξύ αυτών οι επιστολές του Αλέξανδρου 

41.  Στο ίδιο, σ. 554-555.

4. Moiras.indd   69 8/3/2022   10:44:42 πμ



Λεωνίδας Μοίρας70

Υψηλάντη προς τον Μίλος Οβρένοβιτς, με κομιστή τον Φιλικό Αριστείδη 
Παπά,42 και η επαναστατική προκήρυξη «Μάχου Υπέρ Πίστεως και Πα-
τρίδος»).43 Παρ’ όλα αυτά, η μελέτη του αρχειακού υλικού που παράχθηκε 
κατά τη διάρκεια των πρώτων μηνών μετά από την κήρυξη της Επανάστα-
σης, αποκαλύπτει ότι ο Σουλτάνος Μαχμούτ Β΄ και οι αξιωματούχοι του 
κράτους περιέγραψαν την Ελληνική Επανάσταση ως «isyan» (εξέγερση), 
«fesad» (συνωμοσία) και «ihanet» (προδοσία). Τους επαναστατημένους Έλ-
ληνες τους χαρακτήρισαν ως «Rum milleti» (μιλλέτι των Ρωμιών), «asiler» 
(στασιαστές / αντάρτες) «eşkiya-yı Rum» (ληστές Ρωμιούς), «reaya» (ρα-
γιάδες) και «harbi» (χαρμπήδες), που είχαν επαναστατήσει μαζικά (külli-
yen και bi’l-cümle), με στόχο να καταστρέψουν το Υψηλό Κράτος.44 

Στο σημείο αυτό τίθεται το ερώτημα: τι εννοούσαν οι Οθωμανοί με 
τις φράσεις «Rum milleti» και «καθολική εξέγερση των Ρωμιών»; Με τον 
όρο «Rum» δεν υποδηλώνονταν μονάχα οι ελληνικής καταγωγής ορθόδο-
ξοι της Αυτοκρατορίας, αλλά όλοι οι σερβικής, βουλγαρικής, αλβανικής 
και αραβικής καταγωγής υπήκοοι της Πύλης καθώς και οι τουρκόφωνοι 
χριστιανοί, οι οποίοι ανήκαν στον πνευματικό έλεγχο του Οικουμενικού 
Πατριαρχείου της Κωνσταντινούπολης.45 Το γεγονός ότι το ελληνορθόδο-
ξο μιλλέτι ήταν διεσπαρμένο σε όλη την επικράτεια της Αυτοκρατορίας, 
αποτελώντας μια υπερτοπική ομάδα, οδήγησε τις οθωμανικές αρχές στη 
σκέψη ότι είχαν να αντιμετωπίσουν μια καθολική εξέγερση των χριστια-
νών υπηκόων τους και ότι βρίσκονταν αντιμέτωποι όχι μόνο με τους 
ελληνόφωνους χριστιανούς αλλά με το σύνολο των ορθόδοξων υπηκόων, 
στους οποίους όμως δεν συμπεριλαμβάνονταν πλέον οι Σέρβοι. 

Στην οθωμανική μετάφραση των επιστολών που κατασχέθηκαν μετά 
από τη σύλληψη του Αριστείδη Παπά, αναφερόταν ότι ο «Υψηλάντης 

42.  Arsh L. Grigori, H Φιλική Εταιρεία στη Ρωσία. Ο απελευθερωτικός αγώ­
νας του ελληνικού λαού στις αρχές του 19ου αιώνα και οι ελληνορωσικές σχέσεις, 
μτφρ. Γιώτα Ματέρη – Δημήτρης Πατέλης, Αθήνα 2011, σ. 397, 504-507. 

43.  Hakan Erdem, «Μη λογίζετε τους έλληνες σκαφτιάδες της γης. Οι αντι-
δράσεις της οθωμανικής εξουσίας στην Ελληνική Επανάσταση», Θάλεια Δραγώνα 
– Φαρούκ Μπιρτέκ (επιμ.), Ελλάδα και Τουρκία, πολίτης και έθνος – κράτος, 
Αθήνα 2006, σ. 160. 

44.  Ενδεικτικά, βλ. ΒΟΑ, ΗΑΤ, αρ. 401/21044, 5 Safer 1237 (21 Νοεμβρίου 
1821)· ΒΟΑ, ΗΑΤ, αρ. 203/10518, χ.χ. 

45.  Paraskevas Konortas, «From Tâ’ife to Millet: Ottoman Terms for the Ot-
toman Greek Orthodox Community», Dimitris Gondicas – Charles Issawi (επιμ.), 
Ottoman Greeks in the Age of Nationalism: Politics, Economy and Society in the 
Nineteenth Century, Πρίνστον 1999, σ. 169-179.

4. Moiras.indd   70 8/3/2022   10:44:42 πμ



Οι οθωμανικές προσλήψεις της Σερβικής και της Ελληνικής Επανάστασης 71

είχε τεθεί επικεφαλής όλου του μιλλετιού των Ρωμιών» και ότι «ήταν 
έτοιμος να προσφέρει τις υπηρεσίες του στον επικεφαλής του σερβικού 
μιλλετιού του Μίλος», προκειμένου να συνεργαστούν εναντίον του Οθω-
μανικού Κράτους. Η διατύπωση αυτή μπορεί να μας οδηγήσει στη δια-
πίστωση ότι οι Οθωμανοί άρχισαν να προσλαμβάνουν τους ορθόδοξους 
υπηκόους ως δύο διαφορετικές οντότητες-κοινότητες: τους Σέρβους και 
τους υπόλοιπους ορθόδοξους, ανεξαρτήτως εθνότητας.46 

Αναζητώντας τα εσωτερικά αίτια της Ελληνικής Επανάστασης, οι 
Οθωμανοί θεώρησαν πως αυτήν την είχαν υποθάλψει οι καταχρήσεις των 
τοπικών διοικητών, η απομάκρυνση των σοφών αντρών από τις υποθέ-
σεις τους κράτους47 και η ολιγωρία των αξιωματούχων της οθωμανικής 
κυβέρνησης στην Πελοπόννησο να καταστείλουν το κίνημα των «αχά-
ριστων» υπηκόων τους άμεσα.48 Επίσης, αναφέρονταν στην προαιώνια 
έχθρα του ρωμέικου μιλλετιού εναντίον των μουσουλμάνων, την οποία 
υπέθαλπαν οι παπάδες ξεσηκώνοντας το σύνολο του μιλλετιού. Ο αξιωμα
τούχος της Πύλης Γιουσούφ Ελ Μοραβί, ο οποίος, τον Μάρτιο του 1821, 
βρισκόταν στο Ναύπλιο, σχολιάζοντας στα απομνημονεύματά του τα 
αίτια της Επανάστασης υποστήριξε πως «από παλιά, κάθε φορά που οι 
Ρωμιοί άπιστοι έβγαιναν από τα όρια της υποταγής, αυτό οφειλόταν στο 
θρησκευτικό μίσος και τις παλιές εχθρότητες του κόσμου».49 

Παράλληλα με αυτές τις «παραδοσιακές» προσλήψεις της Επανάστα
σης, ορισμένοι διανοούμενοι είχαν αρχίσει να αντιλαμβάνονται την ανά-
δυση της εθνικής ιδεολογίας και τις προϋποθέσεις που οδηγούσαν στη 
συγκρότησή της. Ο Σανί Ζαντέ σημείωνε ότι «επιδέξιοι δάσκαλοι που 
είχαν σπουδάσει στην Ευρώπη, συγκεντρώθηκαν σε σχολεία στον Μοριά, 
στο Αϊβαλί, στη Σμύρνη, στη Σάμο, στη Βλαχία, στη Μολδαβία και 
στην Κωνσταντινούπολη, και έκαναν λόγο για ελευθερία σε στεριά και 
θάλασσα, για ελληνικό κράτος (Devlet-i Yunan) και για την ιστορία της 
χώρας των Ρουμ (Rumiyan tevarihi)»50. Ο Έσαντ, ο χρονικογράφος της 
Πύλης που καταπιάστηκε με την αφήγηση των γεγονότων της Ελληνι-
κής Επανάστασης έως το 1826, έγραψε ότι «οι Ρώσοι και τα άλλα (ευ-

46.  ΒΟΑ, ΗΑΤ, αρ. 1122/44927-F, χ.χ.
47.  Μehmed Αtaullah Şânî-Zâde, Şânî-Zâde Târîhi, 1223-1237 (1808-1821), 

τ. 2, επιμ. Ziya Yılmazer, Κωνσταντινούπολη 2008, σ. 1027.
48.  Σοφία Λαΐου – Μαρίνος Σαρηγιάννης, Οθωμανικές αφηγήσεις για την Ελ­

ληνική Επανάσταση. Από τον Γιουσούφ Μπέη στον Αχμέτ Τζεβντέτ Πασά, Αθή-
να, Εθνικό Ίδρυμα Ερευνών / Ινστιτούτο Ιστορικών Ερευνών, 2019, σ. 81. 

49.  Στο ίδιο, σ. 69.
50.  M. A. Şânî-Zâde, Şânî-Zâde Târîhi, ό.π., τ. 2, σ. 1188. 

4. Moiras.indd   71 8/3/2022   10:44:42 πμ



Λεωνίδας Μοίρας72

ρωπαϊκά) κράτη εξαπάτησαν τους Ρωμιούς, κάνοντας λόγο για ίδρυση 
Ελληνικής Δημοκρατίας (Yunan Cumhuru) και για ελευθερία»,51 ενώ ο 
Γιουσούφ Ελ Μοραβί υποστήριξε ότι «όλα τα διαφορετικά έθνη υπόκει-
νται στη δίψα για ανεξαρτησία και μόνο εξ ανάγκης προσποιούνται ότι 
δέχονται και συναινούν στη δουλεία».52 

Όσον αφορά στα εξωτερικά αίτια της Ελληνικής Επανάστασης, οι Οθω
μανοί ήταν πεπεισμένοι πως το ξέσπασμά της είχε υποδαυλιστεί από τη 
Ρωσία και από άλλα ευρωπαϊκά κράτη. Παρά το γεγονός ότι ο ρώσος 
Πρεσβευτής στην Κωνσταντινούπολη Στρογκανώφ επιχείρησε να δια-
ψεύσει τις φήμες περί ρωσικής υποκίνησης της Επανάστασης, ο ίδιος ο 
Σουλτάνος Μαχμούτ Β´ εξέφρασε επανειλημμένα την άποψη ότι η στάση 
του ρωμέικου μιλλετιού οφειλόταν ξεκάθαρα σε συνωμοσία των Ρώσων.53 
Ο Έσαντ θεώρησε ύποπτο τον ρόλο της Αγγλίας, «η οποία είχε καταστεί 
αργυραμοιβός της Ευρώπης και ευνόησε [την εξέγερση], επιθυμώντας τα 
κέρδη που θα μπορούσε να αποκομίσει από την παραχώρηση δανείων 
[στους Ρωμιούς]». Επιπλέον, ο Σανί Ζαντέ, σχολιάζοντας την ανάμειξη 
των Μεγάλων Δυνάμεων στην ελληνική υπόθεση σημείωσε ότι: 

Το ρωμέικο μιλλέτι ξεσηκώθηκε με τη συμμετοχή των παπάδων, οι 
οποίοι έκαναν λόγο για την ίδρυση του ελληνικού κράτους (Zuhur-i 
Devlet-i Yunan). Σε παλαιά συγγράμματα μερικών χωρών που είναι 
μέλη της Ιεράς Συμμαχίας [αναφέρεται] η δέσμευσή τους να αναλά­
βουν την ελευθερία όλων των χριστιανικών μιλλετιών. Η διάσημη 
αυτή απόφαση, παρ’ όλο που δεν έχει διατυπωθεί ξεκάθαρα, είναι 
σαφές πως αποπλάνησε [τους χριστιανούς] ραγιάδες του Υψηλού Κρά­
τους και αποτέλεσε αιτία για αναταραχή και συμμετοχή στη συνω-
μοσία, σε όσους επιθυμούν να προκαλέσουν εξέγερση. Είναι συνεπώς 
ξεκάθαρο ότι ορισμένα φράγκικα [ευρωπαϊκά] κράτη συνδράμουν φα­
νερά ή κρυφά [τους εξεγερθέντες] και παραβλέποντας ή δείχνοντας 
ανοχή στις κακούργες πράξεις τους, ενθαρρύνουν [τη συνωμοσία]. 
Είναι, επίσης, σαφές ότι συγκεντρώνονται άτομα από κάθε φυλή των 
χριστιανικών κρατών για να βοηθήσουν τους Ρωμιούς, γεγονός που 
θα προκαλέσει διάφορα προβλήματα.54

51.  Mehmed Es’ad, Vakanüvis Es’ad Efendi Tarihi 1237-1241 / 1821-1826, 
επιμ. Ziya Yılmazer, Κωνσταντινούπολη 2000, σ. 572. 

52.  Σ. Λαΐου – Μ. Σαρηγιάννης, Οθωμανικές αφηγήσεις, ό.π., σ. 68. 
53.  Ηλίας Κολοβός – Σουκρού Ιλιτζάκ – Μοχάμαντ Σχαριάτ Παναχί, Η οργή του 

σουλτάνου. Αυτόγραφα διατάγματα του Μαχμούτ Β΄ το 1821, Αθήνα, ΕΑΠ, 2021, σ. 138. 
54.  M. A. Şânî-Zâde, Şânî-Zâde Târîhi, ό.π., τ. 2, σ. 1082-1083. 

4. Moiras.indd   72 8/3/2022   10:44:42 πμ



Οι οθωμανικές προσλήψεις της Σερβικής και της Ελληνικής Επανάστασης 73

Τα μέτρα που έλαβαν οι Οθωμανοί για την καταστολή της Ελληνικής 
Επανάστασης, δεν ήταν πολύ διαφορετικά σε σχέση με αυτά που εφαρμό
στηκαν ενάντια στους Σέρβους: χρήση στρατιωτικής βίας ενάντια στους 
εξεγερθέντες, παραδειγματική τιμωρία των πρωτεργατών της εξέγερ-
σης, έκδοση φετβάδων, με τους οποίους παραχωρούνταν η άδεια για τη 
λεηλασία και τη δήμευση των περιουσιών των εξεγερμένων, απόρριψη 
της παρέμβασης των Μεγάλων Δυνάμεων στις εσωτερικές υποθέσεις της 
Οθωμανικής Αυτοκρατορίας και άσκηση της πολιτικής του istimalet.55 

Όσον αφορά στην Ελληνική Επανάσταση, το γεγονός ότι οι ελληνι
κής καταγωγής υπήκοοι του Σουλτάνου αποτελούσαν υπερτοπική εθνο-
θρησκευτική κοινότητα, σε συνδυασμό με την αδυναμία της Πύλης να 
καταπνίξει την Επανάσταση, ώθησε τον Σουλτάνο στην έκδοση αρκετών 
διαταγμάτων, με τα οποία ζητούσε από τους μουσουλμάνους να εγκα-
ταλείψουν τον έκλυτο τρόπο ζωής και την πολυτέλεια, να αναπτύξουν 
δεσμούς αλληλεγγύης και να εξοπλιστούν για να αντιμετωπίσουν τον 
«εσωτερικό εχθρό». Επρόκειτο για μια προσπάθεια κινητοποίησης της 
μάζας των μουσουλμανικών πληθυσμών, ως ένα είδος κοινωνικής μηχα
νικής, η οποία δεν εφαρμόστηκε στη σερβική περίπτωση, επειδή η Επα-
νάσταση ήταν περιορισμένη σε συγκεκριμένη γεωγραφική περιοχή.56

Ένα ακόμα μέτρο που υιοθέτησαν οι Οθωμανοί, ήταν η επιστράτευση 
της ιδεολογικής και πολιτικής ισχύος του Οικουμενικού Πατριαρχείου 
στους ορθόδοξους υπηκόους του Σουλτάνου. Οι αξιωματούχοι της Πύλης 
κάλεσαν τον Γρηγόριο Ε´ να συνεργαστεί με τις οθωμανικές αρχές κατα
γράφοντας και ορίζοντας εγγυητές για τους Ρωμιούς της Πόλης.57 Ο Πα
τριάρχης ενεργώντας καθ’ υπόδειξη ή σε συνεργασία με τους Οθωμανούς, 
αφόρισε τον ηγεμόνα της Μολδαβίας Μιχαήλ Σούτσο, τον Αλέξανδρο 
Υψηλάντη και την Επανάσταση στις Παραδουνάβιες Ηγεμονίες. Ταυτό-
χρονα, ο Γρηγόριος Ε´, ενεργώντας σύμφωνα με τον «υπερεθνοτικό» χα-
ρακτήρα του Πατριαρχείου, ενημέρωσε τις οθωμανικές αρχές ότι «κάλε-
σε σέρβους κνεζ και ιερείς, και τους προειδοποίησε ότι το Υψηλό Κράτος 
είναι αναγκασμένο να πάρει προφυλάξεις λόγω της στάσης του μιλλετιού 
των Ρωμιών και ότι θα πρέπει να παραμείνουν στο Πατριαρχείο, μέχρις 

55.  Πρόκειται για χορήγηση αμνηστίας και παραχώρησης προνομίων, προκειμένου 
οι αρχές να «κερδίσουν τις καρδιές των υπηκόων». Για περισσότερες λεπτομέρειες, βλ. 
Elias Kolovos, «İstimalet: What do we actually know about it?», Marinos Sariyannis 
(επιμ.), Political Thought and Practice in the Ottoman Empire, Ρέθυμνο 2019, σ. 59-70. 

56.  Η. Κολοβός – Σ. Ιλιτζάκ – Μ. Σ. Παναχί, Η οργή του σουλτάνου, ό.π., σ. 214. 
57.  ΒΟΑ, ΗΑΤ, αρ. 203/10518-1, χ.χ.

4. Moiras.indd   73 8/3/2022   10:44:42 πμ



Λεωνίδας Μοίρας74

ότου τακτοποιηθεί το ζήτημα».58 Ωστόσο, στο Αυτοκρατορικό Συμβούλιο 
που συνεκλήθη στις 7 Απριλίου 1821, αποφασίστηκε η καθαίρεση και ο
δημόσιος απαγχονισμός του Πατριάρχη. Στη θέση του Γρηγορίου Ε΄ εξε
λέγη πατριάρχης ο βουλγαρικής καταγωγής Ευγένιος Β΄. Ο Δ. Σταμα
τόπουλος σχολιάζει την εκλογή βουλγαρόφωνων ή βουλγαρικής καταγω
γής προσώπων για το αξίωμα του Πατριάρχη (Χρύσανθος 1824-1826, 
Αγαθάγγελος 1826-1830) ως μια απόπειρα εκ μέρους των Οθωμανών να 
περιορίσουν την «ηγεμονία» του ελληνόφωνου στοιχείου.59 

Όσα αναφέρθηκαν, έως τώρα, αποτυπώνουν συμπυκνωμένα τις οθωμα
νικές προσλήψεις απέναντι στην Ελληνική Επανάσταση κατά τη διάρκεια 
του πρώτου έτους της. Σημαντικό είναι το ερώτημα αν οι θεωρήσεις αυτές 
διαφοροποιήθηκαν, προϊούσης της Επανάστασης. Σε έγγραφο που εντο-
πίστηκε στα Κρατικά Αρχεία της Προεδρίας της Τουρκικής Δημοκρα-
τίας, σώζεται η μετάφραση στα οθωμανικά τουρκικά του προοιμίου του 
Συντάγματος της Επιδαύρου και της διακήρυξης της «πολιτικής αυτού 
υπάρξεως και ανεξαρτησίας του ελληνικού έθνους».60 Σε αυτά τα κείμε-
να αποτυπώνεται η καταστατική πολιτική αρχή της τότε αναδυόμενης 
εθνικής ιδεολογίας. Οι Οθωμανοί, από την πλευρά τους, κλήθηκαν να ερ-
μηνεύσουν και να κατανοήσουν όχι μόνο τις πολιτικές-εθνικές επιδιώξεις 
των Ελλήνων αλλά και τις βασικές πολιτειακές αρχές του καθεστώτος που 
επιθυμούσαν να εγκαθιδρύσουν. Στην οθωμανική μετάφραση του κειμένου 
η φράση «το Έθνος των Ελλήνων» αποδόθηκε ως «Yunan milleti». Αυτό, 
σε συνδυασμό με τους νεωτερικούς όρους του κειμένου (έθνος, πατρίδα, 
ελευθερία, φυσικά δίκαια), μας δίνει τη δυνατότητα να υποθέσουμε ότι οι 
Οθωμανοί είχαν αρχίσει να συνειδητοποιούν τα αίτια και τους στόχους της
Ελληνικής Επανάστασης. Στα επόμενα χρόνια, η χρήση του όρου Yunan 
συναντάται συχνότερα στα οθωμανικά τεκμήρια. Οι Οθωμανοί με την 
ονομασία αυτή χαρακτήριζαν τους ελληνικής καταγωγής ορθόδοξους υπη
κόους τους που διεκδικούσαν την ανεξαρτησία τους στην Πελοπόννησο, 
στη Στερεά και στα νησιά του Αιγαίου. Ωστόσο, για ιδεολογικούς και 
πολιτικούς λόγους συνέχισαν να χαρακτηρίζουν τους Έλληνες «ρωμιούς 
αντάρτες» θεωρώντας τους πάντοτε ως «υπηκόους που στασίασαν». 

58.  Η. Κολοβός – Σ. Ιλιτζάκ – Μ. Σ. Παναχί, Η οργή του σουλτάνου, ό.π., σ. 214.
59.  Dimitris Stamatopoulos, «Bulgarian Patriarchs and Bulgarian Neophana

riotes: Continuities and Discontinuities in the Ecumenical Patriarchate During the 
Age of Revolution», Michel De Dobbeleer – Stijn Vervaet (επιμ.), (Mis)under­
standing the Balkans: Essays in Honor of Raymond Detrez, Γκεντ 2013, σ. 45-58. 

60.  ΒΟΑ, ΗΑΤ, 1222/4772, ημερομηνία Εγίρας 21 Rebiülahir 1237 (15 Ιανουα
ρίου 1822).

4. Moiras.indd   74 8/3/2022   10:44:42 πμ



Οι οθωμανικές προσλήψεις της Σερβικής και της Ελληνικής Επανάστασης 75

Συμπεράσματα

Η Ελληνική και η Σερβική Επανάσταση παρουσιάζουν αρκετές αποκλίσεις: 
καταρχάς το ξέσπασμα κάθε Επανάστασης προκλήθηκε από διαφορετικά 
αίτια, μιας και η Σερβική ξεκίνησε ως μορφή ένοπλης αντίθεσης στις αυ
θαιρεσίες των τοπικών οθωμανικών αρχών και στερούνταν της ιδεολογικής 
προετοιμασίας που προηγήθηκε στην ελληνική περίπτωση. Επίσης, ση
μαντικές διαφορές έχει η έκταση του γεωγραφικού χώρου, όπου διαδραμα
τίστηκαν τα επαναστατικά γεγονότα, όπως επίσης και ο βαθμός και η 
χρονική συγκυρία της επέμβασης των Μεγάλων Δυνάμεων. Ακόμα και τα 
αποτελέσματα των δύο αυτών Επαναστάσεων υπήρξαν διαφορετικά, καθώς 
η Ελληνική ολοκληρώθηκε με την ίδρυση του ανεξάρτητου ελληνικού Βα-
σιλείου, ενώ οι Σέρβοι πέτυχαν μόνο την αναγνώριση της αυτονομίας τους. 

 Ωστόσο, στην πορεία τους και οι δύο Επαναστάσεις αμφισβήτησαν την 
νομιμότητα της οθωμανικής εξουσίας και την υποχρέωση νομιμοφροσύ-
νης των μη μουσουλμάνων υπηκόων απέναντι στο πρόσωπο του Σουλτά-
νου. Οι Οθωμανοί εφάρμοσαν και στις δύο περιπτώσεις παρόμοια μέτρα, 
προκειμένου να επαναφέρουν τους υπηκόους στο καθεστώς του ζιμμή. 

Η σημαντικότερη διαφορά των δύο Επαναστάσεων αφορά στην επί-
δραση που είχαν στην πολιτική σκέψη και στην ιδεολογία των Οθωμα
νών. Με την ίδρυση του ανεξάρτητου ελληνικού Βασιλείου σε γεωγραφι-
κή περιοχή που ώς τότε αποτελούσε τμήμα των εδαφών της, η Οθωμα-
νική Αυτοκρατορία αναγκάστηκε να αποδεχτεί τον ακρωτηριασμό της. Η 
«εξέγερση» των ρωμιών υπηκόων και η «αναμέτρηση» των Οθωμανών 
με τις νεωτερικές ιδέες της Γαλλικής Επανάστασης μέσα στην επικράτεια 
της Αυτοκρατορίας οδήγησε στον ριζικό μετασχηματισμό των θεσμών 
του οθωμανικού κράτους, που αποτυπώθηκε με την εισαγωγή μεταρρυθ-
μίσεων. Τα επόμενα χρόνια η μέριμνα των Οθωμανών να «προστατεύ-
σουν» τους ορθόδοξους υπηκόους τους από τη «διαβρωτική επίδραση» 
του ελληνικού αλυτρωτισμού οδήγησε στην επαναχάραξη των σχέσεων 
με τους μη μουσουλμάνους υπηκόους, με κύριο στόχο την προώθηση της 
αφοσίωσής τους στην «κοινή οθωμανική πατρίδα». Η αντίληψη αυτή 
έθεσε τις βάσεις για την εφαρμογή της πολιτικής του οθωμανισμού, που 
θα αποτελέσει την κυρίαρχη ιδεολογία της Αυτοκρατορίας από τα μέσα 
έως τις αρχές του 20ού αιώνα. 

4. Moiras.indd   75 8/3/2022   10:44:42 πμ



Λεωνίδας Μοίρας76

SUMMARY

Leonidas Moiras, The ottoman perceptions of Serbian and Greek Revo­
lution: A typological approach

The aim of this study is to investigate how the Ottoman Sultan Mahmud 
II, the central state elite and the intelligentsia experienced the Serbian 
and the Greek Revolution. It also examines the Ottoman attempts to 
quell the rebellions and to reincorporate their Orthodox subjects back to 
the imperial order. A comparative approach regarding the two revolu-
tionary movements is quite revealing as it demonstrates a set of differ-
ences between the two cases. First and foremost, the Serbian rebellion 
broke out as a spontaneous reaction to the oppressive policies of local Otto-
man authorities. On the other hand, the outburst of the Greek Revolu-
tion was the result of the adoption of a new collective identity that was 
triggered by a secularization process under the influence of the modernist 
ideas of the French Revolution and the Enlightenment. At the same 
time, however, apart from the differences there are also some striking 
similarities, or at least, common features that instigated the revolutionary 
movements, such as the same Ottoman political framework, the impact 
of the penetration of the modernist ideas and the political claims for 
autonomy or independence. 

Against this background, the above-mentioned framework, provides 
us the opportunity to attempt a typological approach of the two cases 
through the examination of the contemporary Ottoman sources and the 
terminology applied by the Sublime Porte in her effort to contextualize 
the “sedition” of her subjects. Based on a vast array of primary Otto-
man sources during the revolutionary movements we seek to interpret the 
Ottoman reactions without retrospective and anachronistic explanations.

4. Moiras.indd   76 8/3/2022   10:44:42 πμ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

