
  

  Μνήμων

   Τόμ. 28 (2007)

  

 

  

  Στ. Α. Κουμανούδης – Ἀλ. Ρ. Ραγκαβῆς. Μιὰ
συγκριτικὴ προσέγγιση 

  ΣΟΦΙΑ ΜΑΤΘΑΙΟΥ   

  doi: 10.12681/mnimon.78 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΜΑΤΘΑΙΟΥ Σ. (2011). Στ. Α. Κουμανούδης – Ἀλ. Ρ. Ραγκαβῆς. Μιὰ συγκριτικὴ προσέγγιση. Μνήμων, 28, 169–208.
https://doi.org/10.12681/mnimon.78

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 04:54:49



ΣΟΦΙΑ ΜΑΤΘΑΙΟΥ

ΣΤ. Α. ΚΟΥΜΑΝΟΥΔΗΣ – ΑΛ. Ρ. ΡΑΓΚΑΒΗΣ
ΜΙΑ ΣΥΓΚΡΙΤΙΚΗ ΠΡΟΣΕΓΓΙΣΗ

Μελετώντας τὴν προσωπικότητα τοῦ Στεφάνου Α. Κουμανούδη (1818-1899),1 
κατέληξα στὴ διαπίστωση ὅτι πίστευε σὲ ἕνα σύστημα προτεραιοτήτων, ὡς πρὸς 
τὴν οἰκοδόμηση τῶν θεσμῶν τοῦ νεοσύστατου κράτους. Στὴν προσπάθειά μου 
νὰ ἑρμηνεύσω αὐτὲς τὶς πεποιθήσεις, διασταυρώθηκα μὲ πολλοὺς λογίους τῆς 
ἐποχῆς· ἕνας ἀπὸ αὐτούς, ὁ Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς (1809-1892), σὲ κά
ποιες περιστάσεις ἐξέφρασε τὴν «ἄλλη» ἄποψη. Οἱ δύο λόγιοι, οἱ ὁποῖοι ἔχουν χα
ρακτηρισθεῖ «ἐπίγονος τοῦ διαφωτισμοῦ» ὁ ἕνας, μὲ κριτήριο τὴν ἀντιπαλότητα 
πρὸς τὸ ἱστορικὸ σχῆμα τοῦ Κ. Παπαρρηγόπουλου, καὶ «ρομαντικὸς» ὁ ἄλλος, 
μὲ κριτήριο τὴ λογοτεχνική του παραγωγή, προσδιορίζονταν ἀπὸ κάποια κοινὰ 
χαρακτηριστικά· καθόρισαν τὶς τύχες τῆς Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας (ΑΕ) ὑπὸ 
τὴν ἰδιότητα τοῦ Γενικοῦ Γραμματέως, ὁ Ραγκαβῆς ἀπὸ τὴν ἵδρυσή της τὸ 1837 
ὣς τὸ 1851 καὶ ὁ Κουμανούδης ἀπὸ τὸ 1859 ὣς τὸ 1894. Συνυπῆρξαν στὸ Πα- 
νεπιστήμιο, ὡς καθηγητὴς τῆς Ἀρχαιολογίας ὁ Ραγκαβῆς (1844-1867), καὶ 
τῆς Λατινικῆς Φιλολογίας ὁ Κουμανούδης (1845-1886), ἐνῶ συγκαταλέγονται 
στοὺς πρώτους ποὺ συστηματικὰ καὶ μὲ ἐπιστημονικοὺς ὅρους ὑπηρέτησαν τὴν 
Ἀρχαιολογία, ἡ ὁποία ἀκριβῶς στὰ χρόνια τους εἶχε ἀρχίσει νὰ συγκροτεῖται 
ὡς ἐπιστήμη κατακτώντας τὴν αὐτονομία της ἀπὸ τὴν κλασικὴ φιλολογία.2 Ἑ-
τερόχθονες καὶ οἱ δύο, τέλος, ἐγκαταστάθηκαν στὴν Ἑλλάδα μετὰ τὶς σπουδές 
τους στὴ Γερμανία, ὁ Ραγκαβῆς τὸ 1829 καὶ ὁ Κουμανούδης τὸ 1845.

1 Ἦταν τὸ ἀντικείμενο τῆς διδακτορικῆς μου διατριβῆς· Στέφανος Ἀθανασίου Κουμα­
νούδης (1818-1899). Ὄψεις τοῦ βίου καὶ τῆς πολιτείας του, Τμῆμα Ἱστορίας καὶ Ἀρχαιο
λογίας της Φιλοσοφικῆς Σχολῆς Πανεπιστημίου Κρήτης, Ρέθυμνο 2004.

2. Ἡ νέα ἀντίληψη τῆς μελέτης τοῦ ἑλληνικοῦ κλασικοῦ παρελθόντος ποὺ ὀνομάστηκε 
Αltertumswissenschaft συνδεόμενη μὲ τὴ νέα μέθοδο μελέτης τῆς ἱστορίας, τὸν Ἱστορισμὸ ἤ 
Θετικισμό, καλλιεργήθηκε στὸ Πανεπιστήμιο τοῦ Βερολίνου καὶ ὁδήγησε στὴν ἀπόσπαση 
ἀπὸ τὴν εὐρεῖα ἐπιστήμη τῆς κλασικῆς φιλολογίας δύο ἐπιμέρους εἰδικῶν ἐπιστημῶν, τῆς 
Ἀρχαίας Ἱστορίας καὶ τῆς Ἀρχαιολογίας. Βλ. U. von Wilamowitz-Μöllendorf, Ηistory of 
the Classical Scholarship, Duckworth London 1982, σ. Χ· Ηans-Joachim Gehrke, «Ἀνα

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου170

Ἡ ἀρχαιολατρία καὶ ὁ ἑτεροχθονισμός, ὡς γενικὲς κατηγορίες, δὲν προσ
διορίζουν μὲ πληρότητα τὶς δύο προσωπικότητες. Ἡ συνείδηση τοῦ ρόλου ποὺ 
διαδραμάτιζαν στὴ διαμόρφωση τῆς φυσιογνωμίας τοῦ νέου κράτους, χαρακτη
ριστικὸ ὅλων τῶν λογίων τῆς γενιᾶς τους, οἱ διαφορετικὲς ἀντιλήψεις τους ὡς 
πρὸς τὴ στρατηγικὴ διαμόρφωσης τῶν θεσμῶν του, καθὼς καὶ ἡ διαφορετικὴ 
κοινωνικὴ συνείδηση ποὺ ἐξέφραζαν, εἶναι στοιχεῖα ποὺ προκύπτουν μόνο μέσα 
ἀπὸ μιὰ συγκριτικὴ προσέγγιση.3 Δεδομένης τῆς σημασίας τῶν προσώπων 
στὴ συγκρότηση τοῦ νεοσύστατου κράτους, μιὰ τέτοια προσέγγιση μπορεῖ νὰ 
φωτίσει περισσότερο τὴν κάθε μία ἀπὸ τὶς ἐξεταζόμενες προσωπικότητες, νὰ 
διαπιστώσει ἀποχρώσεις τῆς σκέψης τους, καὶ νὰ ἀναδείξει, ἐν τέλει, διακρίσεις 
ἄλλου τύπου, χρήσιμες γιὰ τὴν κατανόηση τοῦ ἑλληνικοῦ 19ου αἰώνα.

Ἀρχαιολογικὴ Ἑταιρεία

Οἱ δύο λόγιοι σφράγισαν τὴ μεταλλαγὴ τῆς ΑΕ ἀπὸ ἕνα σύλλογο ἰδιωτῶν 
ἀρχαιολατρῶν στὸν βασικὸ θεσμὸ προστασίας τῶν ἀρχαιοτήτων γιὰ ἀρκετὲς 
δεκαετίες, ἀποδίδοντάς της διαφορετικὸ χαρακτήρα ὁ καθένας. Κυρίαρχο πρό
σωπο τῆς Ἑταιρείας ἀπὸ τὸ 1837, ὁ Ραγκαβῆς δημιούργησε τὸ 1848 τὸν 
Ἀρχαιολογικὸ Σύλλογο ὡς ἐπιστημονικὸ πυρήνα της, μὲ τὴ φιλοδοξία νὰ ἀπο
τελέσει τὸ ἐφαλτήριο γιὰ τὴν καλλιέργεια τῆς ἐπιστήμης τῆς Ἀρχαιολογίας 
στὴν Ἑλλάδα.4 Ὅπως σημείωνε στὴν ἐπιστολὴ τῆς παραίτησής του ἀργότερα, 
«σκοπὸς τοῦ Συλλόγου ἦτο νὰ ὑπάρξῃ σῶμα ἀνδρῶν ἢ περὶ τὴν ἀρχαιολογίαν ἢ 
περὶ τὴν ἀρχαίαν καὶ μέσην ἱστορίαν ἀσχολουμένων, οἵτινες νὰ συντρέχωσι τὴν 
Ἑταιρείαν διὰ τῶν γνώσεων αὐτῶν καὶ ἐκδίδωσιν ὑπομνήματα».5

Οἱ διαδοχικὲς ἐκλογὲς τῶν μελῶν τοῦ Συλλόγου ἀνέτρεψαν τὸν ὑφιστάμενο 
συσχετισμὸ δυνάμεων καὶ ὁδήγησαν τὸν Ραγκαβῆ στὴν παραίτηση, ἀναδεικνύον

ζητώντας τὴ χώρα τῶν Ἑλλήνων: Ἐπιστημονικὰ ταξίδια καὶ ἡ σημασία τους γιὰ τὴν ἔρευ- 
να καὶ τὴν ἀντιμετώπιση τῆς ἀρχαιοελληνικῆς ἱστορίας στὸν 19ο αἰώνα», Εὐάγγελος Χρυ
σός (ἐπιμ.), Ἕνας κόσμος γεννιέται. Ἡ εἰκόνα τοῦ ἑλληνικοῦ πολιτισμοῦ στὴ γερμανικὴ 
ἐπιστήμη κατὰ τὸν 19ο αἰώνα, Ἀθήνα 1996, σ. 68.

3. Πρέπει νὰ σημειωθεῖ  ὅτι τὸ ὑλικὸ τῶν πηγῶν εἶναι ἄνισο· τὸ ἀρχεῖο τοῦ Ραγκαβῆ, 
ἐν ἀντιθέσει πρὸς αὐτὸ τοῦ Κουμανούδη, παρὰ τὸ πλῆθος τῶν ἐγγράφων ποὺ περιλαμβάνει, 
εἶναι ἰδιαίτερα «μελετημένο», ὡς πρὸς τὴ συγκρότησή του, εἴτε ἀπὸ τὸν ἴδιο εἴτε ἀπὸ τοὺς 
ἀπογόνους του, καὶ ἑπομένως λιγότερο «γενναιόδωρο» στὶς πληροφορίες ποὺ παρέχει.

4. Γιὰ τὸν ὀργανισμὸ τοῦ 1848 βλ. Εὐθ. Καστόρχης, Ἱστορικὴ ἔκθεσις τῶν πράξεων 
τῆς ἐν Ἀθήναις Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρίας, Ἀθήνα 1879, σ. 30-38. Γιὰ τὴν ἱστορία τῆς ΑΕ 
βλ. ἐπίσης Παναγιώτης Καββαδίας, Ἱστορία τῆς Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας ἀπὸ τῆς ἐν ἔτει 
1837 ἱδρύσεως αὐτῆς μέχρι τοῦ 1900, Ἀθήνα 1900· Β. Χ. Πετράκος, Ἡ ἐν Ἀθήναις Ἀρχαι­
ολογικὴ Ἑταιρεία. Ἡ ἱστορία τῶν 150 χρόνων της, 1837-1987, Ἀθήνα 1987 καὶ τοῦ ἰδίου 
«Ἰδεογραφία τῆς ἐν Ἀθήναις Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας», Ἀρχαιολογικὴ Ἐφημερὶς 1987, 
παράρτημα.

5. Π. Καββαδίας, ὅ.π., σ. 42.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 171

τας μία νέα ἡγετικὴ ὁμάδα, στὴν ὁποία κυρίαρχο πρόσωπο ἦταν ὁ Κουμα
νούδης.6 Τὰ πρῶτα πρόσωπα ποὺ θὰ ἀποτελοῦσαν τὸν πυρήνα τοῦ Συλλόγου 
προέκυψαν ἀπὸ μία Γενικὴ Συνέλευση, στὴν ὁποία ὑπερίσχυσε ἡ ὁμάδα ποὺ 
εἶχε συσπειρωθεῖ γύρω ἀπὸ τὸν Γεώργιο Γλαράκη.7 Τὰ μέλη ποὺ ἀποδεχόταν ὁ 
Ραγκαβῆς ἦσαν οἱ Σκαρλάτος Βυζάντιος, Ι. Ρίζος Νερουλός καὶ Κωνσταντίνος 
Φρεαρίτης, ἄνθρωποι τοῦ κύκλου του, πιθανῶς καὶ ὁ Κωνσταντίνος Οἰκονόμος 
καὶ ὁ Κυριακὸς Πιττάκης, ἀλλὰ γιὰ ὁρισμένα ἀπὸ τὰ ὑπόλοιπα, τὸν Γεώργιο 
Κ. Τυπάλδο, τὸν Γεώργιο Γλαράκη, τὸν Εduart Schaubert καὶ τὸν Ἰωάννη 
Κοκκώνη, φαίνεται πὼς εἶχε ἐξ ἀρχῆς ἀντιρρήσεις.8 Ἡ ἑπόμενη διεύρυνση τοῦ 
Συλλόγου περιελάμβανε τοὺς Νεόφυτο Βάμβα, Κωνσταντίνο Σχινᾶ, Ἰωάννη 
Βοῦρο, Ξαβέριο Λάνδερερ, Βερνάρδο Ρέζερ καὶ Ἀνδρέα Μάμουκα, παλαιὰ μέλη 
τῆς Ἑταιρείας, ἀπὸ τοὺς ὁποίους ἀπολύτως δική του ἐπιλογὴ φαίνεται πὼς 
ἦταν μόνον ὁ Σχινᾶς.9

Ἡ πλήρης ἀνατροπὴ τοῦ συσχετισμοῦ δυνάμεων ἐπῆλθε στὴ συνεδρίαση 
τῆς 6ης ᾽Ιανουαρίου 1851, ὅταν ἐξελέγησαν οἱ γιατροὶ Γεώργιος Πρινάρης καὶ 
Σοφοκλῆς Οἰκονόμος, ὁ νομικὸς Γεώργιος Καραμάνος, καθὼς καὶ οἱ «νέοι», 
συμφοιτητὲς στὴ Γερμανία, Κουμανούδης, Ἡρακλῆς Μητσόπουλος, Δημήτριος 
Χαραμῆς καὶ Παναγιώτης Εὐστρατιάδης. Στὴν περιγραφὴ τῶν γεγονότων ὁ 
Π. Καββαδίας ἀναφέρεται ἰδιαίτερα σὲ αὐτὴν τὴ συνεδρίαση μιλώντας γιὰ τὶς 
«ἔριδες» ποὺ δημιουργήθηκαν, ἐνῶ εἶναι χαρακτηριστικὸ ὅτι ὁ Ραγκαβῆς ὑπέ
βαλε τὴν παραίτησή του στὶς 9 Ἰανουαρίου. Στὴν ἀμέσως ἑπόμενη συνεδρίαση, 
στὶς 25 Ἰανουαρίου, συζητήθηκε τὸ θέμα νὰ παρακληθεῖ ὁ Ραγκαβῆς νὰ ἀνα
καλέσει τὴν παραίτησή του, πρόταση ἡ ὁποία ἀπερρίφθη μὲ πλειοψηφία 11-5. 
Στὴν πλειοψηφία ἀνῆκαν οἱ Πρινάρης καὶ Βάμβας, ἐνῶ στὴ συνεδρίαση τοῦ 
Ἰουλίου, μετὰ ἀπὸ πρόταση τοῦ Πιττάκη, ἀποφασίσθηκε ἡ δημοσίευση τῆς πα

6. Γιὰ τὴν ἐγγραφὴ τοῦ Κουμανούδη στὴν ΑΕ βλ. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. 
Κουμανούδης (1818-1899). Σχεδίασμα βιογραφίας, Ἀθήνα 1999, σ. 69-71. Γιὰ τὶς δια
δοχικὲς ἐκλογὲς καὶ γενικὰ τὰ γεγονότα ποὺ ἀκολουθοῦν ἡ πιὸ ἀναλυτικὴ πηγὴ εἶναι ὁ Π. 
Καββαδίας, ὅ.π., σ. 28-43.

7. Οἱ δύο ὑποψήφιοι πρόεδροι Ἰάκωβος Ρίζος Νερουλὸς καὶ Γ. Γλαράκης σχεδὸν ἰσο
ψήφισαν (ἔλαβαν 12 καὶ 13 ψήφους ἀντιστοίχως). Γιὰ τὸν Γλαράκη ὁ Ραγκαβῆς σημειώνει 
ὅτι ἦταν «ἀνὴρ λόγιος μέν, ἀλλ᾽ ἥκιστα εἰδικός, καὶ τὸν σκοπὸν τῆς μεταῤῥυθμίσεως τῆς 
Ἑταιρίας οὐδόλως ἐννοήσας». Βλ. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, ̓Απομνημονεύματα, (φωτοτυ
πικὴ ἀνατύπωση τῆς πρώτης ἔκδοσης [1894-1930], πρόλογος Τάκης Καγιαλῆς, εὑρετήρια 
Ἀγγελικὴ Λούδη), τ. Β΄, Ἀθήνα 1999, σ. 159.

8. Ὁ Ραγκαβῆς ἀναφέρει καὶ «κομματικοὺς λόγους», οἱ ὁποῖοι ἀνέδειξαν τὰ πρῶτα 
μέλη τοῦ Συλλόγου. Βλ. ὅ.π., σ. 411.

9. Ἀπὸ τὴ δυσαρέσκεια ποὺ ἐκφράζει γιὰ τὴν ἐκλογὴ ἑνὸς Γερμανοῦ φαρμακοποιοῦ 
συμπεραίνουμε ὅτι τὸν ἐνόχλησε ἐπίσης ἡ ἐκλογὴ καὶ ἄλλων γιατρῶν ἢ φαρμακοποιῶν, 
ὅπως ἦσαν οἱ Βοῦρος, Λάνδερερ καὶ Ρέζερ, ἐνῶ κατηγορεῖ τὸν Μάμουκα γιὰ ἀνάρμοστη ὡς 
πρὸς τὸν κανονισμὸ συμπεριφορά. Βλ. ὅ.π., σ. 159, 272-273.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου172

ραίτησης στὶς ξένες ἐφημερίδες.10 Λίγο ἀργότερα ἀκολούθησαν οἱ παραιτήσεις 
τοῦ Σκαρλάτου Βυζάντιου στὴν ἀρχή, καὶ στὴ συνέχεια τῶν Κωνσταντίνου Πα
παρρηγόπουλου, Σπυρίδωνος Σκούφου καὶ Παναγιώτη Σούτσου, οἱ ὁποῖες σχε
τίζονται μὲ τὴν ἀπομάκρυνση τοῦ Ραγκαβῆ ἀπὸ τὴν ΑΕ.11 Τὴν ἴδια περίπου ἐπο
χὴ γίνονταν συντελῆ μέλη τῆς Ἑταιρείας οἱ Εὐθύμιος Καστόρχης καὶ Βασίλειος 
Οἰκονομίδης, δύο πρόσωπα ποὺ ἀνῆκαν στὴν ὁμάδα τῶν συμφοιτητῶν τοῦ 
Κουμανούδη στὴ Γερμανία,12 ἀπὸ τοὺς ὁποίους ὁ πρῶτος θα συμπορευθεῖ γιὰ 
χρόνια μὲ αὐτὸν στὴν ἡγεσία τῆς ΑΕ.

Περιγράφοντας τὰ γεγονότα μετὰ ἀπὸ χρόνια, ὁ Ραγκαβῆς σχολίαζε τὴν 
ἐπιστημονικὴ ἀνωριμότητα τότε τοῦ Εὐστρατιάδη ὡς ἑξῆς: «νέος εὐδοκίμως 
μὲν σπουδάσας ἐν Γερμανίᾳ, ἀλλ᾽ ὅστις δὲν εἶχεν εἰσέτι τὰ ἐπιστημονικὰ προ
σόντα τὰ κατὰ τὸν κανονισμὸν ἀπαιτούμενα, ἵνα καταλάβῃ θέσιν ἐν τῷ συλ
λόγῳ, ὅτε ὁ Ἀσώπιος καὶ ὁ Κ. Παπαῤῥηγόπουλος ἦσαν ἀποκεκλεισμένοι».13 
Τὰ παραπάνω σχόλια θὰ μποροῦσαν νὰ ἀναφέρονται καὶ στὸν Κουμανούδη, ὁ 
ὁποῖος τὴν ἐποχὴ ἐκείνη δὲν εἶχε δείξει ἀκόμη τὶς ἐπιστημονικὲς ἀρχαιολογικές 
του ἱκανότητες. Ὡς ἔκτακτος καθηγητὴς τῆς Λατινικῆς Φιλολογίας, εἶχε δημο
σιεύσει ἐπωνύμως μελέτες ἀναφερόμενες μόνο σὲ αὐτὸν τὸν τομέα, ἐνῶ κατὰ 
τὰ ἄλλα οἱ δημόσιες παρεμβάσεις του ἦσαν ἀνώνυμες καὶ ποικίλες, κυρίως 
κοινωνικο-πολιτικές, μὲ μόνη ἐξαίρεση τὴν ὑπόθεση Σιμωνίδη.14 Απὸ τὴν ἄλλη 
πλευρά, σὲ μιὰ ἀποτίμηση τῶν γεγονότων τὸ 1858 ὁ Κουμανούδης ἀπέδιδε 
εὐθύνες γιὰ τὴν ἀδράνεια τῆς Ἑταιρείας μετὰ τὸ 1854 στοὺς «ἰατρούς, νομι
κοὺς καὶ πολιτικῶς πολυασχόλους», ποὺ «ἦτον βέβαια καὶ οἱ πρὸ ἐτῶν προ
εδρεύοντες καὶ γραμματεύοντες καὶ ἐφορεύοντες»,15 ὑπαινισσόμενος καὶ τὸν 
Ραγκαβῆ, τοῦ ὁποίου τὴ συνεισφορὰ δὲν προέβαλλε ἐξάλλου σὲ κανένα ἀπὸ τὰ 

10. Γιὰ τὴ διάσταση μὲ τὸν Πιττάκη, ἡ ὁποία ἀσφαλῶς ἐπηρέασε σὲ κάποιο βαθμὸ τὴ 
ροὴ τῶν γεγονότων, βλ. παρακάτω.

11. Ἐκτὸς τῶν Σκ. Βυζαντίου καὶ Κ. Παπαρρηγόπουλου, ὁ Σκοῦφος καὶ ὁ Σοῦτσος ἦσαν 
ἐπίσης ἄνθρωποι τοῦ περιβάλλοντός του. Βλ. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, 
ὅ.π., passim.

12. Γιὰ τὶς παραιτήσεις καὶ τὶς ἐγγραφὲς βλ. τὸ Μητρῶον τῶν μελῶν τῆς Ἀρχαιολογικῆς 
Ἑταιρείας (Ἀρχεῖο Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας). Γιὰ τὸν Σκαρλάτο Βυζάντιο εἰδικὰ βλ. Π. 
Καββαδίας, ὅ.π., σ. 43.

13. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Β΄, σ. 274.
14. Οἱ συμβολὲς στὴ λατινικὴ φιλολογία ἦσαν οἱ ἑξῆς: «Μελέτη περὶ Ὁρατίου», ἐφημ. 

Νέα Ἑλλάς, 14-8-1848· «Περὶ φιλολογίας ἐν γένει καὶ ἰδίως τῆς Λατινικῆς», Φιλολογικὸς 
Συνέκδημος, 7-8 (31 Μαρτίου 1849), 230-247· «Λατινικὴ φιλολογία [ἐπίκρισις μεταφράσεως 
Σαλλουστίου]», Φιλολογικὸς Συνέκδημος, 3-4 (Ἰανουάριος 1849), 112-117. Γιὰ τὶς ἀνώνυμες 
παρεμβάσεις, τὰ ἀποκόμματα τῶν ὁποίων σώζονται στὸ ἀρχεῖο του βλ. Μαριλίζα Μητσοῦ, 
Στεφάνου Α. Κουμανούδη, Στράτης Καλοπίχειρος. Ἕνα ποιητικὸ τεκμήριο αὐτολογοκρισίας, 
τ. Β΄,  Ἀθήνα 2005, σ. 365-368. Γιὰ τὴν ὑπόθεση Σιμωνίδη βλ. σημ. 126.

15. Ἀνυπόγραφο ἄρθρο σὲ ἄγνωστο ἔντυπο τοῦ 1858. Τὸ ἀπόκομμα στὸν φάκ. 51 
(1165), ἀρ. 55. Οἱ φάκελοι μὲ ἀραβικὴ ἀρίθμηση ποὺ ἀκολουθοῦν ἀνήκουν στὸ Ἀρχεῖο Κου

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 173

τρία ἄρθρα ποὺ δημοσίευσε γιὰ τὸ θέμα.16 Ἡ προσπάθεια, τέλος, τὸ 1858 τοῦ 
Κουμανούδη μὲ τὴ σύμπραξη τῶν Ἠλία Σταθόπουλου καὶ Ἰωάννη Παπαδάκη 
νὰ ἱδρύσουν Ἑταιρεία μὲ σκοπὸ «τὴν σύστασιν Μουσείου»17 ἀπέτυχε, ἐξ αἰτίας 
τῆς ὑπόδειξης τοῦ Ραγκαβῆ στὸν ἁρμόδιο Ὑπουργὸ Παιδείας, Χαράλαμπο Χρι
στόπουλο, νὰ ἐπανενεργοποιήσει τὴν ΑΕ.18

Ἡ ἀλλαγὴ τῶν προσώπων στὴν ἡγεσία τῆς ΑΕ σήμανε καὶ τὴ μεταβολὴ 
τῶν προσανατολισμῶν της. Θεωρώντας ἀνέφικτο, πρὸς τὸ παρόν, τὸν ἐπιστημο
νικὸ στόχο ποὺ εἶχε θέσει ὁ Ραγκαβῆς, ὁ Κουμανούδης ἔβλεπε πιὸ πρακτικὰ 
τὸν ρόλο της· πρωταρχικὴ μέριμνα τῆς ΑΕ ἔγινε ἡ ἀποκάλυψη καὶ ἡ διάσωση 
τῶν μνημείων, ἡ καταγραφὴ καὶ ἡ τακτοποίησή τους σὲ μουσεῖο, καθὼς καὶ ἡ 
ταχεῖα κοινοποίηση τους στὴν ἐπιστημονικὴ κοινότητα, ἀφοῦ «τῆς δόξης τῆς 
ἀκαδημαϊκῆς τὴν ὄρεξιν [...] δύναται ἡ νῦν γενεὰ ἐπὶ ὀλίγον ἔτι νὰ καταστείλῃ 
ἐν τῇ ψυχῇ της καὶ νὰ τρέψῃ τὰς δυνάμεις της ἐπὶ τὰ ἐφικτότερα καὶ τὰ λυσι
τελέστερα».19 Ὅπως σημείωνε ἀργότερα ἐπιγραμματικὰ ὁ Καστόρχης, «ἐγκα
ταλιπόντες λοιπὸν τὴν ποίησιν κατῆλθον εἰς τὸν πεζὸν λόγον κατὰ πᾶσαν τὴν 
ἔννοιαν τῶν λέξεων».20 Καλύπτοντας ἐκ τῶν πραγμάτων τὴν κρατικὴ ἀνεπάρκεια 
στὸ θέμα, ἡ Ἑταιρεία σχεδὸν ὑποκατέστησε τὴν κρατικὴ Ἀρχαιολογικὴ Ὑπη
ρεσία. Μὲ τὸν ὀργανισμὸ τοῦ 1862, ὁ Κουμανούδης καθόρισε τὶς ἀρχὲς καὶ 
τοὺς στόχους της, μεταξὺ τῶν ὁποίων περιελάμβανε καὶ τὴν ἀπόλυτη ἐλευθερία 
στὴν ἐπιστημονικὴ ἀρχαιολογικὴ ἔρευνα Ἑλλήνων καὶ ξένων ἐπιστημόνων,21 
ἀναγνωρίζοντας ἔτσι τὴν ἀδυναμία ἀκόμη τῶν Ἑλλήνων νὰ ἀναλάβουν κατ ᾽ 
ἀποκλειστικότητα αὐτὸ τὸ ἔργο.

Ἀπὸ τὴν ἄλλη πλευρὰ ὁ Ραγκαβῆς, μετὰ τὴν ἀποχώρηση καὶ τὴν ἀποτυχία 
τοῦ φιλόδοξου ἐγχειρήματός του, ἀναγνώριζε στὴν Ἑταιρεία μόνο τὸν ρόλο ἑνὸς 
ἰδιωτικοῦ συλλόγου ἀρχαιολατρῶν, οἱ ὁποῖοι θὰ ἐνίσχυαν μὲ τὶς συνδρομές τους 
τὴν κρατικὴ ὑπηρεσία διάσωσης τῶν ἀρχαιοτήτων. Τὴν ἴδια ἀντίληψη ἀντανα
κλᾶ καὶ ἡ δυσαρέσκεια ποὺ εἶχε ἐκφράσει γιὰ τὴ μεταβολὴ τῶν στόχων τῆς 
Φιλεκπαιδευτικῆς Ἑταιρείας, ὅταν αὐτὴ ἀποφάσισε νὰ ἱδρύσει Ἐκπαιδευτήριο 

μανούδη στὴν ΕΒΕ. Γιὰ τὸ τμῆμα τοῦ Ἀρχείου ποὺ ἀπόκειται στὴν Ἀρχαιολογικὴ Ἑταιρεία 
σημειώνεται ἡ σχετικὴ ἔνδειξη.

16. Στὰ δύο δὲν τὸν ἀναφέρει καθόλου (ἐφημ. Νέα Ἑλλάς, 3-8-1858 καὶ τὸ ἄρθρο ποὺ 
ἀναφέρθηκε παραπάνω) καὶ στὸ τρίτο τὸν ἀναφέρει μαζὶ μὲ τοὺς Πιττάκη καὶ Εὐστρατιάδη 
γιὰ τὰ ἀρχαιολογικὰ δοκίμια ποὺ εἶχε ἐκφωνήσει κατὰ τὶς συνελεύσεις τῆς Ἑταιρείας 
(ἐφημ. Φιλόπατρις, 1-1-1857. Τὸ ἀπόκομμα στὸν φάκ. 51 (1165), ἀρ. 46).

17. Ἰάκωβος Χ. Δραγάτσης, «Πῶς ἱδρύθη τὸ Ἀρχαιολογικὸν Μουσεῖον», ἐφημ. Πρω­
τεύουσα, 21-3-1922· Πρακτικὰ τῆς Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρείας 1929, σ. 32-33· Β. Χ. Πετρά
κος, «Ἰδεογραφία», ὅ.π., σ. 46-49.

18. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Β΄, σ. 384, 410-411.
19. Β. Χ. Πετράκος, «Ἰδεογραφία», ὅ.π., σ. 56.
20. Εὐθ. Καστόρχης, Ἱστορικὴ ἔκθεσις,  ὅ.π., σ. 51.
21. Β. Χ. Πετράκος, «Ἰδεογραφία», ὅ.π., σ. 56-57.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου174

θηλέων, ἐγκαταλείποντας τὸν ρόλο τοῦ ὑποστηρικτῆ τοῦ δημοσίου ταμείου γιὰ 
τὴν ἐκπαίδευση, ποὺ ἔπαιζε στὴν ἀρχή.22 

Ἀρκετὲς φορές, λοιπόν, κατὰ τὸ διάστημα τῆς γραμματείας τοῦ Κουμα-
νούδη διαφώνησε μὲ τὴ στάση τῆς Ἑταιρείας σὲ διάφορα θέματα. Τὸ ζήτημα 
τῶν ἀνασκαφῶν τῆς Ὀλυμπίας ποὺ ἀνέλαβε ἡ γερμανικὴ κυβέρνηση ὑπῆρξε 
ἕνα ἀπὸ τὰ πιὸ σοβαρά. Ὁ Κουμανούδης καὶ ἡ ΑΕ ἐξέφρασαν ἀπὸ τὴν ἀρχή, 
τὸ 1873, τὴν ἀντίθεσή τους σὲ ἐνδεχόμενη ἀνάθεση τῶν ἀνασκαφῶν ἐπισήμως 
στὴ γερμανικὴ κυβέρνηση, μὲ τὸ ἐπιχείρημα ὅτι τὰ ζητήματα τῶν ἀνασκαφῶν 
ἀπὸ ὁποιονδήποτε στὴν Ἑλλάδα ρυθμίζονταν ἐπαρκῶς ἀπὸ τὸν ὑφιστάμενο 
ἀρχαιολογικὸ νόμο. Μία τέτοια σύμβαση θὰ δημιουργοῦσε προβλήματα στὴν 
ἑλληνικὴ κυβέρνηση, ἀφοῦ ἦταν πολὺ πιθανὸ ὅτι καὶ ἄλλες ξένες χῶρες θὰ 
διεκδικοῦσαν τὴν ἀνάληψη ἀνασκαφῶν μὲ παρόμοιους προνομιακοὺς ὅρους.23 
Ἡ Ἑταιρεία ὑπενθύμισε τὴν ἐπιστημονικὴ ἐλευθερία ποὺ παρεῖχε ὁ κανονισμός 
της, γεγονὸς ποὺ εἶχε ἐπιτρέψει ἤδη σὲ πολλοὺς ξένους ἐπιστήμονες νὰ διε
ξαγάγουν ἀνασκαφὲς στὴν Ἑλλάδα καὶ νὰ δημοσιεύσουν τὰ εὑρήματα,24 ἐνῶ 
ἐξέφρασε πολλὲς ἀντιρρήσεις, χωρὶς ἀποτέλεσμα, γιὰ τὸ ἄρθρο τῆς σύμβασης 
ποὺ ἐπέβαλλε τὴ δωρεὰ ὁρισμένων ἀπὸ τὰ «διπλὰ ἢ τριπλὰ» ἀρχαῖα ποὺ θὰ 
ἀνευρίσκονταν στὴν ἀνασκαφή.25

Ὁ Ραγκαβῆς ἀπὸ τὴν ἄλλη πλευρὰ ὡς Πρεσβευτὴς στὸ Βερολίνο, τήρησε 
ἄλλη στάση ὡς πρὸς τὸ ζήτημα τῆς γερμανικῆς σύμβασης, τὴν ὁποία προσπάθησε 
μὲ κάθε τρόπο νὰ προωθήσει.26 Ἡ ὑπόθεση ἀποτελοῦσε κατὰ τὴ γνώμη του 
μιὰ εὐκαιρία προβολῆς τῶν ἑλληνικῶν συμφερόντων στὴ διεθνῆ διπλωματικὴ 
σκηνή: ἡ ὑπόθεση τῆς Ὀλυμπίας «πρώτη πάλιν ἐξῆψε σπινθῆρας φιλελληνισμοῦ 
ἐν Γερμανίᾳ, παραχθεῖσα ἐκ τῆς φιλελληνικῆς διαθέσεως τοῦ διαδόχου τοῦ Πρω

22. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Β΄,  σ. 25-27.
23. Ἡ ἀπαίτηση ἀργότερα τῆς γαλλικῆς κυβέρνησης νὰ ἀναλάβει τὴν ἀνασκαφὴ τῶν 

Δελφῶν μὲ σύμβαση ἦταν ἡ ἔμπρακτη ἐπιβεβαίωση ἐκείνων τῶν προβλέψεων. Βλ. Δέσποι
να Σκορδᾶ, «Ἡ ἀνασκαφὴ τῶν Δελφῶν καὶ οἱ Ἕλληνες ἀρχαιολόγοι (1863-1881)» στὴν 
ἔκδοση τῆς Γαλλικῆς Ἀρχαιολογικῆς Σχολῆς καὶ τῆς Ἐφορείας Ἀρχαιοτήτων Δελφῶν, 
Δελφοί. Ἀναζητώντας τὸ χαμένο Ἱερό, Ἀθήνα 1992, σ. 61-71 καὶ Φώτης Ντάσιος, «Ἡ 
περιπέτεια τῆς σύμβασης ἀπὸ ἑλληνικῆς πλευρᾶς (1881-1891)», ὅ.π., σ. 127-141.

24. Εὐθ. Καστόρχης, Ἱστορικὴ ἔκθεσις, ὅ.π., σ. 81-82.
25. Φάκ. 45 (1159), ἀρ. 13, 14. Χρειάστηκε νὰ ψηφισθεῖ εἰδικὸς νόμος γιὰ τὴν ὑλοποί

ηση τοῦ σχετικοῦ ὅρου τῆς σύμβασης. Βλ. Φώτης Ντάσιος, ὅ.π., σ. 131. Ὁ Κουμανούδης 
ἀρνήθηκε νὰ παραστεῖ ὡς Γραμματέας τῆς ΑΕ στὴ διαλογὴ τῶν ἀρχαίων, ἐπικαλούμενος 
λόγους ἀρχῆς στὴ συνάντησή του μὲ τὸν Ὑπουργό. Βλ. φάκ. 5 (1107), ἀρ. 159.

26. Ἡ σχέση τοῦ Ραγκαβῆ μὲ τὸ ζήτημα ξεκινᾶ ἀπὸ τὸ 1853, ὅταν ὁ Ludwig Ross 
εἶχε προτείνει νὰ γίνει ἀνασκαφὴ στὴν Ὀλυμπία μὲ ὑπεύθυνο τὸν Ραγκαβῆ καὶ μὲ χρήματα 
προερχόμενα ἀπὸ ἔρανο στὴ Γερμανία, προσπάθεια ποὺ εἶχε ἀποτύχει. Βλ. Ἀθανάσιος Καλ
παξῆς, «Ἐπιρροὲς τῆς Γαλλογερμανικῆς ἀντιπαράθεσης τοῦ 19ου αἰώνα στὴν κατασκευὴ 
τῆς εἰκόνας τῆς ἀρχαίας Ἑλλάδας», Εὐάγγελος Χρυσός (ἐπιμ.), Ἕνας κόσμος γεννιέται, 
ὅ.π., σ. 49.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 175

σικοῦ θρόνου».27 Ὁ Ραγκαβῆς ἔγραφε χαρακτηριστικὰ πρὸς τὸν Ἀλέξανδρο 
Κουμουνδοῦρο τὸν Νοέμβριο τοῦ 1875: «Ἡ ἀπόφασις τῆς Πρωσίας εἶναι, τὸ 
ἐπαναλαμβάνω, εὐεργεσία τοῦ Κράτους πρὸς τὴν Ἑλλάδα, οὐχὶ τόσον διότι 
ἄνευ ἡμετέρας δαπάνης θέλει πλουτισθῇ ἡ ἐπιστήμη καὶ θέλουσι πλουτισθῇ τὰ 
ἡμέτερα μουσεῖα, ὅσον διότι εὑρέθη ἐν τῇ καταλληλοτάτῃ ὥρᾳ, καὶ ὅτε μάλιστα 
ἔχομεν ἀνάγκην αὐτῆς, ἀφορμὴν ἰδιαιτάτης εὐμενείας καὶ ἐνδιαφέροντος τῆς 
Πρωσίας πρὸς τὴν Ἑλλάδα¬.28 

Θεώρησε ἀδικαιολόγητη τὴν ἀντίδραση τῆς ΑΕ καὶ ἀπέδωσε στοὺς «ἀρχαι
ολογοῦντες» ποὺ εἶχαν ἀντιρρήσεις «ἄκριτον πατριωτισμόν», ἀποκλείοντας τὸ 
κίνητρο τῆς «ζηλοτυπίας».29 Σὲ μία ἀπὸ τὶς ἐπιστολὲς πρὸς τὸν Κουμουνδοῦρο 
ἀνέφερε ὅτι «ὁ Κουμανούδης δὲν ἀγαπᾶται ὑπὸ τῶν Γερμανῶν διὰ τὴν ἄτοπον 
καὶ ἄκριτον καταφοράν του τῆς εὐεργετικῆς διὰ τὴν Ἑλλάδα συμβάσεως περὶ 
Ὀλυμπίας»,30 ἐνῶ σὲ ἄλλη ἐξέφραζε ρητὰ τὴν ἄποψή του γιὰ τοὺς ἰθύνοντες 
τῆς ΑΕ: «Ὡς δὲ πρὸς τὰ καθέκαστα τῆς Συμβάσεως ἐκπλήττομαι ν᾽ ἀκούω 
διαιωνιζομένην τὴν γνώμην τῆς «Ἀρχαιολογικῆς Ἑταιρίας» ὡς ἂν ἡ Ἑταιρία 
αὕτη ἦτον τις ἀρχή. Καὶ ἂν ἓν ἢ δύω μέλη της ἠξεύρουν νὰ ἐξηγοῦν μίαν 
ἐπιγραφήν, δὲν ἕπεται ἐκ τούτου ὅτι ἐννοοῦσι καὶ τί εἰσὶ νόμοι καὶ τί συμ
βάσεις».31

Ὁ Ραγκαβῆς, ὁ ὁποῖος δὲν ἀναφέρει καθόλου τὸν Κουμανούδη στὴν περι
γραφὴ τῶν σχετικῶν γεγονότων στὰ ̓Απομνημονεύματα, ἀντιμετώπιζε τὰ πράγ
ματα ἀπὸ τὴν ἀπόσταση ποὺ ἐπέβαλλε ἡ πολιτική του ἰδιότητα. Ἡ στάση του 
στὸ ζήτημα τῶν «διπλῶν ἢ τριπλῶν», ὅταν ὁ ὅρος τῆς σύμβασης ἔπρεπε να 
ἐφαρμοσθεῖ, ἦταν πιὸ ἐπιφυλακτική, ὡς πρὸς τὶς ἀπαιτήσεις τῶν Γερμανῶν, 
σὲ σχέση μὲ τὴν ἀρχική, χωρὶς ἐπιφυλάξεις, ὑποστήριξη τῆς σύμβασης· στὴ 
σχετικὴ ἔκθεση ποὺ ὑπέβαλε στοὺς Γερμανούς, ὡς Πρεσβευτὴς τῆς ἑλληνικῆς 
κυβέρνησης, ὑποστήριζε ὅτι, ἂν ἀπαιτοῦσαν οἱ ἀνασκαφεῖς ἔστω καὶ  ἐλάχιστα 
ἀπὸ τὰ εὑρήματα, θὰ ἔβλαπταν τὴν εἰκόνα ποὺ εἶχαν δημιουργήσει, «διότι τοῦτο 
θὰ ἠλάττου τὴν δόξαν τῆς εὐγενοῦς αὐτῆς αὐταπαρνήσεως ὅτι ἐδαπάνησεν ὡς 
πρέπει εἰς ἔθνος πεφωτισμένον, οὐχὶ ἐξ ἰδιοτελείας καὶ πρὸς ὑλικὸν πλουτισμὸν 

27. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Χειρόγραφος κῶδιξ ἀρ. 35. Ἀπὸ τὸ ἀρχεῖο τῆς οἰκογέ­
νειας Ραγκαβῆ, Εὐθ. Θ. Σουλογιάννης, Ἰφιγ. Μποτουροπούλου (ἐπιμ.), Ἀθήνα 1997, σ. 158. 
Γιὰ τὰ πολιτικὰ-διπλωματικὰ κίνητρα τῆς Γερμανίας βλ. Ἀθανάσιος Καλπαξῆς, «Ἐπιρροὲς 
τῆς Γαλλογερμανικῆς ἀντιπαράθεσης τοῦ 19ου αἰώνα», ὅ.π., σ. 51-58.

28. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Χειρόγραφος κῶδιξ, ὅ.π., σ. 174. Παρόμοια ὑποστήριζε 
καὶ σὲ ἐπιστολὴ πρὸς τὸν Ἀ. Κοντόσταυλο τὸν Μάϊο τοῦ 1876. Βλ. Εὐθ. Θ. Σουλογιάννης, 
«Ὁ Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς καὶ ἡ Ἠλεία», Πρακτικὰ τοῦ Α΄ Συνεδρίου Ἠλειακῶν 
Σπουδῶν (Πύργος 23-26 Νοεμβρίου 1978), Ἀθήνα 1980, σ. 95-96.

29. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Δ΄, σ. 150. Πβ. καὶ σ. 99.
30. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Χειρόγραφος κῶδιξ, ὅ.π., σ. 158.
31. Στὸ ἴδιο, σ. 174.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου176

τοῦ Μουσείου της, ἀλλ᾽ ὑπὲρ μόνης τῆς ἐπιστήμης».32 Ὁ ὑπεύθυνος μάλιστα 
ἀρχαιολόγος Εrnst Curtius εἶχε προτείνει στὸν Ραγκαβῆ νὰ δοθεῖ ἕνα ἀρχαῖο 
ὡς δῶρο στὸν Γερμανὸ αὐτοκράτορα καὶ ἔτσι νὰ παρακαμφθεῖ τὸ ἄρθρο τῆς 
σύμβασης περὶ «διπλῶν ἢ τριπλῶν».33

Ἡ ἀλλαγὴ τῆς στάσης τοῦ Ραγκαβῆ ὀφειλόταν πιθανότατα καὶ στὴ ρήξη ποὺ 
εἶχε δημιουργηθεῖ μεταξὺ γερμανικῆς καὶ ἑλληνικῆς πλευρᾶς κατὰ τὸ διάστημα 
1878-1879 μὲ ἀφορμὴ τὴν ἀνακάλυψη τῶν σλαβικῶν κτισμάτων στὶς ἀνασκαφὲς 
τῆς Ὀλυμπίας. Τὸ θέμα εἶχε ἀναδείξει ὁ Κουμανούδης μέσα ἀπὸ ἄρθρα στὸ πε
ριοδικὸ Ἀθήναιον καὶ στὴν ἐφημ. Παλιγγενεσία καὶ εἶχε προκαλέσει δημόσια 
συζήτηση.34 Ἡ ὑπόθεση εἶχε, ἀσφαλῶς, καὶ πολιτικὴ-διπλωματικὴ διάσταση, 
δεδομένου ὅτι ἀκριβῶς αὐτὴν τὴν περίοδο συζητοῦνταν οἱ ἐθνικὲς διεκδικήσεις 
τῶν Βουλγάρων καὶ τῶν Ἑλλήνων (Συνέδριο τοῦ Βερολίνου) καὶ ἡ σαφέστατη 
ἐμπλοκὴ τῆς Γερμανίας στὰ διπλωματικὰ τεκταινόμενα τῆς περιόδου 1878-
1881 δυσχέραιναν τὴ θέση τοῦ Ἕλληνα Πρεσβευτῆ. Στὰ Ἀπομνημονεύματα 
δὲν ὑπάρχει καμμία μνεία στὴ διαμάχη ποὺ δημιουργήθηκε τὸ 1880-1882 σχε
τικὰ μὲ τὴν ἀπόδοση τῶν «διπλῶν ἢ τριπλῶν» εὑρημάτων στοὺς Γερμανοὺς 
ἀνασκαφεῖς οὔτε στὸ ζήτημα τῶν «σλαβικῶν» ποὺ εἶχε προηγηθεῖ οὔτε στὸν 
Κουμανούδη προσωπικά.

Ἡ ὑπόθεση τῆς Ὀλυμπίας δὲν ἦταν ἡ μόνη ἀρχαιολογικὴ ὑπόθεση, ὅπου 
φάνηκε ἡ ἀπαξιωτικὴ ἀντίληψη τοῦ Ραγκαβῆ γιὰ τὴν ΑΕ. Στὸ θέμα π.χ. ποὺ 
δημιουργήθηκε τὸ 1873 γιὰ τὴν ἀνέγερση τοῦ Ζαππείου, στὸ ὁποῖο ἀντέδρασε 
ἡ Ἑταιρεία, μὲ τὸ ἐπιχείρημα ὅτι θὰ καταστρεφόταν ἔτσι τὸ ρωμαϊκὸ βαλανεῖο 
ποὺ εἶχε ἀνακαλυφθεῖ κατὰ τὴν ἐκσκαφὴ τῶν θεμελίων,35 ὁ Ραγκαβῆς διατύπωσε 
τὶς ἀντιρρήσεις του χαρακτηρίζοντας τὰ εὑρήματα «ἄσημα λείψανα». Κατὰ τὰ 
ἄλλα διαφώνησε καὶ ἐκεῖνος μὲ τὴ θέση τοῦ μεγάρου, ἀφ᾽ ἑνὸς γιατὶ βρισκόταν 
κοντὰ στὸ Ὀλυμπιεῖο καὶ ἀφ᾽ ἑτέρου γιατὶ θὰ ἐμπόδιζε τὴν ἐνδεχόμενη μελλοντικὴ 
ἐπέκταση τοῦ κήπου τῶν ἀνακτόρων.36 Ὅταν ἡ ἀγγλικὴ Ἀκαδημία ζήτησε ἀπὸ 
τὴν ἑλληνικὴ κυβέρνηση τὸ 1879 νὰ ἀνασκάψει στὴν Ἀκρόπολη, γεγονὸς στὸ 
ὁποῖο καὶ πάλι ἀντέδρασε ἡ ΑΕ, ὁ Ραγκαβῆς ἐπεσήμανε στὸν Ὑπουργὸ Παι

32. Φάκ. 45 (1159), ἀρ. 13.
33. Στὸ ἴδιο.
34. Γιὰ τὴ συζήτηση ποὺ ἀνέδειξε τὶς διαφωνίες Κουμανούδη - Παπαρρηγόπουλου, 

βλ. Κ. Θ. Δημαρᾶς, Λεξικογραφία καὶ Ἰδεολογία. Προλεγόμενα στὴν ἀνατύπωση τοῦ ἔργου 
τοῦ Κουμανούδη Συναγωγὴ νέων λέξεων ὑπὸ τῶν λογίων πλασθεισῶν, Ἀθήνα 1980, σ. 
LΙΧ-LΧ καὶ Κωνσταντῖνος Παπαρρηγόπουλος, Ἡ ἐποχή του - Ἡ ζωή του - τὸ ἔργο του, 
Ἀθήνα 1986, σ. 357. Βλ. ἐπίσης Β. Χ. Πετράκος, «Ἰδεογραφία», ὅ.π., σ. 114-117· Σοφία 
Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 78, 121-122.

35. ΑΕ, Ἀρχεῖο Κουμανούδη, φάκ. Δ΄1, ἀρ. 2. Ἐπίσης ΕΒΕ, φάκ. 36 (1150), ἀρ. 36, 
φάκ. 2 (1104), ἀρ. 132. Γιὰ τὴν ὑπόθεση βλ. Εὐθ. Καστόρχης, Ἱστορικὴ ἔκθεσις, ὅ.π., σ. 
80-81 καὶ Β. Χ. Πετράκος, ̓Ἰδεογραφία, ὅ.π., σ. 78.

36. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Δ΄, σ. 85.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 177

δείας ὅτι «ἡ Ἀρχαιολογικὴ Ἑταιρία οὐδὲν εἶχε δικαίωμα νὰ ἀναμιγῇ εἰς τὴν 
ὑπόθεσιν, οὖ­σαν ἐντελῶς τῆς δικαιοδοσίας τῆς κυβερνήσεως».37

Ὁ Ραγκαβῆς δέχθηκε νὰ συμμετάσχει στὴν Ἐπιτροπὴ τῶν Φιλαρχαίων, 
τὴν ὁποία ἵδρυσε ὁ διοικητὴς τῆς Ἐθνικῆς Τράπεζας, Γεώργιος Σταύρου, τὸ 
1862, μαζὶ μὲ τοὺς Μάρκο Ρενιέρη, Γεώργιο Βασιλείου, Εὐθύμιο Κεχαγιᾶ, 
στελέχη ἐπίσης τῆς ΕΤΕ, καθὼς καὶ τὸν Παῦλο Καλλιγᾶ. Στόχος τῆς Ἐπι
τροπῆς ἦταν ἡ οἰκονομικὴ ἐνίσχυση τῆς προσπάθειας γιὰ τὴ διάσωση τῶν 
μνημείων, μεταξὺ ἄλλων καὶ μὲ τὴν ἔκδοση λαχείου «ὑπὲρ τῶν ἀρχαιοτήτων». 
Ἡ Ἐπιτροπὴ διαλύθηκε τὸ 1869 παραδίδοντας ὅσα χρήματα καὶ ἀρχαῖα διέ
θετε στὴν ΑΕ.38 Ἡ στάση τοῦ Κουμανούδη ἀπέναντι στὴν Ἐπιτροπὴ ἦταν 
δυσμενής, γιατὶ θεωροῦσε τὶς δραστηριότητές της ἀφ᾽ ἑνὸς ἔκφραση τῆς μα
ταιοδοξίας τῶν ἀνθρώπων τῆς Ἐθνικῆς Τράπεζας ποὺ ὑποτιμοῦσαν τὸ ἔργο 
τῆς ΑΕ καὶ ἀφ᾽ ἑτέρου ἄσχετες μὲ τὸν διακηρυγμένο στόχο της.39 Παρὰ τὰ 
ἐκ τῶν ὑστέρων ἀρνητικὰ σχόλια τοῦ Ραγκαβῆ γιὰ τὴν ἵδρυση αὐτῆς τῆς «μι
κρᾶς ἀρχαιολογικῆς ἑταιρείας», ἀποτέλεσμα τῆς ἐπιθυμίας τοῦ «ἥκιστα ἀρ
χαιογνώστου» Γεωργίου Σταύρου, ὁ ὁποῖος «ἐκόμπαζε» γιὰ μιὰ συλλογὴ ἀρ
χαιοτήτων ποὺ εἶχε κατατεθεῖ στὴν Τράπεζα,40 φαίνεται ὅτι ὁ ρόλος του ἦταν 
σημαντικός. Σὲ ἐπιστολή του ὁ Ρενιέρης τὸν Ἰούλιο τοῦ 1869 ἀνακοίνωσε 
στὸν Ραγκαβῆ ὅτι ἕνας βασικὸς λόγος γιὰ τὴν κατάργησή της ἦταν, ἐκτὸς τοῦ 
θανάτου τοῦ ἐμπνευστῆ της, τοῦ Γ. Σταύρου, καὶ τὸ γεγονὸς ὅτι ὁ Ραγκαβῆς 
ἀπουσίαζε ἀπὸ τὴν Ἑλλάδα.41 

Μὲ ἀφορμὴ τὴν παράδοση τῆς περιουσίας της στὴν Ἑταιρεία, ὁ Ραγκαβῆς 
σχολίασε γιὰ μιὰ ἀκόμη φορὰ τὴν ἀναρμοδιότητα τῆς τελευταίας σχετικὰ μὲ 
τὴ διάσωση τῶν ἀρχαιοτήτων, «διότι, εἴτε ἐξ ἀμελείας καὶ παρεννοήσεως 
τῶν ἀρχῶν, εἰς τὴν Ἑταιρείαν εἶχεν ἀποδοθῇ ἔκτοτε χαρακτὴρ σώματος αὐ
θυπάρκτου καὶ οὐχὶ βοηθητικοῦ, ὡς συνίστων αὐτὸ ὁ κανονισμὸς καὶ τὰ προ
σόντα του».42

37. Στὸ ἴδιο, σ. 289.
38. Γιὰ τὴν «Ἐπιτροπὴ τῶν Φιλαρχαίων» βλ. Ἀγγελικὴ Κόκκου, Ἡ μέριμνα γιὰ τὶς 

ἀρχαιότητες στὴν Ἑλλάδα καὶ τὰ πρῶτα μουσεῖα, Ἀθήνα 1977, σ. 127· Β. Χ. Πετράκος, 
Ἡ ἐν Ἀθήναις Ἀρχαιολογικὴ Ἑταιρεία, ὅ.π., σ. 46· Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημο­
νεύματα, ὅ.π., τ. Γ΄, σ. 156-157, 372-373.

39. Τὸ 1867 παρενέβη μὲ ἀνώνυμα ἄρθρα διαμαρτυρόμενος γιὰ τὸ γεγονὸς ὅτι μὲ τὰ 
χρήματα τοῦ λαχείου χρηματοδοτήθηκε φοιτητικὴ παράσταση τῆς Ἀντιγόνης. Βλ. ἐφημ. 
Παλιγγενεσία, 26-8-1867,14-9-1867, 16-9-1867 (τὰ ἀποκόμματα στὸν φάκ. 51 (1165), 
ἀρ. 96). Βλ. ἐπίσης φάκ. 35 (1149), ἀρ. 9, ὅπου ὁ Κουμανούδης σχολίαζε μὲ μεγάλη εἰρω
νεία τὴ δραστηριότητα τῆς Ἐπιτροπῆς.

40. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Γ΄, σ. 156.
41. Κέντρον Ἐρεύνης τῆς Ἱστορίας τοῦ Νεωτέρου Ἑλληνισμοῦ (ΚΕΙΝΕ), Ἀρχεῖο Ἀλ. 

Ρ. Ραγκαβῆ, φάκ. 40, ἀρ. 129, 23 Ἰουλίου 1869.
42. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Γ΄, σ. 373.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου178

Οἱ ἀντιλήψεις

Ὁ διαφορετικὸς χαρακτήρας ποὺ ἀπέδιδαν στὴν ΑΕ οἱ δύο λόγιοι ἀπηχεῖ σὲ 
τελευταία ἀνάλυση τὶς διαφορετικὲς ἀντιλήψεις τους γιὰ τὴ διαδικασία οἰκο
δόμησης τοῦ νέου κράτους. Παρὰ τὴν κοινή τους πεποίθηση γιὰ τὴ σημασία 
τῶν ἀρχαιοτήτων καὶ τῆς ἐπιστημονικῆς τους μελέτης καὶ ἀπὸ Ἕλληνες ἐπι
στήμονες,43 διαφωνοῦσαν ὡς πρὸς τὶς προτεραιότητες ποὺ ἔπρεπε νὰ τεθοῦν. 
Οἱ ἐκ διαμέτρου ἀντίθετες ἀπόψεις τῶν δύο λογίων γιὰ τὴν ἵδρυση Ἀκαδημίας 
στὴν Ἑλλάδα ἀποτελοῦν πλευρὲς τῆς ἴδιας διάστασης.

Ὁ Ραγκαβῆς θεωροῦσε τὴν ἵδρυση Ἑλληνικῆς Ἀκαδημίας «ὡς συντελεστι
κωτάτην εἰς τὴν διανοητικὴν ἀνάπτυξιν, εἰς τὴν πρόοδον καὶ εἰς τὴν ὑπόληψιν 
τῆς Ἑλλάδος»,44 εἶχε μάλιστα ἀντιμετωπίσει τὸν Σύλλογο τῶν Βουλευομένων 
μελῶν τῆς ΑΕ τὸ 1848 ὡς πυρήνα ἑνὸς τέτοιου ἱδρύματος.45 Τὸ θέμα πράγ
ματι συζητήθηκε τὸ 1856, ὅταν ἦταν Ὑπ. Παιδείας ὁ Χ. Χριστόπουλος καὶ 
ὁ Ραγκαβῆς ἐξασφάλισε τὴν οἰκονομικὴ στήριξη τοῦ Σίμωνος Σίνα.46 Ὁ Κου
μανούδης ἐξέφρασε τὴ διαφωνία του μὲ ἀνώνυμο ἄρθρο στὴν ἐφημ. Φιλόπατρις·47 
θεωροῦσε πρόωρη ἐνέργεια καὶ πολυτέλεια τὴν ἵδρυση Ἀκαδημίας, ἀφοῦ τὸ 
ἐπίπεδο τῆς ἐπιστήμης στὴν Ἑλλάδα δὲν ἦταν τόσο ὑψηλό, ὥστε νὰ ἐπιλεγοῦν 
χωρὶς δυσκολία οἱ κατάλληλοι νὰ τὴν ἐπανδρώσουν. Ἡ Ἑλλάδα, ἐξάλλου, εἶχε 
ἀνάγκη ἀπὸ διδακτήρια γιὰ τὴν «μόρφωσιν εἰδικῶν ἐπιστημόνων ἀνδρῶν, ὧν 
ποιεῖται χρῆσιν ἀμέσως τὸ κράτος», καὶ ὄχι ἐπιστημονικοὺς συλλόγους μὲ 
ἀριστίνδην μέλη. Ἡ παραδοχὴ τῆς ἀδυναμίας αὐτῆς δὲν ἦταν «ἀρεστὴ εἰς πολ
λούς· διότι διαδηλοῖ τὴν ταπεινὴν εἰσέτι ἐν τοῖς ἐπιστημονικοῖς πράγμασι κα
τάστασιν· ἡμεῖς δὲ οἱ Ἕλληνες γενικῶς σχεδὸν τείνομεν πρὸς τὰ ἀνώτερα μετὰ 

43. Στὴν «ἔκθεσιν περιοδείας ἀπὸ Ἀθηνῶν εἰς Ἀρκαδίαν» ποὺ ἐκφώνησε ὁ Ραγκαβῆς 
στὴν ΑΕ τόνιζε τὴν ὑποχρέωση τῶν Ἑλλήνων «ὑπὸ τοὺς αἰσίους οἱωνοὺς τῆς ἐλευθερίας» νὰ 
ἀρχίσουν νὰ ἐρευνοῦν συστηματικὰ «τὴν πατρίδα [...] ὡς σπουδάζουσιν αὐτὴν οἱ ἀλλοεθνεῖς». 
Βλ. ΚΕΙΝΕ, Ἀρχεῖο Ἀλ. Ρ. Ραγκαβῆ, φάκ. 62 , ὑποφ. 4.

44. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Β΄, σ. 389. Πβ. τ. Δ΄, σ. 
161, 440.

45. Στὸ ἴδιο, σ. 273-274. Ἡ ἰδέα γιὰ τὴν ἵδρυση Ἀκαδημίας κατὰ τὸ πρότυπο τῆς 
γαλλικῆς γεννήθηκε στὰ χρόνια τῆς Ἐπανάστασης, ἐπαναδιατυπώθηκε ἀπὸ τοὺς Βαυαροὺς 
καὶ ὑποστηρίχθηκε ἀπὸ τὸν Παναγιώτη Σοῦτσο. Βλ. Γεώργιος Σ. Λάϊος, Σίμων Σίνας, 
Ἀθήνα 1972, σ. 141-145. Τὴν ἰδέα ὑποστήριζαν καὶ ὁ Κ. Παπαρρηγόπουλος (βλ. ὅ.π., σ. 
240) καὶ ὁ Κ. Σχινᾶς (βλ. Θανάσης Χρήστου, Κωνσταντίνος Δημητρίου Σχινᾶς (1801-
1857). Ἡ ζωή. Τὸ ἔργο. Ἡ ἐποχή του, Ἀθήνα 1998, σ. 110, 137).

46. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Β΄, σ. 389-395.
47. Ἐφημ. Φιλόπατρις, 6-7-1856. Βλ. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, 

ὅ.π., σ. 62. Γιὰ τὸ ἱστορικὸ τῆς ἀνέγερσης τοῦ κτιρίου καὶ τῆς ἵδρυσης τῆς Ἀκαδημίας βλ. 
Γεώργιος Σ. Λάϊος, ὅ.π., σ. 179-204, 213-244 καὶ Γ. Οἰκονόμος, «Ἡ Ἑλλὰς ἐν τῇ Διεθνεῖ 
Ἀκαδημαϊκῇ Ἑνώσει», Ἡμερολόγιον τῆς Μεγάλης Ἑλλάδος, 1927, σ. 61- 69.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 179

φιλοτιμίας καὶ φιλοδοξίας οὐ τῆς τυχούσης. Θέλομεν λοιπὸν νὰ ἔχωμεν καὶ 
ἡμεῖς Ἀκαδημίαν, οἵας ἔχουσι καὶ τὰ λοιπὰ τῶν πεφωτισμένων καὶ πλουσίων 
ἐθνῶν». Ἦταν, ἐξάλλου, ἀντίθετος μὲ τὴν ἄνωθεν ρύθμιση τῆς γλώσσας, ρόλο 
ποὺ κάποιοι ἀπέδιδαν στὸ ἵδρυμα τῆς Ἀκαδημίας, δεχόμενος ὡς μοναδικὴ 
χρησιμότητα ἑνὸς τέτοιου ὀργανισμοῦ τὴ δυνατότητα νὰ ἀναλάβει τὸ ἔργο τῆς 
ἱστορικῆς ἔρευνας τῆς ἑλληνικῆς γλώσσας καὶ τῆς σύνταξης λεξικῶν.48 Τὸ ἀπο
τέλεσμα τῆς σπουδῆς γιὰ τὴ δημιουργία ἑνὸς τέτοιου ἱδρύματος θὰ ἦταν νὰ 
γίνουν μέλη του ὄχι οἱ «ὀλίγοι καὶ ἄριστοι», ἀλλὰ «βέβηλοι καὶ ἀνίκανοι». Μὲ 
ἀναλυτικούς, τέλος, ὑπολογισμοὺς κατέληγε στὸ συμπέρασμα ὅτι, παρὰ τὴ χο
ρηγία τοῦ Σίνα, οὔτε οἰκονομικὰ εἶχε τὴ δυνατότητα νὰ ἐπιβιώσει ἡ Ἀκαδημία 
καὶ πρότεινε τὰ χρήματα νὰ χρησιμοποιηθοῦν γιὰ τὴν προώθηση τῶν στόχων 
τῆς ἀδρανοῦς τότε ΑΕ καὶ γιὰ τὴν ὀργάνωση ἀρχαιολογικοῦ μουσείου.49 

Στὴ συζήτηση ποὺ ἐπαναλήφθηκε τὸ 1867, ὅταν ὁ Ὑπουργὸς Χ. Χριστό
πουλος ἐπιχείρησε νὰ ἱδρύσει ὡς  Ἀκαδημία τὸ Ἑλληνικὸν Φιλολογικὸν Συνέδριον, 
ὁ Κουμανούδης διατύπωσε καὶ πάλι τὶς ἀντιρρήσεις του,50 ἐνῶ ὁ Ραγκαβῆς δὲν 
ἐνεπλάκη, ἀμέσως τουλάχιστον, καθὼς τότε εἶχε ἀρχίσει τὴ διπλωματική του 
σταδιοδρομία καὶ βρισκόταν στὴν Ἀμερική.51 Τὸ 1875, πάντως, καί, ἐνῶ τὸ 
κτίριο τῆς Ἀκαδημίας εἶχε ἀρχίσει νὰ οἰκοδομεῖται, προέτρεπε μὲ ἐπιστολὴ 
ἀπὸ τὸ Βερολίνο52 τὸν πρωθυπουργὸ Κουμουνδοῦρο νὰ προχωρήσει ἐπιτέλους 
στὴν ἵδρυσή της, «οὐ μόνον διὰ τὴν παρ᾽ ἡμῖν δραστήριον καλλιέργειαν τῶν ἐπι
στημῶν, ἀλλὰ πρὸ πάντων [γιατὶ] ἡ ἵδρυσις αὐτῆς θέλει χαιρετηθῇ ὑπὸ πάσης 
τῆς Εὐρώπης ὡς ἡ ἀρίστη ἀπόδειξις ὑψηλοῦ πολιτισμοῦ τῆς Ἑλλάδος καὶ 
οἱ σοφοὶ ὅλων τῶν μερῶν, οἵτινες σήμερον ὑπαγορεύουσι τὴν κοινὴν γνώμην 
θέλουσι ὅλοι βοήσει ὑπὲρ τῆς Ἑλλάδος». Στὴν ἴδια ἐπιστολὴ προέτρεπε τὸν 
Κουμουνδοῦρο νὰ μὴν ἀκούσει τοὺς «μελαγχολικοὺς» καὶ «μεμψιμοίρους» ποὺ 
πίστευαν «ὅτι ἡ Ἑλλὰς δὲν εἶναι ὥριμος δι᾽ Ἀκαδημίαν, διότι ἄλλως θὰ σα
πίσῃ πρὶν ὡριμάσῃ», ἐνῶ χρησιμοποιοῦσε ὡς παράδειγμα τὶς εὐρωπαϊκὲς ἀκα
δημίες ποὺ εἶχαν ξεκινήσει μὲ λίγους καὶ χωρὶς σπουδαῖα κτίρια. Δεδομένου ὅτι 

48. Γιὰ τὶς γλωσσικὲς ἀπόψεις του βλ. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, 
ὅ.π.,  σ. 56-65.

49. Ὁ Λάϊος, παραθέτει τὶς ἀντιρρήσεις τοῦ Κουμανούδη, ἀγνοώντας δικαιολογημένα 
τὸν συγγραφέα. Βλ. Γεώργιος Σ. Λάϊος, ὅ.π., σ. 144-145. Ἀντιρρήσεις ἐξέφρασαν ἀργότερα, 
κυρίως γιὰ τὸ κτίριο, οἱ Νικόλαος Δαμαλᾶς (1879), Ἄγγελος Βλάχος (1884), Εἰρηναῖος 
Ἀσώπιος (1889), Ἀλέξανδρος Φιλαδελφεὺς (1892) καὶ Γεράσιμος Βῶκος (1895). Βλ. ὅ.π., 
σ. 240-241.

50. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 62-63, 168-176, 266-267.
51. Ὁ Ραγκαβῆς ὑποστηρίζει ὅτι ἀπὸ τὴν Ἀμερικὴ συνεχῶς πίεζε γιὰ τὴν ἵδρυση 

Ἀκαδημίας καὶ τὸ 1867, ἀλλὰ δὲν εἶναι σαφὲς ἂν ἐμπλέκεται στὸ ζήτημα τοῦ Ἑλληνικοῦ 
Φιλολογικοῦ Συνεδρίου. Βλ. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Γ΄, σ. 
244.

52. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Χειρόγραφος κῶδιξ, ὅ.π., σ. 155-159.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου180

ἡ διαφωνία τοῦ Κουμανούδη εἶναι βέβαιο ὅτι ἦταν γνωστή, ἂν ὄχι ἀπὸ τὸ ἀνώ
νυμο ἄρθρο τοῦ 1856, τουλάχιστον ἀπὸ τὰ γεγονότα τοῦ 1867, οἱ παραπάνω 
χαρακτηρισμοί, ὅπως καὶ ὁ μεταγενέστερος «μικρόνοες»,53 ἀναφέρονταν καὶ σὲ 
αὐτόν, ὁ ὁποῖος προτεινόταν, πάντως, ἀπὸ τὸν Ραγκαβῆ ὡς ἕνα ἀπὸ τὰ πρῶτα 
μέλη τῆς Ἀκαδημίας.54

Ἡ ἄποψη τοῦ Κουμανούδη γιὰ τὸ θέμα παρέμεινε σταθερὴ ὣς τὸ τέλος 
τῆς ζωῆς του, μολονότι συμμετεῖχε τὸ 1894, στὰ ἐγκαίνια τοῦ κτιρίου τῆς 
Ἀκαδημίας ἐκφωνώντας λόγο ὡς ἀναπληρωτὴς τοῦ ἀντιπροέδρου τῆς ΑΕ Σπ. 
Φιντικλῆ.55 Σταθερὴ παρέμεινε καὶ ἡ ἄποψη τοῦ Ραγκαβῆ, ὁ ὁποῖος τὸ 1887 
δημοσίευσε πλῆρες σχέδιο «ἱδρύσεως καὶ κανονισμοῦ Ἀκαδημίας».56

Παρόμοια διάσταση ἀπόψεων διαπιστώνουμε καὶ ὡς πρὸς τὴν ἀνάπτυξη τοῦ 
θεάτρου στὴν Ἑλλάδα, καὶ κυρίως τὴν οἰκοδόμηση κτιρίου ποὺ θὰ στέγαζε τὶς 
δραστηριότητές του. Ὁ Κουμανούδης, λάτρης ὁ ἴδιος τῆς θεατρικῆς τέχνης καὶ 
θαμὼν τῶν παραστάσεων ὄπερας κατὰ τὴν ἐποχὴ τῶν σπουδῶν του, θεωροῦσε 
πολυτέλεια τὴν οἰκοδόμηση κτιρίου στὴν Ἀθήνα, μὲ τὰ ἴδια ἐπιχειρήματα ποὺ 
τὸν ὁδηγοῦσαν νὰ ἀρνεῖται τὴν ἵδρυση Ἀκαδημίας.57 Συμμετεῖχε στὴν ἐπι
τροπὴ ποὺ ἀνέλαβε τὴ σύνταξη κανονισμοῦ τοῦ Ἐθνικοῦ Θεάτρου τὸ 1856,58 
ἐκφράζοντας παράλληλα τὴν πεποίθηση ὅτι δὲν ἔπρεπε νὰ κατασκευασθεῖ Νέα 
Σκηνή, ὅπως πρότεινε ὁ Δημ. Καμπούρογλου.59 Ὁ Ραγκαβῆς, ἀπὸ τὴν ἄλλη 
πλευρά, συμμεριζόταν τὴν ἀγάπη τοῦ Κουμανούδη γιὰ τὸ θέατρο, ἀλλὰ ὄχι 
τὴν ἐπιφύλαξή του γιὰ τὴν οἰκοδόμηση κτιρίου γι᾽ αὐτὸν τὸν σκοπό. Ἔτσι εἶχε 
ἐνεργὸ συμμετοχὴ στὴν προσπάθεια ἐξεύρεσης χρηματοδότη, τὸν ὁποῖο ἀνα
ζήτησε στοὺς Κωνσταντίνο Ζάππα καὶ Ἀνδρέα Συγγρό, ἐνῶ ἀσχολήθηκε μὲ τὴ 
σύνταξη σχεδίου γιὰ τὴν οἰκοδομὴ καὶ κανονισμοῦ λειτουργίας τοῦ θεάτρου καὶ 
συμμετεῖχε σὲ ἐπιτροπὲς μὲ αὐτὸ τὸ ἀντικείμενο.60 Χαρακτηριστικὸς γιὰ τὶς 
ἀντιλήψεις τοῦ Ραγκαβῆ εἶναι ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο συσχέτιζε τὴν Ἀκαδημία, 
τὸ Πανεπιστήμιο, τὸ Ζάππειο μέγαρο καὶ τὸ θέατρο: 

Εἰς τὴν ἐπίδοσιν τῶν ἐθνῶν τρία τινὰ κυρίως συντείνουσιν· ἡ πρόοδος τῆς 
ὑλικῆς ἐργασίας, ἡ καλλιέργεια τῆς ἐπιστήμης καὶ ἡ καλλιέργεια τοῦ ἤθους καὶ 
τῆς διανοίας. Τὴν πρώτην τῶν ἀναγκῶν τούτων ἐπαγγέλλεται νὰ θεραπεύσῃ 

53. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Β΄, σ. 389.
54. Στὸ ἴδιο· Γεώργιος Σ. Λάϊος, ὅ.π., σ. 225.
55. Τὸ γεγονὸς χαρακτήρισε «δυσάρεστον ἔργον» καὶ σχολίασε σὲ στιχούργημα 

ἐκείνων τῶν ἡμερῶν. Βλ. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 278.
56. Γ. Σ. Λάϊος, ὅ.π., σ. 399-406.
57. Φάκ. 21 (1135), ἀρ. 219.
58. Φάκ. 9 (1111), ἀρ. 18.
59. Ἐφημ. Φιλόπατρις, 11-8-1856 (τὸ ἀπόκομμα στὸν φάκ. 51 (1165), ἀρ. 27).
60. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Β΄, σ. 48· τ. Δ΄, σ. 96-97, 

481, 515-516· Ε. Θ. Σουλογιάννης, Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς, ὅ.π., σ. 51, 54, 215· 
Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Χειρόγραφος κῶδιξ, ὅ.π., σ. 57-73, 146-148, 287-290.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 181

τὸ κατάστημα τοῦ ἀοιδίμου Εὐαγγέλη. Τὴν δευτέραν ἀφορᾷ τὸ ὑπὸ πάντων 
τῶν Ἑλλήνων ἱδρυθὲν Πανεπιστήμιον καὶ ἡ ὑπὸ τοῦ Κυρίου Σίνα ἀνεγειρομένη 
Ἀκαδημία, εἰς δὲ τὴν τρίτην καὶ σπουδαιοτάτην ἀνάγκην ἀνταποκρίνεται τὸ 
Θέατρον.61

Ὁ Ραγκαβῆς πίστευε ὅτι τὸ ἑλληνικὸ κράτος ἦταν ἕτοιμο νὰ ἐνσωματώσει 
θεσμοὺς εὐρωπαϊκοῦ τύπου καὶ ἔλειπαν ἁπλῶς τὰ μέσα γιὰ τὴν ὀργάνωσή 
τους, ἐνῶ κατὰ τὸν Κουμανούδη ἡ συγκρότηση τοῦ ἐθνικοῦ-ἀστικοῦ κράτους 
ἀποτελοῦσε ἕναν στόχο ποὺ ἀπαιτοῦσε ἀκόμη πολλὲς προσπάθειες, γιὰ νὰ ἐπι
τευχθεῖ.62 Χρησιμοποιοῦσε τὸν ὅρο «σκαπανεῖς» γιὰ νὰ περιγράψει τὸν ρόλο ποὺ 
διαδραμάτιζε ἡ γενιά του στὴ διαδικασία αὐτή,63 ἐνῶ ἀποκαλοῦσε «κολακευτικὴ 
αὐταρέσκεια» τὴν τάση πολλῶν συγχρόνων του νὰ προβάλλουν ἀποκλειστικὰ 
τὶς θετικὲς πλευρὲς τῶν Ἑλλήνων ἀποσιωπώντας τὰ προβλήματα.64

Κοινὸ σημεῖο ἀναφορᾶς καὶ τῶν δύο ἦταν ἡ Εὐρώπη, ἀπὸ τὴν ὁποία θὰ 
κατακυρωνόταν ἡ ὕπαρξη τοῦ ἑλληνικοῦ κράτους. Ἡ Ἱστορία τῆς νεοελληνικῆς 
λογοτεχνίας τοῦ Ραγκαβῆ καὶ ἡ Ἑλληνικὴ Βιβλιογραφία τοῦ Κουμανούδη 
ὑπηρετοῦσαν ἀκριβῶς αὐτὸν τὸν στόχο, ὅπως ἰσχυρίζονται οἱ συντάκτες τῶν 
ἔργων.65 Κατὰ τὸν Ραγκαβῆ «τὸ μέλλον τῆς Ἑλλάδος ἐξαρτᾶται κυρίως καὶ 
σχεδὸν ἀποκλειστικῶς ἐκ τῆς ὑπολήψεως ἣν θέλει ἐμπνεύσει εἰς τὰ ἄλλα ἔθνη 
περὶ τῆς ἀναπτύξεως ἧς εἶναι δεκτικὴ ἐν τῷ πολιτισμῷ».66 Ὁ Κουμανούδης, 
ἀπὸ τὴν ἄλλη πλευρά, παρακολουθοῦσε συστηματικὰ τὴν ἀνταπόκριση τῶν 
Εὐρωπαίων στὰ ἑλληνικὰ ἐπιτεύγματα67 καὶ ἀναγνώριζε τὸ δικαίωμά τους νὰ 

61. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Χειρόγραφος κῶδιξ, ὅ.π., σ. 65.
62. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 101-102. Πβ. τὶς ἀντιρρήσεις 

τοῦ Καυταντζόγλου γιὰ τὴν οἰκοδόμηση τοῦ Ζαππείου μεγάρου: «Παρ’ ἡμῖν ὅμως, ἔνθα ἥ τε 
γεωργία καὶ ἡ βιομηχανία καὶ πᾶσαι αἱ ἄλλαι τέχναι ἐν σπαργάνοις εὑρίσκονται, καὶ οὐδεμία 
κατεβλήθη μελέτη καὶ φροντὶς πρὸς ἐμψύχωσιν αὐτῶν, ἀποφασίζεται ἐν πατάγῳ καὶ βίᾳ 
ἡ ἵδρυσις μονίμου μεγάρου τῶν Ὀλυμπίων πρὸς ἔκθεσιν τῶν ἑλληνικῶν προϊόντων ἕνεκα 
τῆς παρ᾽ ἡμῖν ἀτυχῶς ἐπικρατούσης ἀκρίτου μιμήσεως πάντων τῶν ἀλλοτρίων. Σπεύδομεν 
δηλαδὴ κούφως καὶ ἐπιδεικτικῶς εἰς θερισμόν, ἐνῷ περὶ σπορᾶς οὐδεμία φροντὶς ἐγένετο». 
Βλ. Λύσανδρος Καυταντζόγλους, «Τὰ Ὀλύμπια ἐν Φαλήρῳ καὶ τὸ νῦν μεταρρυθμιζόμενον 
Ζάππειον», Ἀθήναιον Η΄ (1879) 374-384.

63. «Ἐπιγραφαὶ ἐκ τοῦ Ἀσκληπιείου καὶ τῶν πέριξ τόπων», Ἀθήναιον Στ΄ (1877) 476.
64. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 123, 125.
65. Γιὰ τὸν Ραγκαβῆ βλ. Ἑλένη Κωβαίου, «Geschichte der neugriechischen Litteratur 

von Α. R. Rhangabé und Daniel Sanders: Ἡ συμβολὴ τοῦ D. Sanders στὴ μεταποίηση 
τῶν λογοτεχνικῶν ἀντιλήψεων τοῦ Ἀ. Ρ. Ραγκαβῆ», Ἀστέριος Ἀργυρίου, Κωνσταντίνος Α. 
Δημάδης, Ἀναστασία Δανάη Λαζαρίδου (ἐπιμ.), Πρακτικὰ τοῦ Α΄ Εὐρωπαϊκοῦ Συνεδρίου 
Νεοελληνικῶν Σπουδῶν, Βερολίνο, 2-4 Ὀκτωβρίου 1998. Ὁ Ἑλληνικὸς κόσμος ἀνάμεσα 
στὴν Ἀνατολὴ καὶ τὴ Δύση 1453-1981, τ. Α΄, σ. 353-354. Γιὰ τὴν Ἑλληνικὴ Βιβλιογραφία 
τοῦ Κουμανούδη βλ. τὴν ἀγγελία ἔκδοσης τοῦ βιβλιογραφικοῦ καταλόγου του τὸ 1854, 
Πανδώρα Στ΄ (1855-1856) 93-94.

66. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Χειρόγραφος κῶδιξ, ὅ.π., σ. 289.
67. Φάκ. 36 (1150), ἀρ. 55, 68, 134, 135.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου182

κρίνουν τὴ συμπεριφορὰ τῶν Ἑλλήνων ἀπέναντι στὶς ἀρχαιότητες: «εὐχόμεθα 
μόνον νὰ φανῶμεν ἐπὶ τέλους ἀσπροπρόσωποι εἰς τὰ ὄμματα τῶν Εὐρωπαίων, 
δεικνύοντες αὐτοῖς, ὅτι εἴμεθα καλοὶ φύλακες τῶν προγονικῶν ἡμῶν μνημείων, 
οἵους μᾶς ἀπαιτοῦσιν».68

Ὁ «εὐρωπαϊσμὸς» τοῦ Κουμανούδη περιορίζεται, ὡστόσο, ἀπὸ κάποιες 
«ἑλληνοπρεπεῖς» ἀντιλήψεις. Πίστευε ὅτι κρατικὴ ὑποστήριξη ἔπρεπε νὰ ὑπάρχει 
μόνο γιὰ τὸ ἑλληνικὸ θέατρο,69 ἀπέρριπτε τὴ διδασκαλία ξένων γλωσσῶν στὰ 
Παρθεναγωγεῖα70 καὶ τοὺς «ξενισμοὺς» στὴν ἐλληνικὴ γλώσσα,71 ἐνῶ πρότεινε 
ἀκόμη καὶ «νὰ μεταβληθῇ ὁ ἱματισμὸς τοῦ Ἕλληνος ἐπὶ τὸ ἀρχαϊκώτερον, τοῦ 
τε πολίτου καὶ τοῦ στρατιώτου».72 Σὲ ἕνα ἄρθρο μὲ τὸν τίτλο «Παιδαγωγία 
τῶν μεγάλων» τὸν Μάρτιο τοῦ 1862,73 συζητοῦσε τὴν ἵδρυση «τιμητείας» τῶν 
ἠθῶν κατὰ τὸ πρότυπο τῶν Ρωμαίων. Γιὰ νὰ καταλήξει στὴν πρόταση γιὰ 
τὴ «ρύθμιση» ἐκ μέρους τῆς πολιτείας τοῦ τρόπου ζωῆς τῶν πολιτῶν, σχο
λίαζε τὶς εὐρωπαϊκὲς ὑπερβολές, κατὰ τὴ γνώμη του, ὡς πρὸς τὰ ἀτομικὰ δι
καιώματα. Τὸ μεγάλο διάστημα ποὺ οἱ Ἕλληνες ἔζησαν στὴ «δουλεία» τοὺς 
ἐμπόδισε νὰ κερδίσουν ἀπὸ τὶς εὐρωπαϊκὲς ἐξελίξεις ἐν τῷ μεταξύ, γεγονὸς 
ποὺ τοὺς κατέστησε ἀνώριμους νὰ ἐνστερνισθοῦν τὰ εὐρωπαϊκὰ ἤθη, συνεπῶς 
ἔπρεπε νὰ παρακάμψουν τὴν εὐρωπαϊκὴ ἐμπειρία καὶ νὰ ἐφαρμόσουν κάποιους 
ὀρθοὺς θεσμοὺς παλαιότερους, δηλ. τῶν ἀρχαίων λαῶν, θεσμοὺς ἐλεγκτικοὺς 
τῆς ἰδιωτικῆς ζωῆς.

Δήλωνε ἐπίσης μὲ ἰδιαίτερη ἔμφαση ὅτι ἀπέρριπτε τὸν «κοσμοπολιτισμό»: 
«Τὴν φιλοπατρίαν θεωρῶ ἀρετὴν ἐγὼ ἰδιαζόντως πως, προτιμητέαν τοῦ κοσμο
πολιτισμοῦ κατὰ πολύ· διότι μόνον δι᾽ αὐτῆς προβαίνει ἓν ἔθνος καὶ δι᾽ αὐτοῦ 
καὶ ἄλλα ἔπειτα· ἄλλως ὄχι. Ὁ κοσμοπολιτισμὸς δὲ φέρει σχεδὸν εἰς τὴν 
ἀδιαφορίαν».74 Τὴν ἀρχή του διατύπωσε καὶ ὡς δόγμα: «Φιλανθρωπίαν μετὰ 
πατριωτισμοῦ δέχομαι, ὄχι δὲ κοσμοπολιτισμόν, διότι ὡς ἔχουσι τὰ πάθη τῶν 
ἀνθρώπων ὁ κοσμοπολιτισμὸς εἶναι θάνατος τῆς προόδου».75 Δὲν ὑπάρχει καμ

68. Φιλίστωρ 2 (1862) 496.
69. Βλ. τὸν ἐπικήδειο ποὺ συνέταξε ὁ ἴδιος γιὰ τὸν ἑαυτό του, φάκ. 5(1107), ἀρ. 12.
70. Βλ. τὰ ἀνυπόγραφα ἄρθρα «Περὶ τῆς παρ᾽ ἡμῖν ἀνατροφῆς καὶ παιδείας», ἐφημ. Φι­

λόπατρις, 23-12-1855 καὶ «Παρατηρήσεις περὶ τῆς παρ᾽ ἡμῖν ἀνατροφῆς καὶ παιδεύσεως», 
ἐφημ. Φιλόπατρις, 16-3-1856 (τὰ ἀποκόμματα στὸν φάκ. 51 (1165), ἀρ. 22-25).

71. Φάκ. 24 (1138), ἀρ. 3ιη΄ (1-6).
72. Βλ. τὸν ἐπικήδειο γιὰ τὸν ἑαυτό του, φάκ. 5(1107), ἀρ. 12.
73. Φιλίστωρ 3 (1842) 261-268. Βλ. καὶ φάκ. 36(1150), ἀρ. 78. Πβ. τὴν παρόμοια 

ἄποψη τοῦ Πέτρου Σκυλίτζη Ὁμηρίδη διατυπωμένη στὰ χρόνια τῆς Ἐπανάστασης: Γιάννης 
Κόκκωνας, Ὁ Πολίτης Πέτρος Σκυλίτζης Ὁμηρίδης, 1784-1872. Μελέτη τῆς συμμετοχῆς 
ἑνὸς ἐλάσσονος σὲ γεγονότα μείζονος σημασίας, Ἀθήνα 2003, σ. 142, 221.

74. Ἡμερολόγιον Στεφάνου Α. Κουμανούδη 1845-1867, μεταγραφή Στ. Ν. Κουμανού
δης, ἐπιλεγόμενα Α. Π. Ματθαίου, Ἀθήνα 1990, σ. 110-111.

75. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 244-246.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 183

μία ἔνδειξη ὅτι ὁ Ραγκαβῆς ἐνστερνιζόταν αὐτὴν τὴν ἄποψη. Ἀντιθέτως, ὁ κο
σμοπολιτισμὸς ἀποτελεῖ ἕνα ἀπὸ τὰ ἀναγνωρισμένα χαρακτηριστικά του. Ὅλες 
οἱ ἑρμηνεῖες ποὺ ἔχουν δοθεῖ π.χ. γιὰ τὸ περιεχόμενο τῆς πεζογραφικῆς του 
παραγωγῆς, ἀνεξάρτητα ἀπὸ τοὺς ἐπὶ μέρους στόχους ποὺ ἔχουν διαπιστωθεῖ, 
συγκλίνουν στὴν παραδοχὴ ὅτι μὲ τὸν ἕναν ἢ τὸν ἄλλον τρόπο ὁ κόσμος τῶν 
κειμένων του ὑπερβαίνει τοὺς ἑλληνικοὺς ὁρίζοντες καὶ ἐξοικειώνει τὸν ἀνα
γνώστη μὲ τὴ σύγχρονη εὐρωπαϊκὴ πραγματικότητα.76

Ταυτισμένος μὲ τὴν πρώτη περίοδο τῆς ΑΕ καὶ τοὺς πύρινους λόγους τοῦ 
θείου του Ἰακ. Ρίζου Νερουλοῦ κατὰ τοῦ Βυζαντίου, ὁ Ραγκαβῆς, ὅπως καὶ 
ὁ Κουμανούδης, δὲν φαίνεται νὰ ἐνστερνίσθηκε ποτὲ τὸ τρίσημο σχῆμα τῆς 
ἑλληνικῆς ἱστορίας τοῦ Παπαρρηγόπουλου, στὸν βαθμὸ τουλάχιστον ποὺ γνω
ρίζουμε τὶς ἀπόψεις του.77 Μολονότι οἱ ἀπόψεις ποὺ ἐκφράζουν σχετικὰ μὲ τὴν 
ἀρχαία τέχνη καὶ τὴν παρακμή της στὰ χρόνια τοῦ Βυζαντίου ταυτίζονται ὡς 
πρὸς τὴ βασικὴ ἀρχή,78 διαφοροποιοῦνται ὡς πρὸς τὸ στοιχεῖο τῆς θρησκείας. 
Ἕνα χαρακτηριστικὸ παράδειγμα ἀποτελοῦν οἱ ἀπόψεις τους γιὰ τὴ βυζαντινὴ 
ἀρχιτεκτονική.

Κατὰ τὸν Ραγκαβῆ:
Οὕτω φύρδην συμμιγέντων τῶν διαφόρων τῆς ἀρχιτεκτονικῆς ῥυθμῶν, 

καὶ τοῦ θόλου παντοίως συνδυασθέντος καὶ συνδεθέντος μετὰ τῶν κιόνων, πα­

76. Τάκης Καγιαλῆς, «Πατριδογνωσία, ξενοτροπία καὶ ἱστορία. Καλλιγᾶς καὶ Ραγκα
βῆς», Νάσος Βαγενᾶς (ἐπιμ.), Ἀπὸ τὸν Λέανδρο στὸν Λουκῆ Λάρα. Μελέτες γιὰ τὴν πε­
ζογραφία τῆς περιόδου 1830-1880, Ἡράκλειο 1997, σ. 119-148· Δημήτρης Τζιόβας 
(ἐπιμ.), ̓Αλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς, Διηγήματα, Ἀθήνα 1999, σ. 9-129· Ἀλέξης Πολίτης, 
«Ἐθνοκεντρισμὸς καὶ εὐρωπαϊσμός. Ζητήματα ἰδεολογίας στὸ ἔργο τοῦ Ἀλεξάνδρου Ρίζου 
Ραγκαβῆ», Ὁ ρομαντισμὸς στὴν Ἑλλάδα, Ἀθήνα 2001, σ. 221-238.

77. Ὁ πρῶτος πρόεδρος τῆς ΑΕ, μὲ τὶς σκληρὲς ἀπόψεις του κατὰ τοῦ Βυζαντίου, 
ἀποτελεῖ ἕνα βασικὸ σημεῖο ἀναφορᾶς στὸ πλαίσιο ποὺ ἔχει διαγράψει ὁ Κ. Θ. Δημαρᾶς, ὁ 
ὁποῖος ἔχει ἐπισημάνει, ἐξάλλου, μὲ ἔμφαση πόσο ἀρχαιολάτρες ἦσαν οἱ Φαναριῶτες. Βλ. Κ. 
Θ. Δημαρᾶς, Ἑλληνικὸς ρωμαντισμός, Ἀθήνα 1982, σ. 221-241, 339-340. Ὁ Ραγκαβῆς δὲν 
περιλαμβάνεται στὰ πρόσωπα, τῶν ὁποίων τὰ κείμενα χρησιμοποιοῦνται συχνὰ ὡς τεκμη
ρίωση στὸ σχῆμα αὐτό. Στὸ ἀρχεῖο του σώζονται ἀναλυτικὲς σημειώσεις γιὰ τὴ βυζαντινὴ 
περίοδο, τὶς ὁποῖες δὲν δημοσίευσε. Πρόκειται γιὰ μιὰ οὐδέτερη χρονολογικὴ καταγραφὴ 
γεγονότων τῆς Βυζαντινῆς περιόδου. Βλ.  ΚΕΙΝΕ, Ἀρχεῖο Ἀλ. Ρ. Ραγκαβῆ, φάκ. 74. Βλ. 
ἐπίσης Εὐθύμιος Σουλογιάννης, «Ὁ Ἀλέξανδρος Ρῖζος Ραγκαβῆς καὶ τὸ ἱστοριογραφικὸ 
ἔργο του», Παρνασσὸς ΚΒ΄ (1980) 263. Στὸ θεατρικὸ ἔργο Δούκας παρουσιάζει μὲ τὰ μελα
νότερα χρώματα τὴν κοινωνία τοῦ Βυζαντίου. Βλ. Ἀλέξης Πολίτης, Ἐθνοκεντρισμὸς καὶ 
εὐρωπαϊσμός, ὅ.π., σ. 227.

78. Τὸ θέμα ποὺ ἀνακοίνωνε πὼς θὰ διδάξει ὁ Ραγκαβῆς κατὰ τὸ ἀκαδημαϊκὸ ἔτος 
1844-1845 ἦταν τὸ ἑξῆς: «Πῶς ἐταπεινώθη [ἡ ἀρχαία τέχνη] ὑπὸ τῶν Ἀπογόνων, πῶς ἐξη
χρειώθη καὶ διεστράφη ὐπὸ τῶν Ῥωμαίων, πῶς τέλος κατεστράφη ὑπὸ τῆς ἀπειροκάλου καὶ 
ἀμαθοῦς βυζαντινῆς δυναστείας καὶ ὑπὸ τῶν βαρβαρικῶν ἐπιδρομῶν ...». Βλ. Ἀ. Ρ. Ραγκα­
βῆ καθηγητοῦ τῆς Ἀρχαιολογίας τὸ τελευταῖον μάθημα κατὰ τὸ ἔτος 1844-1845, σ. 16.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου184

ρήχθησαν ἐκ τῶν ἀρχαίων βουλευτηρίων αἱ βυζαντιναὶ ἐκκλησίαι, ὧν ἀρχέτυπον 
ὁ ἀπαράμιλλος τῆς ἁγίας Σοφίας ναός.79 

Κατὰ τὸν Κουμανούδη: 
Ἐπὶ Ἰουστινιανοῦ λοιπὸν ἐθαυμάζετο τὸ κτίσμα τῆς Ἁγίας Σοφίας ἐν 

Βυζαντίῳ ὡς καλλίτεχνον, ἐνᾧ δὲν ἦτο καὶ δὲν εἶναι (ἂν ἐξαιρέσῃ τις τὸν θόλον 
του) παρὰ τραγέλαφος. Πῶς ἦτο δυνατὸν ἡ ἀρχιτεκτονικὴ νὰ ἔχῃ τινα ὕπαρξιν 
αὐτοτελῆ καὶ ἔλλογον μετὰ κάλλους, ὅτε ἤδη ἀπὸ Κωνσταντίνου ἐτράπησαν 
οἱ ἀπαίδευτοι συνήθως αὐτοκράτορες εἰς τὸ κατασκευάζειν οἱκοδομὰς μὲ δα­
νεισμένα ἢ μᾶλλον ἡρπαγμένα ἐξ ἄλλων παλαιοτέρων κτισμάτων μέλη ἀρχι­
τεκτονικὰ διαφορωτάτων σχημάτων;80

Ὁ Ραγκαβῆς ἀναγνώριζε τὸ εἰδικὸ βάρος τῆς θρησκείας καὶ τοῦ Πατριαρχείου 
στὴν ἱστορία τοῦ Ἑλληνισμοῦ81 καὶ συνδεόταν μὲ τὸν σύλλογο Ἀνάπλασις,82 ποὺ 
ἔθετε ὡς στόχο «νὰ συντελέσῃ εἰς τὴν ἀνάπλασιν καὶ διοργάνωσιν τῆς κοινωνίας 
διὰ τοῦ χριστιανισμοῦ ἐξυπηρετουμένου ὑπὸ τῶν ἐπιστημῶν καὶ τεχνῶν»,83 
σύλλογο μὲ τὸν ὁποῖο ὁ Κουμανούδης δὲν ἤθελε νὰ ἔχει καμμία σχέση.84 Ὁ 
Ραγκαβῆς συμμετεῖχε ἐπίσης εὐχαρίστως στὶς ἐκδηλώσεις τοῦ Φιλολογικοῦ 
Συλλόγου Κωνσταντινουπόλεως, εἴτε ὡς ἀκροατὴς εἴτε ὡς ὁμιλητής,85 ἐνῶ ὁ 
Κουμανούδης ἀντιμετώπιζε μὲ μεγάλη ἀντιπάθεια τοὺς πνευματικοὺς κύκλους 
τῆς Κωνσταντινούπολης,86 ὅπως καὶ τὴν ἴδια τὴν πόλη, ἡ ὁποία συμβόλιζε ὅλα 
ὅσα ἀπέρριπτε.

79. ̓Α. Ρ. Ραγκαβῆ καθηγητοῦ τῆς Ἀρχαιολογίας τὸ τελευταῖον μάθημα κατὰ τὸ ἔτος 
1845-1846,  σ. 11.

80. Στεφάνου Ἀ. Κουμανούδη Ἀνέκδοτα. Ἱστορία τοῦ ἑλληνικοῦ ἔθνους, μεταγραφὴ Στέ
φανος Ν. Κουμανούδης, Ἀθήνα 1983, σ. 47. Τὸ κείμενο συνέταξε ὁ Κουμανούδης τὸ 1867.

81. Ἑλένη Κωβαίου, «Geschichte der neugriechischen Litteratur von Α. R. Rhangabé 
und Daniel Sanders», ὅ.π., σ. 356. Γιὰ τὶς ἀπόψεις τοῦ Κουμανούδη βλ. Σοφία Ματθαίου, 
Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 126-129, 213-215, 221-222, 244-246, 248-250.

82. Διετέλεσε Πρόεδρος καὶ στὴ συνέχεια ἰσόβιος Ἀντιπρόεδρος. Βλ. Ἀλέξανδρος Ρ. 
Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Δ΄, σ. 510-512.

83. Θανάσης Καλαφάτης, «Θρησκευτικότητα καὶ κοινωνικὴ διαμαρτυρία: οἱ ὀπαδοὶ 
τοῦ Ἀπόστολου Μακράκη στὴν βορειοδυτικὴ Πελοπόννησο (1890-1900)», Τὰ Ἱστορικά 
18,19 (Ἰούνιος, Δεκέμβριος 1993) 123.

84. Ὅταν τοῦ ἔστειλαν τὸ ὁμώνυμο περιοδικὸ καὶ ζήτησαν τὴν παντὸς εἴδους συνδρομή 
του, ἀγνόησε τὴν ἐπιστολή. Βλ. φάκ. 5 (1107), ἀρ. 132.

85. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Γ΄, σ. 466-467, 497.
86. Βλ. τὴν ἐπιστολὴ πρὸς τὸν Ἠλία Τανταλίδη, σχόλιο γιὰ τὴ βιογραφία τοῦ Στεφ. 

Καραθεοδωρῆ (φάκ. 4 (1106), ἀρ. 11): «τί ἐν Κωνσταντινουπόλει ἐτυπώθη ἀπὸ τριάκοντα 
ἐτῶν, ὅπερ νὰ ἐπενήργησεν εἰς τὴν τοῦ ἔθνους παιδείαν σημαντικῶς; ποία γραμματική, 
ποῖον λεξικόν, ποία χρηστομάθεια ἑλληνικὴ ἢ λατινικὴ ἢ Γερμανικὴ ἢ γαλλική; ποία ἔκδοσις 
Ἕλληνος ἢ Ρωμαίου κλασικοῦ; ποία φυσική; ποία γεωγραφία; ποία χημεία; ποία ἀνατομία, 
ποία χειρουργική; ποία φυσικὴ ἱστορία, ποία ἱστορία τῆς γραμματολογίας, ποία ἐκκλησια
στικὴ ἱστορία κτλ. κτλ.;».

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 185

Ἡ διάσταση ἀπόψεων ποὺ τοὺς διέκρινε ὡς πρὸς τὴν ἐκκλησιαστικὴ μουσικὴ 
συνδέεται μὲ τὶς παραπάνω πεποιθήσεις. Ὁ Κουμανούδης συντασσόταν μὲ αὐ
τοὺς ποὺ πίστευαν ὅτι ἡ ἐκκλησιαστικὴ μουσικὴ ἔπρεπε νὰ μεταρρυθμισθεῖ.87 
Κατὰ τὴ γνώμη του, ἡ ψαλμωδία «τῆς μύτης» δὲν εἶχε καμμία σχέση μὲ τὴ 
φυσικὴ ἐξέλιξη τῆς ἑλληνικῆς μουσικῆς καὶ ὀφειλόταν στὴν ἐπιβολὴ τοῦ «ἀνα
τολικοῦ» ὕφους ἀπὸ τὴν ἐκκλησία, ἔπρεπε ἑπομένως νὰ καλλιεργηθεῖ τὸ μουσικὸ 
αἰσθητήριο τῶν Ἑλλήνων μὲ πρότυπο τὴν εὐρωπαϊκὴ μουσικὴ ἁρμονία.88 Ὁ 
Ραγκαβῆς ἀπὸ τὴν ἄλλη πλευρὰ ἐνστερνιζόταν τὴν ἄποψη ὅτι ὁ παραδεδομένος 
τρόπος ψαλμωδίας ἀποτελοῦσε συνέχεια τῆς ἀρχαίας ἑλληνικῆς μουσικῆς89 καὶ 
συμφωνοῦσε μὲ τὴν ἄποψη ἐκείνων ποὺ χαρακτήριζαν τὴν εἰσαγωγὴ τῆς τε
τραφωνίας στὶς ἐκκλησίες «ἀσεβῆ νεωτερισμόν».90

Στὶς πολιτικὲς ἀντιλήψεις, ἂν ἐξαιρέσουμε τὴν πρακτικὴ ἐνασχόληση τοῦ 
Ραγκαβῆ μὲ τὴν πολιτική, σὲ γενικὲς γραμμὲς συμφωνοῦσαν. Ὑπῆρξαν καὶ οἱ 
δύο προστατευόμενοι τοῦ Κωλέττη, πολιτικὰ «σώφρονες» καὶ μετριοπαθεῖς, πι
στοὶ στὸ καθεστὼς τῆς Βασιλευομένης Δημοκρατίας, πολὺ κοντὰ στὸν Γεώργιο 
καὶ ἀντίθετοι πρὸς κάθε εἴδους ἀνατροπές.91 

Κοινωνικὴ διάσταση

Σὲ μιὰ τόσο στενὴ καὶ ὀλιγάνθρωπη στὸ ἐπίπεδο τῶν λογίων κοινωνία, ὅπως 
ἦταν ἡ ἀθηναϊκή, οἱ διαφωνίες, οἱ ἀντιπάθειες καὶ οἱ συγκρούσεις ἔχουν, ἀσφα
λῶς, ἔντονο τὸ προσωπικὸ στοιχεῖο. Εἶναι δύσκολο νὰ διακρίνει κανεὶς τὰ κρι
τήρια, βάσει τῶν ὁποίων συγκροτοῦνται οἱ κοινωνικοὶ ἢ πνευματικοὶ κύκλοι καὶ 
ὀργανώνονται οἱ πολιτικὲς ἢ ἄλλες διασυνδέσεις.

Μολονότι ἡ μόνη ἀναφορὰ τοῦ Κουμανούδη στὸν Ραγκαβῆ κατὰ τὴν ἐποχὴ 

87. Πρόκειται γιὰ δύο σαφῶς διακρινόμενες ὁμάδες ποὺ ὑποστηρίζουν ἢ ἀπορρίπτουν τὴ 
μεταρρύθμιση τῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς. Βλ. πρόχειρα Ἕλλη Σκοπετέα, Τὸ «Πρότυπο 
Βασίλειο» καὶ ἡ Μεγάλη Ἰδέα. Ὄψεις τοῦ ἐθνικοῦ προβλήματος στὴν Ἑλλάδα (1830 - 
1880), Ἀθήνα 1988, σ. 182-183.

88. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 47-48· Μαριλίζα Μητσοῦ, 
Στεφάνου Α. Κουμανούδη, Στράτης Καλοπίχειρος, ὅ.π., σ. 194, 196. Ἡ ἄποψή του γιὰ 
τὴ μουσικὴ εἶναι ἀπολύτως στὸ πνεῦμα τοῦ πρώτου δοκιμίου του: Ποῦ σπεύδει ἡ τέχνη 
τῶν Ἑλλήνων τὴν σήμερον, προσετέθησαν καὶ δύο πραγματεῖαι Ἰωάννου Βιγκελμάννου περὶ 
τέχνης, ἐκ τοῦ Γερμανικοῦ, Βελιγράδι 1845.

89. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Δ΄, σ. 92· ἐπίσης σ. 28, 116, 
384, 481, 533-534· Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Χειρόγραφος κῶδιξ, ὅ.π., σ. 124-126.

90. ΚΕΙΝΕ, Ἀρχεῖο Ἀλ. Ρ. Ραγκαβῆ, φάκ. 77.
91. Γιὰ τὸν Κουμανούδη βλ. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 

105-106, 228, 233-234, 236-237, 256. Γιὰ τὸν Ραγκαβῆ βλ. ἐνδεικτικὰ Ἀλέξανδρος Ρ. 
Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Α΄, σ. 353-355, 357 καὶ τ. Γ΄, σ. 111-112. Ἐπίσης 
Ε. Θ. Σουλογιάννης, Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς, 1809-1892. Ἡ ζωὴ καὶ τὸ ἔργο του, 
Ἀθήνα 1995, passim.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου186

τῶν σπουδῶν του στὴ Γερμανία γίνεται μὲ ἀφορμὴ τὴν ἀνάγνωση μιᾶς ποιητικῆς 
ἀνθολογίας,92 εἶναι βέβαιο ὅτι τὸν γνώριζε καὶ ὑπὸ τὶς ἄλλες του ἰδιότητες. Ὁ 
Κουμανούδης παρακολουθοῦσε μεταξὺ ἄλλων καὶ τὰ ἀρχαιολογικὰ πράγματα 
στὴν Ἑλλάδα, γνώριζε π.χ. τὸν Ludwig Ross καὶ τὸν Κυριακὸ Πιττάκη.93

Ἡ προσωπικὴ γνωριμία ἔγινε τὸ 1845 στὸ Πανεπιστήμιο. Τὸ πρῶτο σχό
λιο τοῦ Κουμανούδη ἦταν: «πολλὰ ὁμιλεῖ. Φραγγίζει πως, δὲν Ἑλληνίζει κατὰ 
τὸ φέρσιμον, εὐδιάκριτος».94 Εἶναι βέβαιο ὅτι οἱ δύο λόγιοι ἀνῆκαν σὲ διαφο
ρετικοὺς κύκλους στὴν Ἀθήνα, ἐνῶ δὲν εἶχαν ἰδιαίτερες κοινωνικὲς σχέσεις. 
Ὁ Ραγκαβῆς ἐμφανίζεται μία μόνο φορὰ στοὺς καταλόγους ἐπισκεπτῶν ποὺ 
συνήθιζε νὰ τηρεῖ ὁ Κουμανούδης,95 τὴν ἐποχὴ μάλιστα ποὺ συνεργάστηκαν 
στὴν προσπάθεια προβολῆς τῶν ἑλληνικῶν δικαίων στὴ διεθνῆ κοινότητα, ἐκ 
μέρους τῶν Θρακῶν, παραμονὲς τοῦ Κριμαϊκοῦ πολέμου.96 Τὴν ἴδια περίπου 
ἐποχὴ συνεργάστηκαν γιὰ τὴν ἵδρυση «Φιλαρμονικῆς Ἑταιρείας».97

Τὰ πρόσωπα ποὺ συμπαθοῦσε ὁ Ραγκαβῆς ἢ συγκροτοῦσαν τὸν κύκλο του, 
ὁ Κ. Σχινᾶς, ὁ Σκαρλάτος Βυζάντιος, ὁ Κ. Παπαρρηγόπουλος κυρίως, ἀλλὰ 
καὶ ὁ Χαρ. Χριστόπουλος, ὁ Ἀναστάσιος Γούδας, ὁ Κ. Φρεαρίτης κτλ., εἶναι 
ἀκριβῶς αὐτά, μὲ τὰ ὁποῖα, μὲ τὸν ἕνα ἢ τὸν ἄλλο τρόπο, ἀντιπαρατέθηκε ὁ 
Κουμανούδης.98 Ἡ ἴδια παρατήρηση μπορεῖ νὰ γίνει καὶ ἀντιστρόφως· ὁρισμένα 
μὴ συμπαθῆ στὸν Ραγκαβῆ πρόσωπα, ὅπως ἦσαν ὁ Θεόκλητος Φαρμακίδης, ὁ 
Γεώργιος Παπασλιώτης, ὁ Ἀριστείδης Μωραϊτίνης, ὁ Περικλῆς Ἀργυρόπουλος, 
εἶναι πρόσωπα ποὺ ἐκτιμοῦσε ἢ ὑποστήριζε ὁ Κουμανούδης.99 Ἡ στάση, ἐξάλλου, 

92. Ἡμερολόγιον ἐν Γερμανίᾳ (φάκ. 23 (1137), ἀρ. 1), 8 Νοεμβρίου 1841 στὸ Βερο
λίνο. Τὸ τμῆμα αὐτὸ δημοσιευμένο: Μαριλίζα Μητσοῦ, «Ἀπὸ τὸ Ἀρχεῖο τοῦ Στεφάνου Α. 
Κουμανούδη», Μολυβδοκονδυλοπελεκητὴς 5 (1995/96) 250-254. Ἡ ἀνθολογία εἶναι τοῦ 
Κωνσταντίνου Ἀλ. Χαντσερῆ, Νέος Παρνασσός ἢ Ἀπάνθισμα τῶν ἐκλεκτοτέρων ποιήσεων 
τῆς ἀναγεννηθείσης Ἑλλάδος, Ἀθήνα 1841.

93. ΕΒΕ, Ἀρχεῖο Κουμανούδη, φάκ. 1559, ἀρ. 12, Ἡμερολόγιον ἐν Γερμανίᾳ (φάκ. 
23 (1137), ἀρ. 1). 

94. Ἡμερολόγιον Στεφάνου Α. Κουμανούδη 1845-1867, ὅ.π., σ. 34.
95. Φάκ. 36(1150), ἀρ. 139.
96. Συνυπέγραφαν τὸ 1854, μαζὶ μὲ ἄλλους, ἔκκληση στὴ γαλλικὴ γλώσσα πρὸς τοὺς 

εὐρωπαϊκοὺς λαοὺς νὰ ἐπιδείξουν φιλάνθρωπα αἰσθήματα πρὸς τοὺς Ἕλληνες. Βλ. [Κων
σταντίνος Ράδος], «Ἐκλογὴ ἐγγράφων ἐκ τοῦ γραμματοφυλακίου τοῦ Στ. Κουμανούδη», 
Δελτίον Ἱστορικῆς καὶ Ἐθνολογικῆς Ἑταιρείας, νέα σειρὰ Α΄, τχ. Β´ (1928) 133-134.

97. ΚΕΙΝΕ, Ἀρχεῖο Ἀλ. Ραγκαβῆ, φάκ. 39, ἀρ. 106, 107.
98. Ὡς πρὸς τὸν Ραγκαβῆ, γιὰ τοὺς Σχινᾶ, Παπαρρηγόπουλο, Βυζάντιο βλ. παραπάνω. 

Ὁδηγὸς γιὰ τὰ ἄλλα πρόσωπα εἶναι τὰ Ἀπομνημονεύματα. Ὡς πρὸς τὸν Κουμανούδη, ἡ 
διαμάχη μὲ τοὺς Παπαρρηγόπουλο καὶ Βυζάντιο εἶναι γνωστή, ἐνῶ γιὰ τὸν Χριστόπουλο 
ἀναφέρω τὴν ὑπόθεση τῆς Ἑταιρείας ποὺ δὲν ἱδρύθηκε τὸ 1858. Γιὰ τὸν Φρεαρίτη βλ. 
Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 36-39. Μὲ τὸν Γούδα, τέλος, ὁ Κουμα
νούδης ἀντιπαρατέθηκε γιὰ τὴν καταστροφὴ ἀρχαιοτήτων ποὺ εἶχε διαπράξει. Βλ. ἐφημ. 
Παλιγγενεσία, 17-2-1872, 19-2-1872, 22-2-1872, 25-5-1872. 

99. Βλ. φάκ. 28 (1142), ἀρ. 37 (γιὰ τὸν Φαρμακίδη), φάκ. 20 (1134), ἀρ. 4, φάκ. 26 

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 187

τοῦ Ραγκαβῆ ἀπέναντι στὴν ΑΕ ὑποδηλώνει ἀπὸ μία ἄποψη τὴν ἀντιπαράθεσή 
του μὲ μιὰ ὁλόκληρη ὁμάδα ἀνθρώπων ποὺ τὴ συγκροτοῦν μετὰ τὴν ἀποχώρησή 
του. Ἀνεξάρτητα ἀπὸ τὴν ἀξιοπιστία του, τὸ σχόλιο ὅτι ὁ Παπαρρηγόπουλος 
ἦταν «ἀποκεκλεισμένος» ἀπὸ τὴν ΑΕ ἀποτελεῖ μιὰ ἔμμεση ἔνδειξη πρὸς αὐτὴν 
τὴν κατεύθυνση. Στὴ διαφωνία σχετικὰ μὲ τὸ ζήτημα τῆς Ἀκαδημίας τὸ 1896 
ὁ Ροΐδης διακρίνει σαφῶς τὴν ὁμάδα Ραγκαβῆ, Παπαρρηγόπουλου ἀπὸ αὐτὴν 
τῶν Κουμανούδη, Β. Οἰκονομίδη,100 ἐνῶ παρόμοια διαπίστωση γιὰ τὸν Ραγκαβῆ 
ἔχει γίνει καὶ ὡς πρὸς τοὺς λογοτεχνικοὺς κύκλους τῆς Ἀθήνας.101

Ἡ στάση συγκεκριμένων προσώπων ἀναδεικνύει αὐτὴν τὴ διάσταση. 
Ἕνας ἀπὸ τοὺς πρώτους καὶ σφοδρότερους ἐπικριτὲς τοῦ Παπαρρηγόπουλου 
τὴν ἐποχὴ ποὺ ἐπιχειροῦσε νὰ διοριστεῖ στὸ Πανεπιστήμιο, τὸ 1850, ἦταν 
ὁ Βασίλειος Σχινᾶς, ἄνθρωπος τοῦ στενοῦ περιβάλλοντος τοῦ Κουμανούδη.102 
Ὁ Ἠλίας Σταθόπουλος, ποὺ ὑπογράφει ἕνα πολὺ ἐπιθετικὸ κείμενο ἐναντίον 
τοῦ Ραγκαβῆ καὶ τοῦ Π. Σούτσου, ἀνῆκε ἐπίσης στὸ στενότατο περιβάλλον 
τοῦ Κουμανούδη. Μὲ τὸ φυλλάδιο ὑπὸ τὸν τίτλο Ὁ Α. Ραγκαβῆς καὶ ὁ Π. 
Σοῦτσος ἢ ἡ Νέα Ἐπιστήμη περὶ τῶν Φαινομένων τῆς Αὐτομάτου Κινήσεως 
τῆς Τραπέζης καὶ ἡ Νέα Σχολὴ τοῦ Γραφομένου Λόγου, ποὺ κυκλοφόρησε τὸ 
1853, ὁ Σταθόπουλος στρεφόταν ἀφ᾽ ἑνὸς ἐναντίον τοῦ Ραγκαβῆ γιὰ τὶς ἀπόψεις 
του περὶ πνευματισμοῦ103 καὶ ἀφ᾽ ἑτέρου ἐναντίον τῶν ἀπόψεων τοῦ Σούτσου γιὰ 
τὴν ἀνάσταση τῆς ἀρχαίας ἑλληνικῆς. Ὁ Σταθόπουλος μεταξὺ πολλῶν ἄλλων 
ἔγραφε γιὰ τὸν Ραγκαβῆ (σ. 6): «ὁ ἀνὴρ εἶναι μεστὸς κόμπου, στόμφου καὶ οἰή
σεως, ἐπιπόλαιος ἐν πᾶσι, καὶ ἄκριτος ὑπερβάθμιος». Στρεφόταν καὶ ἐναντίον 
τοῦ Παπαρρηγόπουλου γιὰ ἕνα λάθος τῆς ἱστορίας του καὶ σημείωνε ὅτι ἀνέμενε 
«τὴν καταδρομὴν τοῦ συναγωγίου», νὰ ἀπολυθεῖ δηλαδή, ἂν γινόταν Ὑπουργὸς 
Παιδείας ὁ Ραγκαβῆς, λόγῳ τῆς ἐπίθεσής του. Τὴν ἴδια ἐποχὴ ὁ Κουμανούδης, 
μολονότι συμφωνοῦσε ἀπολύτως μὲ τὶς ἀπόψεις τῶν ἀντιπάλων τοῦ Σούτσου,104 

(1140), ἀρ. 92 (γιὰ τὸν Παπασλιώτη), Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 
187-190 (γιὰ τὸν Ἀργυρόπουλο), Κ. Θ. Δημαρᾶς, «Ἀθησαύριστα καὶ ἀποθησαυρισμένα κείμενα 
τοῦ Σ.Α. Κουμανούδη», Ὁ Ἐρανιστὴς 15 (1978-1979) 1-4, 8-10 (γιὰ τὸν Μωραϊτίνη).

100. Ἐμ. Ροΐδης «Ἀκαδημία χωρὶς Ἀκαδημαϊκούς». Βλ. Ἄλκης Ἀγγέλου (ἐπιμ.), 
Ἅπαντα Ἐμ. Ροΐδη, τ. Ε΄, Ἀθήνα 1978, σ. 198.

101. Στὸν κύκλο του ἀνήκουν ἐκτὸς τοῦ Παπαρρηγόπουλου, οἱ Δ. Βερναρδάκης, Θ. 
Ὀρφανίδης, Σκαρλάτος Βυζάντιος, Π. Ματαράγκας κ.ἄ. Βλ. Ἀθηνᾶ Γεωργαντᾶ, Ἐμμανουὴλ 
Ροΐδης. Ἡ πορεία πρὸς τὴν πάπισσα Ἰωάννα, Ἀθήνα 1993, σ. 157.

102. Γεώργιος Λάϊος, «Κωνσταντίνος Παπαρρηγόπουλος. Α΄ (1814-1851)», Μνημο­
σύνη 5 (1974-1975) 307-311. Ὁ Β. Σχινᾶς σχεδὸν συνομήλικος τοῦ Κουμανούδη καὶ ἀπὸ 
τοὺς πρώτους μαθητές του, ἦταν καθηγητὴς τῶν Λατινικῶν στὴ Ριζάρειο. Βλ. Ἰωάννης 
Λαμπρίδης, Ζαγοριακά, Ἀθήνα 1870, σ. 40-46 (σημ. γιὰ τὴν Ριζάρειο). Γιὰ τὴ σχέση του 
μὲ τὸν Κουμανούδη βλ. φάκ. 35(1149), ἀρ. 88 καὶ φάκ. 5(1107, ἀρ. 100.

103. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Β΄, σ. 287-293.
104. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 60-61.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου188

δὲν δημοσίευσε τίποτε· ὁ Σταθόπουλος ἀποτελοῦσε κατὰ κάποιον τρόπο τὴ δη
μόσια φωνὴ τοῦ φίλου του.105

Ὁ Κουμανούδης δὲν ἐκτιμοῦσε ἰδιαίτερα τὶς ἐπιστημονικὲς ἱκανότητες τοῦ 
Ραγκαβῆ· τὸν θεωροῦσε «ἀπρόσεκτο» καὶ «ἐπιπόλαιο» στὰ γραπτά του. Σχο
λιάζοντας τὸ ἔργο Αntiquités Ηelléniques σημείωνε: «Ἐν γένει ὁ Ῥαγκαβῆς 
γράφων τὸ ἐκτενὲς τοῦτο ἀρχαιολογικὸν βιβλίον γενικὰς εἰδήσεις περὶ ἱστο
ρίας παρεῖχε, χωρὶς νὰ φροντίζῃ περὶ τῆς ἀκριβείας, ἅτε ὢν περὶ ἄλλα τινα 
ἐστραμμένος, εἰς τὰ πολιτικὰ φαίνεται, ὅθεν de minimis praetor non curat».106  
Παρόμοιες ἦσαν καὶ οἱ παρατηρήσεις του γιὰ τὴ μετάφραση τῆς Ἐλευθερωμέ­
νης Ἰερουσαλὴμ τοῦ Τορκουάτο Τάσσο: «Ἀλλὰ καὶ πολλὴν εὐχέρειαν καὶ ἐπι
πολαιότητας ὁ εὐλογημένος καὶ ἀπροσεξίαν ἔδειξεν ἀπ᾽ ἐκείνας ὁποῦ ἠξεύρομεν 
ἐν πᾶσι σχεδὸν τοῖς ἔργοις του».107  Ἡ κριτική του ἐπεκτεινόταν καὶ στὶς λο
γοτεχνικὲς ἐπιδόσεις τοῦ Ραγκαβῆ. Τὸ 1849 σὲ δύο ἀνώνυμα ἄρθρα στὴν 
ἐφημερίδα Νέα Ἑλλάς, στὴν ὁποία ἦταν τακτικὸς συνεργάτης, ὁ Κουμανούδης 
ἀμφισβητοῦσε τὴν πρωτοτυπία διηγήματος τοῦ Ραγκαβῆ δημοσιευμένου στὴν 
Εὐτέρπη,108 ἐνῶ τὸ ἴδιο ἐπικριτικὸς ἦταν καὶ γιὰ τὸ ἔργο Γοργὸς ἱέραξ ποὺ ὑπέ
βαλε ὁ Ραγκαβῆς στὸν ποιητικὸ διαγωνισμὸ τὸ 1871, στὴν κριτικὴ ἐπιτροπὴ 
τοῦ ὁποίου συμμετεῖχε.109

Οἱ Κουμανούδης καὶ Ραγκαβῆς δὲν συνυπῆρξαν σὲ κανένα περιοδικὸ ἔντυ
πο ὡς συνεκδότες. Ἡ ὁμάδα ποὺ ἐξέδιδε ἢ εἶχε τακτικὴ συνεργασία μὲ τὸν 
Φιλίστορα ἀποτελοῦνταν ἀπὸ τοὺς φιλολόγους καὶ μαθητὲς τοῦ Κουμανούδη, 
Κωνσταντίνο Μαυροφρύδη, Κωνσταντίνο Ξανθόπουλο καὶ Ἀριστείδη Κυπριανό, 
ἐνῶ στὸ Ἀθήναιον συνεκδότες ἦσαν ὁ Κουμανούδης καὶ ὁ Καστόρχης, βασικοὶ 

105. Ὁ Σταθόπουλος εἶναι ὁ ἀνώνυμος συγγραφέας φυλλαδίου ποὺ κυκλοφόρησε τὸ 
1857 μὲ τὸν τίτλο Τοῦ ποιητικοῦ διαγωνισμοῦ τοῦ 1857 τὰ ἐπεισόδια καὶ μιᾶς λογικῆς 
ἀριθμητικῆς ἡ ἐπίκρισις καὶ εἶχε στόχο νὰ ὑπερασπισθεῖ τὸν Κουμανούδη στὶς ἐπιθέσεις ποὺ 
δεχόταν μὲ ἀφορμὴ τὸν ποιητικὸ διαγωνισμὸ τῆς χρονιᾶς ἐκείνης.

106. Φάκ. 20 (1134), ἀρ. 20.
107. Φάκ. 39 (1153), ἀρ. 81.
108. Τὸ ἀπόκομμα στὸν φάκ. 51(1165), ἀρ. 5.
109. Φάκ. 32 (1146), ἀρ. 13. Βλ. τὴν ἔκθεση: Ρ. Μoullas, Les concours poétiques 

de l’Université d’Αthènes 1851-1877, Ἀθήνα 1989, σ. 291. Ὁ Κουμανούδης δὲν τοῦ συγ
χώρησε ποτὲ τὸ γεγονὸς ὅτι δὲν βράβευσε, ὡς εἰσηγητὴς στὸν Ράλλειο ποιητικὸ διαγωνισμὸ 
τὸ 1851, τὸ πιὸ ἀγαπημένο ἔργο του, τὸν Στράτη Καλοπίχειρο. Μολονότι εἶχε συνείδηση 
ὅτι, μὲ τὶς περικοπὲς ποὺ ὁ ἴδιος εἶχε κάνει αὐτολογοκρινόμενος, ἀπέκρυπτε ἀπὸ τὸ κοινὸ 
τὴν οὐσία τοῦ ἔργου –στὴν ἀνυπόγραφη ἀπάντηση στὴν κριτικὴ τοῦ Ραγκαβῆ σημείωνε ὅτι 
ἡ οὐσία κρυβόταν στοὺς στίχους ποὺ ἔλειπαν–, ποὺ ἐξέφραζε μὲ τὴ μεγαλύτερη πληρότητα 
τὶς πεποιθήσεις του, μετὰ ἀπὸ χρόνια, τὸν κατηγοροῦσε ὅτι δὲν εἶχε «εἰσδύσει στὸ νόημα τοῦ 
ποιήματος» καὶ χαρακτήριζε τὴν κρίση του «ἐπιπολαία». Βλ. Ν. Α. Βέης, «Ἔμμετρα κεί
μενα Στ. Α. Κουμανούδη», Ἀρχεῖον τοῦ Θρακικοῦ Λαογραφικοῦ καὶ Γλωσσικοῦ Θησαυροῦ 
14 (1947-1948) 316. Γιὰ τὸν Στράτη Καλοπίχειρο βλ. Μαριλίζα Μητσοῦ, Στεφάνου Α. 
Κουμανούδη, Στράτης Καλοπίχειρος, ὅ.π.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 189

συντελεστὲς ἐπὶ πολλὰ χρόνια τῆς ΑΕ. Τὰ μόνα περιοδικά, στὰ ὁποῖα συνυ
πῆρξαν ὡς συγγραφεῖς ἦσαν ἡ Πανδώρα κατὰ τὴν περίοδο 1851-1856 καὶ ἡ 
Χρυσαλλὶς κατὰ τὸ διάστημα 1863-1867.

Στὸ Ἀθήναιον, ἐξάλλου, δημοσιεύθηκε καὶ ἡ διαμάχη Ραγκαβῆ-Λύσανδρου 
Καυταντζόγλου γιὰ τὸ μνημεῖο τοῦ Γρηγορίου Ε΄. Ὁ Καυταντζόγλου εἶχε πα
λαιότερα ὑπερασπισθεῖ τὸν Κουμανούδη στὴ διαμάχη του μὲ τὸν Φρεαρίτη, 
ὅταν ὁ τελευταῖος, ὡς Πρύτανις, ὑποχρέωσε τὴν ΑΕ νὰ ἀπομακρύνει τὰ ἀρχαῖα 
ποὺ φυλάσσονταν σὲ κάποιες αἴθουσες τοῦ Πανεπιστημίου.110 Στὴν περίπτωση 
τῆς ἀντιδικίας του μὲ τὸν Καυταντζόγλου, γιὰ τὴ μορφὴ τοῦ μνημείου ποὺ 
ἐπρόκειτο νὰ κατασκευασθεῖ γιὰ νὰ τιμήσει τὸν Γρηγόριο Ε΄,111 διακρίνεται 
ἡ ἀντιπάθεια ποὺ ἔτρεφε ὁ ἴδιος ὁ ἀρχιτέκτονας τοῦ μνημείου, ἀλλὰ καὶ οἱ 
ἐκδότες τοῦ Ἀθηναίου πρὸς τὸ πρόσωπό του. Στὸν πρόλογο τῶν ἐκδοτῶν ὁ 
Ραγκαβῆς χαρακτηριζόταν «αὐτοκλήτως ἐπιστέλλων νὰ ἐμποδισθῇ ἡ ἐκτέλεσις 
τῆς ἀποφάσεως τῆς ἐπιτροπῆς» καὶ ἔπαιρνε τὸ μέρος τοῦ Καυταντζόγλου ση
μειώνοντας ὅτι τὰ λεγόμενα τοῦ τελευταίου «ἔχουσι ἐπιστημονικὴν ἀξίαν». Ὁ 
Καυταντζόγλου κατηγοροῦσε τὸν Ραγκαβῆ γιὰ τὸ «ἀποφθεγματικό», «ἀξιω
ματικὸ» ὕφος του, ἐνῶ ἐμμέσως τὸν χαρακτήριζε ἀναρμόδιο νὰ κρίνει. Ὁ 
Ραγκαβῆς ἐπανῆλθε μὲ ἄρθρο στὴν ἐφημ. Ἐφημερίς, γεγονὸς ποὺ ὁδήγησε 
τὸν Καυταντζόγλου νὰ δημοσιεύσει στὸ Ἀθήναιον112 ἐπιστολὴ τοῦ Λουδοβίκου 
Θηρσίου, ὁ ὁποῖος ὑποστήριζε τὶς ἀπόψεις του. Τὸ ὕφος τῶν σχολίων τῶν ἐκδο
τῶν ἦταν καὶ πάλι εἰρωνικὸ γιὰ τὸν Ραγκαβῆ, ἐνῶ ὁ Θήρσιος τοῦ καταλόγιζε 
«αὐταρέσκεια», «ἀλαζονεία» καὶ ἀναρμοδιότητα νὰ ἐκφέρει γνώμη «περὶ τῆς 
εἰδικότητος» τῶν ζωγράφων.113

Κοινωνικὴ συνείδηση

Ἐξετάζοντας τὴν πορεία ἐνσωμάτωσης τῶν δύο λογίων, τὰ δίκτυα «προστασίας» 
ποὺ ἐντάχθηκαν, καθὼς καὶ τὴν κοινωνική τους συνείδηση, ὁδηγούμαστε στὴ 
διαπίστωση ὅτι δὲν ἀνῆκαν ἁπλῶς σὲ ἄλλους κύκλους, ἀλλὰ ἡ ἀπόσταση με
ταξύ τους ἦταν καὶ κοινωνική. Παρὰ τὸ γεγονὸς ὅτι μὲ τὰ προσόντα ποὺ 

110. Λύσανδρος Καυταντζόγλου, Καλλιτεχνικὴ ἐξέτασις τῶν κατὰ τὴν ἀποπεράτωσιν 
καὶ ἀνακαίνισιν τοῦ Ἐθνικοῦ Πανεπιστημίου ἔργων τοῦ πρώην πρυτάνεως Κ. Φρεαρίτου, 
Ἀθήνα 1865, σ. 72-73. 

111. «Περὶ τοῦ τάφου τοῦ Πατριάρχου Γρηγορίου τοῦ Ε΄ ἐπιστολὴ Α. Ρ. Ραγκαβῆ καὶ 
ἀπάντησις εἰς αὐτὴν ὑπὸ Λ. Καυταντζόγλου», ᾽Αθήναιον Δ΄ (1875) 125-142.

112. Λύσανδρος Καυταντζόγλους, «Συμπλήρωμα τῆς περὶ τοῦ τάφου τοῦ Πατριάρχου 
Γρηγορίου τοῦ Ε΄ καλλιτεχνικῆς μελέτης», Ἀθήναιον Δ΄ (1876) 344-354.

113. Σχολιάζοντας τὴν ὑπόθεση, ὁ Ραγκαβῆς ἀργότερα ἀπέδιδε τὴν ἐπίθεση μόνο 
στοὺς ἀμέσως ἐμπλεκομένους Καστόρχη καὶ Καυταντζόγλου. Βλ. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, 
Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Δ΄, 169. Εἶναι ἡ μόνη ἀναφορὰ τοῦ Ραγκαβῆ στὸ πρόσωπο τοῦ 
Καστόρχη σὲ ὅλο τὸ κείμενο.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου190

διέθετε, ἡ ἀποκατάσταση τοῦ Ραγκαβῆ στὴν Ἑλλάδα ἦταν οὕτως ἢ ἄλλως 
ἐξασφαλισμένη, εἶναι χαρακτηριστικὴ ἡ εὐκολία, μὲ τὴν ὁποία ἐνσωματώθηκε 
στὴν ἑλληνικὴ κοινωνία, στηριζόμενος στὴν ἀρχὴ στὸν πατέρα του, ὁ ὁποῖος 
ἀμέσως ἐντάχθηκε στοὺς ἡγετικοὺς κύκλους.114

Ἀπὸ τὴν πρώτη στιγμὴ τῆς ἄφιξής του στὴν Ἑλλάδα ὁ Ραγκαβῆς ἀπο
καταστάθηκε ἐπαγγελματικά ὡς ἀξιωματικός τοῦ στρατοῦ, ἦρθε σὲ ἐπαφὴ 
μὲ τὸν Καποδίστρια καὶ γενικὰ μὲ τὰ πρόσωπα ποὺ ἀνῆκαν στὰ ἡγετικὰ 
στρώματα. Μετὰ τὴν παραίτησή του ἀπὸ τὸ στρατό, περίμενε μιὰ καλύτερη 
ἀποκατάσταση στηριζόμενος στὴν οἰκονομικὴ στήριξη τοῦ πατέρα του, ἐνῶ 
ἄρχισε τὴ σταδιοδρομία του στὴν ἑλληνικὴ δημόσια διοίκηση τὸ 1832, ὅταν ὁ 
θεῖος του, Ἰάκωβος Ρίζος Νερουλός, τὸν διόρισε στὴ θέση τοῦ Παρέδρου στὸ 
Ὑπουργεῖο Ἐκκλησιαστικῶν και Δημοσίας Ἐκπαιδεύσεως. Ἡ ἐπαγγελματική 
του ἀσφάλεια δὲν κινδύνευσε, ὅταν ἐξ αἰτίας τοῦ «σκανδαλώδους» γάμου του 
παύθηκε ἀπὸ τὸ Ὑπουργεῖο Ἐκπαιδεύσεως·115 κατέλαβε ἀμέσως τὴ θέση τοῦ 
διευθυντῆ τοῦ Βασιλικοῦ Τυπογραφείου. Τὸ ψήφισμα κατὰ τῶν ἑτεροχθόνων τὸν 
βρῆκε στὸ Ὑπουργεῖο Ἐσωτερικῶν, ἀπὸ ὅπου ἀπολύθηκε μέν, ἀλλὰ διορίστηκε, 
σχεδὸν ἀμέσως, στὸ Πανεπιστήμιο ὡς καθηγητὴς τῆς Ἀρχαιολογίας.116

Ἀπὸ τὴ θέση τοῦ «προστατευομένου» στὴν ἀρχὴ τῆς σταδιοδρομίας του 
βρέθηκε ἀρκετὰ νωρὶς στὴ θέση τοῦ «προστάτη». Στήριξε τὸν Κ. Παπαρρηγόπουλο 
καὶ τὴν οἰκογένειά του, ἐνῶ οἱ δύο αὐτοί, μαζὶ μὲ τοὺς γηραιότερους Κ. Σχινᾶ 
καὶ Σκαρλάτο Βυζάντιο, συμπορεύθηκαν γιὰ χρόνια ἀλληλοϋποστηριζόμενοι. Ὁ 
Κ. Παπαρρηγόπουλος διορίστηκε τὸ 1834 στὸ Ὑπουργεῖο Δικαιοσύνης, ὅταν 
Ὑπουργὸς ἦταν ὁ Κ. Σχινᾶς, καὶ ὅταν ἀπολύθηκε ὡς ἑτερόχθων τὸ 1844, ἦταν 
ὁ Ραγκαβῆς ποὺ τὸν ὑποστήριξε συνιστώντας στὸν Κωλέττη τὸ 1845 νὰ τὸν 
διορίσει στὸ Γυμνάσιο Ἀθηνῶν, κάτι ποὺ πραγματοποιήθηκε ἕνα χρόνο μετά. 
Προηγήθηκε ἡ δυσμενὴς μετάθεση τοῦ προκατόχου του Γρηγόριου Γ. Παπ
παδόπουλου, ἐξ αἰτίας τῆς ἄρνησής του νὰ συμμορφωθεῖ στὴν ὑπουργική ἐγκύ
κλιο ποὺ συνιστοῦσε τὸ βιβλίο τοῦ Παπαρρηγόπουλου. Τὸν διδακτορικὸ τίτλο 
ποὺ χρειάστηκε μερικὰ χρόνια ἀργότερα, γιὰ να διοριστεῖ στὸ Πανεπιστήμιο, 
τὸν ὄφειλε στις ἐνέργειες τοῦ Σχινᾶ.117

Ὁ Ραγκαβῆς γνώριζε τὸν Κωλέττη ἀπὸ τὸ 1831. Τὸ 1834 ὡς σύμβουλος 

114. Στὸ σπίτι τοῦ πατέρα του στὴν Ἀθήνα τὸ 1834 συναθροίζονταν μέλη τῆς προ
επαναστατικῆς ἐξουσίας, Φαναριῶτες καὶ ξένοι παρεπιδημοῦντες. Βλ. [ἐπιστολὴ τοῦ Τhomas 
Αbbet-Grasset·], «Αἱ Ἀθῆναι πρὸ 66 ἐτῶν», Παναθήναια 1 (1900-1901) 264-265. 

115. Γιὰ τὸν γάμο του βλ. παρακάτω.
116. Γιὰ τὴ ζωή του κατὰ τὴν περίοδο αὐτή βλ. Ε. Θ. Σουλογιάννης, Ἀλέξανδρος 

Ρίζος Ραγκαβῆς, ὅ.π., σ. 39-50. Λεπτομερέστερη περιγραφὴ γίνεται στὰ ἀντίστοιχα ἔτη 
στὰ Ἀπομνημονεύματα.

117. Κ. Θ. Δημαρᾶς, Κωνσταντῖνος Παπαρρηγόπουλος,  ὅ.π., σ. 116-117, 122-123, 
138, 448-449.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 191

στὸ Ὑπουργεῖο Παιδείας ἀνέλαβε νὰ συντάξει ὀργανισμὸ γιὰ τὰ γυμνάσια καὶ τὸ 
πανεπιστήμιο στὴν ‘Αθήνα, ὁ ὁποῖος δὲν ἔγινε δεκτός ἀπὸ τὴν ἀντιβασιλεία.118 
Τὸ 1847 εἶχε τὴ δυνατότητα νὰ προωθεῖ ὑποθέσεις καὶ ἄλλων, ἐκμεταλλευόμενος 
τὴ σχέση του μὲ πολιτικὰ πρόσωπα.119 Ἀπὸ τὸ 1856, ὁπότε ἐξελέγη βουλευτὴς 
τοῦ Πανεπιστημίου καὶ στὴ συνέχεια τοποθετήθηκε στὴ θέση τοῦ Ὑπουργοῦ 
Ἐξωτερικῶν, ἡ σχέση του μὲ τὴν πολιτικὴ εἶναι ἄμεση.120

Ἂν πιστέψουμε τὸν Ραγκαβῆ, τὸ 1833 τοῦ προσφέρθηκε ἡ θέση τοῦ 
συμβούλου στὸ Ὑπουργεῖο Παιδείας, τὴν ὁποία παραχώρησε στὸν Σχινᾶ ποὺ 
βρισκόταν σὲ δυσμένεια καὶ δὲν εἶχε ἐργασία ἐκείνην τὴν ἐποχή.121 Τὸ 1861, 
σὲ μιὰ περίοδο ποὺ ἡ μόνη θέση τὴν ὁποία κατεῖχε ὁ Ραγκαβῆς ἦταν αὐτὴ 
τοῦ καθηγητῆ στὸ Πανεπιστήμιο, μὲ δικές του ἐνέργειες, διατήρησε ὁ Σκαρλ. 
Βυζάντιος τὴ θέση του στὸ Ὑπουργεῖο Παιδείας ποὺ κινδύνευε.122 Ἀκόμη 
καὶ ἂν τὰ παραπάνω εἶναι ἁπλῶς ἰσχυρισμοὶ τοῦ Ραγκαβῆ, ἡ ἀναφορά τους 
μᾶς ὁδηγεῖ σὲ ἕνα βασικὸ χαρακτηριστικὸ τῆς κοινωνικῆς του συνείδησης, 
τὸ αἴσθημα ὑπεροχῆς. Εἴτε τὴν θεωρήσουμε πνευματική, εἴτε κοινωνική, οἱ 
ἐκδηλώσεις της εἶναι οἱ ἴδιες, δεδομένου ὅτι ἡ πνευματικὴ ὑπεροχὴ καθεαυτὴ 
σὲ μιὰ κοινωνία ποὺ ὁ ἀριθμὸς τῶν ἀνθρώπων μὲ εὐρωπαϊκὴ παιδεία ἦταν πολὺ 
μικρός, συνιστοῦσε ἀπὸ μόνη της κοινωνικὴ ἀνωτερότητα. Δὲν ἦταν ἁπλῶς 
φιλοφροσύνη, λοιπόν,  ἡ παρατήρηση τοῦ Σκαρλάτου Βυζάντιου, λίγο πρὶν τὴν 
ἐγκατάσταση τοῦ Γεωργίου στὴν Ἑλλάδα, ὅτι ἡ θέση τῆς ὑπεύθυνης τῆς αὐλῆς 
τῆς Βασίλισσας ἀνῆκε δικαιωματικὰ στὴν κυρία Ραγκαβῆ.123

Στὸ θεατρικό του ἔργο Τοῦ Κουτρούλη ὁ γάμος ὁ Ραγκαβῆς ἀποκαλύπτει τὴν 
κοινωνική του συνείδηση σὲ μιὰ κρίσιμη γιὰ τοὺς ἑτερόχθονες περίοδο, τὸ 1844. 
Ἡ σάτιρα ἀναφέρεται στὴν εὐκολία μὲ τὴν ὁποία ὁ καθένας, χωρὶς καμμία παιδεία, 
εἰδικὰ προσόντα καὶ κύρος, μποροῦσε νὰ καταλάβει δημόσιες θέσεις στὴν ἑλληνικὴ 
κοινωνία. Μέσα ἀπὸ τὴν κριτικὴ στὸ πολιτικὸ σύστημα ποὺ λειτουργεῖ χωρὶς 
ἀξιοκρατία, ὁ συγγραφέας ὑπερασπίζεται ἐμμέσως τὴν ὑφιστάμενη ἐπιθέσεις τάξη 
τῶν ἀνθρώπων μὲ προσόντα καὶ τὴν ἔντονα ἀμφισβητούμενη ὑπεροχή της.124

118. Κώστας Λάππας, Πανεπιστήμιο καὶ φοιτητὲς στὴν Ἑλλάδα κατὰ τὸν 19ο αἰώνα, 
Ἀθήνα 2004, σ. 50, 52.

119. ΚΕΙΝΕ, Ἀρχεῖο Ἀλ. Ρ. Ραγκαβῆ, φάκ. 1, ἀρ. 5, ἐπιστολὴ Ραγκαβῆ πρὸς Χ. 
Παρμενίδη, 17-3-1847. Ἔχει ἀναλάβει νὰ προωθήσει ὑπόθεση τοῦ Χ. Παρμενίδη στὸν 
Ὑπουργὸ Γλαράκη καὶ στὸν διάδοχό του.

120. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., Β΄, σ. 373· Κώστας Λάππας, 
Πανεπιστήμιο καὶ φοιτητὲς στὴν Ἑλλάδα, ὅ.π., σ. 115, 120.

121. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., Β΄, σ. 361.
122. Στὸ ἴδιο, Γ΄, σ. 76-77. Μὲ τὸν ἴδιο τρόπο παρουσιάζει τὰ Σκιαδικὰ ὡς οἰκογενειακή 

του ὑπόθεση. Βλ. Κώστας Λάππας, Πανεπιστήμιο καὶ φοιτητὲς στὴν Ἑλλάδα, ὅ.π., σ. 503.
123. ΚΕΙΝΕ, Ἀρχεῖο Ἀλ. Ρ. Ραγκαβῆ, φάκ. 40, ἀρ. 68, ἐπιστολὴ πρὸς Ραγκαβῆ τῆς 9 

Αὐγ. 1863. Εἶναι βέβαιος ὅτι δὲν θὰ τὴν καταλάβει, ἐξ αἰτίας τῶν πολιτικῶν πραγμάτων.
124. Δημήτρης Σπάθης, «‘‘Αἱ λυπηραὶ συνέπειαι τῶν ἐπαναστάσεων’’. Τὰ πολιτικὰ 

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου192

Ἡ συνείδηση κοινωνικῆς ἀνωτερότητας ποὺ χαρακτήριζε τὸν Ραγκαβῆ 
ἑρμηνεύει τὴν ὑπεροψία, μὲ τὴν ὁποία ἀντιμετώπιζε πολλοὺς ἀπὸ τοὺς ἀνθρώπους 
μὲ τοὺς ὁποίους διασταυρώθηκε στὴ ζωή του. Ἕνας ἀπὸ αὐτοὺς ἦταν καὶ ὁ Κου
μανούδης, τουλάχιστον κατὰ τὴν πρώτη περίοδο τῆς ἐγκατάστασής του στὴν 
Ἑλλάδα. Τὸ 1851 ὁ Κουμανούδης δημοσίευσε ἐπιστολὴ στὴν Πανδώρα,125 μὲ 
τὴν ὁποία ἀνακοίνωνε, ἐνοχλημένος, ὅτι ὁ ἴδιος εἶχε ἐπανειλημμένα καταγγείλει 
τὴν πλαστότητα τῶν χειρογράφων τοῦ Σιμωνίδη καὶ ἀνέφερε τὰ ἄρθρα ποὺ εἶχε 
δημοσιεύσει ἀνώνυμα στὴν ἐφημ. Νέα Ἑλλάς.126 Ἡ ἐπιστολὴ ἦταν ἀπάντηση 
σὲ ἐκτενὲς σχετικὸ δοκίμιο τοῦ Ραγκαβῆ, μέλους τῆς ἐκδοτικῆς ἐπιτροπῆς τοῦ 
περιοδικοῦ, ὅπου ἀγνοεῖτο ἡ σχετικὴ ἀρθρογραφία ὁποιουδήποτε ἄλλου γιὰ τὸ 
θέμα.127 Ἀκόμα κι ἂν ἀγνοοῦσε ὁ Ραγκαβῆς, τὴν ταυτότητα τοῦ ἀρθρογράφου 
τῆς Νέας Ἑλλάδος, ἀποκλείεται νὰ μὴ γνώριζε τὴ σχετικὴ δραστηριότητα τοῦ 
Κουμανούδη, ὁ ὁποῖος εἶχε συμμετάσχει στὴν ἐπιτροπὴ τῶν καθηγητῶν ποὺ 
ἔκρινε τὰ χειρόγραφα καὶ εἶχε γνωματεύσει πρῶτος γιὰ τὴν πλαστότητά τους, 
ἐνῶ εἶχε ὑποστεῖ  καὶ μήνυση γιὰ συκοφαντικὴ δυσφήμηση ἀπὸ τὸν θιγόμενο 
πλαστογράφο. Δὲν εἶναι τυχαῖο τὸ γεγονὸς ὅτι ὁ Ραγκαβῆς δὲν ἀναφέρει 
τίποτε σχετικὰ μὲ τὴν ὑπόθεση αὐτὴ στὰ Ἀπομνημονεύματα, ὅπου προβάλλει 
συνήθως ἰδιαίτερα τὴ συνεισφορά του σὲ ὁποιοδήποτε ζήτημα, εἴτε πολιτικὸ 
εἴτε πνευματικό.

Ἀπὸ τὴν ἄλλη πλευρὰ ὁ Κουμανούδης, παρὰ τὴν ἀνασφάλεια ποὺ αἰσθανόταν 
κατὰ τὰ πρῶτα χρόνια τῆς ἐπαγγελματικῆς κυρίως ζωῆς του στὴν Ἀθήνα, 
γνωρίζοντας πόσο εὔκολο ἦταν νὰ χάσει τὴ θέση του στὸ Πανεπιστήμιο,128 δὲν 
ἔδειξε νὰ ὑποτιμᾶ τὶς φιλολογικές του ἱκανότητες. Μολονότι τὸν ἀπασχολοῦσε 
τὸ μέγεθος τοῦ ἀκροατηρίου του,129 θεωροῦσε τὸν ἑαυτό του ἴσο, ἴσως καὶ ἀνώ
τερο,130 ἀπὸ τοὺς παλαιότερους συναδέλφους του. Ἡ στάση του ὡς πρὸς τὴν 
ἐπιλογὴ τῆς ἐπαγγελματικῆς θέσης ἦταν παρόμοια μὲ αὐτὴν τοῦ Ραγκαβῆ· 
καὶ οἱ δύο ἐπέμειναν νὰ διορισθοῦν στὴ θέση τοῦ καθηγητῆ στὸ Πανεπιστήμιο, 
ὁ μὲν Κουμανούδης ἀπέρριψε τὴ θέση τοῦ καθηγητῆ στὸ Γυμνάσιο Πατρῶν,131 

γεγονότα τοῦ 1843 καὶ Τοῦ Κουτρούλη ὁ γάμος», Τὰ Ἱστορικὰ 2 (Δεκέμβριος 1984) 317-
334. Ὁ συγγραφέας τονίζει τὴ φαναριώτικη συνείδηση τοῦ Ραγκαβῆ.

125. Πανδώρα Β΄ (1851-1852) 754.
126. Ἀναφέρει 7 δημοσιεύματα. Στὸ ἀρχεῖο του σώζονται τὰ ἀποκόμματα τῶν 6. Βλ. 

φάκ. 51(1165), ἀρ. 6-12. Γιὰ τὴν ὑπόθεση βλ. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, 
ὅ.π., σ. 44.

127. Πανδώρα Α΄ (1850-1851) 262-263.
128. Ἡμερολόγιον Στεφάνου Α. Κουμανούδη 1845-1867, ὅ.π., σ. 54, 55. Διορίσθηκε 

ὑφηγητὴς τὸ 1845, ἔγινε ἔκτακτος καθηγητὴς τὸ 1846 καὶ τακτικὸς τὸ 1854.
129. Στὸ ἴδιο, σ. 63, 73, 76, 151.
130. Στὸ ἴδιο, σ. 69, 72 («ἐκ φύσεως ἔχω κάποια ἔξοχη καὶ λαμπρὴ ἱκανότητα στὴν 

κατανόηση τῶν ἀρχαίων συγγραφέων»).
131. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 29.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 193

ὁ δὲ Ραγκαβῆς στὸ Γυμνάσιο Ἀθηνῶν.132 Δὲν ἔδειξε ἐπίσης νὰ ἐπηρεάζεται 
ἀπὸ τὶς ἐπανειλημμένες ἀντιρρήσεις τοῦ Ραγκαβῆ σὲ ἀπόψεις ποὺ ἐξέφραζε 
εἴτε ἡ ΑΕ, εἴτε ὁ ἴδιος. Γύρω στὸ 1895, πρὸς τὸ τέλος τῆς ζωῆς του, ἦταν 
ἡ ἔκδοση τῶν ἀπομνημονευμάτων τοῦ Ραγκαβῆ ποὺ τοῦ γέννησε τὴ σκέψη 
νὰ γράψει καὶ αὐτὸς ἀπομνημονεύματα, ὅπως τὸν παρακινοῦσαν οἱ φίλοι 
του.133 Ὁ τρόπος ποὺ ὁ Ραγκαβῆς ἀντιμετωπίζει τὸν Κουμανούδη στὰ ᾽Απο­
μνημονεύματα ὑποδηλώνει, πάντως, τὴν «οὐδέτερη» σχέση τους. Τὸν ἀνα
φέρει ἐλάχιστα, μία φορὰ ὡς μέλος τῆς κριτικῆς ἐπιτροπῆς τοῦ Βουτσιναίου 
ποιητικοῦ διαγωνισμοῦ καὶ μία ὡς ὑποψήφιο γιὰ ἕνα γερμανικὸ παράσημο, 
καὶ τὶς δύο φορὲς παρεμπιπτόντως καὶ μὲ ἀφορμὴ περιστάσεις στὶς ὁποῖες 
πρωταγωνιστεῖ ὁ ἴδιος.134 Στοὺς ἐπανειλημμένους σχολιασμοὺς τῆς ΑΕ, ὁ 
Κουμανούδης ἀπουσιάζει, κάτι ποὺ δὲν ἰσχύει γιὰ τὸν Εὐστρατιάδη, γιὰ τὸν 
ὁποῖο δὲν κρύβει τὴν ἀντιπάθειά του.

Μία χαρακτηριστικὴ καὶ γνωστὴ διαμάχη εἶναι αὐτὴ μὲ τὸν Κυριακὸ Πιτ
τάκη, αὐτόχθονα Ἀθηναῖο, ἀσχολούμενο μὲ τὴ μελέτη τῶν ἀρχαίων μνημείων 
ἀπὸ τὴν προεπαναστατικὴ περίοδο. Ὁ Ραγκαβῆς ἀντιμετώπιζε ὑπεροπτικὰ 
ἀπὸ τὴν πρώτη στιγμὴ ποὺ ἦρθε στὴν Ἑλλάδα τὸν αὐτοδίδακτο Πιττάκη.135 Ὁ 
Πιττάκης διετέλεσε ἐπὶ χρόνια ὑφιστάμενος τοῦ Ραγκαβῆ, ἀπὸ τὸ 1832 ὣς τὸ 
1841, ὡς ὑπάλληλος τῆς Ἀρχαιολογικῆς Ὑπηρεσίας. Συνιδρυτὲς τῆς ΑΕ καὶ 
τὰ πιὸ δραστήρια στελέχη της κατὰ τὴν πρώτη δεκαετία, ἔφθασαν στὸ σημεῖο 
νὰ μὴν ἔχουν οὔτε τυπικὲς σχέσεις. Ἀφορμὴ ἦταν ἡ ἔκδοση τῶν Αntiquités 
Ηelléniques τοῦ Ραγκαβῆ, ὅπου ὁ συγγραφέας ἀναδημοσίευε μὲ διορθώσεις ὅλο 
τὸ ὑλικὸ τῶν ἐπιγραφῶν ποὺ εἶχε συγκεντρώσει καὶ δημοσιεύσει ὁ Πιττάκης, 
κερδίζοντας ἔτσι ὁ ἴδιος τὴ φήμη στὴν εὐρωπαϊκὴ ἐπιστημονικὴ κοινότητα. 
Ἕνα ἄλλο ἐπεισόδιο στὸ πλαίσιο τῆς ΑΕ –δὲν διαβάστηκε ἐπιστημονικὸ 
ὑπόμνημα τοῦ Πιττάκη ἐξ αἰτίας τῆς μακρηγορίας τοῦ Ραγκαβῆ γιὰ ἄλλο 
θέμα– σὲ συδυασμὸ μὲ τὸν παραγκωνισμὸ τοῦ Πιττάκη στὴ διοίκηση τῆς 
Ἑταιρείας, ὅπου ἐπὶ σειρὰ ἐτῶν κατελάμβανε θέση ἁπλοῦ μέλους, παρὰ τὸν 
ἀριθμὸ τῶν ψήφων ποὺ ἐλάμβανε στὶς ἐκλογές, ὁδήγησε στὴν πλήρη ρήξη. 
Ἀπὸ τὸ 1852 ὁ Πιττάκης ἀπέκρυπτε συστηματικὰ ἀπὸ τὸν Ραγκαβῆ τὸ 
ἀνευρισκόμενο ὑλικὸ τῶν ἐπιγραφῶν, γεγονὸς ποὺ ἀνέφερε ὁ Ραγκαβῆς στὸν 
πρόλογο τοῦ β΄ τόμου τῶν Αntiquités Ηelléniques. Ὁ Πιττάκης ἀπὸ τὴν ἄλλη 
πλευρὰ ἀνῆκε σὲ αὐτοὺς ποὺ ἐπέμειναν νὰ δημοσιευθεῖ στὶς ξένες ἐφημερίδες 

132. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα,  ὅ.π., τ. Β΄, σ. 136-137.
133. Φάκ. 39 (1153), ἀρ. 41.
134. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Γ΄, σ. 93, τ. Δ΄, σ. 226.
135. Αὐτὸς εἶναι πιθανῶς ὁ συγγραφέας ἄρθρου ποὺ σχολιάζει μὲ εἰρωνεία τὴν «προ

κήρυξιν» τοῦ Πιττάκη γιὰ τὸ ἔργο του Αncienne Αthènes. Βλ Ἀθηνᾶ Γ. Καλογεροπούλου, 
Μαρία Προύνη-Φιλίπ, εἰσαγωγὴ στὸ Εὑρετήριον τῆς Ἀρχαιολογικῆς Ἐφημερίδος πρώτης 
καὶ δευτέρας περιόδου 1837-1874, Ἀθήνα 1973, σ. δ΄.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου194

ἡ παραίτηση τοῦ Ραγκαβῆ ἀπὸ τὴν Ἀρχαιολογικὴ Ἑταιρεία τὸ 1851.136

Ὁ Πιττάκης, χαρακτηριστικὸς αὐτόχθων, εἶχε ἐρείσματα σὲ πολλούς, ὄχι 
μόνον Ἀθηναίους,137 ἀλλὰ καὶ ξένους ἀρχαιολάτρες.138 Εἶναι χαρακτηριστικὴ ἡ 
ἀποστροφὴ τοῦ προξένου τῶν ΗΠΑ στὴν Ἀθήνα, Gregory Ρerdikaris, στὴν πε
ριγραφὴ τῶν δραστηριοτήτων τῆς ΑΕ: 

Ιts Ρresident Μons J. R. Νerulos, and its Secretary, Μr. R. Rangabé have 
been too inefficient, and have done little else besides inflicting long speeches 
upon the members and their friends, who, once a year, assemble under the 
columns of the Ρarthenon for the purpose of celebrating the anniversary of the 
Society. Οwing to the inertness of its chief officers, the Society has lost much of 
its life, and the interest of the antiquities might have suffered still more had it 
not been for the energy, the Ζeal and untiring effort of Μr Ρittakes, a member 
of the Society and «Conservator General of the antiquities of the country». Μr 
Ρittakes, who is a native of Αthens, is almost the only man in the city who, by 
the simplicity of his manners and the purity of his patriotism, can lay claim to 
the enviable distinction of a classic descent.139

Ἡ ἄνεση, ὅπως καὶ ἡ συνείδηση κοινωνικῆς ἀνωτερότητας τοῦ Ραγκαβῆ, 
εἶναι φανερὴ σὲ ὅλη του τὴ ζωή. Ἡ παρουσία σὲ κοινωνικὲς ἐκδηλώσεις, εἴτε 
κοσμικὲς εἴτε πολιτικές, ἦταν ἔντονη καὶ διαρκής.140 Ἡ πολιτικὴ καὶ διπλωματικὴ 
ἰδιότητα δὲν ἑρμηνεύει πλήρως αὐτὴν τὴν κοινωνικὴ συμπεριφορά, ἰδιαίτερα κατὰ 
τὰ πρῶτα χρόνια τῆς παραμονῆς του στὴν Ἀθήνα. Ἀπὸ τὴν πρώτη στιγμὴ ποὺ 
ἦρθε στὴν Ἑλλάδα, παρατήρησε μὲ ἔκπληξη, ἀλλὰ καὶ ἱκανοποίηση «τοὺς ἔξοχους 
τρόπους» καὶ τὶς «συναναστροφὲς» ποὺ χαρακτήριζαν κάποιους κύκλους,141 

136. Ἀθηνᾶ Γ. Καλογεροπούλου, Μαρία Προύνη-Φιλίπ, ὅ.π., σ. πθ΄-ρμε΄. Γιὰ τὴ 
διαμάχη βλ. ἐπίσης Ἀγγελικὴ Κόκκου, Ἡ μέριμνα γιὰ τὶς ἀρχαιότητες, ὅ.π., σ. 91. Γιὰ 
τὴν ἀπόκρυψη ὑλικοῦ ἀπὸ τὸν Πιττάκη βλ. ἐπίσης τὴν ἐπιστολή του πρὸς τὸν Ραγκαβῆ: 
ΚΕΙΝΕ, Ἀρχεῖο Ἀλ. Ρ. Ραγκαβῆ, φάκ. 39, ἀρ. 101.

137. Τὸ 1832 ἦταν δημογέροντας. Βλ. Ἀγγελικὴ Κόκκου, ὅ.π., σ. 89. Ἀργότερα εἶχε 
τὴν ὑποστήριξη τῆς ἐφημερίδας Αἰὼν καὶ τοῦ ἐκδότη της Ι. Φιλήμονα. Βλ. Ἀθηνᾶ Γ. Κα
λογεροπούλου, Μαρία Προύνη-Φιλίπ, ὅ.π., σ. ρλδ΄. Στὶς μεταγενέστερες περιγραφὲς τῆς 
ἀθηναϊκῆς κοινωνίας προβάλλεται ἰδιαίτερα. Βλ. Δ. Γατόπουλος, Ἡ ἱστορία τῆς ἀθηναϊκῆς 
κοινωνίας, Ἀθήνα 1942, σ. 76.

138. Ἦταν αὐτὸς ποὺ τοὺς ξεναγοῦσε στὶς ἀρχαιότητες τῆς Ἀθήνας καὶ τὸν ἀνέφεραν 
στὶς δημοσιευόμενες ἐντυπώσεις τους. Βλ. Ἀγγελικὴ Κόκκου, ὅ.π., σ. 88-89. Βλ. ἐπίσης 
Ἐντμὸντ Ἀμπού, ῾Η Ἑλλάδα τοῦ Ὄθωνος. «Ἡ σύγχρονη Ἑλλάδα» 1854, μετάφρ. Ἀ. Σπή
λιος, Ἀθήνα χ.χ. [α΄ ἔκδ. 1855], σ. 175.

139. G. Α. Ρerdikaris, Α.Μ. (Late Consul of the United States at Αthens), Τhe Greece 
and the Greeks, Νέα Ὑόρκη 1845, σ. 44-45. Σὲ ὑποσημείωση, πάντως, τονίζει τὴν ἐπιστημονικὴ 
συμβολὴ τοῦ Ραγκαβῆ, μὲ τὶς πληροφορίες ποὺ παρεῖχε στὶς ἐτήσιες ἐκθέσεις τῆς Ἑταιρείας.

140. Ε. Θ. Σουλογιάννης, Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς, ὅ.π., σ. 235, 242.
141. Ἀλ. Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Α΄, σ. 232· τ. Β΄ σ. 61.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 195

συμπεριφορὲς προφανῶς οἰκεῖες σὲ αὐτόν. Ἡ κοινωνικὴ ἄνεση φαίνεται καὶ 
ἀπὸ τὴν ἐξέλιξη τῆς πορείας τῆς οἰκογένειάς του· τὰ παιδιά του σπούδασαν 
στὸ ἐξωτερικὸ καὶ οἱ δύο ἀκολούθησαν διπλωματικὴ καριέρα.142  Ἡ σχέση 
τοῦ Ραγκαβῆ μὲ τοὺς συλλόγους τῆς ἐποχῆς ἀποτελεῖ ἐπίσης στοιχεῖο τῆς 
κοσμικῆς του ἐξωστρέφειας. Συμμετεῖχε μὲ μεγάλη προθυμία στὸν Παρνασσό, 
ὅπου ἐξελέγη Πρόεδρος τοῦ καλλιτεχνικοῦ τμήματος, καὶ στὸν Σύλλογο 
πρὸς Διάδοσιν τῶν Ἑλληνικῶν Γραμμάτων, ὡς μέλος τοῦ Διοικητικοῦ Συμ
βουλίου.143

Ἂς δοῦμε τὴν πορεία ἐνσωμάτωσης τοῦ Κουμανούδη. Σύνδεσμος τοῦ νεο
φερμένου μὲ τὴν ἀθηναϊκὴ κοινωνία ὑπῆρξαν οἱ συμφοιτητὲς καὶ φίλοι του 
στὴ Γερμανία, Σταῦρος Σταθόπουλος, Ἡρ. Μητσόπουλος, Π. Εὐστρατιάδης, 
Γεώργιος Πετιμεζᾶς καὶ Γεώργιος Ἀλεξάκης.144 Ἀπὸ αὐτοὺς ὁ Σταθόπουλος, 
καθὼς καὶ ὁ Ἠπειρώτης Δημήτριος Χαραμῆς, ἐπίσης φίλος ἀπὸ τὴ Γερμανία, 
τὸν ἔφεραν σὲ ἐπαφὴ μὲ τὰ πρόσωπα ποὺ θὰ τὸν βοηθοῦσαν νὰ σταθεῖ, κυρίως 
ἐπαγγελματικά.145

Τὸ δίκτυο «προστασίας» ποὺ κάλυψε στὴν ἀρχὴ τὸν Κουμανούδη ἦταν ὁ 
κύκλος τῶν Ἠπειρωτῶν, ὁ ὁποῖος ἦταν συνδεδεμένος μὲ τὸ Γαλλικὸ κόμμα, 
λόγῳ τοῦ Κωλέττη. Εἶναι βέβαιο πὼς δὲν δημιούργησε δικό του κύκλωμα· 
τὸ 1863 καὶ τὸ 1885 χρειάστηκε νὰ μεσολαβήσουν συγγενεῖς, στὴν πρώτη πε
ρίπτωση ὁ ἀδελφός του καὶ στὴν δεύτερη ὁ Ζακυνθινὸς θεῖος τῆς γυναίκας του, 
ὥστε νὰ ἐπιλύσει κάποια προβλήματα ποὺ εἶχαν δημιουργηθεῖ στὶς σχέσεις του 
μὲ τὴν Κυβέρνηση.146 Ἀνεξάρτητα ἀπὸ τὴν πολιτικὴ ἑρμηνεία ποὺ μπορεῖ νὰ 

142. Ε. Θ. Σουλογιάννης, Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς, ὅ.π., σ. 167-168. Ἡ φοίτηση 
τῶν γόνων τῶν πολιτικῶν καὶ τῶν καθηγητῶν τοῦ Πανεπιστημίου στὸ ἐξωτερικὸ ἀποτελεῖ 
κανόνα. Βλ. Κώστας Λάππας, Πανεπιστήμιο καὶ φοιτητὲς στὴν Ἑλλάδα, ὅ.π., σ. 394.

143. ᾽Αλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Γ΄, τ. Δ΄, σ. 513-514, 
532-533.

144. Ἡμερολόγιον Στεφάνου Α. Κουμανούδη 1845-1867, ὅ.π., σ. 13.
145. Εἰδικὰ γιὰ τὸν Χαραμῆ, ὁ Κουμανούδης σημειώνει στὸ ἡμερολόγιό του ὅτι συστη

ματικὰ τὸν συνέστηνε σὲ σημαντικὰ πρόσωπα τῆς ἀθηναϊκῆς κοινωνίας (ὅ.π., σ. 51). Ἡ πιὸ 
σημαντικὴ γνωριμία ἦταν μὲ τὸν Ἰ. Κωλέττη (ὅ.π., σ. 34, 68). Ὁ Χαραμῆς ἦταν συγγενὴς 
τοῦ Γεωργίου Σταύρου. Βλ. Σωκρ. Β. Κουγέας, «Ἠπειρωτικὸν ἀρχεῖον Σταύρου Ἰωάννου», 
Ἠπειρωτικὰ Χρονικὰ 14 (1939) 30, 32. Γεννήθηκε τὸ 1815 στὰ Ἰωάννινα καὶ ἀργότερα ἔζησε 
στὴν Ὀδησσὸ μὲ τοὺς γονεῖς του, ἀπὸ ὅπου πῆγε τὸ 1835 στὸ Μόναχο. Μετὰ τὴν ἐπιστροφή 
του στὴν Ἑλλάδα, δίδαξε Ἱστορία στὴν σχολὴ Εὐελπίδων τοῦ Πειραιᾶ. Ὡς μέλος τῆς ΑΕ 
συμμετεῖχε στὶς ἀνασκαφικὲς δραστηριότητές της. Βλ. Στ. Α. Κουμανούδης, Κ. Πιττάκης, 
Δ. Χαραμῆς, Π. Εὐστρατιάδης, Ἐπιγραφαὶ ἀνέκδοτοι ἀνακαλυφθεῖσαι καὶ ἐκδοθεῖσαι ὑπὸ 
τοῦ Ἀρχαιολογικοῦ Συλλόγου, Α΄, 1851 καὶ Β΄, 1852. Τὸ Γ΄ τεῦχος ἐκδίδεται μόνον ἀπὸ τὸν 
Εὐστρατιάδη τὸ 1855. Βλ. Κonstantin Κotsowilis, Die griechischen Studenten in Μünchen 
unter Κönig Ludwig Ι. von Βayern (von 1826 bis 1844), Μόναχο 1995, σ. 195-196.

146. Τὸν Ἀπρίλιο τοῦ 1863, ἐν μέσῳ τῆς πολιτικῆς κρίσης τῆς Μεταπολίτευσης, ὁ 
Ἰωάννης διαβεβαίωνε τὸν ἀδελφό του ὅτι «διὰ τὸ πρόβλημα ποὺ σ᾽ ἔκαμεν ὁ κύριος ὑπουργὸς 

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου196

δώσει κανεὶς στὰ συγκεκριμένα περιστατικά, εἶναι εὔλογη, ὡστόσο, ἡ ὑπόθεση 
ὅτι ἡ πρόσβαση στὰ πολιτικὰ πρόσωπα δὲν ἦταν ἰδιαίτερα εὔκολη γιὰ τὸν 
Κουμανούδη, τουλάχιστον γιὰ προσωπικὰ ζητήματα. Κατὰ τὸν Ροΐδη τὸ 1894 
«παραγκωνίσθηκε» ἀπὸ τὴν ΑΕ, «ἐξ ἑνὸς βουλευτικοῦ νεύματος».147

Ἐξαρτημένος πολιτικὰ ἀπὸ τὸν Κωλέττη, ὁ ὁποῖος τὸν εἶχε διορίσει στὸ 
Πανεπιστήμιο, καὶ ἀνασφαλὴς ὡς πρὸς τὴν ἐπαγγελματική του ἐξασφάλιση ὣς 
περίπου τὸ 1850,148 ἦταν ὑποχρεωμένος γιὰ χρόνια νὰ συμπληρώνει τὸ εἰσόδημά 
του καὶ ἀπὸ ἄλλες πηγές, ὅπως ἦταν ἡ τυπογραφικὴ ἐπιμέλεια κειμένων, ἡ 
διδασκαλία σὲ ἰδιωτικὰ σχολεῖα καὶ τὰ ἰδιαίτερα μαθήματα.149 Ὁ μόνος ἀπὸ 
τὰ παιδιά του ποὺ ἐπιχείρησε νὰ συνεχίσει τὶς σπουδές του στὴ Χαϊδελβέργη, 
ὁ Ἀθανάσιος, ἐπέστρεψε μετὰ ἀπὸ μερικοὺς μῆνες, διότι δὲν τὸν στήριξε οἰ
κονομικὰ ὁ ἐξάδελφός του Ἀνδρέας Ι. Κουμανούδης ἀπὸ τὸ Βελιγράδι.150 
Ἐκτὸς τοῦ Ἀθανασίου, ὁ ὁποῖος ἐργάστηκε στὴν ἀρχὴ ὡς δικηγόρος καὶ στὴ 
συνέχεια ὡς βοηθὸς τοῦ πατέρα του στὴν ΑΕ, τὰ ἄλλα του παιδιά, ὁ Πέτρος 
καὶ ὁ Ἰωάννης, ἐργάστηκαν ὡς ὑπάλληλοι. Ὁ Πέτρος φοίτησε στὴ Φιλοσοφικὴ 
Σχολή, χωρὶς νὰ πάρει πτυχίο,151 ἐργάστηκε στὴν ἀρχὴ ὡς ἐμποροϋπάλληλος 
καὶ στὴ συνέχεια στὴν Ἐθνικὴ Τράπεζα.152 Ὁ Ἰωάννης σπούδασε στὴ Νομική 
καὶ ἐργάστηκε στὸ Ὑπουργεῖο Οἰκονομικῶν.153 

Ἐν ἀντιθέσει πρὸς τὸν Ραγκαβῆ, ὁ Κουμανούδης δὲν συμπαθοῦσε τὴν 
ἔντονη δημόσια ζωή. Μολονότι σὲ νεαρὴ ἡλικία συναναστρεφόταν περισσότερο 
μὲ ἐξέχοντα πρόσωπα τῆς ἀθηναϊκῆς κοινωνίας, ἀργότερα σημείωνε ὅτι γενικὰ 
στὴ ζωή του ἀπέφυγε τὴ συναναστροφὴ μὲ προβεβλημένους Ἀθηναίους πολίτες 

θέλω φροντίσει». Βλ. φάκ. 1(1103)α΄, ἀρ. 32. Τὸν Μάϊο τοῦ 1885, ἐπὶ κυβερνήσεως Θ. 
Δηλιγιάννη, ὁ Ζακυνθινὸς θεῖος τῆς γυναίκας του Διον. Ἕλληνας προσπαθεῖ νὰ λύσει τὸ 
πρόβλημα τῆς «παύσης» τοῦ γιοῦ τοῦ Κουμανούδη, Ἰωάννη, μέσῳ τοῦ συμπατριώτη του 
Ὑπουργοῦ, Ρώμα. Βλ. φάκ. 11(1113), ἀρ. 6.

147. Ἄλκης Ἀγγέλου (ἐπιμ.), Ἅπαντα Ἐμ. Ροΐδη, ὅ.π., τ. Ε΄, σ. 178.
148. Στὸν πρυτανικὸ λόγο τοῦ 1846 ὁ Θεόδ. Μανούσης ταύτισε τὸν Κουμανούδη μὲ τὸ 

γαλλικὸ κόμμα, ἐνῶ τὸ 1847 ὁ Κουμανούδης ψήφισε τὸν Κ. Σχινᾶ ποὺ ἀνῆκε στὸ γαλλικὸ 
κόμμα γιὰ τὴ θέση τοῦ Βουλευτῆ τοῦ Πανεπιστημίου, μὲ τὴν ἐλπίδα ὅτι θὰ τὸν βοηθήσει 
νὰ ἑδραιώσει τὴ θέση του στὸ Πανεπιστήμιο. Βλ. Ἡμερολόγιον Στεφάνου Α. Κουμανούδη 
1845-1867, ὅ.π., σ. 86, 87, 88.

149. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 27-28.
150. Τὸ 1873 διέκοψε τὶς σπουδές του στὴν Ἀθήνα καὶ παρακολούθησε μαθήματα γιὰ 

ἕνα χρόνο περίπου τὸ 1873 στὴ Χαϊδελβέργη, ἀπὸ ὅπου ἐπέστρεψε καὶ πῆρε τὸ πτυχίο του 
στὴν Ἀθήνα τὸ 1876. Βλ. φάκ. 1(1103)α΄, ἀρ. 2-9, 51 καὶ φάκ. 11 (1113), ἀρ. 2, 11, 12.

151. Βλ. τὸ μαθητολόγιο ποὺ τηροῦσε ὁ Κουμανούδης κατὰ τὰ ἔτη 1870/71, 1871/72, 
1872/73: φάκ. 52 (1166).

152. Βλ. τὸ Μητρῶον τῶν μελῶν τῆς ΑΕ, φάκ. 39 (1153), ἀρ. 11 καὶ φάκ. 11(1113), 
ἀρ. 7.

153. Φάκ. 5 (1107), ἀρ. 110, φάκ. 36 (1150), ἀρ. 14, φάκ. 11(1113), ἀρ. 6 καὶ φάκ. 
36 (1150), ἀρ. 14.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 197

(proceres civitatis) καὶ δὲν καλλιέργησε τὴ φιλία μὲ πολιτικοὺς ἢ λογοτέχνες 
κτλ., περιοριζόμενος σὲ ἕναν στενὸ κοινωνικὸ κύκλο.154 Δὲν τὸν βρίσκουμε νὰ 
ἐκφωνεῖ λόγους στὰ πλαίσια συλλόγων, στοὺς ὁποίους ἄλλωστε ἀπέφευγε νὰ 
συμμετάσχει,155 ἐκτὸς τῆς ΑΕ, ὅπως δὲν τὸν βρίσκουμε καὶ σὲ φιλανθρωπικὰ 
ἱδρύματα.156 Ζοῦσε μᾶλλον λιτὰ157 καὶ σὲ αὐτὸ τὸ πνεῦμα κινοῦνταν καὶ οἱ 
ἐπιταγὲς γιὰ τὴν κηδεία του.158 Ἡ λιτὴ μορφὴ τοῦ οἰκογενειακοῦ τάφου τῶν 
Κουμανούδη στὸ Α΄ Νεκροταφεῖο δὲν συγκρίνεται μὲ τὴ μεγαλοπρέπεια τοῦ 
τάφου τῶν Ραγκαβῆ.159

Βασικὸ στοιχεῖο τοῦ χαρακτήρα τοῦ Κουμανούδη ἦταν ἡ «ἀσθένεια» κα
τὰ τὴν ἔκφρασή του,160 ἡ ὁποία τὸν ἐμπόδιζε νὰ ἀντιδρᾶ μὲ μαχητικότητα, 
ἐκτιθέμενος δημοσίως σὲ θέματα γιὰ τὰ ὁποῖα ἡ ἑλληνικὴ κοινωνία δὲν ἀνε
χόταν τὴ συζήτηση, ὅπως ἦταν κυρίως ἡ θρησκεία, ἀλλὰ καὶ ἡ νεοελληνικὴ 
γλώσσα.161 Γνωρίζουμε σήμερα ὅτι, ὡς πρὸς τὴ θρησκεία, ὑπῆρξε «αἱρετικός», 
χαρακτηριστικὸ ποὺ ἐπιμελῶς ἀπέκρυπτε, ἀκόμη καὶ σὲ αὐστηρῶς ἰδιωτικὰ κεί
μενα.162 Ἡ σχέση του μὲ τὸν Γεώργιο, ὁ ὁποῖος ὑπῆρξε μαθητής του, δὲν ἦταν 
τόσο στενή, ὅσο τοῦ Ραγκαβῆ.163

154. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 200.
155. Στὸ ἴδιο, σ. 92.
156. Δὲν ἐμφανίζεται σὲ κανένα Διοικητικὸ Συμβούλιο. Βλ. Μαρία Κορασίδου, Οἱ 

ἄθλιοι τῶν Ἀθηνῶν καὶ οἱ θεραπευτές τους. Φτώχεια καὶ φιλανθρωπία στὴν ἑλληνικὴ πρω­
τεύουσα τὸν 19ο αἰώνα, Ἀθήνα 1995. Δήλωνε ἐπίσης, ὅτι δὲν ἀνταποκρίθηκε σὲ προσκλήσεις 
πρέσβεων οὔτε τὶς ἀνταπέδωσε. Βλ. φάκ. 5(1107), ἀρ. 12 (ἐπικήδειος γιὰ τὸν ἑαυτό του).

157. Ὁ Ν. Σπανδωνῆς τὸ 1894 ἔγραφε ὅτι ὁ Κουμανούδης τὸν ὑποδέχθηκε «ἐν τῷ 
κατὰ τὴν ὁδὸν Ζαλοκώστα μικρῷ οἰκίσκῳ του, ἐντὸς τοῦ λιτοῦ εἰς ἔπιπλα, ἀλλὰ τοσοῦτον 
πλουσίου εἰς ἄριστα βιβλία γραφείου του». Βλ. Ν. Α. Σπανδωνῆς, «Ὁ Στέφανος Κουμανούδης 
περὶ τοῦ γλωσσικοῦ ζητήματος», Ἡμερολόγιον Νέα Ἑλλάς, Ἀθήνα 1894, σ. 238.

158. Βλ. τὴ διαθήκη του στὸν φάκ. 39 (1153), ἀρ. 5.
159. Ἑ. Ἀγγελομάτη-Τσουγκαράκη – Δ. Τσουκλίδου-Πέννα, Μητρῶον Α΄ Nεκροταφείου 

Ἀθηνῶν, Ἀθήνα 1972, σ. 219-220, 320-324.
160. Ἔτσι ὀνόμαζε τὴν ἀδυναμία του νὰ συμμετέχει σὲ ἕνα μακρόχρονο δημόσιο διά

λογο γιὰ ὁποιοδήποτε θέμα, μὲ ἀφορμὴ τὸν Βουτσιναῖο ποιητικὸ διαγωνισμὸ τοῦ 1866. Βλ. 
Κ. Θ. Δημαρᾶς, Λεξικογραφία καὶ ἰδεολογία, ὅ.π., σ. ΧLΙΙΙ.

161. Τὸ 1873 σὲ ἐπιστολὴ πρὸς τὸν Μαρίνο Βεργωτῆ, μὲ ἀφορμὴ τὸ ἔργο του Δοκίμιον 
περὶ τῆς διδασκαλίας τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης, χαρακτήριζε «ἥρωες» τοὺς ἀνθρώπους ποὺ 
προκαλοῦσαν συζητήσεις γιὰ τέτοια θέματα. Βλ. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμα­
νούδης, ὅ.π., σ. 164-165· Μαριλίζα Μητσοῦ, Στεφάνου Α. Κουμανούδη, Στράτης Καλο­
πίχειρος, ὅ.π., τ. Β΄, σ. 111.

162. Τὴ συμμετοχή του στὴν ὁμάδα τῶν Καϊριστῶν γνωρίζουμε μόνο ἀπὸ τὴν ἀλλη
λογραφία τοῦ Καϊρη. Βλ. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 128-129. 
Γιὰ τὶς θρησκευτικές του πεποιθήσεις βλ. στὸ ἴδιο, σ. 126-129, 213-215, 221-222, 244-
247, 248-249, 257, 260-262· Μαριλίζα Μητσοῦ, Στεφάνου Α. Κουμανούδη, Στράτης Καλο­
πίχειρος, ὅ.π., τ. Β΄, σ. 127-174.

163. Οἱ κόρες τοῦ Ραγκαβῆ εἶχαν προσωπικὴ σχέση μὲ τὴν κόρη τοῦ Γεωργίου. Βλ. 

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου198

Ἔχω τὴ γνώμη ὅτι οἱ δύο λόγιοι δὲν υἱοθετοῦσαν ἁπλῶς μιὰ διαφορετικὴ 
στάση ζωῆς, ἀλλὰ ἐξέφραζαν διαφορετικοῦ τύπου κοινωνικὲς συνειδήσεις, ἐνῶ 
ὑπῆρχε διαφορὰ μεταξύ τους καὶ ἀπὸ οἰκονομικὴ ἄποψη.164 Πρόκειται, ἀσφα
λῶς, γιὰ ἀστικὲς κοινωνικὲς συνειδήσεις. Ἐκτὸς τοῦ διαφορετικοῦ τρόπου ζωῆς, 
κάποιες πολὺ συγκεκριμένες πλευρὲς στὶς συμπεριφορὲς τῶν δύο τοὺς ἐντάσσουν 
καὶ σὲ διαφορετικοὺς «ἀστικοὺς τύπους».

Ὁ Κουμανούδης δὲν ἀπέρριπτε μόνο θεωρητικὰ τὸν «κοσμοπολιτισμό»· ἡ 
ἄποψη αὐτὴ διέπνεε τὸ σύνολο τῆς ζωῆς του. Ἀντιμετώπιζε μὲ δυσπιστία καὶ 
κατέγραφε τοὺς γάμους Ἑλλήνων μὲ ξένους, χωρὶς νὰ τοὺς ἀπορρίπτει ἐμφανῶς 
καὶ χωρὶς νὰ προβάλλει τὸ θρησκευτικὸ κριτήριο.165 Μία ἀπὸ τὶς ἐντολὲς ποὺ 
ἔδινε στὴ διαθήκη του ἦταν νὰ μὴν παντρευθεῖ ἡ κόρη του ποτὲ ξένο.166 Ἀξίζει νὰ 
σημειώσουμε ἐπίσης ὅτι μετὰ τὴν ἐγκατάστασή του στὴν Ἑλλάδα, δὲν ταξίδεψε 
ποτὲ ξανὰ στὴν Εὐρώπη. Οἱ γυναῖκες, ἐξάλλου, δὲν ἀποτελοῦσαν σημαντικὸ 
τμῆμα τῶν συναναστροφῶν του, μὲ ἐξαίρεση τὶς συζύγους τῶν φίλων του. Στὸ 
ἀρχεῖο του, ἐκτὸς τῶν ἐπιστολῶν τῆς γυναίκας του, τῆς ὁποίας τὸ μορφωτικὸ 
ἐπίπεδο ἦταν μέτριο,167 δὲν ὑπάρχει οὔτε μία ἐπιστολὴ ἄλλης γυναίκας.

Ὁ Ραγκαβῆς ἀπὸ τὴν ἄλλη πλευρά, ἦταν, χωρὶς ἀμφιβολία, ἕνας ἄνθρωπος 
«τοῦ κόσμου». Παντρεμένος ὁ ἴδιος μὲ ξένη, τὸ 1861 ἔστειλε ὑπόμνημα στὴν 
κυβέρνηση, ὅταν προωθοῦσε τὸν νόμο ποὺ ἔθετε θρησκευτικὲς προϋποθέσεις γιὰ 
τὴ σύναψη μικτῶν γάμων, ὑποχρεώνοντας τοὺς συζύγους διαφορετικῶν δογμάτων 
νὰ βαπτίζουν τὰ τέκνα τους ὀρθόδοξα.168 Στὸ ὑπόμνημα τόνιζε ὅτι ὁ νόμος ἦταν 
ἀντισυνταγματικὸς καὶ παραβίαζε τὴν ἀρχὴ τῆς ἀνεξιθρησκίας, ἀφοῦ ἀπέδιδε 
«εἰς τὴν ἀνατολικὴν ἐκκλησίαν πλεονεκτήματα ἃ ἀρνεῖται εἰς τὰς λοιπάς, εἴτε 
διότι αὕτη εἶναι ἡ ἐπικρατοῦσα εἴτε διότι εἶναι ἡ τῆς πλειονοψηφίας».169 Ὁ ἴδιος 
ὁ γάμος του μὲ τὴ διαμαρτυρόμενη Ἀγγλίδα Καρολίνα Σκήν, ἡ ὁποία ἦταν ἤδη 

ΚΕΙΝΕ, Ἀρχεῖο Ἀλ. Ρ. Ραγκαβῆ, φάκ. 5, ἀρ. 2. Ἡ ἀλληλογραφία τοῦ Κουμανούδη δὲν 
ἐπιτρέπει καμμία παρόμοια διαπίστωση.

164. Στὸ Ἀρχεῖο τοῦ Ἀλ. Ρ. Ραγκαβῆ σώζεται ἀναλυτικὴ ἐκτίμηση τῆς περιουσίας 
του τὸ 1881, ἡ ὁποία ὑπολογίζεται σὲ 200.000 περίπου δρχ. Βλ. ΚΕΙΝΕ, Ἀρχεῖο Ἀλ. Ρ. 
Ραγκαβῆ, φάκ. 5, ἀρ. 8. Ὁ Κουμανούδης στὴ διαθήκη του τὸ 1873 ἐκτιμᾶ τὴν κινητὴ πε
ριουσία του σὲ 15.000 περ. δρχ., ἐνῶ ἡ ἀκίνητη ἀποτελεῖται ἀπὸ τὸ σπίτι του στὴν Ἀθήνα 
καὶ κάποια ἀκίνητα στὴ Ζάκυνθο. Βλ. φάκ. 39 (1153), ἀρ. 5. Στὸν κατάλογο τῶν ἐνόρκων 
τοῦ 1879 καταγράφεται μὲ ἀκίνητη περιουσία ἀξίας 30.000 δρχ. Βλ. Παράρτημα Ἐφη­
μερίδος τῆς Κυβερνήσεως 1879, ἀρ. 85.

165. Φάκ. 34 (1148), ἀρ. 126 καὶ φάκ. 36 (1150), ἀρ. 44.
166. Φάκ. 39 (1153), ἀρ. 5.
167. Ὁ γραφικός της χαρακτήρας καὶ οἱ ἀνορθογραφίες στὶς ἐπιστολές της εἶναι ἐνδει

κτικὲς γιὰ τὸ γεγονός.
168. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Γ΄, σ. 78-79 καὶ Ε. Θ. 

Σουλογιάννης, Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς, ὅ.π., σ. 68.
169. ΚΕΙΝΕ, Ἀρχεῖο Ἀλ. Ρ. Ραγκαβῆ, φάκ. 77.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 199

ἐξ ἀγχιστείας συγγενής του, ἀφοῦ ὁ ἀδελφός της εἶχε παντρευτεῖ τὴν ἀδελφὴ 
τοῦ Ραγκαβῆ, ἀποτέλεσε σκάνδαλο γιὰ τοὺς ἐκκλησιαστικοὺς κανόνες τῆς ἐπο
χῆς.170  Ὁ κοσμοπολιτισμὸς διαπνέει ὅλη τὴ ζωὴ τῆς οἰκογένειας. Ὁ Κλέων 
ἀλληλογραφοῦσε μὲ τὸν πατέρα του στὰ ἀγγλικὰ καὶ στὰ γαλλικά, γεγονὸς 
ποὺ μερικῶς μόνον ἑρμηνεύεται ἀπὸ τὸ ὅτι ἡ μητέρα του ἦταν Ἀγγλίδα, ἐνῶ 
εἶναι ἀξιοσημείωτη στὸ ἀρχεῖο του ἡ παρουσία γυναικῶν ἀλληλογράφων.171 
Οἱ ἀπόψεις του γιὰ τὶς γυναῖκες καὶ ἡ σχέση μαζί τους ἀπηχεῖ, ὁπωσδήποτε, 
ἀντιλήψεις πιὸ προχωρημένες ἀπὸ αὐτὲς τῶν συγχρόνων του.172 Ὁ Ραγκαβῆς 
θεωροῦσε ἐπίσης σωστὴ τὴ συμμετοχὴ καὶ τῶν γυναικῶν, ὡς ἠθοποιῶν, στὸ 
θεατρικὸ γίγνεσθαι.173 Ἡ γυναίκα του, καλῆς κοινωνικῆς καταγωγῆς,174 μὲ 
ἀρκετὰ ὑψηλὸ μορφωτικὸ ἐπίπεδο, «συνανεγίνωσκε» μὲ τὸν Ραγκαβῆ,175 ἐνῶ 
εἶχε μεταφράσει καὶ κάποια ἀπὸ τὰ κείμενά του στὴ μητρική της γλώσσα.176 Ἡ 
ζωή του, ἐξάλλου, χαρακτηριζόταν ἀπὸ συχνότατες μετακινήσεις καὶ γνωριμία 
μὲ ξένους τόπους, ὅπως ἦταν π.χ. ἡ Ἀμερική, ὅπου ἐξοικειώθηκε μὲ νέα ἤθη. 
Θὰ προσθέταμε, τέλος, τὶς ταξικὲς ἀντιλήψεις του γιὰ τὴν ἐκπαίδευση –τὰ 
πρακτικοῦ τύπου σχολεῖα κατὰ τὴ γνώμη του ταίριαζαν στὶς μεσαῖες τάξεις–, 
καθὼς καὶ τὴν ἀποστασιοποίησή του ἀπὸ τὶς κυρίαρχες κλασικιστικὲς ὡς πρὸς 
τὴν ἐκπαίδευση κατευθύνσεις τῆς ἐποχῆς.177

Θὰ μπορούσαμε νὰ συμπεράνουμε, λοιπόν, ὅτι ὁ Ραγκαβῆς ἐκφράζει μιὰ 
πιὸ ἐξευρωπαϊσμένη ἀστικὴ συμπεριφορά.178 Ἦταν Φαναριώτης, ὅπως δια
κήρυσσε μὲ περηφάνεια καὶ ὁ ἴδιος καὶ ὁ πατέρας του,179 προβάλλοντας μά
λιστα τὴν ἰδιότητα αὐτὴ σὲ βαθμὸ ποὺ ἔφθανε τὰ ὅρια τῆς ὑπερβολῆς καὶ τῆς 
προκατάληψης.180 Ἡ φαναριώτικη συνείδηση κληροδοτήθηκε καὶ στοὺς ἀπο

170. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Α΄, σ. 103-104.
171. Βλ. π.χ. τὴν προσωπικὴ ἀλληλογραφία στὸν φάκ. 3 τοῦ ἀρχείου του.
172. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Α΄, σ. 48, τ. Γ΄, σ. 313-

314 κἀ. Βλ. ἐπίσης τὴ σχετικὴ παρατήρηση τοῦ Ἀλ. Πολίτη: «Ἐθνοκεντρισμὸς καὶ εὐρω
παϊσμός», ὅ.π., σ. 228.

173. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Β΄, σ. 48.
174. Βλ. τὴ βιογραφία της: F.Μ.F. Skene, «Α noble life¬, Τhe Αrgosy, January 

1898, σ. 1-17.
175. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Β΄, σ. 281.
176. Ε. Θ. Σουλογιάννης, Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς, ὅ.π., σ. 181, 203.
177. Κώστας Λάππας, Πανεπιστήμιο καὶ φοιτητὲς στὴν Ἑλλάδα, ὅ.π., σ. 68, 232, 447.
178. Ὁ Ἀλ. Πολίτης ἔχει διατυπώσει τὴν ὑπόθεση ὅτι ἀκριβῶς αὐτὴ ἡ συμπεριφορὰ 

ἐνοχλοῦσε τοὺς συγχρόνους. Βλ. Ἀλέξης Πολίτης, «Ἐθνοκεντρισμὸς καὶ εὐρωπαϊσμός», 
ὅ.π., σ. 230.

179. Ἀλέξανδρος Ρ. Ραγκαβῆς, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. Α΄, σ. 9-12. Ὁ πατέρας 
του Ἰάκωβος Ρίζος Ραγκαβῆς εἶχε ἐκδώσει τὸν διάλογο Οἱ Φαναριῶται τὸ 1843, ἔργο μὲ 
τὸ ὁποῖο ὑπερασπιζόταν αὐτὴν τὴν ἰδιαίτερα ἀντιπαθῆ γιὰ πολλοὺς ὁμάδα ἑτεροχθόνων. Βλ. 
Γ. Δανέζης, Μιὰ Φαναριώτικη ἀπολογία τοῦ 1843, Μνημοσύνη 13 (1995-1997) 41-66.

180. Αὐτὸ συνέβη π.χ. μὲ τὴν Ἱστορία τῆς νεοελληνικῆς λογοτεχνίας ποὺ συνέθεσε 

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου200

γόνους τῆς οἰκογένειας.181 Αὐτὸν τὸν κοινωνικὸ προσδιορισμὸ ἐπικαλέστηκε σὲ 
κάποιες περιστάσεις καὶ ὁ Παπαρρηγόπουλος,182 τοῦ ὁποίου οἱ ὑποστηρικτές, 
τὴν ἐποχὴ ποὺ ἐπιχειροῦσε νὰ διοριστεῖ στὸ Πανεπιστήμιο, χαρακτηρίζονταν ἀπὸ 
τοὺς ἀντιπάλους «φιλορθόδοξοι φαναριωτίσκοι»183 καὶ ἐνεργοῦσαν ὡς ὁμάδα.184

Ἀνεξάρτητα ἀπὸ τὰ ἀντικειμενικὰ κοινωνικὰ χαρακτηριστικὰ αὐτῆς τῆς 
ὁμάδας τῶν ἑτεροχθόνων –τὸ μόνο ὁπωσδήποτε ἀντικειμενικό κοινὸ ἦταν ἡ 
κωνσταντινουπολίτικη καταγωγὴ τῶν περισσοτέρων– ἔχουν διαπιστωθεῖ ὁρι
σμένα στοιχεῖα ποὺ προσδιορίζουν τὴν κοινωνικὴ συμπεριφορὰ τῶν μελῶν της, 
μετὰ τὴν ἐγκατάστασή τους στὸ νεοελληνικό κράτος. Ἡ ὑπεροψία185 καὶ ἡ 
ἐξαιρετικὴ «ἱκανότητα ἔνταξης στὸ νέο τους περιβάλλον»,186 καθὼς καὶ ἡ ἀλλη
λοπροστασία καὶ ἡ ἀλληλοϋποστήριξη τῶν μελῶν της,187 ἀποτελοῦν ὁρισμένα 
ἀπὸ αὐτά. Ὁμάδα ποὺ μισήθηκε περισσότερο ἀπὸ ὅλους τοὺς ἑτερόχθονες,188 λει
τούργησε ὡς «ἐνδιάμεσος», ὅπως καὶ οἱ ἄλλοι ἑτερόχθονες, στὴ σχέση Ἑλλήνων- 
βαυαρικῆς ἐξουσίας, ἐξ αἰτίας τοῦ μορφωτικοῦ καὶ παιδευτικοῦ ἐπιπέδου, καθὼς 

τὸ 1853-1856, ὅπου προέβαλλε ὑπερβολικὰ τὴ συμβολὴ τῶν Φαναριωτῶν γενικά, ἀλλὰ 
καὶ τῆς οἰκογένειάς του εἰδικά. Βλ. Βενετία Ἀποστολίδου, Ὁ Κωστῆς Παλαμᾶς ἱστορικὸς 
τῆς νεοελληνικῆς λογοτεχνίας, Ἀθήνα 1992, σ. 63· Ἑλένη Κωβαίου, «Geschichte der 
neugriechischen Litteratur von Α. R. Rhangabé und Daniel Sanders», ὅ.π., σ. 356.

181. Εugène Rizo Rangabé, Livre d’or de la noblesse phanariote et des familles 
princières de Valachie et de Μoldavie, Ἀθήνα 1904· Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς - Εὐγέ
νιος Ρίζος Ραγκαβῆς, Recueil de documents concernant la famille Rizo-Rangabé, Ἀθήνα 
1932.

182. Κ. Θ. Δημαρᾶς, Κωνσταντῖνος Παπαρρηγόπουλος, ὅ.π., σ. 117. Σὲ κάποιες 
περιστάσεις προέβαλλε τὴν πελοποννησιακὴ συνείδηση. Βλ. Κ. Θ. Δημαρᾶς, Ἑλληνικὸς 
ρωμαντισμός, ὅ.π., σ. 542.

183. Παρασκευὰς Ματάλας, Ἔθνος καὶ Ὀρθοδοξία. Οἱ περιπέτειες μιᾶς σχέσης. Ἀπὸ 
τὸ «ἑλλαδικὸ» στὸ βουλγαρικὸ σχίσμα, Ἡράκλειο 2002, σ. 81-82.

184. Κώστας Λάππας, Πανεπιστήμιο καὶ φοιτητὲς στὴν Ἑλλάδα, ὅ.π., σ. 480. Αὐτὴν 
τὴν ἐντύπωση ἀποκομίζει κανεὶς ἐπίσης, διαβάζοντας τὶς ἐπιστολὲς τοῦ Σκ. Βυζαντίου πρὸς 
τὸν Ραγκαβῆ. Βλ. στὸ ἴδιο, σ. 205, 481. Βλ. ἐπίσης ἄλλες ἐπιστολὲς τοῦ Βυζαντίου στὸ 
Ἀρχεῖο Ἀλ. Ρ. Ραγκαβῆ, φάκ. 40, ἀρ. 68, 107.

185. Ἀναφέρω τὸ παράδειγμα τοῦ Κ. Νέγρη, ὁ ὁποῖος τὸ 1836 προβάλλει τὸν ἑαυτό 
του ὡς τὸν μοναδικὸ κατάλληλο γιὰ τὴ διδασκαλία τῶν φυσικομαθηματικῶν. Βλ. Κώστας 
Λάππας, Πανεπιστήμιο καὶ φοιτητὲς στὴν Ἑλλάδα, ὅ.π., σ. 79.

186. Ἕλλη Σκοπετέα, Τὸ «Πρότυπο Βασίλειο», ὅ.π., σ. 92.
187. Κ. Θ. Δημαρᾶς, Ἐν Ἀθήναις τῇ 3 Μαΐου 1837, Ἀθήνα 1987, σ. 198. Τὸ φαινόμενο 

παρατηρεῖται καὶ στὸν χῶρο τοῦ νεοϊδρυμένου πανεπιστημίου, στὸν βαθμὸ ποὺ συντρέχουν 
καὶ ἄλλοι λόγοι, ὅπως εἶναι ἡ ἰδεολογικὴ ἢ πολιτικὴ συγγένεια καὶ οἱ προσωπικὲς σχέσεις. 
Βλ. Κώστας Λάππας, Πανεπιστήμιο καὶ φοιτητὲς στὴν Ἑλλάδα, ὅ.π., σ. 148-149.

188. Ἕλλη Σκοπετέα, Τὸ «Πρότυπο Βασίλειο», ὅ.π., σ. 91-92. Ἡ συγγραφέας ση
μειώνει ὅτι τὸ ἴδιο φαινόμενο παρατηρεῖται καὶ στὶς ἄλλες βαλκανικὲς χῶρες. Ἕνα ἔμμε
τρο παράδειγμα εἶναι τὸ ἀνώνυμο λιβελλογράφημα ποὺ κυκλοφόρησε τὸ 1843 μὲ τίτλο 
Οἱ Βαυαροὶ καὶ οἱ Φαναριῶται. Βλ. ἐπίσης Βλάσιος Ι. Βαλτινός, Πραγματεία περὶ τῶν 
φαναριωτῶν, Ἀθήνα 1856.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 201

καὶ τῆς γνώσης ξένων γλωσσῶν,189 χωρὶς νὰ παρουσιάζει οὔτε πολιτικὴ οὔτε 
ἰδεολογικὴ ὁμοιογένεια. Ἐξ αἰτίας τῆς παιδείας ποὺ διέθεταν, ἦταν φυσικὸ ἡ 
ὁμάδα αὐτή, ὅπως καὶ οἱ ἑτερόχθονες γενικά, νὰ ἀποτελέσει τὴ βασικὴ δεξαμενή, 
ἀπὸ τὴν ὁποία ἄντλησε τὸ ὑπὸ διαμόρφωσιν κράτος τὰ στελέχη τῆς δημόσιας 
διοίκησης. Ἀπὸ τοὺς πρώτους καθηγητὲς στὸ Πανεπιστήμιο, πάντως, ὁ σχετικὰ 
μεγαλύτερος ἀριθμὸς σὲ ἕνα σύνολο κυρίως ἑτεροχθόνων καταγόταν ἀπὸ τὴν 
Κωνσταντινούπολη καὶ οἱ περισσότεροι ἀνῆκαν σὲ φαναριώτικες οἰκογένειες.190

Στὶς περιγραφὲς τῆς ἀθηναϊκῆς κοινωνίας τῆς ἐποχῆς γίνεται σαφῶς ἡ διά
κριση ἀνάμεσα στοὺς Φαναριῶτες καὶ στὶς ἄλλες κοινωνικὲς ὁμάδες. Ὁ Ἀμποὺ 
ἀντιδιαστέλλοντας τὴν «ἀστικὴ» οἰκογένεια τῆς Ἀθήνας, ὅπου κυριαρχεῖ ἡ 
ἀνασφάλεια γιὰ τὸ μέλλον, ἀπὸ τὴ φαναριώτικη, παρατηρεῖ: «Στοὺς Φαναριῶτες, 
ἡ οἰκογένεια εἶναι σχεδὸν ὅ,τι εἶναι σὲ μᾶς. Ἡ γυναῖκα, σ᾽ ὅλα ἴση μὲ τὸν ἄντρα 
της, ἐκτελεῖ μὲ χάρη τὰ καθήκοντα τῆς νοικοκυρᾶς. Τὰ παιδιὰ δείχνουν γιὰ τοὺς 
γονεῖς τους ἕναν τρυφερὸ σεβασμό. Ἡ μητέρα φιλᾶ τὸν γιό της τὸ πρωῒ καὶ τὸ 
βράδυ. Εἶναι ἀρκετὰ πλούσιοι για ν᾽ ἀγαπιοῦνται».191 Εἶναι προφανὲς ὅτι ἦσαν 
φορεῖς μιᾶς ὥριμης ἀστικῆς ἰδεολογίας καὶ συμπεριφορᾶς, χωρὶς νὰ διαθέτουν 
περιουσία σὲ πολλὲς περιπτώσεις, καὶ κινήθηκαν μὲ ἄνεση στὰ ὑψηλὰ ἐπίπεδα 
τῆς κοινωνίας, καλύπτοντας σὲ ἕνα βαθμὸ τὰ κενὰ ἐξουσίας στὸ νέο κράτος.

Αὐτὸς ὁ τύπος κοινωνικῆς συνείδησης ἦταν φυσικὸ νὰ προκαλεῖ φθόνο 
καὶ ταυτοχρόνως μιμητικὴ διάθεση σὲ ἐκείνους ποὺ δὲν ἦσαν ἐξοικειωμένοι μὲ 
τέτοιες συμπεριφορές: 

Αἱ τρυφεραὶ ψυχαί μας εἰς μεγίστην συγκίνησιν εὑρέθησαν, ὁ σπινθὴρ τῆς 
ζηλοτυπίας ἐρρίφθη ἐν ταῖς καρδίαις μας, διότι τάχα οἱ νέοι οἱ ἐρχόμενοι ἐκ 
Κωνσταντινουπόλεως καὶ ἄλλοθεν ἐγένοντο ἀμέσως ἀγαπητοὶ παρὰ τῆς Κυ­
βερνήσεως καὶ τῶν Κομήτων καὶ Βαρώνων τοῦ Μονάχου, ἡμεῖς δὲ παρηγκω­
νιζόμεθα, υἱοὶ τῶν ἡρώων τοῦ Ἀγῶνος! Ἐπειδὴ ἆρα γε ἐφέραμεν τὴν φουστα­
νέλλα καὶ τὸ σελάχι, οἱ Φαναριῶται δὲ ἔφερον τὴν βελάδα καὶ τὸν ὑψηλὸν πίλον 
καὶ ὁμίλουν γαλλιστί; ἀμέσως ὁ σπόρος τῆς διχονοίας ἐσπάρη καὶ ἐφύτρωσε. 
Καὶ ἐνῶ ἐξ ἑνός, οἱ ἐκτὸς τῆς ἐλευθέρας Ἑλλάδος ἐγένοντο μισητοί, πρὸ πάντων 
οἱ Φαναριῶται, ἐξάλλου ἐρρίφθημεν ὅλοι εἰς τὴν ἀπομίμησιν αὐτῶν.192 

189. Ν. Α. Λιδωρίκης, Σελίδες τινὲς τῆς ἱστορίας τοῦ Βασιλέως Ὄθωνος, Ἀθήνα 
1898, σ. 87.

190. Κώστας Λάππας, Πανεπιστήμιο καὶ φοιτητὲς στὴν Ἑλλάδα, ὅ.π., σ. 148.
191. Ἐντμὸντ Ἀμπού, Ἡ Ἑλλάδα τοῦ Ὄθωνος, ὅ.π., σ. 133-134. Διακρίνει τέσσερις 

τύπους οἰκογένειας στὴν Ἑλλάδα, τὴν «ἀστικὴ» στὴν Ἀθήνα, τὴ «φαναριώτικη», τὴν «ἀγρο
τικὴ» καὶ τὴν «οἰκογένεια τῶν παληκαριῶν». Ἡ διάκριση αὐτὴ ἐπαναλαμβάνεται στὶς μετα
γενέστερες περιγραφὲς τῆς ἀθηναϊκῆς κοινωνίας. Βλ. Ἐπαμ. Κ. Στασινόπουλος, Ἡ Ἀθήνα 
τοῦ περασμένου αἰώνα (1830-1900), Ἀθήνα 1963, σ. 47-51.

192. Ν. Α. Λιδωρίκης, ὅ.π., σ. 89.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου202

Κατὰ τὴ δεκαετία τοῦ 1880, ὅταν εἶχε ἀρχίσει νὰ ἐπιτυγχάνεται ἡ ὁμοιο
γένεια στὴν ἀθηναϊκὴ κοινωνία, ὁ Ροΐδης σημειώνοντας τὴ «λεπτότητα τῆς 
ἀνατροφῆς» τῶν γυναικῶν αὐτῆς τῆς ὁμάδας παρατηροῦσε μὲ συμπάθεια ὅτι 
«ἄλλοτε αἱ κυρίαι αὗται ἐπαιρόμεναι ἐπὶ τῇ πανθομολογουμένῃ αὐτῶν ἕξει τοῦ 
κόσμου καὶ ζητοῦσαι ὡς ἐκ τούτου νὰ ἀπαρτίσωσι διακεκριμένην τὴν ἀριστο
κρατικὴν ἐν τῷ τόπῳ τάξιν, ἐκίνουν δικαίως τὸ μῖσος πάσης μὴ ἀνηκούσης 
εἰς τὸν κύκλον αὐτῶν, ἀλλ᾽ ἀπὸ πολλοῦ εὐτυχῶς νοήσασαι τὸ ἄδικον καὶ παρά
λογον τοῦ σκοποῦ των κατέστησαν ἀγαπηταὶ εἰς πάντα ἀναγνωρίζοντα τὰς οἰκο
γενειακὰς τῶν πλείστων παραδόσεις καὶ τὴν εὐγένειαν τοῦ ἤθους αὐτῶν¬.193

Ὁ Κουμανούδης δὲν συμπαθοῦσε τοὺς Φαναριῶτες καὶ εἶχε συνείδηση τῆς 
κοινωνικῆς τους δύναμης· τὸ σχόλιο ποὺ διατύπωσε γιὰ τὸν Κ. Σχινᾶ μὲ ἀφορμὴ 
τὴν τοποθέτησή του στὴν πρεσβεία τοῦ Μονάχου εἶναι χαρακτηριστικό: «Κακὸς 
ὁ εἰς πρέσβυν ἐν Μονάχῳ τοῦ [Κ.] Σχινᾶ διορισμὸς καὶ διότι [...] δίδεται ὑπὸ 
τῆς κυβερνήσεως ὑπόθαλψις τοῦ παντοτεινοῦ πάθους τῶν τοῦ Φαναρίου, δηλ. 
τῆς ἐπιδείξεως τῆς ματαίας».194 Νύξεις ἐναντίον τῶν Φαναριωτῶν βρίσκουμε 
καὶ στὴν κριτική του γιὰ τὸ ἔργο Κωνσταντινούπολις τοῦ Σκαρλάτου Βυζαντίου 
τὸ 1852,195 στὶς ὁποῖες ἀπάντησε, ἐνοχλημένος, ὁ συγγραφέας: «οὐδέποτε οὗτος 
θέλει μεταπεισθῇ νὰ νομίζῃ ἡβηδὸν ἀπαγχονιστέους, μόνον διότι ἔτυχε νὰ ᾖναι 
καὶ ὀνομάζωνται Φαναριῶται».196 Ἡ ἀντιπάθεια αὐτὴ ὑποδηλώνει μὲ ἀσφάλεια, 
τουλάχιστον ἕνα γεγονός· ὁ Κουμανούδης ἐνέτασσε τὸν ἑαυτό του σὲ μιὰν ἄλλη 
κοινωνικὴ κατηγορία ἀπὸ τοὺς Φαναριῶτες. 

Ἔχουμε ἐνδείξεις ὅτι δὲν αἰσθάνθηκε ποτὲ ἀπολύτως ἐνσωματωμένος στὴν 
ἀθηναϊκὴ κοινωνία. Ἐκτὸς τοῦ πρώτου καιροῦ ποὺ ἦταν φυσικὸ νὰ αἰσθάνεται 
ξένος,197 ἕνα αἴσθημα ἀπομόνωσης ἢ πικρίας διακρίνουμε καὶ ἀργότερα, μὲ 
ποικίλες ἀφορμές. Αὐτὴν τὴν ἐντύπωση ἀποκόμισε, ὅταν ἡ προσπάθεια γιὰ 
τὴν ἵδρυση ἑταιρείας «πρὸς σύστασιν μουσείου» τὸ 1858 ἀπέτυχε, γιατὶ «ἱερο
κρυφίως [...] ἀνέστησεν ὁ ὑπουργὸς τὴν ἀρχαιολ. Ἑταιρίαν διὰ Βασιλ. δια
τάγματος, ἵνα διαφύγῃ τὴν ἀνάγκην νὰ ἐγκρίνῃ τὴν ἡμετέραν αἴτησιν».198 Μία 

193. Ἄλκης Ἀγγέλου (ἐπιμ.), Ἅπαντα Ἐμ. Ροΐδη, τ. Γ΄, ὅ.π., σ. 164. Οἱ ἡρωΐδες τῶν 
μυθιστορημάτων τῆς περιόδου ὣς τὸ 1880, τῶν ὁποίων συγγραφεῖς εἶναι κυρίως Φαναριῶτες, εἶναι 
ἀστές, εὐκατάστατες καὶ μελετοῦν ἀρχαῖα καὶ ἐκκλησιαστικὰ κείμενα. Βλ. Ἔρη Σταυροπούλου, 
«“Στολισμένη μὲ γράμματα” (Ἡ εἰκόνα τῆς μορφωμένης Ἑλληνίδας στὴ λογοτεχνία τοῦ 19ου 
αἰώνα)», Πρακτικὰ Διεθνοῦς Συνεδρίου ἀφιερωμένου στὴ μνήμη τοῦ Κ. Θ. Δημαρᾶ, Ἀθήνα 
1995, σ. 423. Προφανῶς ἡ εἰκόνα προέρχεται ἀπὸ τὸ περιβάλλον τῶν συγγραφέων.

194. Φάκ. 27 (1141), ἀρ. 8.
195. Ἡ Κωνσταντινούπολις ἢ περιγραφὴ τοπογραφική, ἀρχαιολογικὴ καὶ ἱστορικὴ 

τῆς περιωνύμου ταύτης μεγαλοπόλεως, Ἀθήνα 1851. Ἡ βιβλιοκρισία τοῦ Κουμανούδη δημο
σιεύθηκε στὴ Μνημοσύνη Α΄ (1852) 37-40. Ἡ ἀναφερόμενη νύξη στὴ σ. 39.

196. Μνημοσύνη Α΄ (1852) 83.
197. Ἡ̔μερολόγιον Στεφάνου Α. Κουμανούδη 1845-1867, ὅ.π., σ. 34, 64-65.
198. Βλ. παραπάνω, σ. 173.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 203

ἄλλη ἀφορμὴ ἦταν ἡ συζήτηση γιὰ τὴν ἵδρυση Ἀκαδημίας τὸ 1867, ὁπότε 
παρατηροῦσε: «Ἰδοὺ τί θὰ εἰπῇ νὰ εἶσαι Κουμανούδης, καὶ τί ἄλλο θὰ εἰπῇ νὰ 
εἶσαι Βλάχος καὶ Βερναρδάκης. Ἐκεῖνοι ἀγαπητοὶ καὶ δι᾽ αὐτοὺς ἀνοικτὸν τὸ 
ταμεῖον, ἐσὺ μισητός».199 Σὲ μεγάλη ἡλικία, σχολιάζοντας τὴ μείωση τῶν ἐπι
σκεπτῶν τὴν ἡμέρα τῆς ὀνομαστικῆς του ἑορτῆς τὸ 1883 σημείωνε:

Οn pourrait expliquer la froideur des Αtheniens envers une personne, par 
ce que je ne cultive aussi l’amitié de beaucoup de personnes. Μais la chose 
revient au même. Μoi je ne veux rien gagner en sollicitant d’autres. Εux ne 
s’empressent aussi de me visiter, parce qu’ils n’éspèrent rien de moi; car je n’ai 
en vue que le bien de l’état. Decidement je n’ai pas gagné dépuis quelques ans 
dans l’opinion et l’éstime public, mais au contraire j’ai perdu.200 

Ἡ πιὸ χαρακτηριστικὴ παρατήρηση γίνεται τὸ 1871 στὸν πρόλογο τοῦ 
ἔργου του  Ἀττικῆς Ἐπιγραφαὶ Ἐπιτύμβιοι: 

Ἐγὼ δὲ ἰδιαίτατα ἤθελα διὰ τοῦ βιβλίου μου τούτου κἀνένα ἐγχώριον νέον, 
ἐκ πατρὸς καὶ μητρὸς Ἀθηναῖον νὰ κερδήσω διὰ τὴν ἀρχαιολογικὴν σπουδήν, 
ἀφοῦ ὁ Πιττάκης ἀπέθανε, καὶ νὰ τὸν κάμω νὰ ἀγαπήσῃ τὰ πάτρια, χειραγωγῶν 
αὐτὸν εἰς τὰ εὔκολα πρῶτον. Διὰ τί δὲ τοῦτο ἰδιαίτατα ἐπιθυμῶ; Διότι φρονῶ, 
ὅτι μόνον οἱ ἐγχώριοι καὶ δυνάμενοι πολὺν χρόνον νὰ καταγίνωνται περὶ τὰ 
μνημεῖα, ἐκ παιδὸς ἀρξάμενοι, δύνανται νὰ κατορθώσωσι πολλά, εἰσχωροῦντες 
ἕνεκα τῶν συγγενικῶν καὶ ἄλλων σχέσεών των εὐκόλως εἰς πλεῖστας οἰκίας, 
αὐλάς, ὑπόγεια, περιβόλια, ἱπποστάσια, ἐλαιοτριβεῖα, μύλους, ἐρημοκκλήσια 
κτλ. κτλ. ὅπου τόσα κρύπτονται κειμήλια τῆς παλαιᾶς ἡμῶν δόξης. Καὶ ἐγὼ 
μέν, 26 ἔτη ἐν Ἀθήναις κατοικῶν, εἰς πολλὰ τοιαῦτα μέρη προσεπάθουν νὰ εἰσ­
χωρῶ, ἀλλὰ ὡς ξένος δυσωπούμενος δὲν ἐπετύγχανον πάντοτε. Θέλω, λοιπόν, 
ὅ,τι ἐγὼ δὲν ἠδυνήθην ἱκανῶς, ἄλλος νὰ καταφθάσῃ κάλλιον.201 

Ὁ Κουμανούδης ἐκφράζει μιὰ διαπίστωση ποὺ ἀντανακλᾶ μία πραγματικὴ 
κατάσταση, ἡ ὁποία ἀφορᾶ πολλοὺς ἀπὸ τοὺς ἑτερόχθονες. Ἕνα ἀπόσπασμα 
ἀπὸ τὸν Στράτη Καλοπίχειρο202 εἶναι διαφωτιστικό. Ὁ Στράτης συναντᾶ κατὰ 
τὴν περίοδο τοῦ Καποδίστρια ἕναν Ἠπειρώτη ἔμπορο, ὁ ὁποῖος ἀφηγεῖται 
τὴν ἱστορία του, λίγο πρὶν ἀναχωρήσει γιὰ τὴν Ὀδησσό. Κεντρικὸ θέμα τῆς 
ἑνότητας εἶναι ὁ «κοσμοπολιτισμὸς» καὶ πρωταγωνιστὴς τῆς ἱστορίας εἶναι ὁ 
Ἠπειρώτης Ἀνδρέας Κονδύλης, ὁ ὁποῖος ἔφυγε ἀπὸ τὴν πατρίδα του, ἐξ αἰτίας 

199. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 174.
200. Στὸ ἴδιο, σ. 199.
201. Στέφανος Ἀ. Κουμανούδης, Ἀττικῆς ἐπιγραφαὶ ἐπιτύμβιοι, Ἀθήνα 1871,  Προ

λεγόμενα, σ. ε΄.
202. Σ. Α. Κουμανούδης, Στράτης Καλοπίχειρος, Ἀθήνα 1901, σ. 260-272. Τὸ ἀπό

σπασμα ὑπάρχει σὲ ὅλες τὶς ἐκδόσεις τοῦ ἔργου.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου204

τοῦ Ἀλῆ Πασᾶ, ἀλλὰ καὶ γιὰ νὰ ἀναζητήσει καλύτερη ζωή. Ἀφοῦ πλούτισε ὡς 
ἔμπορος στὴ Βεσσαραβία, στὴν Τρανσυλβανία καὶ στὴ Μολδαβία, ἀποφάσισε 
μετὰ ἀπὸ ἐννέα χρόνια νὰ ἔρθει στὴν Ἑλλάδα καὶ «ὡς ἔχων φίλους Φαναριώτας 
δυνατούς» εἶχε τὴν ἐλπίδα ὅτι θὰ ἀποκτήσει «θέσιν ὑψηλήν τινα πολιτικήν». 
Παρὰ τὶς σχέσεις ποὺ καλλιέργησε μὲ διπλωμάτες, μὲ πολιτικούς, οἱ ὁποῖοι τὸν 
κολάκευαν μὲ αἴσθημα κατωτερότητος, καὶ παρὰ τοὺς χοροὺς ποὺ παρέθετε καὶ 
τὴν πολυτέλεια, μὲ τὴν ὁποία ζοῦσε, «πλὴν πράγματι τιμήν τινα καὶ κοινωνίας 
θέσιν δὲν κατέλαβον σημαντικήν, ἀλλ᾽ ἤμην ὥς τις ἄχρηστος τροχὸς ἁμάξης 
πέμπτος». Ἔτσι ἄλλαξε στάση, ἄρχισε νὰ ἀπασχολεῖται μόνο μὲ τὴν αὔξηση τοῦ 
πλούτου του, ἀγόραζε κτήματα καὶ τόκιζε χρήματα καί, φοβούμενος ἐπὶ πλέον 
τὶς «δημοκρατικὲς» ἰδέες ποὺ εἶχαν ἀρχίσει νὰ ἀναπτύσσονται στὴν Ἑλλάδα, 
ἀποφάσισε νὰ τὴν ἐγκαταλείψει καὶ νὰ ἐγκατασταθεῖ στὴν Ὀδησσό, ὅπου ὅλα 
τὰ ἀγαθὰ ἦσαν ἄφθονα, ἀνέσεις, διασκεδάσεις, θέατρο κτλ., ἀκολουθώντας τὴν 
ἀρχὴ τοῦ «κοσμοπολίτη»: «τῷ εὐτυχοῦντι πᾶσα γῆ πατρίς». Στὴ συζήτηση ὁ 
Στράτης τὸν ὁδηγεῖ νὰ ὁμολογήσει ὅτι «τὴν Ἑλλάδα μας συλλογισμένος τὴν 
ἀφήνω», ἱκανοποιώντας ἔτσι τὸν συνομιλητή του. Βασικὴ ἔγνοια τοῦ συγγραφέα 
ἦταν ἡ ἐθνικὴ συνείδηση τοῦ Ἠπειρώτη, ἡ διαμόρφωση μιᾶς ἑνιαίας καὶ ὁμοιο
γενοῦς ἑλληνικῆς ἐθνικῆς συνείδησης.203 Ἡ δυσκολία τῆς ἐνσωμάτωσης ποὺ 
περιέγραφε, δὲν ἀποτελοῦσε δημιούργημα τῆς φαντασίας του, ἀλλὰ μιὰ πραγ
ματικότητα, ἡ ὁποία δὲν εἶχε μόνο γεωγραφικὴ-τοπικὴ διάσταση, ἀλλὰ καὶ 
κοινωνική. 

Ἡ ἐντύπωση ποὺ ἀποκομίζει κανεὶς ἀπὸ ὅλες τὶς παραπάνω ἐπισημάνσεις 
εἶναι ὅτι ἡ πραγματικότητα αὐτὴ ἀφοροῦσε καὶ τὸν ἴδιο. Παρὰ τὸ κύρος καὶ τὸν 
σεβασμὸ ποὺ κέρδισε στὴν ἀθηναϊκὴ κοινωνία, ὁ Κουμανούδης δὲν ἀπέκτησε 
ποτὲ μεγάλη κοινωνικὴ δύναμη. Συνδέεται ἆραγε αὐτὸ τὸ γεγονὸς μὲ τὴν «ἀσθέ
νεια» ποὺ περιγράψαμε παραπάνω; Ὁ φόβος νὰ ἐκφράσει τὶς θρησκευτικές 
του πεποιθήσεις πρέπει νὰ ἀποδοθεῖ μόνο στὸν χαρακτήρα του, δεδομένου ὅτι 
γνώριζε πὼς οἱ ἀπόψεις του θὰ ἐνοχλοῦσαν, ἐξ αἰτίας τῆς θρησκευτικῆς μισαλ
λοδοξίας τῆς ἐποχῆς;

Ἂν παραβάλει κανεὶς τὴν περίπτωση τοῦ Κουμανούδη μὲ αὐτὴν τοῦ Κλέ
ωνος Ραγκαβῆ, ὁ ὁποῖος ὑπέβαλε στὸν ποιητικὸ διαγωνισμὸ ἕνα ἀπολύτως 
ἀντιχριστιανικὸ κείμενο, τὸν Ἰουλιανὸ τὸν Παραβάτη, δὲν μπορεῖ νὰ 
ἀποφύγει τὸν πειρασμὸ νὰ ὑποθέσει ὅτι ὁ γιὸς Ραγκαβῆς, ἐκτὸς τοῦ θάρρους 
ποὺ τὸν χαρακτήριζε, ἐξ αἰτίας τῆς φιλελεύθερης ἀνατροφῆς του, γνώριζε 
κατὰ βάθος ὅτι δὲν κινδύνευε ἡ σταδιοδρομία του. Ὁ ἴδιος ὁ Κουμανούδης 
μᾶς πληροφορεῖ ὅτι: «μόλις τὸ Ὑπουργεῖον τὸν ἔσωσεν ἀπὸ καταδίκης 

203. Στὸν Στράτη ὁ Κουμανούδης δὲν ἐκφράζει ἁπλῶς τὶς φιλοσοφικές του ἀντιλήψεις, 
ἀλλὰ συμπυκνώνει σὲ στίχους τὸ ὅραμά του γιὰ τὴν Ἑλλάδα, ὡς κράτος καὶ ὡς κοινωνία. 
Ἔτσι ἑρμηνεύεται ἡ μεγάλη ἀγάπη ποὺ ἔτρεφε γιὰ τὸ δημιούργημά του.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 205

ἐκκλησιαστικῆς καὶ τὸν διετήρησεν εἰς τὴν θέσιν του τὴν πολιτικήν.204

Ἕνας νέου τύπου ἐπιχειρηματίας, ἑτερόχθων καὶ αὐτός, νεώτερος τοῦ 
Κουμανούδη, καὶ μὲ πολὺ μεγάλη οἰκονομικὴ ἐπιφάνεια, ὁ Ἀνδρέας Συγγρός, 
παρατηροῦσε ὅτι ὑπῆρχαν κοινωνικὰ «στεγανὰ» στὴν ἀθηναϊκὴ κοινωνία. Περι
γράφοντας τὰ «σαλόνια» στὴν Ἀθήνα τὸ 1868, διαπίστωνε ὅτι τὰ «φαναριώτικα» 
εἶχαν κάποιες ἰδιαιτερότητες:

Ὑπῆρχε τότε καὶ ἄλλη κατηγορία «σαλονιῶν» ἐν Ἀθήναις ἡ τῶν «Φανα­
ριωτικῶν» τὰ ὁποῖα ἦσαν τὰ πλεῖστα ἀνοικτὰ ἐναλλὰξ σχεδὸν καθ’ ἑσπέραν, 
ἀλλ’ εἰς αὐτὰ ὑπῆρχέ τι δῆθεν ἀριστοκρατικόν, διότι δὲν ἐσυχνάζοντο συνήθως 
εἰμὴ ἀπὸ Φαναριώτας καὶ ἀπὸ διπλωμάτας ξένους καὶ ἀπὸ ὡρισμένον ἀριθμὸν 
ἐγχωρίων. Ἦσαν προσιτὰ καὶ εἰς τοὺς διακεκριμένους ἔξωθεν ὁμογενεῖς, ἀλλ᾽ 
ἐπὶ τοῦ προκειμένου συνέβαινε τὸ παράδοξον, τοῦ νὰ μὴ ἀρέσκωνται ἀμοιβαίως 
οἱ δύο κύκλοι, ὁ τῶν καθαρῶς ἐγχωρίων δηλαδὴ καὶ ὁ τῶν Φαναριωτῶν εἰς 
σχέσεις μετ’ ἐκείνου, ὅστις ἐπεθύμει νὰ σχετίζηται μετ᾽ ἀμφοτέρων.205

Τὸ 1873 σημείωνε, ἀπογοητευμένος, «ὅτι οἱ ὁμογενεῖς δὲν εἶχον ῥίζας εἰς 
τὸν τόπον καί, μ᾽ ὅλα τὰ ὑλικὰ καὶ ἠθικά των ἀκόμη μέσα, ἔχουν ἀνάγκην τῆς 
σκέπης καὶ προστασίας τῶν ἐγχωρίων».206 Εἴτε ἐνστερνισθοῦμε τὴν εὔλογη 
ἑρμηνεία ὅτι τὸ στοιχεῖο ποὺ ἐνοχλοῦσε ἦταν ἡ νέα ἐπιχειρηματικὴ νοοτροπία,207 
εἴτε ὄχι, οἱ ὀξυδερκεῖς παρατηρήσεις τοῦ Συγγροῦ ἀποκαλύπτουν μιὰ ἀθηναϊκὴ 
κοινωνία ρευστὴ ἀκόμη καὶ χωρὶς ὁμοιογένεια. Συνυπάρχουν πολλῶν τύπων 
κοινωνικὲς συνειδήσεις, τῶν ὁποίων ἡ διαμόρφωση συνδέεται καὶ μὲ τὸν τρόπο 
ἐνσωμάτωσης τῶν νεοφερμένων.

Ἕνας ἄλλος ἑτερόχθων, ὁ καθηγητὴς τῆς ἰατρικῆς Ἀλέξιος Πάλλης, χρησι
μοποίησε ὡς βασικὸ μέσο, γιὰ νὰ ἐνσωματωθεῖ, τὸν πλοῦτο ποὺ ἀπέκτησε ὡς 
γιατρός. Ὅπως ἔχει παρατηρηθεῖ, «ἡ θέση του ὡς καθηγητῆ καὶ οἱ ἐπαφές του 
ὡς γιατροῦ μὲ ἐκπροσώπους τῶν ἡγετικῶν ὁμάδων ἐνέταξαν τὴν οἰκογένεια σ̓ 
ἕνα περιβάλλον ποὺ ἤγειρε ἀπαιτήσεις ὡς προϋπόθεση ἀποδοχῆς, ἀπαιτήσεις 
στὶς ὁποῖες ὁ Πάλλης ἀνταποκρίθηκε δαπανώντας μεγάλα ποσὰ γιὰ τὴν ἔνδυση, 
τὴν ἐκπαίδευση τῶν παιδιῶν καὶ τὸν οἰκιακὸ ἐξοπλισμό».208

204. Μαριλίζα Μητσοῦ, Στεφάνου Α. Κουμανούδη, Στράτης Καλοπίχειρος, ὅ.π., τ. 
Β΄, σ. 221.

205. Ἄλκης Ἀγγέλου, Μαρία Χριστίνα Χατζηϊωάννου (ἐπιμ.), ᾽Ανδρέα Συγγροῦ Ἀπο­
μνημονεύματα,  Ἀθήνα 1998, τ. Β΄, σ. 132.

206. Στὸ ἴδιο, τ. Γ΄, σ. 80.
207. Μαρία Χριστίνα Χατζηϊωάννου, «Ἐθνικοὶ εὐεργέτες: τὰ πρότυπα καὶ ἡ ἱστορία 

τους. Ἀπὸ τοὺς ἀδελφοὺς Ζωσιμᾶ στὸν Ἀνδρέα Συγγρό», Μνήμη Ἄλκη Ἀγγέλου. Τὰ ἄφθονα 
σχήματα τοῦ παρελθόντος. Ζητήσεις τῆς πολιτισμικῆς ἱστορίας καὶ τῆς θεωρίας τῆς λογο­
τεχνίας. Πρακτικὰ Ι΄  Ἐπιστημονικῆς Συνάντησης, Τμῆμα Φιλολογίας ΑΠΘ, Θεσσαλονίκη 
2004, σ. 401-412.

208. Χρῆστος Λοῦκος, «Ἐπίπεδο ζωῆς ἑνὸς καθηγητῆ Πανεπιστημίου στὰ μέσα τοῦ

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Σοφία Ματθαίου206

Ἕνας βέβαιος τρόπος ἔνταξης στὰ ἡγετικὰ στρώματα καί, κατὰ συνέπεια, 
καλύτερης ἐνσωμάτωσης ἦταν ἡ ἐνασχόληση μὲ τὴν πολιτική.209 Ὁ Συγγρὸς 
τὸ 1872, ἄκουγε μὲ ἔκπληξη ἀπὸ τὸν Τρικούπη ὅτι «ἐν Ἑλλάδι χωρὶς νὰ πολι
τεύηταί τις οὐδὲν δύναται νὰ πράξῃ, μὲ ὅσην καὶ ἂν ἔχῃ καλὴν θέλησιν»,210 
ἐνῶ ὁ Ροΐδης χαρακτήριζε «ἐξαιρετικὴν καὶ εἰς τὴν οἰκουμένην μοναδικὴν¬ τὴ 
σημασία τῆς πολιτικῆς «παρ᾽ ἡμῖν¬.211

Στὴν περίπτωση τοῦ Ραγκαβῆ πρέπει νὰ λάβουμε ὑπ᾽  ὄψιν ὅτι ἐγκαταστάθη
κε νωρὶς στὴν Ἑλλάδα, ἐπὶ Καποδίστρια, γεγονὸς ποὺ τὸν βοήθησε νὰ ἑδραι
ώσει τὴν παρουσία του εὐκολότερα. Ἡ κοινωνικὴ δύναμη, ὡστόσο, ποὺ ἐξ 
ἀρχῆς διέθετε ὀφειλόταν σὲ μεγάλο βαθμὸ στὴν κοινωνικὴ καταγωγή του. 
Ὁ Κουμανούδης δὲν εἶχε νὰ ἐπιδείξει τέτοιες καταβολές· καταγόταν ἀπὸ τὴν 
Ἀδριανούπολη καὶ εἶχε μεγαλώσει στὸ Βελιγράδι, σὲ ἕνα περιφερειακὸ δηλαδὴ 
παροικιακὸ κέντρο. Ἡ ἑλληνικὴ παροικία ἐκεῖ ἄρχισε νὰ ἀναπτύσσεται κατὰ 
τὶς πρῶτες δεκαετίες τοῦ 19ου αἰώνα, ἐνῶ ἡ οἰκογένεια Κουμανούδη πρέπει 
νὰ ἦταν ἀπὸ τὶς πρῶτες ποὺ τὴ συγκρότησαν.212 Ἀσχολούμενος μὲ ἐμπορικὲς 
δραστηριότητες, ὁ πατέρας του Ἀθανάσιος ἔδωσε νωρὶς τὴ σκυτάλη στὸν γιό 
του Ἰωάννη, ὁ ὁποῖος ἀποτέλεσε ἕναν ἀπὸ τοὺς ἐξέχοντες οἰκονομικοὺς πα
ράγοντες τῆς νέας Σερβίας μὲ ὑψηλοῦ ἐπιπέδου πολιτικὲς διασυνδέσεις.213 Ἡ 
εὐρύτερη οἰκογένεια μὲ ἄλλα λόγια δὲν εἶχε νὰ ἐπικαλεστεῖ τόσο ἕνα ἔνδοξο 
παρελθόν, ὅσο μιὰ ἐπιτυχημένη οἰκονομικὴ δραστηριότητα στὸ παρόν, ἀλλὰ 
στὴ Σερβία.

Ὁ κλάδος τῆς οἰκογένειας στὴν Ἀθήνα δὲν δημιούργησε μεγάλη περιουσία 
οὔτε ἀναμείχθηκε στὴν πολιτική, σταδιοδρομία ποὺ ὁ Κουμανούδης ἀπέφυγε 

19ου αἰώνα: Ἀλέξιος Πάλλης», Πρακτικὰ τοῦ Διεθνοῦς Συμποσίου Πανεπιστήμιο: Ἰδεο­
λογία καὶ Παιδεία. Ἱστορικὴ διάσταση καὶ προοπτικές, τ. Α΄, Ἀθήνα 1989, σ. 136. Ὁ 
Πάλλης (γεν. 1809) ἦταν Ἠπειρώτης, εἶχε σπουδάσει στὴν Ἰόνιο Ἀκαδημία καὶ στὴν Πίζα, 
καὶ ἐγκαταστάθηκε στὴν Ἑλλάδα τὸ 1832. Βλ. ὅ.π., σ. 121.

209. Τὸ παράδειγμα τῶν Πατρινῶν γαιοκτημόνων ποὺ «ἐπιβίωσαν» κατ᾽ αὐτὸν τὸν 
τρόπο εἶναι ἐνδεικτικό. Βλ. Νίκος Α. Μπακουνάκης, «Οἱ ἀστικὲς ὄψεις τῆς πολιτικῆς συμπε
ριφορᾶς. Τὸ ἀνώτερο κοινωνικὸ στρῶμα τῆς Πάτρας καὶ οἱ σχέσεις του μὲ τοὺς μηχανισμοὺς 
ἐξουσίας (19ος αἰώνας)», Πρακτικὰ τοῦ Διεθνοῦς Συμποσίου Ἱστορίας. Νεοελληνικὴ Πόλη. 
Ὀθωμανικὲς κληρονομιὲς καὶ ἑλληνικὸ κράτος, τ. Β΄, Ἀθήνα 1985, σ. 341-357. Βλ. ἐπίσης 
Χρῆστος Λυριντζῆς, Τὸ τέλος τῶν «τζακιῶν» (κοινωνία καὶ πολιτικὴ στὴν Ἀχαΐα τοῦ 19ου 
αἰ.), Ἀθήνα 1991.

210. Ἄλκης Ἀγγέλου, Μαρία Χριστίνα Χατζηϊωάννου (ἐπιμ.), ᾽Ανδρέα Συγγροῦ Ἀπο­
μνημονεύματα,  ὅ.π., τ. Γ΄, σ.  23.

211. Ἄλκης Ἀγγέλου (ἐπιμ.), Ἅπαντα Ἐμ. Ροΐδη, ὅ.π., τ. Ε΄, σ. 178.
212. Γιὰ τὴν παροικία καὶ γιὰ τὴν οἰκογένεια Κουμανούδη βλ. Ιoannis Α. Ρapadrianos, 

«Serbian epitaphs of Greeks from Βelgrade (ΧΙΧth-ΧΧth century», Βalkan Studies 21 
(1980) 117-131· Ἰωάννης Α. Παπαδριανός, Οἱ Ἕλληνες ἀπόδημοι στὶς γιουγκοσλαβικὲς 
χῶρες (18ος-20ὸς αἰ.), Θεσσαλονίκη 1993, σ. 44-47, 68, 92, 122-123, 141.

213. Σοφία Ματθαίου, Στέφανος Α. Κουμανούδης, ὅ.π., σ. 24.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



Στέφανος Α. Κουμανούδης - Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβῆς 207

καὶ ἀντιμετώπιζε μᾶλλον ἀπαξιωτικά.214 ῾Ως «δημόσιος ἄνδρας», συνέδεσε 
τὴ ζωή του μὲ δύο φορεῖς-θεσμούς, τὸ Πανεπιστήμιο καὶ τὴν ΑΕ, οἱ ὁποῖοι 
δὲν ἀποδείχθηκαν ἱκανοὶ νὰ τοῦ προσδώσουν κοινωνικὴ δύναμη. Ἀντιθέτως, 
ἡ θέση του στὴν Ἑταιρεία εἶναι συνυφασμένη μὲ συγκρούσεις ἀφ᾽ ἑνὸς μὲ τὴν 
πολιτικὴ ἐξουσία καὶ ἀφ᾽ ἑτέρου μὲ τὴν ἴδια τὴν κοινωνία, στὸν βαθμὸ ποὺ ἡ 
προσπάθεια γιὰ τὴν ἀποκάλυψη καὶ τὴ διάσωση τῶν ἀρχαιοτήτων ἔθιγε ἰδιω
τικὰ συμφέροντα.215 

Ἡ συγκριτικὴ προσέγγιση τῶν δύο λογίων ἀποκαλύπτει πλευρὲς τῆς σκέ
ψης καὶ τῆς ζωῆς τους, ποὺ θὰ εἶχε ἐνδιαφέρον νὰ παραβληθοῦν μὲ ἄλλες 
προσωπικότητες τῆς ἐποχῆς τους, τὶς ὁποῖες ἔχουμε συνηθίσει νὰ ἐντάσσουμε 
εὔκολα σὲ ὁμάδες, ἀποκλειστικὰ βάσει τοῦ σχήματος ποὺ ἔχει διαγραφεῖ γιὰ 
τὸ ἰδεολογικὸ πλαίσιο τοῦ ἑλληνικοῦ 19ου αἰώνα. Ἡ πολυπλοκότητα τῶν πολι
τικοϊδεολογικῶν ἀπόψεων, οἱ ὁποῖες σφραγίζονται ἄλλοτε ἀπὸ πνευματικὰ 
δάνεια καὶ ἄλλοτε ἀπὸ πρωτοτυπία, καθὼς καὶ οἱ μεταβολές στὴ διάρκεια τοῦ 
χρόνου καὶ οἱ ἀντιφάσεις ποὺ συχνὰ παρατηροῦμε, ὑποδεικνύουν καὶ ἄλλου τύπου 
διακρίσεις. Ἡ ἀνομοιογένεια τῆς ἀθηναϊκῆς κοινωνίας τῶν πρώτων δεκαετιῶν 
τῆς ζωῆς της, ὡς πρωτεύουσας τοῦ νεοελληνικοῦ κράτους, ἀποτελεῖ ἕνα ἄλλο 
ἐνδιαφέρον πεδίο μελέτης, ποὺ ἀναδεικνύει καὶ κοινωνικὲς διακρίσεις, γιατὶ τὰ 
πρόσωπα ποὺ συγκρότησαν τὴν πνευματικὴ καὶ διοικητικὴ ἡγεσία τῆς ἐποχῆς 
δὲν ἀποτελοῦσαν ἕνα ἑνιαῖο σύνολο· ἐκπροσωποῦσαν ποικίλες γεωγραφικὲς καὶ 
κοινωνικὲς προελεύσεις καὶ εἶχαν συγκροτήσει τὴν παιδεία τους σὲ ποικίλα 
περιβάλλοντα, ἐνῶ ἡ πορεία τῆς ἐνσωμάτωσής τους συνιστᾶ ἕνα ἐξαιρετικὰ 
ἐνδιαφέρον κεφάλαιο.

214. Στὸ ἴδιο, σ. 105. Εἶναι χαρακτηριστικὴ ἡ περίπτωση τῶν ἀδελφῶν Σίμου. Ὁ 
ἕνας, ὁ Εὐστάθιος, ἀναμείχθηκε στὴν πολιτικὴ καὶ κατέκτησε μιὰ ἀνώτερη θέση στὴν 
κοινωνία, ἐνῶ ὁ ἄλλος ὁ Σίμος, ὁ ὁποῖος ἦταν καὶ ὁ στενότερος φίλος τοῦ Κουμανούδη, 
περιορίσθηκε στὴ θέση του στὸ Ἐλεγκτικὸ Συνέδριο. Βλ. Α. Ι. Κλάδος, Ἐπετηρὶς τοῦ Βα­
σιλείου τῆς Ἑλλάδος, Ἀθήνα 1937, σ. 108· Κ. Ἀθ. Διαμάντης, «Σῖμος Ἀγγ. Σῖμος¬, Ἠπει­
ρωτικὴ Ἑστία 2 (1953) 909-917. Γιὰ τὰ βιογραφικὰ στοιχεῖα τῶν δύο ἀδελφῶν βλ. ἐπίσης 
Ἀλέξης Πολίτης, Ἡ μετάφραση τῆς Κορίννας στὰ 1835. Ἡ ὥρα τῆς πεζογραφίας, Νάσος 
Βαγενᾶς (ἐπιμ.), Ἀπὸ τὸν Λέανδρο στὸν Λουκῆ Λάρα, ὅ.π., σ. 207-209.

215. Ἡ «πραγματικὴ» διάσταση τῆς ΑΕ δὲν λαμβάνεται συνήθως ὑπ᾽ ὄψιν, καθὼς 
ὑπερισχύει πάντα στὶς σχετικὲς ἀναλύσεις ἡ ἰδεολογική.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)



SUMMARY

Sofia Matthaiou, Stephanos Α. Κoumanoudes – Αlexander Rizos Rangabes.
Α Comparative approach

Τwo of the most eminent 19th century men of letters, Stephanos Α. Κouma
noudes (1818-1899) and Αlexander Rizos Rangabes (1809-1892), determined 
the fortunes of the Αrchaeological Society. Τhey were among the first Greeks 
who contributed in a scholarly fashion to the field of archaeology and became 
University Ρrofessors, Rangabes of Αrchaeology (1844-1867) and Κoumanoudes 
of Latin Ρhilology (1845-1866) respectively.

Τhe subject of the study is the presentation of the different conceptions of 
the two scholars and their different social consciousness. Ιn spite of their general 
similarity   in matters of ideology- they were both lovers of antiquity and did 
not accept Ρaparregopoulos’ view of historical continuity – and in matters of 
political convictions – they were both representing political moderation and 
were supporters of constitutional monarchy- nevertheless they had a diffe
rent philosophy on how to set priorities with respect to the establishment of 
institutions of the newly founded Greek State. Τhe mission statement that they 
attributed to the Αrchaeological Society, their opposing views in the discussion 
for the establishment of an Αcademy in Greece and on the construction of a 
theatrical stage, are examples reflecting their different philosophy. Αnother 
interesting difference that arises from the comparative approach is the social 
one. Τhe two heterochthon scholars – Rangabes moved permanently to Greece 
in 1829 and Κoumanoudes in 1845- did not integrate with the same degree of 
smoothness in the Αthenian Society because of their different social origins. 

Τhe proposed study aims at showing the significance of such differences 
and distinctions beyond the political- ideological level which shed light and are 
crucial for enhancing our understanding of 19th century Greece.

ΜΝΗΜΩΝ 28 (2006-2007)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

